Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe
Autor: Beck, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869342

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH BECK

Akt und Potenz
als philosophische Grundbegriffe

Bei der folgenden historisch-philosophischen Betrachtung zum Akt-
Potenz-Problem handelt es sich in gewissem Sinne um einen Riickblick
auf mein wissenschaftliches Lebenswerk und eine Profilierung seiner
Hauptanliegen und Kernaussagen. Aus diesem Grunde seien einige Be-
merkungen zu Ausgangspunkt und Entwicklung meines Denkens vor-
angestellt.

Der Ausgangspunkt: Ich war, soweit ich mich erinnere, von frither Jugend
an auf die Suche nach Sinn ausgerichtet, auf die Erfahrung einer Grund-
struktur der Wirklichkeit und ihrer Verwurzelung in einer gottlichen
Quelle. Als bestimmenden Grundzug der Wirklichkeit glaubte ich, wie ich
es spater formulierte, ein durchgdngiges Akt-Potenz-Gefdlle wahrzuneh-
men: Die Welt erschien mir als ein Prozef3, der auf die Erfiallung und Ver-
wirklichung (Aktuierung) von Seinsmoglichkeit (Potenz) hinzielt. Darin
sind Aufgaben fiir den Menschen vorgezeichnet. Der Prozefd kann aber
auch scheitern.

Unter diesen Aspekten vollzog sich die Entwicklung meines Denkens in
drei Etappen, die mit meinen universitdaren Lehrverpflichtungen in Korres-
pondenz standen: In einer ersten Etappe, da mir die philosophische Be-
gleitung des Padagogikstudiums oblag, beschaftigte ich mich vor allem mit
Fragen der Erziehungs- und Bildungsphilosophie und der Anthropologie;
in einer zweiten Etappe, da mir die Studierenden der Theologie zugeord-
net wurden - im Theologiestudium ist Philosopohie nach Dogmatik das
zweitstarkste Hauptfach - riickten Metaphysik und die philosophische
Gottesfrage in das Zentrum meiner Forschung; in der dritten Phase unter-
nahm ich viele interkontinentale Reisen und betrieb ein Forschungspro-
jekt ,Kreativer Friede durch Begegnug de Weltkulturen“, so war mein
Hauptanliegen eine Philosophie der Kultur und der Kulturbegegnung. Das
Thema jeder Etappe wurde in den Zusammenhang der nachfolgenden in-
tegriert und so unter neuen Akzenten fortgefiihrt.

Dabei erkannte ich als verstindniserschlieflend das Akt-Potenz-Ver-
staindnis bei Thomas v. Aquin, auf dem sich ein ,Thomismus“ aufbaute,
und ich suchte ihn in Auseinandersetzung mit neuzeitlichen und kontem-
pordren Problemen und Positionen kreativ weiterzuentwickeln.:

! Unter ,Thomismus” ist eine Fortfiihhrung der Lehre Thomas v. Aquins (ca. 1250 n.
Chr.) im Gesprach mit spiteren Positionen zu verstehen. Ich beziehe hier diesen Begriff aus-



520 Heinrich Beck

Mit ,Akt“ und ,Potenz® betrachten wir ein Begriffspaar, das fiir eine phi-
losophische Erhellung der Wirklichkeit von hochster Bedeutung ist. ,Akt"
heifdt: Vollzug, Tatigkeit, Wirken; ,Potenz“ bedeutet die Fihigkeit bzw. die
Moglichkeit, die durch den Akt verwirklicht wird. So griindet z.B. der Akt
eines Urteils in der Potenz des Richters. Eine Reflexion auf das Wesen von
»2Akt und Potenz“ dient einer Ergriindung des Weltprozesses im Ganzen
wie in seinen Bereichen; es handelt sich um philosophische Grundbegriffe.

Ihre Bedeutung fiir die Gegenwart laf3t sich aber nicht ohne ihre Ge-
schichte verstehen. Sucht man nach ihren geschichtlichen Urspriingen, so
fallt der Blick zundchst auf die beiden vor-sokratischen Philosophen Par-
menides und Heraklit. Von ihnen her profiliert sich Aristoteles als der ei-
gentliche Begriinder einer ausdriicklichen Akt-Potenz-Lehre. Sie erfihrt
eine wesentliche Weiterentwicklung und erlangt eine Hochform bei Tho-
mas v. Aquin. Auf diesem geschichtlichen Hintergrund treten dann Vertre-
ter des 20. Jahrhunderts und der Gegernwart hervor, von denen ich Hans
André, Gustav Siewerth und auch mich selbst nennen darf. Dabei soll die
Darstellung sich nicht in der Aufzdhlung einer geschichtlichen Reihenfolge
erschopfen, sondern auch sichtbar machen, wie die Interpretationen der
spateren Philosophen tiber die der vorherigen hinausgehen und sie kritisch
fortgestalten.

[. PARMENIDES

Ein erster Hinweis auf den Begriff ,Akt“ findet sich bereits bei Parmenides
(ca. 500 v. Chr.). Er unterscheidet an unserer Erkenntnis grundlegend die
sinnliche Wahrnehmung bzw. den ,Sinnenschein®, der lediglich zu einer
»~Meinung“ (gr. ,Doxa“) fiihrt, und die Erkenntnis der Wahrheit, die durch

schliefdlich auf die philosophische Seinslehre des Thomas, wobei sein Satz im Mittelpunkt
steht: ,Das Sein ist die Wirklichkeit allen Wirkens (und alles Wirklichen) - esse est actua-
litas omnium actuum - und deshalb die Vollkommenheit aller Vollkommenheiten“ (Quaest.
disp. de Potentia, q. 7, a. 2, ad 9). Dabei weist der Akt-Charakter des Seins mehr auf die aris-
totelische, der Vollkommenheits-Charakter des Seins mehr auf die platonische Tradition
hin; beide werden hier integriert und zugleich transzendiert. Das Sein ist von sich aus (in
dem, was es sagt) allumfassend und unbegrenzt vollkommen, aber in jedem begrenzten
Seienden nur eingeschrankt und immer wieder anders verwirklicht; so sind die Seienden in
ihrem Sein weder absolut gleich noch absolut verschieden, sondern in verschiedenem Maf3e
ahnlich (,analog”). - Diese Sicht profiliert sich noch durch den Gegensatz zu Duns Scotus
(ca. 1300 n.Chr.), nach dem das Sein einen in allen Seienden absolut gleichen (das heif3t
ysunivoken“) Gehalt darstellt, zu dem der individuelle Unterschied, die ,Diesheit“ (,haec-
ceitas“), als jeweils absolut verschiedener und einmaliger Gehalt wie von auflen hinzutritt. -
Eine weitere Profilierung geschieht durch den Gegensatz zu Francisco Suarez (ca. 1600 n.
Chr.), nach dem ,Sein“ keinerlei Akt- oder Vollkommenheitscharakter besitzt, sondern le-
diglich den abstrakten Aspekt des Seienden bedeutet, ,dass” es ist; alle Inhaltlichkeit liegt in
dem anderen Aspekt des Seienden, ,was“ und ,wie“ es ist. — So laft sich ,Thomismus“ am
besten durch den Vergleich mit den Lehren Anderer charakterisieren; der Begriff ist relativ
offen.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 521

,Denken“ geschieht und ,Wissen“ (gr. ,Episteme“) begriindet. Nach der
sinnlichen Wahrnehmung gibt es eine Vielheit verschiedener Dinge, die
sich in einem zeitlichen Werden und Vergehen befinden. Aber das Denken
erkennt: Eine reale Vielheit wiirde bedeuten, dafd das Eine nicht das An-
dere ist, also sich von ihm durch ein Nicht-sein unterscheidet; und ein
reales Werden und Vergehen wiirde ein Ubergehen von Nicht-sein zu Sein
bzw. von Sein zu Nicht-sein bedeuten. Das Nicht-sein oder das Nichts gibt
es aber nicht! Also handelt es sich beim Eindruck von Vielheit und von
Werden und Vergehen um einen blofden Sinnenschein. Das Sein ist in
Wahrheit ohne Unterschied und Grenze, und ohne Anfang, Veranderung
und Ende; es ist absolut, einfach, unteilbar, unendlich und zeitlos. Dabei
zeigt es sich als reine Kraft und Energie, das heif3t als ,reiner Akt“; es ,halt
alles in gewaltigen Banden“.z2 Symbol des Seins in seiner akthaften Unend-
lichkeit und Vollkommenbheit ist die Sinnfigur der Kugel.

II. HERAKLIT

Demgegeniiber ist nach Heraklit (ca. 500 v. Chr.) das Sein als eine Art Ur-
feuer vorzustellen, aus dem in unendlicher Kreisbewegung die Dinge her-
vorgehen und in das sie wieder zuriickmiinden. Alles trdgt seinen Gegen-
satz in sich und befindet sich ewig ,im Fluf3“. Dies ist das Sinngesetz von
Harmonie; es treibt alles in Streit auseinander und fiihrt es in Liebe wieder
zusammen. Es ist der Logos, der von einer umfassenden Weisheit (gr. ,So-
phon®) in die Welt hineingesprochen ist und auf den der Mensch ,héren
sollte. Wahrend nach Parmenides die ethische Vollkommenheit darin be-
steht, im Sein geistig zu ruhen, liegt sie nach Heraklit im inneren Zwiege-
sprach mit dem Logos. So ist nach ihm das Sein - dies konnte man im Vor-
blick auf Aristoteles sagen - stets ,Akt in der Potenz".

III. ARISTOTELES

Aristoteles (ca. 350 v. Chr.) gilt als der Begriinder einer Lehre vom Aufbau
des Seins nach den Prinzipien von Akt und Potenz. Dabei ging er vom Phd-
nomen des Werdens aus. Er arbeitete heraus, dass das entstehende Seiende
nicht aus dem absoluten Nichts kommen kann, weil es dann im Grund eins
mit ihm sein mfdte, was vollig unsinnig ist; es kommt vielmehr aus seiner
pra-existenten Moglichkeit. Diese besagt in einer Hinsicht ein Nichtsein, —
denn das Werdende ist ja zundchst noch nicht; andererseits aber ist sie

2 Vgl. DIELS, Hermann: Die Fragmente der Vorsokratiker, hg. von W. Kranz. 8. Aufl.,, Ham-
burg: Rowohlt 1957), Fragment 8. - In dieser Sammlung siehe auch die entsprechenden Frag-
mente zu Heraklit.



522 Heinrich Beck

nicht vollig nichts. Sie bedeutet also etwas relativ Seiendes und zugleich
relativ Nicht-Seiendes.3

Die Wirklichkeit des Werdens ist ein Ubergehen von Méglichkeit zu
Wirklichkeit, eine Verwirklichung von Moglichkeit und ein Sein in fort-
wahrender weiterer Moglichkeit; das Werden ist Wirklichkeit, sofern sie
,in Moglichkeit® ist.

Aristoteles unterscheidet nun zwei Ebenen des Geschehens: 1. das Ent-
stehen und Vergehen eines selbstindigen Seienden, z.B. Zeugung und Tod
eines Menschen, und 2. dessen blofRe Veranderung, z.B. durch einen Ur-
teils- oder Erkenntnisakt. Das erstere bezieht sich auf das Zugrundliegende
(gr. ,Hypokeimenon®), namlich das Wesen oder die Substanz (gr. ,Ousia“)
des betreffenden Seienden, also hier: des ganzen Menschen; das letztere ist
etwas noch Hinzukommendes oder Akzidentelles (gr. ,Symbebekos®), das
einer weiteren Verwirklichung und Vollendung des Ganzen dient. Das na-
tiirliche Vermogen, etwas hervorzubringen, heifd3t ,Potentia activa“; ihr
gegeniiber steht die Fihigkeit des Empfangens, die ,Potentia receptiva“
(die auch als ,Potentia passiva“ bezeichnet wird — was aber irrefiithrend ist,
da auch das Empfangen eine Tatigkeit darstellt). Das Wachstum des Men-
schen und die zunehmende Verwirklichung des Menschenwesens ereignet
sich in vielfdltigem Zusammenspiel von ,Potentiae activae“ und ,Potentiae
receptivae“. Dabei 1af3t sich das Akzidentelle nur vom Substantiellen her
verstehen, dem es entspringt und auf das es hingerichtet ist.

Entsprechend beschaftigt sich Aristoteles in erster Linie mit der Frage
nach dem Wesen des Menschen und nach dem Wesen des korperlich Sei-
enden tiberhaupt. Es bedeutet grundsatzlich ,geformten Stoff. Wenn nun
dieser wiederum geformter Stoff ist (z.B. bei einem Kunstwerk das betref-
fende Material), so erhebt sich sofort die Frage nach dessen Konstitution -
und damit gelangt man letztlich zu einer stofflichen Grundlage, die von
sich aus noch keinerlei bestimmte Form besagt, sondern die vielmehr die
vollig unbestimmte Empfanglichkeit fiir jegliche Form ist. Dieser ,erste”,
all-zugrundeliegende Ur-Stoff oder ,Welt-Stoff¥, die ,materia prima®“ ist
,potentia pura®“. Sie ist kein vollstandiges Seiendes, sondern ein blofer
Wesensbestandteil und innerer Aufbaugrund des konkreten Seienden, das
aus Form und Stoff zusammen-wachst (lat. ,con-crescit®).

Aristoteles beschreibt nun diese beiden Seinsprinzipien durch vier Cha-
rakteristika:

1. Stoff und Form konstituieren zusammen das Wesen des (kérperlich) Seien-
den. Der ,Urstoff* (gr. ,Hyle prote“) ist unbegrenzte Moglichkeit; jede
,Form“ (gr. ,Morphe“) bedeutet eine gewisse Verwirklichung derselben.
Beim Lebewesen heifdst die Wesensform, die die Materie gestaltet und sich
in ihr ausdriickt und verleiblicht, ,Seele“. Je nach den Fahigkeiten, die in

3 Vgl. Metaphysik, IX.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 523

der Seele fundiert sind und aus ihr hervorgehen, unterscheidet Aristoteles
Seelen von verschiedener Ranghdhe:

Die Seele der Pflanzen verfiigt nur iiber vegetative Potenzen (wie zur
Stoffaufnahme, zum Stofftransport und zur Stoffausscheidung, zum biolo-
gischen Wachstum und zur Heilung). Die Tierseele ist dariiber hinaus auch
Ursprung und Trdgerin eines sinnlichen Bewufitseins (jedenfalls bei den
héheren Tieren) und von Potenzen der sinnlichen Wahnehmung, der Af-
fekte und Triebe. Dabei sind die dufleren Sinne wie der Tast- und Warme-
sinn, der Geschmacks- und der Geruchssinn, sowie der Gehors- und der
Gesichtssinn natiirlicherweise an bestimmte korperliche Organe gebun-
den. An die aufderen Sinne schlieflen sich die inneren an, wie der Gemein-
sinn, der die Eindriicke der verschiedenen dufSeren Sinne eint, indem er sie
auf denselben Gegenstand bezieht, sowie das Gedichtnis, das der Ver-
gangenheit, und die Phantasie, die der Zukunft zugeordnet ist.

Die ranghochste Seele, die Menschenseele, ist auch Sitz eines geistigen
Bewufdtseins und Selbstbewufltseins und Grund von Fahigkeiten der intui-
tiven und der rationalen geistigen Erkenntnis. Zur Unterscheidung von
sinnlicher und geistiger Erkennnis kann das Beispiel eines schrag ins Was-
ser gehaltenen Stabes dienen: Wahrend dieser der optischen Wahrneh-
mung an der Schnittstelle gebrochen erscheint, ,weifs“ man, dass er in
Wahrheit nicht gebrochen ist; die Vernunft zielt fragend und urteilend auf
das ,wahre Sein“ sie ist unbegrenzt seins-offen.

Damit zeigt sich, daf} die niedrigeren Funktionen die Grundlage der hé-
heren sind; die vegetativen dienen den sensitiven und diese den geistigen.
Aus dem Bild der sinnlichen Wahrnehmung wird durch Reflexion und Ab-
straktion die Vernunfterkenntnis ,aktiv und rezeptiv“ erarbeitet: Der ,ak-
tive Verstand“ (gr. ,Nous poietikos“) greift mit seinem Licht in das Sinnen-
bild hinein und hebt dessen Sinngehalt heraus, so dafd ihn der ,rezeptive
Verstand“ (,Nous pathetikos), die ,Vernunft“, vernimmt. So entfaltet und
vermittelt sich das Leben im Zusammenspiel von vielfdltigen aktiven und
rezeptiven Potenzen. Sie erflieffen aus der zutiefst vernunftbegaben Seele
als der ,Wesensform“ des Menschen, die sich im Leibe ausdriickt und ihn
zu einem spezifisch menschlichen Leib macht: ,Die Seele ist dasjenige,
wodurch wir primdr leben, empfinden, wahrnehmen und denken.“4 Aristo-
teles bezeichnet sie als das ,Leben des Leibes” und als seine ,Wirklichkeit".

Sie ist, soweit sie Tragerin von Vernunft ist, nicht aus der Welt erklar-
bar. Denn die Vernunft ist nicht aus physischen Teilen zusammengesetzt,
wie die durch Zeugung entstandenen Wesen, sondern absolut einfach, und
mit ihren Akten geht sie auf das Sein und seinen goéttlichen Grund. So

4 De anima, 111, 1 (414 a. 12f). - Zur Einfuhrung in De anima (gr. ,Peri psyches®), die
Hauptschrift des Arisoteles iiber das Seelenproblem: DERS.: Uber die Seele (griech.-dt.), mit
Einleitung, Ubersetzung (nach W. Theiler) und Kommentar hg. von Horst Seidl. Hamburg:
Meiner 1995.



524 Heinrich Beck

muss sie, wie Aristoteles sagt, ,von aufden hereingekommen sein“s, und das
heifdt wohl: dem Gottlichen entstammen. Er spricht aber nirgends von
einer Unsterblichkeit der individuellen Seele und einer Riickkehr zu ihrem
gottlichen Ursprung.

Also: Alles Korperliche ist konstituiert aus einem von sich aus noch vol-
lig unbestimmten stofflichen Prinzip und einem sie jeweils spezifisch be-
stimmenden formenden Prinzip; ersteres ist reine rezeptive Moglichkeit,
letzteres ist deren verschiedene Verwirklichung und Wirklichkeit. So heifdt
die Stoff-Form-Lehre des Aristoteles ,Hyle-Morphismus®. Dabei tritt auch
schon ein weiteres Charakteristikum am Verhdltnis der beiden Prinzipien
hervor:

2. Alle Méglichkeit ist etwas ,auf Wirklichkeit Hin-seiendes“ (gr. ,Dynamis*);
die Wirklichkeit (gr. ,Energeia“) bedeutet die Erfiillung, das Seins-ziel (gr.
,Telos“) der Moglichkeit. Daher ist das Geschehen zielgerichtet, ,teleolo-
gisch®. So erhalt die Moglichkeit ihren Sinn erst von der Wirklichkeit her;
dem Sinn nach geht die Wirklichkeit der Moglichkeit voraus; aber im Welt-
geschehen geht der Zeit nach jeweils die Moglichkeit der Wirklichkeit vor-
aus.6

Damit ist der von moderner Naturwissenschaft konzipierte Gedanke
einer ,Welt-Evolution® zwar noch nicht ausgesprochen, aber doch schon
vorbereitet — allerdings mit dem philosophischen Hintergrund, dass die
Seinsformen, die jeweils neu auftreten, nicht aus Nichts kommen konnen,
sondern einen hereinformenden gottlichen Geist voraussetzen. Er ist reine
Formwirklichkeit, deren Akt-sein in ,reinem Denken“ besteht, das — da bei
absoluter Transzendenz keine Abhdngigkeit von der materiellen Welt an-
genommen werden kann - reines ,Sich-selber-Denken” bedeutet.7

3. Der Stoff ist Prinzip der Vereinzelung und der Vervielfiltigung: Denn der
Stoff ist je nach seiner quantitativen Erstreckung in Raum und Zeit fiir die
Aufnahme von Formen verschieden disponiert. So ist er das Prinzip einer
individuellen Vielfalt des Seienden - oder, wie man in der Schule der latei-
nischen Aristoteliker formulierte: ,Materia quantitate signata est princi-
pium multiplicae individuationis®. Dies besagt ein Zweifaches, ndmlich a)
Die (quantitativ verschieden disponierte) Materie nimmt eine Form (z.B.
die in der Seinsform des Menschseins ausgedriickte inhaltliche Fiille) stets
in nur begrenztem Mafde auf und ist so Prinizip ihrer Individuation, d.h.
ihrer bestimmten Vereinzelung in der Existenz; und b) Sie nimmt dieselbe
Form vielfdltig und immer wieder anders auf, d.h. sie ist Prinzip der
Multiplikation ihrer Existenz. Die Form aber ist das Prinzip der iiberein-

5 De anima I,2. c. 3.

6 Dazu: STALLMACH, Josef: Dynamis und Energeia. Untersuchungen am Werk des Aristo-
teles zur Problemgeschichte von Méglichkeit und Wirklichkeit. Meisenheim: Hain 1959.

7 Metaphysik XI, 7 (1072 b 23-25).



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 525

kommenden spezifischen Ahnlichkeit, der Artgleichheit der verschiedenen
Individuen.

4. Die Form ist das Prinzip der Erkennbarkeit und Aussagbarkeit in einem
Allgemeinbegriff. Das Individuum hingegen ist als solches nicht auf einen
Allgemeinbegriff zu bringen und so begrifflich nicht direkt fafdbar; fiir sei-
ne Erfassung bleibt nur die Methode der Beschreibung durch Hinweis auf
sinnenfadllige Eigenschaften.

Abschlielend ergibt sich tiber die aristotelische Weltsicht und Ethik:
Wenn das Werden seinem Wesen nach die Verwirklichung einer vorauslie-
genden Moglichkeit, eine Formung von Materie ist, so ist die Welt in ihrer
materiellen Grundlage niemals entstanden, sondern ewig und ungeschaf-
fen. Ihre Verwirklichung erfolgt durch den Einfluf transzendenter rein
geistiger Energien oder Machte, der Gotter, die jeweils einem Bereich der
Welt zugeordnet sind und in ihrem Zusammenwirken das Weltgeschehen
seit Ewigkeit in Gang halten. Thre Gesamtordnung ist auf einen héchsten
Gott zuriickzufiihren.8 Er zieht durch seine Vollkommenheit alles zu sich
empor und wirkt so als ,Ziel-Ursache” des Weltgeschehens. In der kon-
templativen Ausrichtung auf ihn (d.h. im wortlichen Sinn: von , Theoria“)
liegt die hochste ethische Vollkommenbheit.

IV. THOMAS VON AQUIN

Einen wesentlichen Schritt liber Aristoteles hinaus geht Thomas v. Aquin
(ca. 1250), indem er nicht nur die Konstitution des Wesens des Korpers aus
Stoff und Form, sondern auch die Beziehung des ganzen Wesens zu seiner
Existenz als Potenz-Akt-Verhdltnis auffasst. Das Wesen eines Seienden be-
schreibt die grundlegende Weise des Seins, die dieses Seiende ausmacht,
und damit die ,Seinspotenz” des betreffenden Seienden; die Existenz, die
diesem Wesen zukommt, bezieht sich auf die beiden Wesensbestandteile
Stoff und Form und auch alle akzidentellen Tatigkeiten; sie ist der ,,Grund-
Akt“ des Seienden. Bei allem, was z.B. ein Mensch tut, wie sprechen, ruhen,
sich freuen oder leiden, ,tut” er grundlegend immer nur das Eine: sein; ent-
sprechend kann das Wort ,sein“ iiberhaupt nicht ins Passiv gesetzt werden.
Wie umfassend aber ist der Begriff des Seins? ,Sein“ kommt allem zu,
was in irgendeinem Sinne ist. So besagt es von sich aus keinerlei Be-
grenztheit. Leben und Bewuf3tsein sind zwar in unserem anfanglichen Be-
griff von ,Sein“ nicht ausgedriickt, und es gibt Seiendes ohne Leben und
Bewufdtsein. Aber sie bedeuten nicht etwas Anderes als Sein, sondern viel -
mehr nur ein wesentlich voll-kommeneres, weiter ins Volle gekommenes
Sein. Beim Lebewesen ist der Akt des Lebens nicht ein anderer Akt als der
Akt des Seins, und der Akt des Seins ist nicht ein anderer Akt als der Akt

8 Vgl. Metaphysik XII.



526 Heinrich Beck

des Lebens; wenn es nicht mehr lebt, ist es nicht mehr. So gelangt Thomas
zu dem Satz: ,Esse est actualitas omnium actuum, et propter hoc est per-
fectio omnium perfectionum*“9: ,Das Sein ist die Wirklichkeit (alles Wirkli-
chen und) allen Wirkens, und deshalb die Vollkommenheit aller Vollkom-
menheiten®.

Man beachte, dass Thomas hier das Sein nicht lediglich als ,actus” (Wir-
ken, Tatigkeit), sondern als ,actualitas“ (Wirk-lichkeit) bezeichnet - als das
Grundelement allen Wirkens, durch welches das Wirken iiberhaupt ist
und welches erméglicht, dass es ,Wirken“ ist.

Das Sein, das also von sich aus - in dem, was es besagt — keine Grenze
hat, kommt den Seienden in der Welt von Raum und Zeit allerdings in im-
mer nur begrenztem Mafde zu: den anorganischen Koérpern, den Pflanzen,
den Tieren und den Menschen in aufsteigender Fiille, nach einem Verhalt-
nis der Ahnlichkeit oder ,Analogie. Dies weist auf ein welttranszendentes,
gottliches Seiendes hin, von dem das Sein ohne jede Einschrankung ausge-
sagt werden kann - und damit auch die ganze Fiille der reinen Vollkom-
menheiten, wie Leben, Bewufdtheit, Wirk-macht, Erkenntnis, Liebe und
Gute.

Dieser ,Hinweis“ ist das Thema des vierten Weges der am Anfang der
Summe der Theologie skizzenhaft vorgelegten finf Wege der Vernunft zur
Existenz Gottes.io Diese Wege werden auch ,Gottesbeweise genannt - wo-
bei der Ausdruck ,Beweis® nicht in dem in der Neuzeit vielfach unterstell -
ten Sinne einer reinen Verstandes-Technik aufgefasst wird, jemanden zur
Annahme eines Satzes zu ,zwingen®, sondern eher als ,Aufweis”, durch
den die Einsicht in einen logischen Zusammenhang vermittelt werden soll.

Wenn es bei Thomas heisst, dass die ,reinen Vollkommenheiten“ ana-
log von Gott ausgesagt werden konnen, so sind damit diejenigen Vollkom-
menheiten gemeint, die nicht schon aus ihrem Wesen heraus eine Unvoll-
kommenheit und Begrenzung besagen, wie die Gehalte Sein, Leben, Wis-
sen, Weisheit, Macht, Liebe und Giite - im Gegensatz zu den so genannten
»gemischten Vollkommenheiten®, wie vegetative oder sinnliche Krafte; wah-
rend die ersteren direkt von Gott ausgesagt werden konnen, sind die letz-

9 Quaestiones disputatae de Potentia, q. 7, a. 2, ad 9.

10 Summa Theologiae, I q. 2 ad 3. Eine tiefere und griindlichere Entfaltung, wobei auch
noch mehr auf Schwierigkeiten eingegangen wird, ergibt sich aus der Zusammenschau von
Summa contra Gentiles (Summe gegen die Heiden), I cap. 13 und 15; II cap. 6-10 und 15-27;
ferner: Quaest. disp. de Pot., q. 1-5, sowie S.theol., I q. 44-46 und 104. - Vgl. auch: ROLFES,
Eugen: Die Gottesbeweise bei Thomas v. Aquin und Aristoteles. Limburg: Steffen 1927; THO-
MAS V. AQUIN: Die Gottesbeweise in der ,Summe gegen die Heiden“ und der ,Summe der Theo-
logie“. Text mit Ubersetzung, Einleitung und Kommentar hsg. von Horst Seidl. Hamburg:
Meiner 1982; BECK, H.: Natiirliche Theologie. Grundriss philosophischer Gotteserkenntnis. 2.
Aufl., Miinchen: Beck 1988, bes. 44-48. - Speziell zu dem oben genannten vierten Weg:
MAINBERGER, Gustav: Die Seinsstufung als Methode und Metaphysik: Untersuchungen tiber
»mehr u. weniger” als Grundlage zu e. magl. Gottesbeweis bei Platon u. Aristoteles (= Studia
Friburgensia N.F. 24) . Freiburg/Schweiz: Universitatsverlag 1959.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 527

teren nur indirekt, d.h. auf ibermaterielle und rein geistige Weise, auch
auf Gott zu beziehen, z.B. bei der sinn-bildlichen, symbolischen Aussage:
,Gott ist stark wie ein Lowe“. Hingegen sind Sdtze wie ,Gott ist glitig"
nicht in einem nur symbolischen, sondern einem eigentlichen Sinne ge-
meint; die ,Analogie“ besteht hier darin, dass ,Giite” vom Menschen mit
nur begrenztem Recht, von Gott aber (und allein von ihm) mit unbegrenz-
ter Wahrheit ausgesagt werden kann - wobei die Undhnlichkeit unendlich
grofRer ist als die Ahnlichkeit.n

In seiner philosophischen Argumentation zur Existenz und zum Wesen
und Wirken Gottes setzt Thomas sich auch mit Aristoteles auseinander.
Selbst wenn die Welt nie entstanden ware, wie Aristoteles annimmt (und
was Thomas offen 1af3t), so hat sie ihr Sein doch nicht aus sich, sondern
empfiangt es jeden Augenblick aus Gott. Denn das Sein der Welt ist ein
zeithaftes Ereignis; das Sein, das sie in Zukunft haben wird, kommt - wie
das Wort schon sagt — erst noch auf sie zu: aber nicht aus nichts, sondern
aus einem Seinsgrund.

Dessen Wirken besteht somit nicht etwa nur darin, dass er eine Welt-
materie formen wiirde, die unabhdngig von ihm schon bestiinde, sondern
dass er die Welt als ganze, eingeschlossen ihre materielle Grundlage und
alle ihre Formen und etwaigen formenden Machte, fortwdhrend im Sein
hervorbringt und trdgt; er ist nicht lediglich als Bildner, sondern als
Schopfer, genauer: Erschaffer der Welt anzusprechen.

Dabei schlief3t Thomas hereinformende Machte, die Aristoteles die
,Gotter" nannte, nicht aus. Sie sind als die hochsten Ringe der Engel auf-
zufassen, die Gott gleichsam als seine ,Assistenten an der Erhaltung und
Entwicklung der Welt teilnehmen 1af3t.

Im Unterschied zu ihnen wirkt Gott nicht irgendeine Form, sondern
das Sein als solches. Das Wirken und das Wesen des Wirkenden miissen
aber in einer Entsprechung stehen. Also folgt, dass das Wesen Gottes das
Sein ist; Gottes Wesen ist es, zu sein. Gott ist reine Wirklichkeit, ,Actus
purus®, und er kann alles hervorbringen, was seins-moglich ist, das heifdt:
seine ,Potentia activa“ bedeutet Allmacht.

Die Seinsmoglichkeit der begrenzten Seienden wird dadurch konsti-
tuiert, dass Gott in seiner Selbsterkenntnis auch die vielfaltige begrenzte
,Nachahmbarkeit“ und ,Abbildbarkeit” seines unbegrenzten Seins erkennt
und in sich ausdriickt; die so in Gott gebildeten ,Ideen” sind die Urbilder
der Dinge. Gott kann sich in Freiheit entscheiden, von seinem Sein ent-
sprechend ausflieBen und in diese ,objektiven Seinsmoéglichkeiten® der
Dinge einfliefden zu lassen.

1 Klassische Stellen zum Analogiebegriff bei THOMAS z.B.: S.theol., | q. 13 a. 5; S.c.Gent.,
I, 34; Quest. disp. de Pot., q. 7 a. 7. - Vgl. auch: HABBEL, Josef: Die Lehre des Thomas von Aquin
von der nur analogen Bedeutung unserer Aussagen tiber Gott als Zeugnis seiner Anschauung
iiber das Verhdltnis der Welt zu Gott. Regensburg: Habbel 1928.



528 Heinrich Beck

So sagt Thomas, dass unter allen Namen, mit denen man Gott bezeich-
net, der angemessenste das ,Sein“ sei.? Dieses philosophische Ergebnis
steht im Einklang mit der Stelle Exodus 3,14 im Alten Testament, wonach
Gott auf die Frage nach seinem Namen antwortet: ,Ich bin der: ,Ich bin*,
das heifdt ,der uneingeschrankt Seiende“ - und damit der stets allmachtig
und verlafdlich Da-seiende. Entsprechend besteht die hochste ethische Voll-
kommenheit des Menschen nach Thomas darin, sich Gott hinzugeben und
in absolutem Vertrauen sich ihm kooperativ zur Verfiigung zu stellen; in
der rezeptiven und aktiven Beziehungseinheit mit Gott erreicht der Seins-
und Identitatsvollzug des Menschen seine volle Tiefe und Weite.

Auf dem Wege zur Vollkommenheit kommt den Tugenden oder Kraf-
ten (lat. ,virtutes“) grofdes Gewicht zu. Sie bestehen in der Ausbildung, er-
worbenen besonderen Bereitschaft und habituellen Dauerneigung der na-
tiirlichen Potenzen; das deutsche Wort , Tugend” bedeutet ja urspriinglich
soviel wie ,Tiichtigkeit“. Die ,Kardinaltugenden“ (von lat. ,cardo“ = die
Angel) sind Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und Maf3haltung. Je mehr
der Mensch mit Hilfe seiner Tugenden in seine Seinsmoglichkeit hinein-
geht und somit ,seiender” wird, desto mehr nahert er sich Gott an, der das
Sein selbst ist.

Auf diesem Hintergrund wird auch deutlich, dass Thomas die Lehre des
Aristoteles tiber das Wesen des Menschen und seine Seele aufnimmt und
sie zugleich iibersteigt. Wie Aristoteles betont er zundchst, dass die nie-
drigeren Seelenvermogen die Grundlage der hoheren sind und ihnen die-
nen: die vegetativen den sinnlichen und diese den geistigen. Mit den vege-
tativen Funktionen ist die Seele am tiefsten in den Stoff ihres Leibes ein-
gebunden; mit den sinnlichen hebt sie sich aus ihm heraus und wendet sie
sich in einem gewissen Selbst-Erleben nach innen; mit ihrem geistigen
Bewufdtsein iiberragt sie ihre korperlichen Funktionen und Organe und
steht sie ganz in sich selbst. So tiberlebt der Mensch mit seiner Seele den
korperlichen Tod; er kann dann aber nicht mehr vegetative und sinnliche,
sondern nur noch geistige Tatigkeiten vollziehen, wie vor allem sein Ich-
Bewufdtsein. Die aus dem Korper ausgetretene Seele bleibt aber als ,un-
vollstandige Substanz® auf die Materie wesenhaft bezogen, und so er-
scheint der christliche Glaube an eine kiinftige ,Riick-Erganzung“ zur Ganz-
heit der menschlichen Person, an eine ,Auferstehung von den Toten“ phi-
losophisch sinnvoll. Dies vor allem auch deshalb, weil der Mensch nicht
nur durch seine geistige Seele, sondern durch seinen Seinsakt, der Seele
und Leibesmaterie ineins umfafdt, eine Ahlichkeitsbeziehung zu Gott hat.
Denn dieser ist nicht nur ,hochste Form“, deren Wirklichkeitscharakter
nach Aristoteles im reinen Denken besteht, sondern ,das Sein selbst” in

2 So in I Sent., dist. q. 1, a. 1.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 529

dessen allumfassender Fiille, das ,Sein in Person“ — und damit das letzt-er-
filllende und beseligende Ziel des menschlichen Strebens.

Thomas sagt, dass durch das sinnlich-geistige Erkennen, bei dem das
sinnbildliche Erfassen eine besondere Bedeutung hat, das Seiende in die
Seele eingeht. Aus ihm entspringt ein entsprechendes Streben, mit dem
die Seele sich dem Seienden zuneigt. Dies geschieht durch die sinnlichen
Triebe und Instinkte und durch die geistigen Akte des Wollens und Lie-
bens, die wesentlich eine freie Selbstbestimmung des Menschen einschlies-
sen. So ermoglicht sich ein ganzheitlicher Vollzug seines Seinsaktes.3

V. HANS ANDRE

Wiederum einen erheblichen Schritt liber diese Sicht von Akt und Potenz bei
Thomas hinaus fiihrt Hans André, indem er die neuzeitliche Phdnomeno-
logie der Ganzheit und die naturwissenschaftlich begriindete Sicht einer
Evolution des Lebens miteinbezieht und so die Akt-Potenz-Lehre noch weiter
yaktualisiert“. Er lebte im 20. Jahrhundert, zuletzt in Bonn, und sein wohl
bekanntestes Werk tragt den Titel: Anndherung durch Abstand. Der Begeg-
nungsweg der Schépfung (Salzburg 1955).4 Urspriinglich Kosmologe und
Biologe, gelangte er auf der Suche nach einem tieferen Verstandnis des Na-
turgeschehens zu einer genuin philosophischen Betrachtung. So entwickelte
er eine ,Ereignis-Ontologie und Ereignis-Metaphysik der Natur®. Die Bil-
dungen der Natur sind nach André fiir eine Fortbildung durch den Men-
schen offen und verweisen letztlich auf Mysterien des christlichen Glaubens.

Er ging aus von Experimenten mit Pflanzen, vor allem von seinen Auf-
sehen erregenden Versuchen an Schneebeerenstrauchern: Als im Friihjahr

13 Vgl. Quaest. disp. de Pot., q. 9 a. 9; S.theol., I q. 76 a. 3 sowie q. 78 a. und q. 79 a. g ad
4; Quaest. disp. de Veritate, q. 10 a. 1 corp. — Ferner: THOMAS VON AQUIN: Die menschliche
Willensfreiheit. Texte zur thomistischen Freiheitslehre mit einer Einfithrung von Gustav Sie-
werth. Diisseldorf: Schwann 1954.

14 Weitere wichtige Publikationen von ihm sind: 1. sein biotheoretisches Hauptwerk: Ur-
bild und Ursache in der Biologie. Miinchen: Oldenbourg 1931; 2. Vom Sinnreich des Lebens -
Eine Ontologie gldubiger Wurzelfassung. Salzburg: O. Miiller 1952, 3. Wunderbare Wirklich-
keit — Majestdt des Seins. Salzburg: Miiller 1955 - wobei die zwei letztgenannten mit dem
oben erwdhnten (4.) zusammen sein drei-bandiges philosophisches Hauptwerk darstellen.
Hinzu kommen noch vor allem: 5. Licht und Sein. Betrachtungen iiber den ontologischen Of-
fenbarungssinn des Lichtes und den Schopfungssinn der Evolution. Regensburg: Habbel 1963;
und 6. Ausbergungs- und Schutzhiillenereignungen in der Schopfung, in: POGGELER, Franz
(Hg.): Innerlichkeit und Erziehung. In memoriam Gustav Siewerth. Freiburg/Br.: Herder 1964.
- Uber Hans André: SIEWERTH, Gustav: Andrés Pilosophie des Lebens. Salzburg: Miiller 1959;
und: BECK, Heinrich: Natur - Geschichte - Mysterium. Die Materie als Vermittlungsgrund der
Seinsereignung im Denken von Hans André (in: DERS.: Der Akt-Charakter des Seins. Eine spe-
kulative Weiterfiithrung der Seinslehre Thomas v. Aquins aus einer Anregung durch das dia-
lektische Prinzip Hegels. 2. erganzte Aufl., Frankfurt/M.: Lang 2001, 443-491); sowie: DERS.:
Hans André (1891-1966), Artikel in: PITTORF, Thomas u.a.: Handbuch des literarischen Katho-
lizismus im deutsch-sprachigen Raum des 20. Jahrhunderts. Berlin u.a., im Druck.



530 Heinrich Beck

die Stocke Laub- und Bliitenknospen angesetzt hatten, wurden die erste-
ren vollig entfernt, worauthin sich die letzteren zuriickbildeten und zu
Laubsprossen umbildeten. Der Grund war offenbar, daf} der Gesamtorga-
nismus wohl ohne Bliiten, nicht aber ohne Bldtter bestehen kann. So zeigte
sich im Geschehen eine Zielstrebigkeit, die auf das Leben des Ganzen ge-
richtet ist. Von daher leitete André ab: Das Ganze ist von den Teilelemen-
ten nicht vollstindig determiniert, sondern verfiigt mit souverdner Gestal-
tungskraft tiber die Teile.

Bei der philosophischen Ausarbeitung des Begriffs der ,,dynamisch-fina-
len Ganzheit® setzte sich André mit phianomenologischen Strukturbe-
schreibungen zeitgendossischer Philosophen auseinander, wie mit den Sicht-
weisen von Max Scheler und Nicolai Hartmann. Gegeniiber letzterem ar-
beitete er heraus, dafd die Ermdglichung einer neuen Struktur nicht nur in
einer dufleren Verkettung von Werdebedingungen besteht, wie Hartmann
formuliert hatte, sondern eine inhaltliche Entsprechung der Ursachen vor-
aussetzt.’5s Ebenso stand André im geistigen Dialog mit den Auffassungen
der Ganzheit bei Johann Wolfgang v. Goethe und Friedrich Wilhelm J.
Schelling (beide 1. Halfte des 19. Jhdts.), sowie bei Hans Driesch, Hedwig
Conrad-Martius und Othmar Spann (samtlich 1. Hélfte des 20. Jhdts.). Von
Spann iibernahm er die Formulierung, daf® das Werden des Organismus
sich als ein ,zielgerichtetes rhythmisches Wechselspiel® ereignet, das heif3t
als fortlaufende ,Riicknahme (einer alten Struktur) zur Ausgliederung (ei-
ner neuen Struktur)®,

André versuchte, den phinomenologisch beschreibbaren ganzheitlichen
Strukturierungsprozef ontologisch als Aktuierungsprozef} tiefer zu verste-
hen, wobei er auf den ,,Hyle-morphismus® des Aristoteles zuriickgriff. Das
Werden einer Form bedeutet dann die Verwirklichung (Aktuierung) einer
Seinsmoglichkeit der Materie. So wurde von Grund aus einsichtig, inwie-
fern sich das Werden beim Organismus nicht im Sinne eines ,Pra-formis-
mus“, sondern einer , Epi-genesis“ vollzieht, das heifdt nicht als quantitati-
ves Wachstum einer schon von Anfang an fertig vorliegenden Struktur
(wie etwa beim Eiskristall), sondern als qualitative Entwicklung der Form
selbst, die dabei verschiedene Ausdrucks-Gestalten durchlauft (z.B. beim
Schmetterling: Raupe, Puppe, Falter).

André folgt dann der Weiterfithrung der Akt-Potenz-Lehre des Aristo-
teles durch Thomas v. Aquin. Denn das aus Materie und Form erwach-
sende Seiende kann nicht selbst bewirken, da es iiberhaupt ist, sondern

15 Vgl. HARTMANN, Nicolai: Méglichkeit und Wirklichkeit. Berlin: De Gruyter 1938. 2. Aufl.,
Meisenheim: Hain 1949; es handelt sich um sein Hauptwerk zur Modaltheorie des Seins und
um das Mittelstiick seiner dreibandigen Ontologie, zu der noch die Werke: Grundlegung der
Ontologie, und: Aufbau der realen Welt gehoren. Dazu: BECK, Heinrich: Mdglichkeit und Not-
wendigkeit. Eine Entfaltung der ontologischen Modalititenlehre im Ausgang von Nicolai Hart-
mann. Pullach bei Miinchen: Verlag Berchmanskolleg 1961.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 531

ist darauf angewiesen, seine Existenz, seinen Seinsakt, fortwahrend aus
einer gottlichen Seinsquelle zu empfangen. Da diese dem Seienden sein
eigenes Sein zu-eigen gibt, kraft dessen es in sich selbst steht, nennt André
sie die ,Seins-zueignungs-Macht” und , Verselbststandigungs-Macht®.

Doch diese gottliche Schenkung des Seinsaktes erscheint bei Thomas
noch zu sehr ,in statischer Abgehobenheit”, und so sucht André sie als zeit-
liches ,Er-eignis“ zu konkretisieren. Denn: Den wesentlichen Formen und
Stufen der Evolution, also den anorganischen Korpern, den Pflanzen, den
Tieren, den Menschen und ihren sozialen Zusammenschliissen, kommt das
von Gott hereinflieffende Sein in aufsteigender Fiille zu. Demnach ist der
Gang der Evolution zielgerichtet; er bedeutet eine fortschreitende Aktuie-
rung der Potentialitait der Materie. Dies geschieht in einem Zusammen-
spiel von geschopflicher und gottlicher Kausalitat.

In dieser Perspektive gelangte André zu einer hochst bedeutsamen onto-
logisch-metaphysischen Fassung des Ursprungs des Menschen: Nachdem
im vormenschlichen Stadium der Evolution - beim Menschenaffen - neue
Eigenschaften entstanden waren, die von der Substanz eines Tieres nicht
mehr getragen werden konnten, war eine maximale dispositive Anndhe-
rung an die ndchsthohere Seinsform, die des geistbegabten Menschen,
erreicht. Damit konnte aus der gottlichen Quelle in den Seinsakt des Tie-
res ein neuer Seinsimpuls einstromen, der die Fassungskraft des blofRen
Tierwesens transzendierte und ein Menschenwesen begriindete. Das heif3t:
Der Mensch kommt nicht aus der begrenzten Wesenspotenz des Tieres,
sondern aus dessen Seinsakt, der permanent aus Gott her zustromt. Das
Tier zeugt den Menschen - kraft gottlicher Einwirkung; und zugleich: Gott
erschafft den Menschen - durch sein seins-mitteilendes Wirken im Seins-
akt des Tieres.

Dieses ,unvermischte Zusammenspiel von gottlicher Erst-Ursdachlichkeit
und geschopflicher Zweit-Ursachlichkeit” setzt sich nach André fort in der
Geschichte der Kultur. Hier tritt noch deutlicher zu Tage, daf} die Bildung
einer jeweils reicheren Form die Auflésung der bisherigen Form des Seins
und damit einen Zustand der Entbehrung und der Bediirftigkeit voraus-
setzt; schon nach Aristoteles zdhlt die Beraubung, die ,Steresis“, zu den
Ursachen des Geschehens. Durch sie wird das Seiende disponiert, sich ei-
ner tieferen Empfanglichkeit zu 6ffnen, womit es gleichsam in seine Armut
zuriicktritt; André spricht von einem ,Reichtum wie durch Mangel“. Dabei
fiihrt der Weg oft durch Leiden. So konnte auf das Elend des 30-jahrigen
Krieges in den Prachtwerken des Barock eine ,himmlische Herrlichkeits-
Erfahrung” folgen.

Andrés Schau der Evolution und der Geschichte kulminiert im christlichen
Glaubensmysterium. Demnach empfangt die Jungfrau Maria in freier Ein-
willigung und Hingabe das Wort Gottes und gebiert es leibhaftig in der



532 Heinrich Beck

Person Jesu Christi; in ihm und im Glauben an ihn liegt fiir den Menschen
die Potenz zu einer neuen Wirklichkeit, die in einer familidaren Gemein-
schaft mit Gott besteht.

So zeigt sich eine kosmische Bedeutung der geschichtlichen Gestalt
Marias. Maria versteht sich als ,arme Magd®. In ihr bietet das Geschopf
dem Himmel seine Empfinglichkeit an, damit dieser sich in sie hinein-
schenken moge; André sagt, dafd dieses Gnadengeschehen durch das , Kelch-
ereignis der Blumenbliitenpflanze“ in der Natur schon vorgezeichnet ist.
Dabei ereignet sich eine ,dialogische Bewegung® von unten nach oben und
von oben nach unten. Je mehr das Geschopf in seine Armut zuriicktritt
und sich zur Verfiigung stellt, desto reicher kann gottliche Fiille einstro-
men - ,Reichtum wie durch Mangel“ und ,Anndherung durch Abstand”.

So offenbart sich in hochster Vollendung die ,fruchtbare Potentialitat
der Materie“. Sie ist der ,Vermittlungsgrund“ des ,Sich-Ereignens® des Seins.

VI. GUSTAV SIEWERTH

Einen bedeutsamen Schritt weiter in der Erkenntnis des Seins als Akt un-
ternahm Gustav Siewerth, der mit André in unmittelbarem Austausch stand,
durch eine Auseinandersetzung mit der Auffassung von der Identitdt des
Seins bei Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Dies geschah vor allem in seinem
Werk: Der Thomismus als Identitdtssystem (Frankfurt/M. 1939, 3. Aufl.
Disseldorf 1979).16

Dabei ging Siewerth von der Frage aus, wie das Sein, das ja nach Thomas
von sich aus eine Einheit von unbegrenzter Fiille besagt, in einer Vielheit von
begrenzten Seienden da sein kann. Hegels These lautet, daf ,Sein“ eine rei-
ne Bewegung des ,Aus-sich-Herausgehens“ ist: aus seiner Einheit in die
Vielheit, aus seiner Unendlichkeit in die Endlichkeit, aus sich selbst ins
Nichts. Denn das ,reine Sein“ enthalte seinem Begriff nach keinerlei in-
haltliche Bestimmungen und sei deshalb mit dem ,reinen Nichts“ iden-
tisch. Indem es aber zugleich mit ihm nicht identisch sei, gehen Sein und

16 Ein fiir den Zusammenhang gleichfalls wichtiges Werk SIEWERTHS ist: Das Schicksal
der Metaphysik von Thomas zu Heidegger. 2. Aufl., Einsiedeln: Johannes Verlag 1959, Bd. IV
der Gesammelten Werke. Diisseldorf: Patmos-Verlag 1987. - Vgl. zum erstgenannten Werk
BECK, H.: Die durch Hegel inspirierte Entfaltung des thomasischen Seinsaktes in den Modus
der Idealitdt in Gustav Siewerths Identitdtssystem, in: Der Akt-Charakter des Seins... (siehe
Fn. 13), 11-18; und ebenso BECK, H.: Gustav Siewerths Systemgedanke und die exemplarische
Identitdt, in: SCHULZ, Michael (Hg.): Das Sein als Gleichnis Gottes. Symposium zum 100. Ge-
burtstag Gustav Siewerths. Freiburg/Br.: Kath. Akad. der Erzdizese Freiburg 2005, 118-154. -
Zu erwahnen ist hier auch die Konkretion der Sicht Siewerths in seinem Werk: Metaphysik
der Kindheit. 2. Aufl,, Einsiedeln: Johannes Verlag 1957, Bd. Vla der Gesammelten Werke.
Diisseldorf: Patmos-Verlag 2016; dazu BECK, H.: Geborgenheit im Sein. Der philosophische
Weg zu Gott nach Gustav Siewerths Metaphysik der Kindheit - komplementdr zu Rut Bjérk-
mans mystischem Weg?, in: SCHULZ, Michael (Hg.): Menschenbild und humanisierende Bil-
dung. Zur philosophischen Pddagogik Gustav Siewerths. Konstanz: Verlag Gustav Siewerth-
Gesellschaft 2016.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 533

Nichts stiandig ineinander iiber und auseinander hervor.7 So sind die
yldentitat von Sein und Nichts“ und die ,Nicht-Identitat von Sein und
Nichts“ nur verschiedene Seiten an Ein und Demselben und letztlich iden-
tisch; Hegel behauptet eine dynamische ,Identitat von Identitdat und Nicht-
Identitat™s.

Siewerth antwortet, das gelte in gewisser Weise fiir die Ausgedriicktheit
des Seins in einer reinen ,Idee“ des Seins, insofern diese das Sein gegen
das Nichts heraushebt und so beide ineins denkt. In der Erkenntnis, in der
Idee, ist das Sein gleichsam ,auflerhalb seiner selbst”, im Nichts; aber das
bedeutet keineswegs seinen inhaltlichen Zusammenfall mit dem Nichts -
das es ja realiter gar nicht gibt -, sondern bezeichnet nur den Modus des
Ausgedriickt-Seins des Seins. Dieser bedeutet aber im Sein erst etwas
Zweites und setzt das ,In-sich-Sein“ des Seins voraus. Siewerth formuliert,
daf die Vernunft das Nichts in gewissem Sinne ,produziert9 Dabei beruft
er sich auf Thomas, der sagt, daf§ die (gottliche wie auch die geschopf-
liche) Vernunft das Nicht-seiende in sich bildet und empféangt (,accipit).2e

Eine gewisse Grundlage fiir die Auffassung Siewerths, dass das ,Nichts®
den durch die Vernunft erzeugten Seinsmodus des ,Ausgedriicktseins des
Seins in sich selbst“ bezeichnet, konnte in der Thomas-Aussage liegen,
dass ,auflerhalb des Seins nichts ist auffer dem Nicht-Seienden“.2t Denn in
dieser Aussage scheint eingeschlossen, dass das Nicht-Seiende auflerhalb
des Seins ist. Da das Nicht-Seiende bzw. das Nichts aber kein ,Etwas® ist
und deshalb im eigentlichen Sinne auch nicht auflerhalb des Seins sein
kann, so bleibt nur die Deutung, dass es den Seinsmodus des ,,Aufderhalb-
seiner-selbst-Seins’ des Seins“, also des ,,In-sich-ausgedriickt-Seins‘ des
Seins“ bezeichnet.

Also: Der Akt des Seins setzt sich fort im Erkenntnisakt, durch den das
Sein aus sich heraustritt und sich ausdriickt, und findet in ihm einen Zu-
wachs seines Akt-Charakters. Darin zeigt sich, dass das Sein als Akt auf
seinen Ausdruck gerichtet ist.

Daraus ergibt sich auch der wichtige Schluss, daf die Evolution der ma-
teriellen Welt nicht nur in der Dynamis ihrer materiellen Grundlage, son-
dern zutiefst in ihrem Seinsakt griindet, der als solcher auf immer voll-
kommeneren Ausdruck hinzielt.

17 Vgl. Logik, 1, 64.

18 Vgl. Logik, I, 59.

19 Vgl. SIEWERTH: Der Thomismus als Identitdtssystem, 39—44 (zit. nach der 1. Aufl.).

20 Quicumque intellectus ,rationem non entis accipit in seipso“, Quaest. disp. de Veritate,
g-1a.s5ad 2.

21 Ab esse ,nihil sit extraneum nisi non-ens“, Quaest. disp. de Pot., q. 7 a. 2 ad g.



534 Heinrich Beck

VII. HEINRICH BECK

Ich selbst habe versucht, die Analyse fortzusetzen, vor allem in meinem
Werk: Der Akt-Charakter des Seins. Eine spekulative Weiterfiihrung der
Seinslehre Thomas von Aquins aus einer Anrequng durch das dialektische
Prinzip Hegels>2. Dies geschah im Ausgang von der Frage: Was ist der
Grund, warum das Sein auf Selbst-Ausdruck angelegt ist? Als Antwort schal-
te sich heraus: Der Grund liegt in der Ermoglichung von Liebe und Identitdt.

Der Weg zu dieser Einsicht durchlduft mehrere Schritte:

1. Das Seiende, z.B. der Mensch, vollzieht durch sein Sein notwendiger-
weise auch seine Identitdt. Dieser substantielle Vollzug entfaltet sich durch
akzidentelle Akte der Selbstakzeptanz, Selbstbejahung und Selbsterzie-
hung; negative Einstellungen gegeniiber der eigenen Person (wie Selbst-
hass, Selbstverachtung, Lebensiiberdrufd) entstehen dann, wenn die Erfiil-
lung dessen, was in Selbstliebe und Selbstbejahung erstrebt wird, versagt
geblieben ist; sie setzen also diese voraus und sind nur nachtragliche Be-
grenzungen und partielle Verkehrungen derselben.

2. Ein Verhalten gegeniiber dem eigenen Sein ist aber nur auf der Grund-
lage moglich, dass dieses ausdriicklich hervorgetreten ist.

3. So zeigt sich: Der Seinsakt des Menschen beschreibt eine Art ,Kreis-
bewegung”, die drei Schritte umfasst: 1. ein anfangliches In-sich-Sein, 2.
ein Aus-sich-Hervortreten und Sich-Gegeniibertreten, und 3. ein Mit-sich-
Zusammengehen und In-sich-Hineingehen. Diese Kreisbewegung ereignet
sich, wie unmittelbar erkennbar ist, bei dem mit geistigem Bewusstsein
ausgestatteten Menschen, - aber aufgrund der ,Analogie des Seins” (in we-
sentlich herabgeminderter Weise) auch beim untermenschlichen Seienden
und (in vollkommenster Form) beim Seinsakt Gottes. So sagt schon Tho-
mas: ,Es besteht also in uns wie in Gott eine gewisse Kreisbewegung bei
den Werken des Verstandes und des Willens. Denn der Wille kehrt dort-
hin zuriick, von wo der Verstand seinen Ausgang nahm.“23

Damit erschliefft sich ein Zugang zum christlichen Glabensmysterium, wo-
nach Gott einen dreifachen personalen Status hat, der eine inter-personale
Gemeinschaft bedeutet. So heifdt es im Prolog des Johannes-Evangeliums:
»~Am Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott und Gott war das

22 AaQ, 2. erganzte Aufl. mit Ergdnzungen zur Metaphysik des materiellen Seins, BECK,
H.: Der Akt-Charakter des Seins: eine spekulative Weiterfiihrung der Seinslehre Thomas v.
Aquins aus einer Anregung durch das dialektische Prinzip Hegels (= Schriften zur Triadik und
Ontodynamik 19). Frankfurt/M.: Lang 2001. - Dazu einfithrend und fortfiihrend BECK, H.:
Dimensionen der Wirklichkeit. Argumente zur Ontologie und Metaphysik. 21 Vorlesungen (=
Schriften zur Triadik und Ontodynamik 23). Frankfurt/M.: Lang 2004.

23 Est ergo tam in nobis quam in Deo circulatio quaedam in operibus intellectus et vo-
luntatis; nam voluntas redit in id a quo fuit principium intelligendi.“ (Quaest. disp. de Pot.,
q. 9 a. 9). - Vgl. auch BECK, H.: Der Akt-Charakter des Seins, zu Thomas: 75-80, systematisch

155-175.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 535

Wort“. Demnach steht Gott erstens urspriinglich in sich selbst, und zwei-
tens sich gegeniiber - indem er in einem ,inneren Wort“ sich ausspricht;
damit konstituiert er einen geistigen Begegnungsraum mit sich selbst. Die-
sen erfillt er, indem er in einer Gabe gegenseitiger Liebe ein drittes Mal in
sich Stand faf3t.

Nach dem Johannes-Prolog setzt sich diese (zeitlose) innere Bewegung
des gottlichen Seinsaktes gewissermafien ,,nach aufden” (in die Zeit und die
Geschichte hinein) fort, indem das Wort Gottes, der Ewige Logos, aus
seiner Gottheit heraustritt (Paulus formuliert: Er ,entdauflerte sich seiner
Gottheit) und sich mit dem Menschen in seinem Elend eins macht, um
mit ihm zusammen zu seinem gottlichen Ursprung zuriickzukehren und in
ihn hineinzugehen.24

Hier manifestieren sich in hochster Vollendung drei ,transzendentale“ Ei-
genschaften des Seienden, die iiber alle Seinsbereiche hinaus jedem Seien-
den zukommen: Einheit, Wahrheit und Gutheit.2s Denn sie ergeben sich
aus dem Seinsakt als solchem und seiner Kreisbewegung: Der 1. Status der
Kreisbewegung, das urspriingliche ,In-sich-Sein“, bedeutet auch eine ge-
wisse Identitdt und Einheit, der 2. Status, das ,Hervorgetreten-Sein®, eine
Offenbarung und Wahrheit, und der 3. Status, das ,In-sich-Hineinge-
gangen-Sein®, eine Vollendung der Identitdt und das Gute. Indem das Sein
aber allen Seienden zukommt, (wenn auch in jeweils verschiedener Weise
und in verschiedenem Grade), so folgt, dass Einheit, Wahrheit und Gutheit
stranszendentale Eigenschaften” des Seienden sind, das heif3t, dass jedes
Seiende, insoweit es ist, etwas in sich Eines, Wahres und Gutes darstellt;
deren Negation bzw. Privation, also innere Spaltung und Zerrissenheit,
Unwahrheit (wie Irrtum und Liige) und das Ungute (wie das Naturiibel
und das Bose) bedeuten ein Defizit an Sein. Darin ist ein Verhaltnis von
Akt und Potenz ,eingebettet”. Dies soll sich nun durch eine Betrachtung
von Analogien der Kreisbewegung am menschlichen Sein noch konkreti-
sieren.

Zunachst: Die individuelle menschliche Person erfahrt sich, wie oben schon
angedeutet, in einem Prozef! der Selbst-Bewufdtwerdung und Selbst-Ver-
wirklichung. Thr Sein driickt sich in ihrem Bewuf3tsein aus und tritt in ihm

24 Hierzu und zum Folgenden BECK, H..: Dimensionen einer ganzheitlichen Entsprechung
von philosophischer Vernunft und christlichem Glauben, in: DERS.: Dialogik - Analogie - Tri-
nitdt (= Schriften zur Triadik und Ontodynamik 28). Frankfurt/M.: Lang 2009, 457-477; und
DERS.: Analogia Trinitatis. Ein Schliissel zu Struktursproblemen der heutigen Welt, in: ebda.
479-497-

25 Vgl. die Aufzahlung und Ableitung bei THOMAS: Quaest. disp. de Veritate, q. 1 a. 1. -
Bei Kant erhielt der Begriff der Transzendentalien dann eine subjektivistische Wendung;
dieser Begriff meinte nun nicht mehr eine allgemeinste Eigenschaft und Bedingung des
Seienden, sondern nur noch unserer Erkenntnis des Seienden und erschien so nicht mehr in
der Natur des Seins, sondern in der Natur unnserer Vernunft begriindet.



536 Heinrich Beck

sich ,gegeniiber”. So begegnet die Person sich selbst und kann sie sich mit
sich auseinandersetzen, d.h. sich annehmen oder ablehnen und auf ihre ei-
genen, sich ihr nun eréffnenden Moglichkeiten ,einlassen” und in sie ,hin-
eingehen”.

Diese in ihr angelegte Bewegungsstruktur bestimmt auch die ontolo-
gische Leib-Seele-Konstitution: Die seelisch-geistige ,Subjektivitat der
Person tritt aus sich heraus und offenbart und ,objektiviert” sich in ihrem
Leibe. Ihre leibliche ,Ek-sistenz“, durch die sie der Welt ausgesetzt ist,
kann sie aber verinnerlichen und ,subjektivieren“, indem sie den iiber die
leiblichen Sinne vermittelten ,Welt-Eindruck® in sich hineinnimmt und
verarbeitet. So vollzieht sie mittels ihrer geistig-seelisch-leiblichen Vermo-
gen und Akte in ihrem Seinsakt eine Bewegung von innen nach aufien
(Selbst-Objektivierung im Leibe und Selbst-Ausdruck in der Welt) und
von auflen nach innen (seelisch-geistige Selbst-Subjektivierung aus dem
Eindruck der Welt).

Das Leib-Seele-Verhdltnis konkretisiert sich z.B. in der sexuellen Anlage,
durch die sich auch die Fortpflanzung und Evolution vermittelt: Das Leben
tritt in die beiden ,Pole® des Mannlichen und Weiblichen auseinander und
sich selbst gegeniiber. Durch deren Begegnung und Vereinigung bei der
Zeugung verwirklicht es sich in einer neuen individuellen Daseinsmdoglich-
keit. So setzt es durch die Generationsfolge immer weitere individuelle
Moglichkeiten aus sich heraus, in die es hineingeht.

Diese ,Polaritat“ kommt bereits in der ,onto-biologischen Konstitution®
der Geschlechter zum Ausdruck: Das madnnliche Geschlecht erscheint in
Korperbau und Funktion mehr nach auflen (,exzentrisch®), das weibliche
mehr nach innen (,konzentrisch) orientiert; morphologisch ist beim mann-
lichen Individuum deutlicher die Peripherie betont, beim weiblichen die
Leibesmitte; physiologisch - bei der korperlichen Begegnung - geht das
madnnliche aus sich heraus und das weibliche nimmt in sich hinein auf. So
zeigt sich von der anthropologischen Grunddisposition her beim mann-
lichen Geschlecht die ,aktive Potenz“ starker ausgepragt, beim weiblichen
die ,rezeptive Potenz®; ihre konkrete Ausformung hédngt jedoch sehr von
gesellschaftlichen und kulturellen Umstanden ab.26

Nicht zuletzt auf diesem Gebiet zeigt sich die Bedeutung der zwischen-
menschlichen Begegnung und Beziehung fiir die Entwicklung und Ver-
wirklichung der menschlichen Person, wie insbesondere die Existenz- und
Begegnungsphilosophie herausgearbeitet hat, vgl. z.B. Martin Buber und

26 Vgl. BECK, Heinrich/RIEBER, Arnulf: Anthropologie und Ethik der Sexualitdt. Zur ideolo-
gischen Auseinandersetzung um kdérperliche Liebe (= Salzburger Studien zur Philosophie 13).
Miinchen: Pustet 1982.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 537

Ismael Quiles (20. Jdt.)27. Demnach erfdhrt sich der Mensch wesentlich
von seinen Mitmenschen her: Je nachdem, wie man von ihnen verstanden,
akzeptiert und geachtet wird, gestaltet sich auch das Selbst-Verhaltnis; das
Verhdltnis des Menschen zu sich selbst entwickelt sich aus seinem Ver-
héltnis zum Du und in fortlaufender Auseinandersetzung mit ihm; wenn
die Beziehung scheitert, kann unter Umstdnden auch die eigene Person in
eine Krise geraten. So zeigt sich: Der Weg zu sich selbst fihrt ,aus sich
selbst heraus“ und ,zum andern hin® und so ins ,Gegentiber zu sich®; aus
dem Abstand zu sich, gleichsam ,mit den Augen des Andern®, erkennt
man sich neu und und kann man, bereichert durch die Erfahrung des An-
dern, entschiedener in sich selbst Stand fassen. Es ergibt sich wiederum
unsere Kreisbewegung - das heifdt besser: ,Spiralbewegung®, - in die hier
das sinnvolle Wagnis eingeschlossen ist. Fast konnte man sagen: Je weiter
aus sich heraus, desto tiefer in sich hinein!

Die im Seinsakt angelegte Kreisstruktur ermdglicht letztlich auch ein tiefe-
res Verstandnis der Evolution und der Geschichte. Denn ein Aus-sich-Her-
ausgehen und eine weitere Offenbarung des Seins geschieht auch durch
die Entfaltung der Menschheit in eine Vielfalt von Kulturen. Diese be-
deuten eine gegenseitige Herausforderung und zugleich eine Méglichkeit
der menschlichen Ergdanzung und der Verwirklichung menschlichen Seins,
also etwas entscheidend Gutes. Eine solche fortschreitende ,Aktuierung
des Seins der Menschheit vermittelt sich durch allseitige Begegnung und
Durchdringung, worin sich eine wechselseitige aktive und rezeptive Poten-
tialitat ausdriickt. Ja es scheint, dass eine Zusammenkunft und umfassende
Verstindigung des Verschiedenen in einem ,kreativen Frieden® fur die
Menschheit iiberlebensnotwendig ist. Dies verlangt nach einer wesentli-
chen Vertiefung und Ausweitung unseres Verantwortungsbewufitseins.
Denn wenn die menschliche Verantwortungsbereitschaft mit der rasanten
Entwicklung der Technik in ihrem sowohl konstruktiven als auch destruk-
tiven Potential nicht Schritt halt, so wachst die Gefahr einer universellen
Zerstorung oder sogar einer kosmischen Katastrophe.28

27 Vgl. z.B. BUBERS Arbeiten: Ich und Du (= Werke, 1. Bd.: Schriften zur Philosophie),
Miinchen: Kosel 1962; Das dialogische Prinzip. Heidelberg: Schneider 1973. - Quiles betont
gegeniiber Buber, dass die ,Ek-sistenz der menschlichen Person zum Andern® die ,In-sistenz
in sich selbst“ zur Grundlage hat, in: QUILES, L.: Antropologia in-sistencial (= Obras Ismael
Quiles I). Buenos Aires: Ed. Depalma 1978, und: La persona humana (= Obras Ismael Quiles
II). 4. Aufl., Buenos Aires: Ed. Depalma 1980. - Vgl. zu Buber: BOCKENHOFF, Josef: Die Begeg-
nungsphilosophie. Ihre Geschichte und ihre Aspekte. Freiburg/Br.: Alber 1970; zu Quiles BECK,
H.: Ek-in-sistenz. Positionen und Transformationen der Existenzphilosophie. Einfiihrung in die
Dynamik existentiellen Denkens (= Schriften zur Triadik und Ontodynamik 2). Frankfurt/M.:
Lang 1989.

28 Vgl. dazu BECK, H.: Kulturphilosophie der Technik. Perspektiven zu Technik — Menschheit
- Zukunft. 2. Aufl., Trier: Spee Verlag 1979; und: BECK, Heinrich/SCHMIRBER, Gisela (Hgg.):
Kreativer Friede durch Begegnung der Weltkulturen (= Schriften zur Triadik und Ontodyna-
mik g). Frankfurt/M.: Lang 1995, engl. Delhi/Indien 1996, span. Maracaibo/Venezuela 1996,



538 Heinrich Beck

Die Grundlage des Friedens aber ist die Gerechtigkeit. Sie erscheint als
das unbedingt notwendige Gute. Die Menschheit wird kiinftig entweder ge-
rechter und besser sein, oder sie wird tiberhaupt nicht mehr sein. In die Wahr-
nehmung dieser Alternative miindet unsere Reflexion tiber ,Akt und Potenz
des Seins".

Zusammenfassung

Nach einer Vorbemerkung iiber Ausgangspunkt und Entwicklung meines
Denkens wird die geschichtliche Entfaltung der Akt-Potenz-Lehre vn den
Vorsokratikern Parmenides und Heraklit tiber die ,Klassiker“ Aristoteles und
Thomas v. Aquin bis zu den Ausprdgungen in der Neuzeit und Gegenwart bei
Hans André, Gustav Siewerth und mir selbst dargelegt. Dabei zeigt sich ein
Fortschritt in der Tiefenerhellung der Konstitution des Seidenden und ein
Einbezug von immer mehr Bereichen der Wirklichkeit, insbesondere des Ver-
héltnisses von Welt und Gott sowie der Evolution der Natur und der Ge-
schichte der Menschheit. So erweisen sich Akt und Potenz als aufschlufreich
fiir ein grundlegendes und umfassendes Verstdndnis der Wirklichkeit und als
sphilosophische Grundbegriffe®.

Abstract

After some preliminary remarks about the starting point and the develop-
ment of my thinking I describe the historical explication of the doctrine of
act and potency, beginning with Parmenides and Heraclitus, though the
“classical” theories of Aristotle and Thomas Aquinas, until its formations in
the modern and the present time by Hans André, Gustav Siewerth and my-
self. This will show a progress in the elucidation of the innermost consti-
tution of the beeing and the inclusion of more and more regions of reality,
especially of the relation of the world to God and of the evolution of nature
and the culture of mankind. So, act and potency open an access to the
dephth of reality; they are fundamental philosophical concepts.

chines. Peking/VR China 1998; darin BECK, H.: Weltfriede als dynamische Einheit kultureller
Gegensdtze. Onto-hermeneutische Grundlagen zum Strukturverstdndnis der Kultur der Mensch-
heit - als Perspektive eines ,dialektisch-triadischen“ Wirklichkeitsverstdndnisses (17-69).



	Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe

