
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe

Autor: Beck, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Beck

Akt und Potenz
als philosophische Grundbegriffe

Bei der folgenden historisch-philosophischen Betrachtung zum Akt-
Potenz-Problem handelt es sich in gewissem Sinne um einen Rückblick
auf mein wissenschaftliches Lebenswerk und eine Profilierung seiner
Hauptanliegen und Kernaussagen. Aus diesem Grunde seien einige
Bemerkungen zu Ausgangspunkt und Entwicklung meines Denkens
vorangestellt.

Der Ausgangspunkt: Ich war, soweit ich mich erinnere, von früher Jugend
an auf die Suche nach Sinn ausgerichtet, auf die Erfahrung einer
Grundstruktur der Wirklichkeit und ihrer Verwurzelung in einer göttlichen
Quelle. Als bestimmenden Grundzug der Wirklichkeit glaubte ich, wie ich
es später formulierte, ein durchgängiges Akt-Potenz-Gefälle wahrzunehmen:

Die Welt erschien mir als ein Prozeß, der auf die Erfüllung und
Verwirklichung (Aktuierung) von Seinsmöglichkeit (Potenz) hinzielt. Darin
sind Aufgaben für den Menschen vorgezeichnet. Der Prozeß kann aber
auch scheitern.

Unter diesen Aspekten vollzog sich die Entwicklung meines Denkens in
drei Etappen, die mit meinen universitären Lehrverpflichtungen in
Korrespondenz standen: In einer ersten Etappe, da mir die philosophische
Begleitung des Pädagogikstudiums oblag, beschäftigte ich mich vor allem mit
Fragen der Erziehungs- und Bildungsphilosophie und der Anthropologie;
in einer zweiten Etappe, da mir die Studierenden der Theologie zugeordnet

wurden - im Theologiestudium ist Philosopohie nach Dogmatik das
zweitstärkste Hauptfach - rückten Metaphysik und die philosophische
Gottesfrage in das Zentrum meiner Forschung; in der dritten Phase unternahm

ich viele interkontinentale Reisen und betrieb ein Forschungspro-
jekt „Kreativer Friede durch Begegnug de Weltkulturen", so war mein
Hauptanliegen eine Philosophie der Kultur und der Kulturbegegnung. Das
Thema jeder Etappe wurde in den Zusammenhang der nachfolgenden
integriert und so unter neuen Akzenten fortgeführt.

Dabei erkannte ich als verständniserschließend das Akt-Potenz-Verständnis

bei Thomas v. Aquin, auf dem sich ein „Thomismus" aufbaute,
und ich suchte ihn in Auseinandersetzung mit neuzeitlichen und kontemporären

Problemen und Positionen kreativ weiterzuentwickeln.1

1 Unter „Thomismus" ist eine Fortfühhrung der Lehre Thomas v. Aquins (ca. 1250 n.
Chr.) im Gespräch mit späteren Positionen zu verstehen. Ich beziehe hier diesen Begriff aus-



520 Heinrich Beck

Mit „Akt" und „Potenz" betrachten wir ein Begriffspaar, das für eine
philosophische Erhellung der Wirklichkeit von höchster Bedeutung ist. „Akt"
heißt: Vollzug, Tätigkeit, Wirken; „Potenz" bedeutet die Fähigkeit bzw. die
Möglichkeit, die durch den Akt verwirklicht wird. So gründet z.B. der Akt
eines Urteils in der Potenz des Richters. Eine Reflexion auf das Wesen von
„Akt und Potenz" dient einer Ergründung des Weltprozesses im Ganzen
wie in seinen Bereichen; es handelt sich um philosophische Grundbegriffe.

Ihre Bedeutung für die Gegenwart läßt sich aber nicht ohne ihre
Geschichte verstehen. Sucht man nach ihren geschichtlichen Ursprüngen, so
fallt der Blick zunächst auf die beiden vor-sokratischen Philosophen Par-
menides und Heraklit. Von ihnen her profiliert sich Aristoteles als der
eigentliche Begründer einer ausdrücklichen Akt-Potenz-Lehre. Sie erfährt
eine wesentliche Weiterentwicklung und erlangt eine Hochform bei Thomas

v. Aquin. Auf diesem geschichtlichen Hintergrund treten dann Vertreter

des 20. Jahrhunderts und der Gegernwart hervor, von denen ich Hans
André, Gustav Siewerth und auch mich selbst nennen darf. Dabei soll die
Darstellung sich nicht in der Aufzählung einer geschichtlichen Reihenfolge
erschöpfen, sondern auch sichtbar machen, wie die Interpretationen der
späteren Philosophen über die der vorherigen hinausgehen und sie kritisch
fortgestalten.

I. Parmenides

Ein erster Hinweis auf den Begriff „Akt" findet sich bereits bei Parmenides
(ca. 500 v. Chr.). Er unterscheidet an unserer Erkenntnis grundlegend die
sinnliche Wahrnehmung bzw. den „Sinnenschein", der lediglich zu einer
„Meinung" (gr. „Doxa") führt, und die Erkenntnis der Wahrheit, die durch

schließlich auf die philosophische Seinslehre des Thomas, wobei sein Satz im Mittelpunkt
steht: „Das Sein ist die Wirklichkeit allen Wirkens (und alles Wirklichen) - esse est actua-
litas omnium actuum - und deshalb die Vollkommenheit aller Vollkommenheiten" Quaest.
disp. de Potentia, q. 7, a. 2, ad 9). Dabei weist der Akt-Charakter des Seins mehr auf die
aristotelische, der Vollkommenheits-Charakter des Seins mehr auf die platonische Tradition
hin; beide werden hier integriert und zugleich transzendiert. Das Sein ist von sich aus (in
dem, was es sagt) allumfassend und unbegrenzt vollkommen, aber in jedem begrenzten
Seienden nur eingeschränkt und immer wieder anders verwirklicht; so sind die Seienden in
ihrem Sein weder absolut gleich noch absolut verschieden, sondern in verschiedenem Maße
ähnlich („analog"). - Diese Sicht profiliert sich noch durch den Gegensatz zu Duns Scotus
(ca. 1300 n.Chr.), nach dem das Sein einen in allen Seienden absolut gleichen (das heißt
„univoken") Gehalt darstellt, zu dem der individuelle Unterschied, die „Diesheit" („haec-
ceitas"), als jeweils absolut verschiedener und einmaliger Gehalt wie von außen hinzutritt. -
Eine weitere Profilierung geschieht durch den Gegensatz zu Francisco Suarez (ca. 1600 n.
Chr.), nach dem „Sein" keinerlei Akt- oder Vollkommenheitscharakter besitzt, sondern
lediglich den abstrakten Aspekt des Seienden bedeutet, „dass" es ist; alle Inhaltlichkeit liegt in
dem anderen Aspekt des Seienden, „was" und „wie" es ist. - So läßt sich „Thomismus" am
besten durch den Vergleich mit den Lehren Anderer charakterisieren; der Begriff ist relativ
offen.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 521

„Denken" geschieht und „Wissen" (gr. „Episteme") begründet. Nach der
sinnlichen Wahrnehmung gibt es eine Vielheit verschiedener Dinge, die
sich in einem zeitlichen Werden und Vergehen befinden. Aber das Denken
erkennt: Eine reale Vielheit würde bedeuten, daß das Eine nicht das
Andere ist, also sich von ihm durch ein Nicht-sein unterscheidet; und ein
reales Werden und Vergehen würde ein Übergehen von Nicht-sein zu Sein
bzw. von Sein zu Nicht-sein bedeuten. Das Nicht-sein oder das Nichts gibt
es aber nicht! Also handelt es sich beim Eindruck von Vielheit und von
Werden und Vergehen um einen bloßen Sinnenschein. Das Sein ist in
Wahrheit ohne Unterschied und Grenze, und ohne Anfang, Veränderung
und Ende; es ist absolut, einfach, unteilbar, unendlich und zeitlos. Dabei
zeigt es sich als reine Kraft und Energie, das heißt als „reiner Akt"; es „hält
alles in gewaltigen Banden".2 Symbol des Seins in seiner akthaften
Unendlichkeit und Vollkommenheit ist die Sinnfigur der Kugel.

II. Heraklit

Demgegenüber ist nach Heraklit (ca. 500 v. Chr.) das Sein als eine Art Ur-
feuer vorzustellen, aus dem in unendlicher Kreisbewegung die Dinge
hervorgehen und in das sie wieder zurückmünden. Alles trägt seinen Gegensatz

in sich und befindet sich ewig „im Fluß". Dies ist das Sinngesetz von
Harmonie; es treibt alles in Streit auseinander und führt es in Liebe wieder
zusammen. Es ist der Logos, der von einer umfassenden Weisheit (gr. „So-
phon") in die Welt hineingesprochen ist und auf den der Mensch „hören"
sollte. Während nach Parmenides die ethische Vollkommenheit darin
besteht, im Sein geistig zu ruhen, liegt sie nach Heraklit im inneren Zwiegespräch

mit dem Logos. So ist nach ihm das Sein - dies könnte man im
Vorblick auf Aristoteles sagen - stets „Akt in der Potenz".

III. Aristoteles

Aristoteles (ca. 350 v. Chr.) gilt als der Begründer einer Lehre vom Aufbau
des Seins nach den Prinzipien von Akt und Potenz. Dabei ging er vom
Phänomen des Werdens aus. Er arbeitete heraus, dass das entstehende Seiende
nicht aus dem absoluten Nichts kommen kann, weil es dann im Grund eins
mit ihm sein müßte, was völlig unsinnig ist; es kommt vielmehr aus seiner
prä-existenten Möglichkeit. Diese besagt in einer Hinsicht ein Nichtsein, -
denn das Werdende ist ja zunächst noch nicht; andererseits aber ist sie

2 Vgl. DlELS, Hermann: Die Fragmente der Vorsokratiker, hg. von W. Kranz. 8. Aufl., Hamburg:

Rowohlt 1957), Fragment 8. - In dieser Sammlung siehe auch die entsprechenden
Fragmente zu Heraklit.



522 Heinrich Beck

nicht völlig nichts. Sie bedeutet also etwas relativ Seiendes und zugleich
relativ Nicht-Seiendes.3

Die Wirklichkeit des Werdens ist ein Übergehen von Möglichkeit zu
Wirklichkeit, eine Verwirklichung von Möglichkeit und ein Sein in
fortwährender weiterer Möglichkeit; das Werden ist Wirklichkeit, sofern sie

„in Möglichkeit" ist.
Aristoteles unterscheidet nun zwei Ebenen des Geschehens: 1. das

Entstehen und Vergehen eines selbständigen Seienden, z.B. Zeugung und Tod
eines Menschen, und 2. dessen bloße Veränderung, z.B. durch einen
Urteils- oder Erkenntnisakt. Das erstere bezieht sich auf das Zugrundliegende
(gr. „Hypokeimenon"), nämlich das Wesen oder die Substanz (gr. „Ousia")
des betreffenden Seienden, also hier: des ganzen Menschen; das letztere ist
etwas noch Hinzukommendes oder Akzidentelles (gr. „Symbebekos"), das

einer weiteren Verwirklichung und Vollendung des Ganzen dient. Das
natürliche Vermögen, etwas hervorzubringen, heißt „Potentia activa"; ihr
gegenüber steht die Fähigkeit des Empfangens, die „Potentia receptiva"
(die auch als „Potentia passiva" bezeichnet wird - was aber irreführend ist,
da auch das Empfangen eine Tätigkeit darstellt). Das Wachstum des
Menschen und die zunehmende Verwirklichung des Menschenwesens ereignet
sich in vielfaltigem Zusammenspiel von „Potentiae activae" und „Potentiae
receptivae". Dabei läßt sich das Akzidentelle nur vom Substantiellen her
verstehen, dem es entspringt und auf das es hingerichtet ist.

Entsprechend beschäftigt sich Aristoteles in erster Linie mit der Frage
nach dem Wesen des Menschen und nach dem Wesen des körperlich
Seienden überhaupt. Es bedeutet grundsätzlich „geformten Stoff'. Wenn nun
dieser wiederum geformter Stoff ist (z.B. bei einem Kunstwerk das betreffende

Material), so erhebt sich sofort die Frage nach dessen Konstitution -
und damit gelangt man letztlich zu einer stofflichen Grundlage, die von
sich aus noch keinerlei bestimmte Form besagt, sondern die vielmehr die
völlig unbestimmte Empfänglichkeit für jegliche Form ist. Dieser „erste",
all-zugrundeliegende Ur-Stoff oder „Welt-Stoff, die „materia prima", ist
„potentia pura". Sie ist kein vollständiges Seiendes, sondern ein bloßer
Wesensbestandteil und innerer Aufbaugrund des konkreten Seienden, das

aus Form und Stoff zusammen-wächst (lat. „con-crescit").
Aristoteles beschreibt nun diese beiden Seinsprinzipien durch vier

Charakteristika:

1. Stoffund Form konstituieren zusammen das Wesen des (körperlich) Seienden.

Der „Urstoffl (gr. „Hyle prote") ist unbegrenzte Möglichkeit; jede
„Form" (gr. „Morphe") bedeutet eine gewisse Verwirklichung derselben.
Beim Lebewesen heißt die Wesensform, die die Materie gestaltet und sich
in ihr ausdrückt und verleiblicht, „Seele". Je nach den Fähigkeiten, die in

3 Vgl. Metaphysik, IX.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 523

der Seele fundiert sind und aus ihr hervorgehen, unterscheidet Aristoteles
Seelen von verschiedener Ranghöhe:

Die Seele der Pflanzen verfügt nur über vegetative Potenzen (wie zur
Stoffaufnahme, zum Stofftransport und zur Stoffausscheidung, zum
biologischen Wachstum und zur Heilung). Die Tierseele ist darüber hinaus auch

Ursprung und Trägerin eines sinnlichen Bewußtseins (jedenfalls bei den
höheren Tieren) und von Potenzen der sinnlichen Wahnehmung, der
Affekte und Triebe. Dabei sind die äußeren Sinne wie der Tast- und Wärmesinn,

der Geschmacks- und der Geruchssinn, sowie der Gehörs- und der
Gesichtssinn natürlicherweise an bestimmte körperliche Organe gebunden.

An die äußeren Sinne schließen sich die inneren an, wie der Gemeinsinn,

der die Eindrücke der verschiedenen äußeren Sinne eint, indem er sie

auf denselben Gegenstand bezieht, sowie das Gedächtnis, das der
Vergangenheit, und die Phantasie, die der Zukunft zugeordnet ist.

Die ranghöchste Seele, die Menschenseele, ist auch Sitz eines geistigen
Bewußtseins und Selbstbewußtseins und Grund von Fähigkeiten der intuitiven

und der rationalen geistigen Erkenntnis. Zur Unterscheidung von
sinnlicher und geistiger Erkennnis kann das Beispiel eines schräg ins Wasser

gehaltenen Stabes dienen: Während dieser der optischen Wahrnehmung

an der Schnittstelle gebrochen erscheint, „weiß" man, dass er in
Wahrheit nicht gebrochen ist; die Vernunft zielt fragend und urteilend auf
das „wahre Sein", sie ist unbegrenzt seins-offen.

Damit zeigt sich, daß die niedrigeren Funktionen die Grundlage der
höheren sind; die vegetativen dienen den sensitiven und diese den geistigen.
Aus dem Bild der sinnlichen Wahrnehmung wird durch Reflexion und
Abstraktion die Vernunfterkenntnis „aktiv und rezeptiv" erarbeitet: Der „aktive

Verstand" (gr. „Nous poietilcos") greift mit seinem Licht in das Sinnen-
bild hinein und hebt dessen Sinngehalt heraus, so daß ihn der „rezeptive
Verstand" („Nous pathetikos"), die „Vernunft", vernimmt. So entfaltet und
vermittelt sich das Leben im Zusammenspiel von vielfältigen aktiven und
rezeptiven Potenzen. Sie erfließen aus der zutiefst vernunftbegaben Seele

als der „Wesensform" des Menschen, die sich im Leibe ausdrückt und ihn
zu einem spezifisch menschlichen Leib macht: „Die Seele ist dasjenige,
wodurch wir primär leben, empfinden, wahrnehmen und denken."4 Aristoteles

bezeichnet sie als das „Leben des Leibes" und als seine „Wirklichkeit".
Sie ist, soweit sie Trägerin von Vernunft ist, nicht aus der Welt erklärbar.

Denn die Vernunft ist nicht aus physischen Teilen zusammengesetzt,
wie die durch Zeugung entstandenen Wesen, sondern absolut einfach, und
mit ihren Akten geht sie auf das Sein und seinen göttlichen Grund. So

4 De anima, III, 1 (414 a. i2f). - Zur Einführung in De anima (gr. „Peri psyches"), die

Hauptschrift des Arisoteles über das Seelenproblem: DERS. : Über die Seele (griech.-dt.), mit
Einleitung, Übersetzung (nach W. Theiler) und Kommentar hg. von Horst Seidl. Hamburg:
Meiner 1995.



524 Heinrich Beck

muss sie, wie Aristoteles sagt, „von außen hereingekommen sein"5, und das
heißt wohl: dem Göttlichen entstammen. Er spricht aber nirgends von
einer Unsterblichkeit der individuellen Seele und einer Rückkehr zu ihrem
göttlichen Ursprung.

Also: Alles Körperliche ist konstituiert aus einem von sich aus noch völlig

unbestimmten stofflichen Prinzip und einem sie jeweils spezifisch
bestimmenden formenden Prinzip; ersteres ist reine rezeptive Möglichkeit,
letzteres ist deren verschiedene Verwirklichung und Wirklichkeit. So heißt
die Stoff-Form-Lehre des Aristoteles „Hyle-Morphismus". Dabei tritt auch
schon ein weiteres Charakteristikum am Verhältnis der beiden Prinzipien
hervor:

2. Alle Möglichkeit ist etwas „auf Wirklichkeit Hin-seiendes" (gr. „Dynamis");
die Wirklichkeit (gr. „Energeia") bedeutet die Erfüllung, das Seins-ziel (gr.
„Telos") der Möglichkeit. Daher ist das Geschehen zielgerichtet, „teleologisch".

So erhält die Möglichkeit ihren Sinn erst von der Wirklichkeit her;
dem Sinn nach geht die Wirklichkeit der Möglichkeit voraus; aber im
Weltgeschehen geht der Zeit nach jeweils die Möglichkeit der Wirklichkeit
voraus.6

Damit ist der von moderner Naturwissenschaft konzipierte Gedanke
einer „Welt-Evolution" zwar noch nicht ausgesprochen, aber doch schon
vorbereitet - allerdings mit dem philosophischen Hintergrund, dass die
Seinsformen, die jeweils neu auftreten, nicht aus Nichts kommen können,
sondern einen hereinformenden göttlichen Geist voraussetzen. Er ist reine
Formwirklichkeit, deren Akt-sein in „reinem Denken" besteht, das - da bei
absoluter Transzendenz keine Abhängigkeit von der materiellen Welt
angenommen werden kann - reines „Sich-selber-Denken" bedeutet.7

3. Der Stoff ist Prinzip der Vereinzelung und der Vervielfältigung : Denn der
Stoff ist je nach seiner quantitativen Erstreckung in Raum und Zeit für die
Aufnahme von Formen verschieden disponiert. So ist er das Prinzip einer
individuellen Vielfalt des Seienden - oder, wie man in der Schule der
lateinischen Aristoteliker formulierte: „Materia quantitate signata est princi-
pium multiplicae individuationis". Dies besagt ein Zweifaches, nämlich a)
Die (quantitativ verschieden disponierte) Materie nimmt eine Form (z.B.
die in der Seinsform des Menschseins ausgedrückte inhaltliche Fülle) stets
in nur begrenztem Maße auf und ist so Prinizip ihrer Individuation, d.h.
ihrer bestimmten Vereinzelung in der Existenz; und b) Sie nimmt dieselbe
Form vielfältig und immer wieder anders auf, d.h. sie ist Prinzip der
Multiplikation ihrer Existenz. Die Form aber ist das Prinzip der überein-

5 De anima 1,2. c. 3.
6 Dazu: STALLMACH, Josef: Dynamis und Energeia. Untersuchungen am Werk des Aristoteles

zur Problemgeschichte von Möglichkeit und Wirklichkeit. Meisenheim: Hain 1959.
7 Metaphysik XI, 7 (1072 b 23-25).



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 525

kommenden spezifischen Ähnlichkeit, der Artgleichheit der verschiedenen
Individuen.

4. Die Form ist das Prinzip der Erkennbarkeit und Aussagbarkeit in einem
Allgemeinbegriff. Das Individuum hingegen ist als solches nicht auf einen
Allgemeinbegriff zu bringen und so begrifflich nicht direkt faßbar; für seine

Erfassung bleibt nur die Methode der Beschreibung durch Hinweis auf
sinnenfallige Eigenschaften.

Abschließend ergibt sich über die aristotelische Weltsicht und Ethik:
Wenn das Werden seinem Wesen nach die Verwirklichung einer vorausliegenden

Möglichkeit, eine Formung von Materie ist, so ist die Welt in ihrer
materiellen Grundlage niemals entstanden, sondern ewig und ungeschaffen.

Ihre Verwirklichung erfolgt durch den Einfluß transzendenter rein
geistiger Energien oder Mächte, der Götter, die jeweils einem Bereich der
Welt zugeordnet sind und in ihrem Zusammenwirken das Weltgeschehen
seit Ewigkeit in Gang halten. Ihre Gesamtordnung ist auf einen höchsten
Gott zurückzuführen.8 Er zieht durch seine Vollkommenheit alles zu sich

empor und wirkt so als „Ziel-Ursache" des Weltgeschehens. In der
kontemplativen Ausrichtung auf ihn (d.h. im wörtlichen Sinn: von „Theoria")
liegt die höchste ethische Vollkommenheit.

IV. Thomas von Aquin

Einen wesentlichen Schritt über Aristoteles hinaus geht Thomas v. Aquin
(ca. 1250), indem er nicht nur die Konstitution des Wesens des Körpers aus
Stoff und Form, sondern auch die Beziehung des ganzen Wesens zu seiner
Existenz als Potenz-Akt-Verhältnis auffasst. Das Wesen eines Seienden
beschreibt die grundlegende Weise des Seins, die dieses Seiende ausmacht,
und damit die „Seinspotenz" des betreffenden Seienden; die Existenz, die
diesem Wesen zukommt, bezieht sich auf die beiden Wesensbestandteile
Stoff und Form und auch alle akzidentellen Tätigkeiten; sie ist der „Grund-
Akt" des Seienden. Bei allem, was z.B. ein Mensch tut, wie sprechen, ruhen,
sich freuen oder leiden, „tut" er grundlegend immer nur das Eine: sein;
entsprechend kann das Wort „sein" überhaupt nicht ins Passiv gesetzt werden.

Wie umfassend aber ist der Begriff des Seins? „Sein" kommt allem zu,
was in irgendeinem Sinne ist. So besagt es von sich aus keinerlei
Begrenztheit. Leben und Bewußtsein sind zwar in unserem anfanglichen
Begriff von „Sein" nicht ausgedrückt, und es gibt Seiendes ohne Leben und
Bewußtsein. Aber sie bedeuten nicht etwas Anderes als Sein, sondern
vielmehr nur ein wesentlich voll-kommeneres, weiter ins Volle gekommenes
Sein. Beim Lebewesen ist der Akt des Lebens nicht ein anderer Akt als der
Akt des Seins, und der Akt des Seins ist nicht ein anderer Akt als der Akt

8 Vgl. Metaphysik XII.



526 Heinrich Beck

des Lebens; wenn es nicht mehr lebt, ist es nicht mehr. So gelangt Thomas
zu dem Satz: „Esse est actualitas omnium actuum, et propter hoc est per-
fectio omnium perfectionum"9: „Das Sein ist die Wirklichkeit (alles Wirklichen

und) allen Wirkens, und deshalb die Vollkommenheit aller
Vollkommenheiten".

Man beachte, dass Thomas hier das Sein nicht lediglich als „actus" (Wirken,

Tätigkeit), sondern als „actualitas" (Wirk-lichkeit) bezeichnet - als das

Grundelement allen Wirkens, durch welches das Wirken überhaupt ist
und welches ermöglicht, dass es „Wirken" ist.

Das Sein, das also von sich aus - in dem, was es besagt - keine Grenze
hat, kommt den Seienden in der Welt von Raum und Zeit allerdings in
immer nur begrenztem Maße zu: den anorganischen Körpern, den Pflanzen,
den Tieren und den Menschen in aufsteigender Fülle, nach einem Verhältnis

der Ähnlichkeit oder „Analogie". Dies weist auf ein welttranszendentes,
göttliches Seiendes hin, von dem das Sein ohne jede Einschränkung ausgesagt

werden kann - und damit auch die ganze Fülle der reinen
Vollkommenheiten, wie Leben, Bewußtheit, Wirk-macht, Erkenntnis, Liebe und
Güte.

Dieser „Hinweis" ist das Thema des vierten Weges der am Anfang der
Summe der Theologie skizzenhaft vorgelegten fünf Wege der Vernunft zur
Existenz Gottes.10 Diese Wege werden auch „Gottesbeweise" genannt - wobei

der Ausdruck „Beweis" nicht in dem in der Neuzeit vielfach unterstellten

Sinne einer reinen Verstandes-Technik aufgefasst wird, jemanden zur
Annahme eines Satzes zu „zwingen", sondern eher als „Aufweis", durch
den die Einsicht in einen logischen Zusammenhang vermittelt werden soll.

Wenn es bei Thomas heisst, dass die „reinen Vollkommenheiten" analog

von Gott ausgesagt werden können, so sind damit diejenigen
Vollkommenheiten gemeint, die nicht schon aus ihrem Wesen heraus eine Unvoll-
kommenheit und Begrenzung besagen, wie die Gehalte Sein, Leben, Wissen,

Weisheit, Macht, Liebe und Güte - im Gegensatz zu den so genannten
„gemischten Vollkommenheiten", wie vegetative oder sinnliche Kräfte; während

die ersteren direkt von Gott ausgesagt werden können, sind die letz-

9 Quaestiones disputatae de Potentia, q. 7, a. 2, ad 9.
10 Summa Theologiae, I q. 2 ad 3. Eine tiefere und gründlichere Entfaltung, wobei auch

noch mehr auf Schwierigkeiten eingegangen wird, ergibt sich aus der Zusammenschau von
Summa contra Gentiles (Summe gegen die Heiden), I cap. 13 und 15; II cap. 6-10 und 15-27;
ferner: Quaest. disp. de Pot., q. 1-5, sowie S.theol., I q. 44-46 und 104. - Vgl. auch: ROLFES,

Eugen: Die Gottesbeweise bei Thomas v. Aquin und Aristoteles. Limburg: Steffen 1927; THOMAS

V. AQUIN: Die Gottesbeweise in der „Summe gegen die Heiden" und der „Summe der
Theologie". Text mit Obersetzung, Einleitung und Kommentar hsg. von Horst Seidl. Hamburg:
Meiner 1982; BECK, H.: Natürliche Theologie. Grundriss philosophischer Gotteserkenntnis. 2.

Aufl., München: Beck 1988, bes. 44-48. - Speziell zu dem oben genannten vierten Weg:
Mainberger, Gustav: Die Seinsstufung als Methode und Metaphysik: Untersuchungen über
„mehr u. weniger" als Grundlage zu e. mögl. Gottesbeweis bei Piaton u. Aristoteles Studia
Friburgensia N.F. 24) Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag 1959.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 527

teren nur indirekt, d.h. auf übermaterielle und rein geistige Weise, auch
auf Gott zu beziehen, z.B. bei der sinn-bildlichen, symbolischen Aussage:
„Gott ist stark wie ein Löwe". Hingegen sind Sätze wie „Gott ist gütig"
nicht in einem nur symbolischen, sondern einem eigentlichen Sinne
gemeint; die „Analogie" besteht hier darin, dass „Güte" vom Menschen mit
nur begrenztem Recht, von Gott aber (und allein von ihm) mit unbegrenzter

Wahrheit ausgesagt werden kann - wobei die Unähnlichkeit unendlich
größer ist als die Ähnlichkeit.11

In seiner philosophischen Argumentation zur Existenz und zum Wesen
und Wirken Gottes setzt Thomas sich auch mit Aristoteles auseinander.
Selbst wenn die Welt nie entstanden wäre, wie Aristoteles annimmt (und
was Thomas offen läßt), so hat sie ihr Sein doch nicht aus sich, sondern
empfangt es jeden Augenblick aus Gott. Denn das Sein der Welt ist ein
zeithaftes Ereignis; das Sein, das sie in Zukunft haben wird, kommt - wie
das Wort schon sagt - erst noch auf sie zu: aber nicht aus nichts, sondern
aus einem Seinsgrund.

Dessen Wirken besteht somit nicht etwa nur darin, dass er eine
Weltmaterie formen würde, die unabhängig von ihm schon bestünde, sondern
dass er die Welt als ganze, eingeschlossen ihre materielle Grundlage und
alle ihre Formen und etwaigen formenden Mächte, fortwährend im Sein

hervorbringt und trägt; er ist nicht lediglich als Bildner, sondern als

Schöpfer, genauer: Erschaffer der Welt anzusprechen.
Dabei schließt Thomas hereinformende Mächte, die Aristoteles die

„Götter" nannte, nicht aus. Sie sind als die höchsten Ränge der Engel
aufzufassen, die Gott gleichsam als seine „Assistenten" an der Erhaltung und
Entwicklung der Welt teilnehmen läßt.

Im Unterschied zu ihnen wirkt Gott nicht irgendeine Form, sondern
das Sein als solches. Das Wirken und das Wesen des Wirkenden müssen
aber in einer Entsprechung stehen. Also folgt, dass das Wesen Gottes das

Sein ist; Gottes Wesen ist es, zu sein. Gott ist reine Wirklichkeit, „Actus
purus", und er kann alles hervorbringen, was seins-möglich ist, das heißt:
seine „Potentia activa" bedeutet Allmacht.

Die Seinsmöglichkeit der begrenzten Seienden wird dadurch konstituiert,

dass Gott in seiner Selbsterkenntnis auch die vielfaltige begrenzte
„Nachahmbarkeit" und „Abbildbarkeit" seines unbegrenzten Seins erkennt
und in sich ausdrückt; die so in Gott gebildeten „Ideen" sind die Urbilder
der Dinge. Gott kann sich in Freiheit entscheiden, von seinem Sein
entsprechend ausfließen und in diese „objektiven Seinsmöglichkeiten" der
Dinge einfließen zu lassen.

11 „Klassische Stellen" zum Analogiebegriff bei THOMAS z.B.: S.theoL, I q. 13 a. 5; S.c.Gent.,
I, 34; Quest, disp. de Pot., q. 7 a. 7. - Vgl. auch: Habbel, Josef; Die Lehre des Thomas von Aquin
von der nur analogen Bedeutung unserer Aussagen über Gott als Zeugnis seiner Anschauung
über das Verhältnis der Welt zu Gott. Regensburg: Habbel 1928.



528 Heinrich Beck

So sagt Thomas, dass unter allen Namen, mit denen man Gott bezeichnet,

der angemessenste das „Sein" sei.12 Dieses philosophische Ergebnis
steht im Einklang mit der Stelle Exodus 3,14 im Alten Testament, wonach
Gott auf die Frage nach seinem Namen antwortet: „Ich bin der: ,Ich bin'",
das heißt „der uneingeschränkt Seiende" - und damit der stets allmächtig
und verläßlich Da-seiende. Entsprechend besteht die höchste ethische
Vollkommenheit des Menschen nach Thomas darin, sich Gott hinzugeben und
in absolutem Vertrauen sich ihm kooperativ zur Verfügung zu stellen; in
der rezeptiven und aktiven Beziehungseinheit mit Gott erreicht der Seinsund

Identitätsvollzug des Menschen seine volle Tiefe und Weite.
Auf dem Wege zur Vollkommenheit kommt den Tugenden oder Kräften

(lat. „virtutes") großes Gewicht zu. Sie bestehen in der Ausbildung,
erworbenen besonderen Bereitschaft und habituellen Dauerneigung der
natürlichen Potenzen; das deutsche Wort „Tugend" bedeutet ja ursprünglich
soviel wie „Tüchtigkeit". Die „Kardinaltugenden" (von lat. „cardo" die
Angel) sind Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und Maßhaltung. Je mehr
der Mensch mit Hilfe seiner Tugenden in seine Seinsmöglichkeit hineingeht

und somit „seiender" wird, desto mehr nähert er sich Gott an, der das

Sein selbst ist.

Auf diesem Hintergrund wird auch deutlich, dass Thomas die Lehre des

Aristoteles über das Wesen des Menschen und seine Seele aufnimmt und
sie zugleich übersteigt. Wie Aristoteles betont er zunächst, dass die
niedrigeren Seelenvermögen die Grundlage der höheren sind und ihnen
dienen: die vegetativen den sinnlichen und diese den geistigen. Mit den
vegetativen Funktionen ist die Seele am tiefsten in den Stoff ihres Leibes
eingebunden; mit den sinnlichen hebt sie sich aus ihm heraus und wendet sie
sich in einem gewissen Selbst-Erleben nach innen; mit ihrem geistigen
Bewußtsein überragt sie ihre körperlichen Funktionen und Organe und
steht sie ganz in sich selbst. So überlebt der Mensch mit seiner Seele den

körperlichen Tod; er kann dann aber nicht mehr vegetative und sinnliche,
sondern nur noch geistige Tätigkeiten vollziehen, wie vor allem sein Ich-
Bewußtsein. Die aus dem Körper ausgetretene Seele bleibt aber als

„unvollständige Substanz" auf die Materie wesenhaft bezogen, und so
erscheint der christliche Glaube an eine künftige „Rück-Ergänzung" zur Ganzheit

der menschlichen Person, an eine „Auferstehung von den Toten"
philosophisch sinnvoll. Dies vor allem auch deshalb, weil der Mensch nicht
nur durch seine geistige Seele, sondern durch seinen Seinsakt, der Seele

und Leibesmaterie ineins umfaßt, eine Ählichkeitsbeziehung zu Gott hat.
Denn dieser ist nicht nur „höchste Form", deren Wirklichkeitscharakter
nach Aristoteles im reinen Denken besteht, sondern „das Sein selbst" in

12 So in I Sent., dist. q. 1, a. 1.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 529

dessen allumfassender Fülle, das „Sein in Person" - und damit das letzt-er-
füllende und beseligende Ziel des menschlichen Strebens.

Thomas sagt, dass durch das sinnlich-geistige Erkennen, bei dem das

sinnbildliche Erfassen eine besondere Bedeutung hat, das Seiende in die
Seele eingeht. Aus ihm entspringt ein entsprechendes Streben, mit dem
die Seele sich dem Seienden zuneigt. Dies geschieht durch die sinnlichen
Triebe und Instinkte und durch die geistigen Akte des Wollens und
Liebens, die wesentlich eine freie Selbstbestimmung des Menschen einschlies-
sen. So ermöglicht sich ein ganzheitlicher Vollzug seines Seinsaktes ,x3

V. Hans André

Wiederum einen erheblichen Schritt über diese Sicht von Akt und Potenz bei
Thomas hinaus führt Hans André, indem er die neuzeitliche Phänomenologie

der Ganzheit und die naturwissenschaftlich begründete Sicht einer
Evolution des Lebens miteinbezieht und so die Akt-Potenz-Lehre noch weiter
„aktualisiert". Er lebte im 20. Jahrhundert, zuletzt in Bonn, und sein wohl
bekanntestes Werk trägt den Titel: Annäherung durch Abstand. Der Begeg-

nungsweg der Schöpfung (Salzburg 1955).h Ursprünglich Kosmologe und
Biologe, gelangte er auf der Suche nach einem tieferen Verständnis des
Naturgeschehens zu einer genuin philosophischen Betrachtung. So entwickelte
er eine „Ereignis-Ontologie und Ereignis-Metaphysik der Natur". Die
Bildungen der Natur sind nach André für eine Fortbildung durch den
Menschen offen und verweisen letztlich auf Mysterien des christlichen Glaubens.

Er ging aus von Experimenten mit Pflanzen, vor allem von seinen
Aufsehen erregenden Versuchen an Schneebeerensträuchern: Als im Frühjahr

'3 Vgl. Quaest. disp. de Pot., q. 9 a. 9; S.theoL, I q. 76 a. 3 sowie q. 78 a. und q. 79 a. 9 ad

4; Quaest. disp. de Veritate, q. 10 a. 1 corp. - Ferner: THOMAS VON AQUIN: Die menschliche
Willensfreiheit. Texte zur thomistischen Freiheitslehre mit einer Einführung von Gustav
Siewerth. Düsseldorf: Schwann 1954.

H Weitere wichtige Publikationen von ihm sind: 1. sein biotheoretisches Hauptwerk:
Urbild und Ursache in der Biologie. München: Oldenbourg 1931; 2. Vom Sinnreich des Lebens -
Eine Ontologie gläubiger Wurzelfassung. Salzburg: O. Müller 1952, 3. Wunderbare Wirklichkeit

- Majestät des Seins. Salzburg: Müller 1955 - wobei die zwei letztgenannten mit dem
oben erwähnten (4.) zusammen sein drei-bändiges philosophisches Hauptwerk darstellen.
Hinzu kommen noch vor allem: 5. Licht und Sein. Betrachtungen über den ontologischen
Offenbarungssinn des Lichtes und den Schöpfungssinn der Evolution. Regensburg: Habbel 1963;
und 6. Ausbergungs- und Schutzhüllenereignungen in der Schöpfung, in: PÖGGELER, Franz
(Hg.): Innerlichkeit und Erziehung. In memoriam Gustav Siewerth. Freiburg/Br.: Herder 1964.

- Über Hans André: SIEWERTH, Gustav: Andrés Pilosophie des Lebens. Salzburg: Müller 1959;
und: BECK, Heinrich: Natur - Geschichte - Mysterium. Die Materie als Vermittlungsgrund der

Seinsereignung im Denken von Hans André (in: DERS.: Der Akt-Charakter des Seins. Eine
spekulative Weiterführung der Seinslehre Thomas v. Aquins aus einer Anregung durch das
dialektische Prinzip Hegels. 2. ergänzte Aufl., Frankfurt/M.: Lang 2001, 443-491); sowie: Ders.:
Hans André (i8gi-ig66), Artikel in: PlTTORF, Thomas u.a.: Handbuch des literarischen
Katholizismus im deutsch-sprachigen Raum des 20. Jahrhunderts. Berlin u.a., im Druck.



53° Heinrich Beck

die Stöcke Laub- und Blütenknospen angesetzt hatten, wurden die erste-
ren völlig entfernt, woraufhin sich die letzteren zurückbildeten und zu
Laubsprossen umbildeten. Der Grund war offenbar, daß der Gesamtorganismus

wohl ohne Blüten, nicht aber ohne Blätter bestehen kann. So zeigte
sich im Geschehen eine Zielstrebigkeit, die auf das Leben des Ganzen
gerichtet ist. Von daher leitete André ab: Das Ganze ist von den Teilelementen

nicht vollständig determiniert, sondern verfügt mit souveräner
Gestaltungskraft über die Teile.

Bei der philosophischen Ausarbeitung des Begriffs der „dynamisch-finalen
Ganzheit" setzte sich André mit phänomenologischen

Strukturbeschreibungen zeitgenössischer Philosophen auseinander, wie mit den Sicht-
weisen von Max Scheler und Nicolai Hartmann. Gegenüber letzterem
arbeitete er heraus, daß die Ermöglichung einer neuen Struktur nicht nur in
einer äußeren Verkettung von Werdebedingungen besteht, wie Hartmann
formuliert hatte, sondern eine inhaltliche Entsprechung der Ursachen
voraussetzt.^ Ebenso stand André im geistigen Dialog mit den Auffassungen
der Ganzheit bei Johann Wolfgang v. Goethe und Friedrich Wilhelm J.

Schelling (beide 1. Hälfte des 19. Jhdts.), sowie bei Hans Driesch, Hedwig
Conrad-Martius und Othmar Spann (sämtlich 1. Hälfte des 20. Jhdts.). Von
Spann übernahm er die Formulierung, daß das Werden des Organismus
sich als ein „zielgerichtetes rhythmisches Wechselspiel" ereignet, das heißt
als fortlaufende „Rücknahme (einer alten Struktur) zur Ausgliederung
(einer neuen Struktur)".

André versuchte, den phänomenologisch beschreibbaren ganzheitlichen
Strukturierungsprozeß ontologisch als Alctuierungsprozeß tiefer zu verstehen,

wobei er auf den „Hyle-morphismus" des Aristoteles zurückgriff. Das
Werden einer Form bedeutet dann die Verwirklichung (Aktuierung) einer
Seinsmöglichkeit der Materie. So wurde von Grund aus einsichtig, inwiefern

sich das Werden beim Organismus nicht im Sinne eines „Prä-formis-
mus", sondern einer „Epi-genesis" vollzieht, das heißt nicht als quantitatives

Wachstum einer schon von Anfang an fertig vorliegenden Struktur
(wie etwa beim Eiskristall), sondern als qualitative Entwicklung der Form
selbst, die dabei verschiedene Ausdrucks-Gestalten durchläuft (z.B. beim
Schmetterling: Raupe, Puppe, Falter).

André folgt dann der Weiterführung der Akt-Potenz-Lehre des Aristoteles

durch Thomas v. Aquin. Denn das aus Materie und Form erwachsende

Seiende kann nicht selbst bewirken, daß es überhaupt ist, sondern

Vgl. HARTMANN, Nicolai: Möglichkeit und Wirklichkeit. Berlin: De Gruyter 1938. 2. Aufl.,
Meisenheim: Hain 1949; es handelt sich um sein Hauptwerk zur Modaltheorie des Seins und
um das Mittelstück seiner dreibändigen Ontologie, zu der noch die Werke: Grundlegung der
Ontologie, und: Aufbau der realen Welt gehören. Dazu: BECK, Heinrich: Möglichkeit und
Notwendigkeit. Eine Entfaltung der ontologischen Modalitätenlehre im Ausgang von Nicolai
Hartmann. Pullach bei München: Verlag Berchmanskolleg 1961.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 531

ist darauf angewiesen, seine Existenz, seinen Seinsakt, fortwährend aus
einer göttlichen Seinsquelle zu empfangen. Da diese dem Seienden sein
eigenes Sein zu-eigen gibt, kraft dessen es in sich selbst steht, nennt André
sie die „Seins-zueignungs-Macht" und „Verselbstständigungs-Macht".

Doch diese göttliche Schenkung des Seinsaktes erscheint bei Thomas
noch zu sehr „in statischer Abgehobenheit", und so sucht André sie als
zeitliches „Er-eignis" zu konkretisieren. Denn: Den wesentlichen Formen und
Stufen der Evolution, also den anorganischen Körpern, den Pflanzen, den
Tieren, den Menschen und ihren sozialen Zusammenschlüssen, kommt das

von Gott hereinfließende Sein in aufsteigender Fülle zu. Demnach ist der
Gang der Evolution zielgerichtet; er bedeutet eine fortschreitende Aktuie-
rung der Potentialität der Materie. Dies geschieht in einem Zusammenspiel

von geschöpflicher und göttlicher Kausalität.

In dieser Perspektive gelangte André zu einer höchst bedeutsamen onto-
logisch-metaphysischen Fassung des Ursprungs des Menschen: Nachdem
im vormenschlichen Stadium der Evolution - beim Menschenaffen - neue
Eigenschaften entstanden waren, die von der Substanz eines Tieres nicht
mehr getragen werden konnten, war eine maximale dispositive Annäherung

an die nächsthöhere Seinsform, die des geistbegabten Menschen,
erreicht. Damit konnte aus der göttlichen Quelle in den Seinsakt des Tieres

ein neuer Seinsimpuls einströmen, der die Fassungskraft des bloßen
Tierwesens transzendierte und ein Menschenwesen begründete. Das heißt:
Der Mensch kommt nicht aus der begrenzten Wesenspotenz des Tieres,
sondern aus dessen Seinsakt, der permanent aus Gott her zuströmt. Das
Tier zeugt den Menschen - kraft göttlicher Einwirkung; und zugleich: Gott
erschafft den Menschen - durch sein seins-mitteilendes Wirken im Seinsakt

des Tieres.

Dieses „unvermischte Zusammenspiel von göttlicher Erst-Ursächlichkeit
und geschöpflicher Zweit-Ursächlichkeit" setzt sich nach André fort in der
Geschichte der Kultur. Hier tritt noch deutlicher zu Tage, daß die Bildung
einer jeweils reicheren Form die Auflösung der bisherigen Form des Seins
und damit einen Zustand der Entbehrung und der Bedürftigkeit voraussetzt;

schon nach Aristoteles zählt die Beraubung, die „Steresis", zu den
Ursachen des Geschehens. Durch sie wird das Seiende disponiert, sich
einer tieferen Empfänglichkeit zu öffnen, womit es gleichsam in seine Armut
zurücktritt; André spricht von einem „Reichtum wie durch Mangel". Dabei
führt der Weg oft durch Leiden. So konnte auf das Elend des 30-jährigen
Krieges in den Prachtwerken des Barock eine „himmlische Herrlichkeits-
Erfahrung" folgen.

Andrés Schau der Evolution und der Geschichte kulminiert im christlichen
Glaubensmysterium. Demnach empfängt die Jungfrau Maria in freier
Einwilligung und Hingabe das Wort Gottes und gebiert es leibhaftig in der



532 Heinrich Beck

Person Jesu Christi; in ihm und im Glauben an ihn liegt für den Menschen
die Potenz zu einer neuen Wirklichkeit, die in einer familiären Gemeinschaft

mit Gott besteht.
So zeigt sich eine kosmische Bedeutung der geschichtlichen Gestalt

Marias. Maria versteht sich als „arme Magd". In ihr bietet das Geschöpf
dem Himmel seine Empfänglichkeit an, damit dieser sich in sie
hineinschenken möge; André sagt, daß dieses Gnadengeschehen durch das
„Kelchereignis der Blumenblütenpflanze" in der Natur schon vorgezeichnet ist.
Dabei ereignet sich eine „dialogische Bewegung" von unten nach oben und
von oben nach unten. Je mehr das Geschöpf in seine Armut zurücktritt
und sich zur Verfügung stellt, desto reicher kann göttliche Fülle einströmen

- „Reichtum wie durch Mangel" und „Annäherung durch Abstand".
So offenbart sich in höchster Vollendung die „fruchtbare Potentialität

der Materie". Sie ist der „Vermittlungsgrund" des „Sich-Ereignens" des Seins.

VI. Gustav Siewerth

Einen bedeutsamen Schritt weiter in der Erkenntnis des Seins als Akt
unternahm Gustav Siewerth, der mit André in unmittelbarem Austausch stand,
durch eine Auseinandersetzung mit der Auffassung von der Identität des

Seins bei Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Dies geschah vor allem in seinem
Werk: Der Thomismus als Identitätssystem (Frankfurt/M. 1939, 3. Aufl.
Düsseldorf 1979).16

Dabei ging Siewerth von der Frage aus, wie das Sein, das ja nach Thomas
von sich aus eine Einheit von unbegrenzter Fülle besagt, in einer Vielheit von
begrenzten Seienden da sein kann. Hegels These lautet, daß „Sein" eine reine

Bewegung des „Aus-sich-Herausgehens" ist: aus seiner Einheit in die
Vielheit, aus seiner Unendlichkeit in die Endlichkeit, aus sich selbst ins
Nichts. Denn das „reine Sein" enthalte seinem Begriff nach keinerlei
inhaltliche Bestimmungen und sei deshalb mit dem „reinen Nichts"
identisch. Indem es aber zugleich mit ihm nicht identisch sei, gehen Sein und

'6 Ein für den Zusammenhang gleichfalls wichtiges Werk SlEWERTHS ist: Das Schicksal
der Metaphysik von Thomas zu Heidegger. 2. Aufl., Einsiedeln: Johannes Verlag 1959, Bd. IV
der Gesammelten Werke. Düsseldorf: Patmos-Verlag 1987. - Vgl. zum erstgenannten Werk
BECK, H.: Die durch Hegel inspirierte Entfaltung des thomasischen Seinsaktes in den Modus
der Idealität in Gustav Siewerths Identitätssystem, in: Der Akt-Charakter des Seins... (siehe
Fn. 13), 111-118; und ebenso BECK, H.: Gustav Siewerths Systemgedanke und die exemplarische
Identität, in: SCHULZ, Michael (Hg.): Das Sein als Gleichnis Gottes. Symposium zum 100.
Geburtstag Gustav Siewerths. Freiburg/Br.: Rath. Akad. der Erzdiözese Freiburg 2005, 118-154. -
Zu erwähnen ist hier auch die Konkretion der Sicht Siewerths in seinem Werk: Metaphysik
der Kindheit. 2. Aufl., Einsiedeln: Johannes Verlag 1957, Bd. Via der Gesammelten Werke.
Düsseldorf: Patmos-Verlag 2016; dazu BECK, H.: Geborgenheit im Sein. Der philosophische
Weg zu Gott nach Gustav Siewerths Metaphysik der Kindheit - komplementär zu Rut Björk-
mans mystischem Weg?, in: SCHULZ, Michael (Hg.): Menschenbild und humanisierende
Bildung. Zur philosophischen Pädagogik Gustav Siewerths. Konstanz: Verlag Gustav Siewerth-
Gesellschaft 2016.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 533

Nichts ständig ineinander über und auseinander hervor.1? So sind die
„Identität von Sein und Nichts" und die „Nicht-Identität von Sein und
Nichts" nur verschiedene Seiten an Ein und Demselben und letztlich
identisch; Hegel behauptet eine dynamische „Identität von Identität und
NichtIdentität"18.

Siewerth antwortet, das gelte in gewisser Weise für die Ausgedrücktheit
des Seins in einer reinen „Idee" des Seins, insofern diese das Sein gegen
das Nichts heraushebt und so beide ineins denkt. In der Erkenntnis, in der
Idee, ist das Sein gleichsam „außerhalb seiner selbst", im Nichts; aber das

bedeutet keineswegs seinen inhaltlichen Zusammenfall mit dem Nichts -
das es ja realiter gar nicht gibt -, sondern bezeichnet nur den Modus des

Ausgedrückt-Seins des Seins. Dieser bedeutet aber im Sein erst etwas
Zweites und setzt das „In-sich-Sein" des Seins voraus. Siewerth formuliert,
daß die Vernunft das Nichts in gewissem Sinne „produziert"^ Dabei beruft
er sich auf Thomas, der sagt, daß die (göttliche wie auch die geschöpfliche)

Vernunft das Nicht-seiende in sich bildet und empfängt („accipit").20
Eine gewisse Grundlage für die Auffassung Siewerths, dass das „Nichts"

den durch die Vernunft erzeugten Seinsmodus des „Ausgedrücktseins des

Seins in sich selbst" bezeichnet, könnte in der Thomas-Aussage liegen,
dass „außerhalb des Seins nichts ist außer dem Nicht-Seienden".21 Denn in
dieser Aussage scheint eingeschlossen, dass das Nicht-Seiende außerhalb
des Seins ist. Da das Nicht-Seiende bzw. das Nichts aber kein „Etwas" ist
und deshalb im eigentlichen Sinne auch nicht außerhalb des Seins sein
kann, so bleibt nur die Deutung, dass es den Seinsmodus des ,„Außerhalb-
seiner-selbst-Seins' des Seins", also des ,„In-sich-ausgedrückt-Seins' des
Seins" bezeichnet.

Also: Der Akt des Seins setzt sich fort im Erkenntnisakt, durch den das
Sein aus sich heraustritt und sich ausdrückt, und findet in ihm einen
Zuwachs seines Akt-Charakters. Darin zeigt sich, dass das Sein als Akt auf
seinen Ausdruck gerichtet ist.

Daraus ergibt sich auch der wichtige Schluss, daß die Evolution der
materiellen Welt nicht nur in der Dynamis ihrer materiellen Grundlage,
sondern zutiefst in ihrem Seinsakt gründet, der als solcher auf immer
vollkommeneren Ausdruck hinzielt.

Vgl. Logik, I, 64.
18 Vgl. Logik, I, 59.
*9 Vgl. SIEWERTH: Der Thomismus als Identitätssystem, 39-44 (zit. nach der 1. Aufl.).
20 Quicumque intellectus „rationem non entis accipit in seipso", Quaest. disp. de Veritate,

q. 1 a. 5 ad 2.
21 Ab esse „nihil sit extraneum nisi non-ens", Quaest. disp. de Pot., q. 7 a. 2 ad 9.



534 Heinrich Beck

VII. Heinrich Beck

Ich selbst habe versucht, die Analyse fortzusetzen, vor allem in meinem
Werk: Der Akt-Charakter des Seins. Eine spekulative Weiterführung der
Seinslehre Thomas von Aquins aus einer Anregung durch das dialektische
Prinzip Hegels22. Dies geschah im Ausgang von der Frage: Was ist der
Grund, warum das Sein aufSelbst-Ausdruck angelegt ist? Als Antwort schälte

sich heraus: Der Grund liegt in der Ermöglichung von Liebe und Identität.
Der Weg zu dieser Einsicht durchläuft mehrere Schritte:
r. Das Seiende, z.B. der Mensch, vollzieht durch sein Sein notwendigerweise

auch seine Identität. Dieser substantielle Vollzug entfaltet sich durch
akzidentelle Akte der Selbstakzeptanz, Selbstbejahung und Selbsterziehung;

negative Einstellungen gegenüber der eigenen Person (wie Selbst-
hass, Selbstverachtung, Lebensüberdruß) entstehen dann, wenn die Erfüllung

dessen, was in Selbstliebe und Selbstbejahung erstrebt wird, versagt
geblieben ist; sie setzen also diese voraus und sind nur nachträgliche
Begrenzungen und partielle Verkehrungen derselben.

2. Ein Verhalten gegenüber dem eigenen Sein ist aber nur auf der Grundlage

möglich, dass dieses ausdrücklich hervorgetreten ist.
3. So zeigt sich: Der Seinsakt des Menschen beschreibt eine Art

„Kreisbewegung", die drei Schritte umfasst: 1. ein anfangliches In-sich-Sein, 2.

ein Aus-sich-Hervortreten und Sich-Gegenübertreten, und 3. ein Mit-sich-
Zusammengehen und In-sich-Hineingehen. Diese Kreisbewegung ereignet
sich, wie unmittelbar erkennbar ist, bei dem mit geistigem Bewusstsein

ausgestatteten Menschen, - aber aufgrund der „Analogie des Seins" (in
wesentlich herabgeminderter Weise) auch beim untermenschlichen Seienden
und (in vollkommenster Form) beim Seinsakt Gottes. So sagt schon Thomas:

„Es besteht also in uns wie in Gott eine gewisse Kreisbewegung bei
den Werken des Verstandes und des Willens. Denn der Wille kehrt dorthin

zurück, von wo der Verstand seinen Ausgang nahm."23

Damit erschließt sich ein Zugang zum christlichen Glabensmysterium,
wonach Gott einen dreifachen personalen Status hat, der eine inter-personale
Gemeinschaft bedeutet. So heißt es im Prolog des Johannes-Evangeliums:
„Am Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott und Gott war das

22 AaO, 2. ergänzte Aufl. mit Ergänzungen zur Metaphysik des materiellen Seins, BECK,

H.: Der Akt-Charakter des Seins: eine spekulative Weiterführung der Seinslehre Thomas v.

Aquins aus einer Anregung durch das dialektische Prinzip Hegels Schriften zur Triadik und
Ontodynamik 19). Frankfurt/M.: Lang 2001. - Dazu einführend und fortführend BECK, H.:
Dimensionen der Wirklichkeit. Argumente zur Ontologie und Metaphysik. 21 Vorlesungen
Schriften zur Triadik und Ontodynamik 23). Frankfurt/M.: Lang 2004.

23 „Est ergo tarn in nobis quam in Deo circulatio quaedam in operibus intellectus et
voluntatis; nam voluntas redit in id a quo fuit principium intelligendi." (Quaest. disp. de Pot.,
q. 9 a. 9). - Vgl. auch BECK, H.: Der Akt-Charakter des Seins, zu Thomas: 75-80, systematisch
155-175.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 535

Wort". Demnach steht Gott erstens ursprünglich in sich selbst, und zweitens

sich gegenüber - indem er in einem „inneren Wort" sich ausspricht;
damit konstituiert er einen geistigen Begegnungsraum mit sich selbst. Diesen

erfüllt er, indem er in einer Gabe gegenseitiger Liebe ein drittes Mal in
sich Stand faßt.

Nach dem Johannes-Prolog setzt sich diese (zeitlose) innere Bewegung
des göttlichen Seinsaktes gewissermaßen „nach außen" (in die Zeit und die
Geschichte hinein) fort, indem das Wort Gottes, der Ewige Logos, aus
seiner Gottheit heraustritt (Paulus formuliert: Er „entäußerte sich seiner
Gottheit") und sich mit dem Menschen in seinem Elend eins macht, um
mit ihm zusammen zu seinem göttlichen Ursprung zurückzukehren und in
ihn hineinzugehen.m

Hier manifestieren sich in höchster Vollendung drei „transzendentale"
Eigenschaften des Seienden, die über alle Seinsbereiche hinaus jedem Seienden

zukommen: Einheit, Wahrheit und Gutheit. 25 Denn sie ergeben sich
aus dem Seinsakt als solchem und seiner Kreisbewegung: Der 1. Status der
Kreisbewegung, das ursprüngliche „In-sich-Sein", bedeutet auch eine
gewisse Identität und Einheit, der 2. Status, das „Hervorgetreten-Sein", eine
Offenbarung und Wahrheit, und der 3. Status, das „In-sich-Hineinge-
gangen-Sein", eine Vollendung der Identität und das Gute. Indem das Sein
aber allen Seienden zukommt, (wenn auch in jeweils verschiedener Weise
und in verschiedenem Grade), so folgt, dass Einheit, Wahrheit und Gutheit
„transzendentale Eigenschaften" des Seienden sind, das heißt, dass jedes
Seiende, insoweit es ist, etwas in sich Eines, Wahres und Gutes darstellt;
deren Negation bzw. Privation, also innere Spaltung und Zerrissenheit,
Unwahrheit (wie Irrtum und Lüge) und das Ungute (wie das Naturübel
und das Böse) bedeuten ein Defizit an Sein. Darin ist ein Verhältnis von
Akt und Potenz „eingebettet". Dies soll sich nun durch eine Betrachtung
von Analogien der Kreisbewegung am menschlichen Sein noch konkretisieren.

Zunächst: Die individuelle menschliche Person erfahrt sich, wie oben schon
angedeutet, in einem Prozeß der Selbst-Bewußtwerdung und
Selbst-Verwirklichung. Ihr Sein drückt sich in ihrem Bewußtsein aus und tritt in ihm

24 Hierzu und zum Folgenden BECK, H.. : Dimensionen einer ganzheitlichen Entsprechung
von philosophischer Vernunft und christlichem Glauben, in: DERS.: Dialogik - Analogie - Tri-
nität Schriften zur Triadik und Ontodynamik 28). Frankfurt/M.: Lang 2009, 457-477; und
DERS.: Analogia Trinitatis. Ein Schlüssel zu Struktursproblemen der heutigen Welt, in: ebda.

479-497-
25 Vgl. die Aufzählung und Ableitung bei THOMAS: Quaest. disp. de Veritate, q. 1 a. 1. -

Bei Kant erhielt der Begriff der Transzendentalien dann eine subjektivistische Wendung;
dieser Begriff meinte nun nicht mehr eine allgemeinste Eigenschaft und Bedingung des
Seienden, sondern nur noch unserer Erkenntnis des Seienden und erschien so nicht mehr in
der Natur des Seins, sondern in der Natur unnserer Vernunft begründet.



536 Heinrich Beck

sich „gegenüber". So begegnet die Person sich selbst und kann sie sich mit
sich auseinandersetzen, d.h. sich annehmen oder ablehnen und auf ihre
eigenen, sich ihr nun eröffnenden Möglichkeiten „einlassen" und in sie
„hineingehen".

Diese in ihr angelegte Bewegungsstruktur bestimmt auch die ontolo-
gische Leib-Seele-Konstitution: Die seelisch-geistige „Subjektivität" der
Person tritt aus sich heraus und offenbart und „objektiviert" sich in ihrem
Leibe. Ihre leibliche „Ek-sistenz", durch die sie der Welt ausgesetzt ist,
kann sie aber verinnerlichen und „subjektivieren", indem sie den über die
leiblichen Sinne vermittelten „Welt-Eindruck" in sich hineinnimmt und
verarbeitet. So vollzieht sie mittels ihrer geistig-seelisch-leiblichen Vermögen

und Akte in ihrem Seinsakt eine Bewegung von innen nach außen
(Selbst-Objektivierung im Leibe und Selbst-Ausdruck in der Welt) und
von außen nach innen (seelisch-geistige Selbst-Subjektivierung aus dem
Eindruck der Welt).

Das Leib-Seele-Verhältnis konkretisiert sich z.B. in der sexuellen Anlage,
durch die sich auch die Fortpflanzung und Evolution vermittelt: Das Leben
tritt in die beiden „Pole" des Männlichen und Weiblichen auseinander und
sich selbst gegenüber. Durch deren Begegnung und Vereinigung bei der
Zeugung verwirklicht es sich in einer neuen individuellen Daseinsmöglichkeit.

So setzt es durch die Generationsfolge immer weitere individuelle
Möglichkeiten aus sich heraus, in die es hineingeht.

Diese „Polarität" kommt bereits in der „onto-biologischen Konstitution"
der Geschlechter zum Ausdruck: Das männliche Geschlecht erscheint in
Körperbau und Funktion mehr nach außen („exzentrisch"), das weibliche
mehr nach innen („konzentrisch") orientiert; morphologisch ist beim männlichen

Individuum deutlicher die Peripherie betont, beim weiblichen die
Leibesmitte; physiologisch - bei der körperlichen Begegnung - geht das
männliche aus sich heraus und das weibliche nimmt in sich hinein auf. So

zeigt sich von der anthropologischen Grunddisposition her beim männlichen

Geschlecht die „aktive Potenz" stärker ausgeprägt, beim weiblichen
die „rezeptive Potenz"; ihre konkrete Ausformung hängt jedoch sehr von
gesellschaftlichen und kulturellen Umständen ab.26

Nicht zuletzt auf diesem Gebiet zeigt sich die Bedeutung der
zwischenmenschlichen Begegnung und Beziehung für die Entwicklung und
Verwirklichung der menschlichen Person, wie insbesondere die Existenz- und
Begegnungsphilosophie herausgearbeitet hat, vgl. z.B. Martin Buber und

26 Vgl. BECK, Heinrich/RlEBER, Arnulf: Anthropologie und Ethik der Sexualität. Zur
ideologischen Auseinandersetzung um körperliche Liebe Salzburger Studien zur Philosophie 13).
München: Pustet 1982.



Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe 537

Ismael Quiles (20. Jdt.)27. Demnach erfährt sich der Mensch wesentlich
von seinen Mitmenschen her: je nachdem, wie man von ihnen verstanden,
akzeptiert und geachtet wird, gestaltet sich auch das Selbst-Verhältnis; das

Verhältnis des Menschen zu sich selbst entwickelt sich aus seinem
Verhältnis zum Du und in fortlaufender Auseinandersetzung mit ihm; wenn
die Beziehung scheitert, kann unter Umständen auch die eigene Person in
eine Krise geraten. So zeigt sich: Der Weg zu sich selbst führt „aus sich
selbst heraus" und „zum andern hin" und so ins „Gegenüber zu sich"; aus
dem Abstand zu sich, gleichsam „mit den Augen des Andern", erkennt
man sich neu und und kann man, bereichert durch die Erfahrung des
Andern, entschiedener in sich selbst Stand fassen. Es ergibt sich wiederum
unsere Kreisbewegung - das heißt besser: „Spiralbewegung", - in die hier
das sinnvolle Wagnis eingeschlossen ist. Fast könnte man sagen: Je weiter
aus sich heraus, desto tiefer in sich hinein!

Die im Seinsakt angelegte Kreisstruktur ermöglicht letztlich auch ein tieferes

Verständnis der Evolution und der Geschichte. Denn ein Aus-sich-Her-
ausgehen und eine weitere Offenbarung des Seins geschieht auch durch
die Entfaltung der Menschheit in eine Vielfalt von Kulturen. Diese
bedeuten eine gegenseitige Herausforderung und zugleich eine Möglichkeit
der menschlichen Ergänzung und der Verwirklichung menschlichen Seins,
also etwas entscheidend Gutes. Eine solche fortschreitende „Aktuierung
des Seins der Menschheit" vermittelt sich durch allseitige Begegnung und
Durchdringung, worin sich eine wechselseitige aktive und rezeptive Poten-
tialität ausdrückt. Ja es scheint, dass eine Zusammenkunft und umfassende
Verständigung des Verschiedenen in einem „kreativen Frieden" für die
Menschheit überlebensnotwendig ist. Dies verlangt nach einer wesentlichen

Vertiefung und Ausweitung unseres Verantwortungsbewußtseins.
Denn wenn die menschliche Verantwortungsbereitschaft mit der rasanten
Entwicklung der Technik in ihrem sowohl konstruktiven als auch destruktiven

Potential nicht Schritt hält, so wächst die Gefahr einer universellen
Zerstörung oder sogar einer kosmischen Katastrophe.28

27 Vgl. z.B. BUBERS Arbeiten: Ich und Du Werke, 1. Bd.: Schriften zur Philosophie),
München: Kösel 1962; Das dialogische Prinzip. Heidelberg: Schneider 1973. - Quiles betont
gegenüber Buber, dass die „Ek-sistenz der menschlichen Person zum Andern" die „In-sistenz
in sich selbst" zur Grundlage hat, in: QUILES, I.: Antropologia in-sistencial Obras Ismael
Quiles I). Buenos Aires: Ed. Depalma 1978, und: La persona humana Obras Ismael Quiles
II). 4. Aufl., Buenos Aires: Ed. Depalma 1980. - Vgl. zu Buber: BÖCKENHOFF, Josef: Die Begegnung

sphilosophie. Ihre Geschichte und ihre Aspekte. Freiburg/Br.: Alber 1970; zu Quiles Beck,
H.: Ek-in-sistenz. Positionen und Transformationen der Existenzphilosophie. Einführung in die

Dynamik existentiellen Denkens Schriften zur Triadilc und Ontodynamik 2). Frankfurt/M.:
Lang 1989.

28 Vgl. dazu BECK, H..- Kulturphilosophie der Technik. Perspektiven zu Technik - Menschheit

- Zukunft. 2. Aufl., Trier: Spee Verlag 1979; und: BECK, Heinrich/SCHMIRBER, Gisela (Hgg.):
Kreativer Friede durch Begegnung der Weltkulturen Schriften zur Triadik und Ontodynamik

9). Frankfurt/M.: Lang 1995, engl. Delhi/Indien 1996, span. Maracaibo/Venezuela 1996,



53« Heinrich Beck

Die Grundlage des Friedens aber ist die Gerechtigkeit. Sie erscheint als
das unbedingt notwendige Gute. Die Menschheit wird künftig entweder
gerechter und besser sein, oder sie wird überhaupt nicht mehr sein. In die
Wahrnehmung dieser Alternative mündet unsere Reflexion über „Akt und Potenz
des Seins".

Zusammenfassung
Nach einer Vorbemerkung über Ausgangspunkt und Entwicklung meines
Denkens wird die geschichtliche Entfaltung der Akt-Potenz-Lehre vn den

Vorsokratikern Parmenides und Heraklit über die „Klassiker" Aristoteles und
Thomas v. Aquin bis zu den Ausprägungen in der Neuzeit und Gegenwart bei
Hans André, Gustav Siewerth und mir selbst dargelegt. Dabei zeigt sich ein
Fortschritt in der Tiefenerhellung der Konstitution des Seidenden und ein

Einbezug von immer mehr Bereichen der Wirklichkeit, insbesondere des
Verhältnisses von Welt und Gott sowie der Evolution der Natur und der
Geschichte der Menschheit. So erweisen sich Akt und Potenz als aufschlußreich
für ein grundlegendes und umfassendes Verständnis der Wirklichkeit und als

„philosophische Grundbegriffe".

Abstract
After some preliminary remarks about the starting point and the development

of my thinking I describe the historical explication of the doctrine of
act and potency, beginning with Parmenides and Heraclitus, though the
"classical" theories ofAristotle and Thomas Aquinas, until its formations in
the modern and the present time by Hans André, Gustav Siewerth and
myself. This will show a progress in the elucidation of the innermost constitution

of the beeing and the inclusion of more and more regions of reality,
especially of the relation of the world to God and of the evolution of nature
and the culture of mankind. So, act and potency open an access to the
dephth of reality; they are fundamental philosophical concepts.

chines. Peking/VR China 1998; darin BECK, H.: Weltfriede als dynamische Einheit kultureller
Gegensätze. Onto-hermeneutische Grundlagen zum Strukturverständnis der Kultur der Menschheit

- als Perspektive eines „dialektisch-triadischen" Wirklichkeitsverständnisses (17-69).


	Akt und Potenz als philosophische Grundbegriffe

