
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit, am Beispiel
von Jakob Böhme

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

Schöpfung und Symbolik der Natur in der
frühen Neuzeit, am Beispiel von Jakob Böhme1

„Wenn wir wollen die Schöpfung recht betrachten, so bedürfen wir nichts
mehr dazu, als ein Göttlich Licht und ein Anschauen. Sie ist gar wohl zu er¬

forschen, dem erleuchteten Gemüt gar leicht [... !] "2

l. Autor und Leser der Schöpfungsgeschichte

Nach einer Überlieferung der drei theistischen Religionen gilt Gottes
Schöpfung als das grosse Mysterium, als das Zentralwunder, das in den
ersten vier christlichen Jahrhunderten in Abgrenzung von der Gnosis und
alternativen Vorstellungen eines göttlichen Demiurgen, als Schöpfung aus
dem Nichts verstanden wird.3 Diese Auffassung ist nicht eigentlich
biblisch, sondern besteht in einer Weiterführung biblischer Gedanken in
einer Art von spekulativer Exegese. Sie wird gelegentlich explizit verworfen.

Nach Jakob Böhme entsteht aus Nichts - nichts; nur aus Gottes ewiger
Natur kann etwas entstehen.4 Die Zurückweisung einer Schöpfung bzw.
Entstehung aus dem Nichts wird in der ersten Schrift Böhmes Aurora oder
Morgenröte im Aufgang vollzogen. Damit wird der vermeintliche
Schöpfungsbericht der Bibel primär zum symbolischen Narrativ und verliert den
Charakter einer nüchternen Chronologie. Man könnte aus heutiger Sicht
sagen, dass der Mythos der Schöpfung aus dem Nichts entmythologisiert
und vorsichtig ersetzt wird durch das Modell der Entstehung aus einem
symbolisch interpretierten „Liebesspiel" der Naturkräfte in Gott. Gott sel-

1 Überarbeitet nach einem Vortrag, gehalten am Dienstag, dem 19. März 2019, 19.30 Uhr
im Kirchengemeindehaus Petruskirche in Bern. Für Kritik und Anregung danke ich den
Teilnehmern und ganz besonders Sibylle und Peter Rusterholz.

2 BÖHME, Jacob: Mysterium Magnum, 10, 32. Der 1623 verfasste Genesis-Kommentar wird
nach Kapiteln und Abschnitten zitiert. Die Geschichte der Handschriften, Editionen und
Übersetzungen ist ein bizarres Abenteuer. Eine zweibändige Ausgabe der Urschriften ist
unvollständig und enthält auch das Mysterium Magnum nicht. Eine kritische Edition dieser
Schrift ist ein Desiderat. Zugänglich ist der sprachlich bearbeitete Text im Faksimile-Neudruck

der Ausgabe von 1730 in elf Bänden. Hrsg. von Willi-Erich Peuckert. Stuttgart: Fr.
Frommans Verlag / Günter Holzboog 1958, Bände 7 und 8.

3 Vgl. May, Gerhard: Schöpfung aus dem Nichts. Die Entstehung der Lehre von der creatio
ex nihilo, 1978.

4 Vgl. BÖHME, Jacob: Aurora oder Morgenröte im Aufgang (1612 niedergeschrieben). Hrsg.
von Gerhard Wehr, 2013, 385 (XIX, 59). Anstelle eines pseudowissenschaftlichen Berichtes
bietet Böhme eine symbolische, narrative und phonetische Alternative an. Die lautklangliche
Deutung orientiert sich am deutschen Wortlaut der Lutherübersetzung und erhöht die
Muttersprache zum Klangkörper mit göttlicher Resonanz.



500 Jean-Claude Wolf

ber, insbesondere der trinitarische Gott, steht über den Naturkräften und
geht nicht in ihnen auf. Er wirkt nicht als „Töpfer", der seine Werke auch
schlecht finden kann und wieder zerstört, sondern durch das göttliche
Wort. Zwischen Gott und die Schöpfung schiebt sich die ewige Natur, aus
der alles, Gutes und Böses, aber noch ohne moralische Schuld und Sünde,
entsteht.

Wie ist das göttliche Wort zu verstehen? Wie sind generell Böhmes
Texte zu verstehen? Was das richtige Verstehen bei Böhme heisst, erklärt
dieser wiederholt und eindringlich, mit einem Appell an das richtige
Lesen. Böhme lehrt, wie die Schrift zu lesen sei, und wie auch seine Schriften
zu lesen seien. Er legt sich oft mit dem Leser an, beschimpft den störrischen

oder geistlosen Lesers; manchmal spricht er ihn auch als den
„geneigten" Leser an, der bereit ist, das Gelesene mit zu leben, als wäre der
Leser der Autor. Das richtige Lesen ist ein Mit-Schreiben, der Leser ist Ko-
Autor, er muss den Akt des Autors, der „von Anfang an dabei war",
nachvollziehen und sich beim Lesen in den Autor verwandeln. Das ist eine
Theorie des Lesens, des wahrhaften oder kompetenten Lesens, das sich
nicht mit dem Nur-Lesen begnügt, mit dem unendlichen Abstand von Leser

und Autor. Aus dem Hören des Wortes Gottes soll ein Mit-Schreiben
und Mit-Erzählen werden. Böhmes Schriften deklarieren sich selber als ein
solches Mit- und Weiterschreiben des Wortes Gottes und des biblischen
Narratives. Der schreibende Handwerker wählt neue Wege der Autorisierung,

denn er kann sich nicht auf die unüberwindbaren Autoritäten der
Kirche und der hohen Bildung berufen, der herrschaftlich-disziplinierende
Diskurs und magistrale Gestus stehen ihm als Laie nicht zur Verfügung,
sondern „nur" seine eigene „Schau" Gottes in Christo. Diese Christus-Mystik

besteht nicht in einer permanenten Euphorie von Visionen, sondern
bewährt sich im Verstehen und der Anwendung der Heiligen Schrift. Es ist
ein pneumatologisches Lesen, nah am Puls des Heiligen Geistes. Die chris-
tozentrische Vision Gottes, in der wir nicht mehr selber lesen, sondern
Christus in uns liest und versteht und betet, bleibt die einzige und höchste
Autorisierung des kompetenten Lesers.6 Wird er von der Heiligen Schrift
und von Böhmes Schriften in seiner eigenen Schau vor Christo gestellt,
kann er die ganze Schöpfungsgeschichte selber mitschreiben und
nachvollziehen. Anders gesagt: die kompetente Leserin kann die Themen der
Schöpfungs- und Urgeschichte variieren oder parodieren (im Sinne der

5 Die „Publikumsbeschimpfung" hat die Funktion einer Erweckung des trägen Lesers
zum aktiven Leser; sie ist das Gegenteil der rhetorischen Figur der captatio benevolentiae,
dem schmeichlerischen Appell an die Gunst der Leser.

6 Die kompetente Leserin, die heute korrekterweise mit benannt wird, ist zumindest
mitgedacht und in der adrogynen Symbolik impliziert, die es erlaubt, dass Jesus dem Jüngling

eine Jungfrau, der Jungfrau ein Jüngling sei.



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 501

alten Musik), als wäre sie selbst mitten im Geschehen der Weltentstehung.
Sie wird zur Maria, die Teil hat an der ewigen Gottesgeburt.7

Wer ist der Autor der Schöpfungsgeschichte? Es ist der Leser selbst, der
zum Autor wird, indem er von Anfang an bei Gott, mit Gott, in Gott ist.
Der paradigmatische Mensch ist für Böhme zunächst Adam aus Gottes
Hand, vor dem Sündenfall, und sodann Christus, als der neue Adam. Kraft
dieser Verwandlung des alten Menschen in den neuen Menschen vermag
der Mensch die Schöpfungsgeschichte zu lesen und nachzuvollziehen, als

wäre er als Leser der erste Autor und Augenzeuge, der dabei gewesen war.
Der Mensch ist nicht nur Teil des Buchs der Natur, sondern er ist auch Teil
der Bibel, er wird selbst - metaphorisch gesprochen - zum Buch.

„Dann das Wort das du nun verstehen und lernen solst, ist dir nahe, als nem-
lich in deinem Munde und Hertzen; du bist Gottes geformtes Wort, du musst
dein eigen Buch, das du selbst bist, lesen lernen."8

Es kommt zur Verschränkung des Buchs der Bücher (der Bibel) und der
Metaphern des Buchs der Natur und des Buchs in der individuellen Seele

oder im Herzen eines jeden Menschen. Überall lassen sich die Signaturen
oder Spuren Gottes finden. Die Thematik der göttlichen Naturzeichen ist
im Titel der Schrift De Signatura Rerum9 ausgesprochen, wird aber auch in
den anderen Schriften variiert. Die Zeichensprache Gottes ist in der
sichtbaren Welt angelegt. Sie wird lesbar durch eine erneuerte, in Christus
begründete Naturmagie, die es ermöglicht, mehr zu lesen, als was das natürliche

Auge sieht.

„Und wie es hoch noth und gut war, dass bey den Christen die Magia Naturalis

fiel, da der Glaube von Christo offenbar ward; Also thut es jetzo vielmehr
vonnöthen, dass die Magia Naturalis wieder offenbar werde, auf dass doch
der Titul-Christenheit ihre selbstgemachten Götzen, durch die Natur offenbar

und erkannt werden, dass man in der Natur erkenne das ausgesprochene,
geformte Wort Gottes, sowohl die neue Wiedergeburt, und auch den Fall und
Verderbung, damit der Streit und die gemachten übernatürlichen Götzen möchten

untergehen; dass man doch an der Natur lerne die Schrift verstehen f...]."10

Gott bleibt unsichtbar, jedenfalls dem äusseren Auge der Kreatur, und
damit verborgen, aber paradoxerweise „der unsichtbare Gott in dem
sichtbaren Wesen dieser Welt verborgen".11 Die Bezugnahme auf Gottes ewige

7 Zur Mystik der ewigen Gottesgeburt in der Seele des Menschen, die zu jeder Zeit
möglich ist, vgl. BÖHME: Morgenröte, a.a.O., 147 (Kapitel VII, 32h)

8 Mysterium Magnum, 68, 42.
9 Vgl. BÖHME, Jakob: Werke. „Morgenröte" und „De Signatur Rerum". Hrsg. von Ferdinand

von Ingen. Frankfurt a.M. 1997. Eine zeitgenössische Methodologie der theologischen
Naturzeichen (ohne Rückfall in die sog. natürliche Theologie) findet man bei EVANS, C. Stephen:
Natural Signs and Knowledge ofGod. A New Look at Theistic Arguments. Oxford: UP 2010.

10 Mysterium Magnum, 41, 7.
11 Mysterium Magnum, 68, 9.



502 Jean-Claude Wolf

Natur in uns erlaubt nicht nur eine prophetische Deutung der Natur,
sondern auch der Träume, wie Böhme am Beispiel von Joseph erläutert, der -
im Unterschied zu den ägyptischen Priestern - in der Lage ist, die Träume
Pharaos prophetisch zu deuten. 12

Nur der mystisch wiedergeborene neue Adam, der innere Christus kann
sich in alle Epochen einfühlen (um ein älteres Wort der Hermeneutik zu
verwenden). Adam, der in der ersten Version der Genesis-Erzählung als
Mann und Frau erschaffen wird, kann sich von Anfang an in Mann und
Frau unparteiisch einfühlen. Von einer Abhängigkeit oder Unterordnung
der Frau ist noch nicht die Rede.

„Adam war ein Mann und auch ein Weib, und doch keines davon, sondern eine
Jungfrau, voller Keuschheit, Zucht und Reinheit, als das Bild Gottes [...]."'3

Diese Andeutung eines androgynen Adams und sogar eines androgynen
Christus wurde von Franz von Baader symbolisch ausgedeutet und für eine
christliche Ethik fruchtbar gemacht.h Die Symbolik deutet eine paradiesische

Antizipation der Versöhnung von Mann und Frau nach dem patriar-
chalen Geschlechterstreit an.

In dieser anspruchsvollen Lehre des kompetenten Lesens kommt hinzu,
dass die Leserin nicht nur als „implizite" oder „gemeinte" Leserin des
Autors liest, sondern auch viele Jahrhunderte später, als Leserin von heute,
die die Geschichte mit anderen Zusätzen und Kommentaren versehen
könnte, weil sich inzwischen mit dem Zeitabstand die Horizonte des Ver-
stehens erweitert und die Methoden der Exegese, aber auch der Wissensstand

der Naturwissenschaften sich so sehr verändert haben, dass ein
„Böhme von heute" für heutige Leser das Vokabular der Alchemie
weitgehend vermeiden und neue und andere Bezüge zur Wissenschaft und
Technik des 21. Jahrhunderts herstellen würde. Gleichzeitig lesen wir, mit
dem noch relativ jungen historischen Bewusstsein, die Texte Böhmes
wiederum in ihrer Zeit, in ihrem historischen Kontext, mit Rücksicht auf
damalige Leser und ihren lebensweltlichen und wissenschaftlichen Voraus-

12 Vgl. Mysterium Magnum, 68, 10.

*3 Mysterium Magnum 18, 2.

H Vgl. BAADER, Franz von: Über Liebe, Ehe und Kunst. Aus den Schriften, Briefen und
Tagebüchern, hrsg. von Hans Grassl. München: Kösel Verlag 1953; BENZ, Ernst: Adam. Der
Mythos vom ersten Menschen. München-Planegg: Barth Verlag 1955; DERS.: Der vollkommene
Mensch nach Jacob Boehme. Stuttgart: Kohlhammer 1937; WEHR, Gerhard: Der Urmensch und
der Mensch der Zukunft. Das Mysterium männlich-weiblicher Ganzheit im Lichte der
Anthroposophie RudolfSteiners, 2. ergänzte Auflage. Freiburg i.Br.: Verlag Die Kommenden 1979. Zu
möglichen ethischen und feministischen Implikationen der androgynen Symbolik vgl. WOLF,
Jean-Claude: Motive der Mässigung des Egoismus - religiös und säkular, in: BOGNER, Daniel/
MÜGGE, Cornelia (Hgg.): Natur des Menschen. Brauchen die Menschenrechte ein Menschenbild?

Studien zur theologischen Ethik). Fribourg: Academic Press 2015, 109-129.



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 503

Setzungen und Vorurteile.1? Das historische Bewusstsein befreit von der
leichtfertigen und anachronistischen Abwertung der Alchemie als Unsinn
und Pseudowissenschaft. Böhme ist wie die gesamte Renaissance eine Epoche

des Übergangs, eine Epochenschwelle zur Neuzeit, in der sich die
Vorurteile der Tradition und die Innovationen der Moderne begegnen und
durchkreuzen.16

Böhme wird es nicht müde, die Schöpfungs- und Urgeschichte in neuen
Anläufen nachzuerzählen und bildlich zu gestalten. Er tut es in seinem
ersten rhapsodischen Werk, Morgenröte im Aufgang, und in seinen reiferen

Schriften Von der Gnadenwahl und Mysterium Magnum. Die meisten
Zitate in diesem Beitrag stammen aus dem zuletzt genannten und
umfangreichsten Werk, Mysterium Magnum. Die wiederholt und in anderen
Details erzählte Schöpfungs- und Urgeschichte in mindestens drei gross
angelegten Werken Böhmes trägt die jeweiligen Spuren ihrer Zeit, den Zeitgeist

des Autors und seines impliziten Lesers, d.h. jener Leserschaft, mit
der er in seiner Zeit rechnen kann (im besten Falle) und rechnen muss (im
ungünstigen Fall). Die schlechten Leser gibt es zu allen Zeiten; sie sind
nicht nur durch den Zeitgeist verhindert und begrenzt, sondern sie
entsprechen der generellen Struktur der Abweisung und Zurückweisung des
Lichts durch die „Welt".

In der Renaissance wird das Schöpfungswunder nochmals eindrücklich
von Jakob Böhme nacherzählt und ausgedeutet, mit Hilfe der alchemisti-
schen Begriffe seiner Zeit und vor allem mit einer ureigenen mythopoetischen

Kraft. Die ersten Genesiskapitel werden von Böhme frisch erzählt
und beschworen, als wäre er von Anfang an dabei gewesen, was in einer
gewissen Weise sogar seine Auffassung ist, denn Gott vor der Schöpfung
ist ein inneres Liebesringen gegenstrebender Kräfte, das sich selbst nicht
oder jedenfalls nicht vollständig offenbar ist. Böhme skizziert hier das, was
später Hegel und Engels als Realdialektik weiterentwickeln werden. Im
Quellen und der Qual der gegensätzlichen Naturqualitäten ist bereits der
präexistente Christus mitwirkend, dessen Verbindung zum alten und neuen

Adam von Böhme ins Spiel gebracht wird.

„Ich weiss, dass der Sophist mich allhier tadeln, und mir es für ein unmögliches

Wissen ausschreien wird, dieweil ich nicht sei dabei gewesen und es selber

gesehen, Dem sei gesagt, dass ich in meiner Seelen- und Leibes-Essenz,
da ich noch nicht der Ich war, sondern da ich Adams Essenz war, ja dabei
gewesen bin, und meine Ähnlichkeit in Adam selbst verscherzt habe: Weil mir
sie aber Christus wiedergebracht hat, so sehe ich im Geiste Christi, was ich im
Paradies gewesen bin, und was ich in der Sünde geworden bin, und was ich
wieder werden soll: Und soll uns niemand für unwissend ausschreien, denn ob-

15 Vgl. INGEN, Ferdinand van: Jacob Böhme in seiner Zeit. Stuttgart-Bad Cannstatt: from-
man-holzboog 2015.

16 Vgl. KOYRÉ, Alexandre: La Philosophie de Jacob Boehme. Paris: Vrin 1979, Neudruck
2013.



5°4 Jean-Claude Wolf

wohl ich es nicht weiss, so weiss es aber Christus in mir, aus welcher Wissenschaft

ich schreiben soll."1?

2. Gottes Werden1»

Böhmes Autorisierung ist nicht die Universität, nicht ein kirchliches Amt
oder eine höhere Bildung, sondern die Vision der Christus-Mystik, die sich
bei Johannes und Paulus in der Bibel findet. Es gibt eine tiefere Affinität
Gottes zum Menschen; auch wenn Gott selbst ganz anders ist als der
Mensch und eher einem Willen und Spiel der Kräfte gleicht als einer
Person, so ist er doch von Anfang an auf die Möglichkeit und Realisierung
der Schöpfung bezogen. Wie es Franz von Baader zitiert: Gott kann sich
nicht in sich verschliessen, sich negieren.^ Gott kann nicht wie die Götter
Epikurs in einem Chorismos, in einer fernen, abgeschlossenen Welt oder
auf einer Insel der Glückseligen verharren, ohne sich mitzuteilen und ohne
die Rettung aller Menschen zu wollen. Im Wort Gottes, in der Mitteilung
sind wir geschaffen. In seiner Bestimmung steht der Mensch, selbst der
gefallene Mensch, sogar über den Engeln, die „nur" als dienstbare Geister
Gottes wirken.20 Erst mit der Freisetzung einer Schöpfung in der Zeit werden

die Kräfte, die in Gott zwar widerstrebend, aber doch zusammengehalten

und gebändigt sind, getrennt und separiert, es tritt eine grosse
Entfremdung ein, eine Eskalation der Kräfte zur Gewalt in der Geschichte,
in der sich die Reiche des Guten und des Bösen spalten und bekämpfen,
aber erst in dieser zeitlichen Welt wird das Gute überhaupt ganz offenbar.
Es braucht die Kontraste von Licht und Finsternis, um das Licht ganz zu
würdigen und zu schätzen. Es braucht die Kontraste von süss und bitter,
herb stechend und mild, laut und leise usw., damit die Erkenntnis der Sinne

funktioniert.

Mysterium Magnum 18,1.
18 Gottes Werden ist vereinbar mit seiner Ewigkeit, sofern 1. Zeit als Ewigkeit und Ewigkeit

als Zeit gedacht werden muss und 2. christologisch gesprochen die „Zeugung" bzw.
„Geburt" Christi in das Wesen Gottes zurückprojiziert werden kann. „Wem Zeit wie Ewigkeit
und Ewigkeit wie Zeit, der ist befreit von allem Leid." Böhme Gedanken haben im
Cherubinischen Wandersmann (1675) von Angelus Silesius (Johannes Scheffler) ein Echo gefunden.
Gott „wird" nicht nur einmalig in der Zeit (durch Jesu Geburt), sondern auch immer erneuerbar

in der Seele des mit Christus verbundenen Menschen geboren. Die Ewigkeit in der
Zeit, die Zeit in der Ewigkeit legt es auch nahe, die in der Ewigkeit aufgehobene Zeit als
Heilszeit von der Unheilszeit zu unterscheiden, wie das auch Franz von Baader versucht hat.
Zur Erläuterung des wesentlichen Werdens (essentiell, in der Essenz Gottes) vgl. Le Brun,
Jacques: Dieu un pur rien. Angelus Silesius. Poésie, Métaphysique et Mystique. Paris: Éditions
du Seuil 2019, 7iff.

*9 BAADER, Franz von: Fermenta Cognitionis Nr. 51, nach der Nummerierung in BAADER:

Schriften. Ausgewählt von Max Pulver, 1921, 158. Gottes Fülle muss sich als Wort, als Mitteilung

äussern; er kann sich nicht geizig in sich selbst verschliessen. Baader greift auf den
alten Gedanken des Bonum diffusivum sui (das Gute teilt sich selber mit) zurück.

20 Vgl. Mysterium Magnum 8, 9. Böhme zitiert Hebr 1,14 und Ps 34,8.



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 505

„Dass also ein Contrarium ist, dadurch das Gute offenbar und erkannt werde,
was Gut ist."21

Während in Gott selbst Licht und Dunkelheit noch im Streit oder Spiel
vereinigt sind, treten sie mit der Schöpfung, mit der Teilung der Welt der
Engel und der Hölle, und mit dem Sündenfall des Menschen so weit
auseinander, dass sie gleichsam sichtbar und auffällig werden, Gut und Böse
lassen sich durch ihren Kontrast erkennen. Sie treten in der Sünde und als
das moralisch Böse auseinander in eine Kontaktlosigkeit und Kommunika-
tionslosigkeit. Gut und Böse leben am gleichen Ort und doch in getrennten

Welten, unter abgesonderten Regimen.
Das besagt nun nicht, dass die Engel nur über oder hinter den Sternen

sind. Sie sind in drei Ordnungen aufgeteilt: Legionen von Engel wohnen in
Luzifers Königreich aus Gottes Grimm und Zorn; andere bilden die himmlische

Ordnung aus Gottes Licht und Liebe; eine dritte Ordnung von
Engeln macht die Wunder der Welt und wirkt in der Schöpfung, Offenbarung

der Innenseite der Aussenwelt aus Gottes Liebe und Zorn. Diese
dritte Ordnung repräsentiert die Engel schlechthin, die Engel als Mitteilung

und Bewegung Gottes.22
Eine Pointe von Böhmes Schöpfungstheologie besteht darin, dass er die

Erweiterung des kosmologischen Wissens seiner Epoche aufnimmt und
zuerst in Gott zurückprojiziert: Gott selbst ist umfassender und unendlicher
Weltinnenraum. Er lebt in chiastischer Beziehung: Gott ist in allem, und
alles ist in Gott. Zur Umschreibung dieser Beziehung wird der Mensch
auch als kleine Welt (Mikrokosmos) gezeichnet, in dem sich die ganze
Welt (der Makrokosmos) spiegelt und zusammenfasst. Diese Analogie von
Mikrokosmus und Makrokosmos war Böhme wahrscheinlich auch von
Paracelsus geläufig.

Gott bewegt sich zwar nicht wie seine Engel und Geschöpfe, er ist un-
beweglich-überall, doch er ist höchst beweglich in sich selbst. Er ruht
nicht wie ein Klotz oder eine tote Substanz, sondern lebt, ist voller Energie
und Unruhe, mächtige Explosionen finden in Gott statt, Gott selbst wird
„getötet" und steht wieder auf, es gibt Vernichtung und Auferstehung und
permanente Erneuerung in Gott selbst.

Diese Vorgänge in Gott, die dann von der Ordnung der Sterne und
Engel gespiegelt werden, müssen nicht nach dem uns bekannten Schema

von Bewusstsein, Absicht oder Planung gedacht werden, sondern sie
gleichen eher einer unerschöpflichen Energie, die sich selbst Kraft eines
Liebes-Ringens wiederherstellt und ordnet. Naturgeschichte ist noch nicht
Engel- und Menschengeschichte, noch nicht Geschichte von freien und be-
wussten Akteuren. Gott wäre, ganz in sich selbst betrachtet, unbewusster

21 Mysterium Magnum 5, 19; vgl. 6, 12.

22 Vgl. Mysterium Magnum 8.



5O6 Jean-Claude Wolf

Geist und Wille, der zu seiner Offenbarung aufstrebt. Böhme formuliert
vorsichtig und im Konjunktiv.

„In der Finsternis ist er ein zorniger, eifriger Gott, und im Geist-Feuer ein
verzehrendes Feuer, und im Licht ist er ein barmherziger, lieber Gott, und in der
Kraft des Lichts heisst er vor allen andern Eigenschaften Gott, und ist doch nur
der geoffenbarte Gott, der sich durch die ewige Natur in eingeführten
Eigenschaften offenbart; sonst so ich sage, was Gott sei in seiner Tiefe, so muss ich
sagen: Er ist ausser aller Natur und Eigenschaften, als ein Verstand und
Urständ aller Wesen; die Wesen sind seine Offenbarungen, und davon haben wir
allein Macht zu schreiben, und nicht von dem unoffenbaren Gott, der ihm
[sich] doch auch selber ohne seine Offenbarung nicht erkannt wäre."23

Gott braucht die Mitwirkung des Menschen, auch für sich selbst. Die
Geburt und Wiedergeburt Gottes ist eine Metapher für das Werden Gottes.
Poetisch tollkühn kann das lauten:

Warum wird Gott geboren?
O Unbegreiflichkeit! Gott hat sich selbst verloren,
Darum will er wiederum in mir sein neu geboren.24

Gäbe es Gott ohne Schöpfung, so wäre es ein unbewusster, anonymer Gott
des ewigen Liebesspiels in sich selbst. Er wäre „ihm selber" wie auch uns
Menschen nicht „offenbar", was eben auch heissen könnte: Er hätte kein
separates, voll entwickeltes Selbstbewusstsein, keine abgeschlossene
Selbsterkenntnis. Er bräuchte dazu noch das Auseinanderbrechen der Prinzipien
von Gut und Böse in der Schöpfung. Das alles ist wie gesagt im Konjunktiv
formuliert, es gleicht eher einem Gedankenexperiment als einer „Erfahrung"

oder gar der Einführung eines neugnostischen Mythos. Böhme will
nicht die Dogmen der Kirche umschreiben, er will keine neue Kirche gründen.

Seine poetisch-kühnen Formulierungen gehen oft an die Grenze der
Häresie. Sie erfüllen mitunter das, was einer wachsam kontrollierenden
Kirchenobrigkeit als Häresie oder Heterodoxie erscheinen musste.

Insbesondere der grundlose Wille drängt dazu, dass Ungrund zu Grund
werde. Das Nichts hungert nach dem Etwas.25 Das Nichts ist als das relative

Nichts der noch-nicht-offenbaren Gottheit, die für uns unpersönlich
und unerkennbar bleibt. Sie wird auch als Chaos und Unruhe, ein Stachel
und Drehen in sich selbst beschrieben (Mysterium Magnum 3,16). Das

Unempfindliche im Ungrund drängt zur Empfindlichkeit und Offenbarung.
Dieses Werden und Ziehen und Koagulieren (Gerinnen) in Gott erinnert
an die kabbalistische Lehre von der Kontraktion Gottes: Gott verdichtet
und verdickt sich zur Schöpfung, oder er zieht sich zusammen, um der

23 Mysterium Magnum 5, 10

24 ANGELUS SilesiuS: Der Cherubinische Wandersmann 1675, L 2Q1- Uer Urtext ist
abgedruckt in der Kritischen Ausgabe, hrsg von Louise Gnädinger. Stuttgart: Reclam 1984. Vgl. I,
33; I, 61.

25 Mysterium Magnum 3, 5



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 507

Schöpfung Platz zu machen. Das sind sehr bildhafte, wenn nicht phantastische

Vorstellungen der innigen Verbundenheit Gottes und seiner lebendigen

Interaktion mit seiner Schöpfung. Und doch entzieht sich Gottes
Ungrund jeder Beschreibung.

„Leser, merk es recht: Ich verstehe allhier mit Beschreibung der Natur die ewige,

nicht die zeitliche. Ich weise Dir nur die zeitliche darunter, denn sie ist aus
der ewigen ausgesprochen, darum setze mir nicht Kälber, Kühe und Ochsen
darein: wie die Unvernunft zu Babel pfleget zu tun."26

Dieses Werden in Gott, in der ewigen Natur, ist ewig und unverderblich,
ein Ringen Gottes mit sich selbst, ein Liebesspiel, Voraussetzung und
Energie für den kosmogonischen Eros, das „Ineinander-Eingehen, Inein-
ander-Inqualieren, ist der holdselige Geschmack der Liebe. "27 Gott in sich
selbst hat für uns noch kein Gesicht und keinen Namen. Erst als Schöpfer
der Welt, des Guten und des Bösen, ist er für uns, doch stets der eine und
einzige Gott, nicht zwei Götter.

„Denn der heiligen Welt Gott, und der finstern Welt Gott sind nicht zwei Götter:

Es ist ein einiger Gott; Er ist selber alles Wesen, Er ist Bös und Gutes, Himmel

und Hölle, Licht und Finsternis, Ewigkeit und Zeit, Anfang und Ende; und
seine Liebe; wo seine Liebe in einem Wesen verborgen ist, allda ist sein Zorn
offenbar."28

Trotz der plastischen Rede von Himmel und Hölle und den beiden
Regimenter Luzifers und des Reichs Gottes verfallt Böhme nicht in eine mani-
chäische Zwei-Götter-Lehre. Er kommt hartnäckig darauf zurück, dass Gott,
der eine Schöpfer des Guten und Bösen, für uns der liebe Gott, der Gott
des Lichts und der Liebe ist, denn nur als solcher kann er im Gebet und
Gotteslob sinnvollerweise angerufen werden, und nur als Gott der Liebe
wird er uns offenbar. Nur als Gott Vater oder Gott mit Namen lässt er sich
anrufen.29 Auch in diesem Zusammenhang nimmt Böhme zur Verdeutlichung

des auf Christus bezogenen Glaubens eine Abweichung von der
kirchlichen Lehre der Trinität in Kauf - Gott ist nicht Person, Gott in sich
ist das genannte streitende Spiel der Kräfte - Gott ist nicht Person ausser
in Christo. Christus IST das menschliche Gesicht Gottes.

„Also verstehen wir nun, was Gott und sein Wesen sei. Wir Christen sagen:
Gott sei dreifaltig, aber einig im Wesen; dass aber in gemein gesagt wird, Gott
sei dreifaltig in Personen, das wird von den Unverständigen übel verstanden,
auch wohl von teils Gelehrten: denn Gott ist keine Person als nur in Christo,

26 Mysterium Magnum 3, 20.
27 Mysterium Magnum 5,12.
28 Mysterium Magnum 8, 24.
29 Vgl. Mysterium Magnum 8, 25.



5o8 Jean-Claude Wolf

sondern er ist die ewig-gebärende Kraft und das Reich samt allen Wesen; Alles
nimmt seinen Urständ von ihm."3°

Gott ist in sich dynamisch und bewegt, alles andere als eine statische,
völlig unbewegliche Substanz. Er bedarf zwar nicht der Bewegung als Orts-
veränderung, denn er ist ja ubiquitär, Gott ist überall und muss sich nicht
von Zürich nach Bern bewegen. Aber zugleich ist er in sich strukturiert
und sich selbst gebärende Bewegung, natura naturans, wie es Giordano
Bruno und Spinoza nennen werden, nicht natura naturata. Gott wird also
nie mit seiner beweglichen Schöpfung oder den beweglichen Engeln
verwechselt. Manche Erwägungen stützen sich auf markante Bibelstellen,
insbesondere aus Hesekiel (Ezechiel), Kapitel 10. Einigen Leserinnen des 20.
und 21. Jahrhunderts werden bei diesen schwindelerregenden Beschreibungen

Ezechiels von sich drehenden Licht-Rädern Aliens und Ufos einfallen.
Böhme ist einer der ersten grossen Laientheologen der frühen Neuzeit,

die ohne reguläre „Herrschaftsbildung" in deutscher Sprache philosophieren.
Dieses Philosophieren ist von einer urtümlichen Bildgewalt und

Klangschönheit, wenn man tiefer in die Texte eindringt und sich zum aktiven
Lesen und Mit-Schreiben animieren lässt. Liest man nicht mit dem miss-
trauischen Auge der Lutherischen Kirchenobrigkeit und ihren Repräsentanten,

sondern wohlwollend, bona fide, mit dem Vertrauen in die
klärende Kraft der biblischen Offenbarung, so sieht man, dass Böhme keineswegs

eine „neue Doktrin" anstreben, sondern ausgehend von Luthers Bibel
und Theologie, so wie sie Böhme in den sonntäglichen Predigten vorgesetzt

wurde, eine schöpferische, zum Teil kritische Erneuerung des
Lutherischen Glaubens erreichen will. Dabei geht er weiter als die auf die Reinheit

der Lehre versessene Kirchenpolizei, in Richtung einer Versöhnung
der verfeindeten Konfessionen. Die Absicht ist jedoch nicht die Ausarbeitung

einer systematischen Theologie, sondern vielmehr eine praktische
Theologie, welche die Menschen zur Busse und Umkehr aufruft und ihnen
zugleich die Schönheit und Güte Gottes vor Augen führt.

3. Kosmologische Revolutionen

Der erste zeitgeschichtliche Bezug, die wissenschaftliche Revolution der
Kosmologie, führt dazu, dass Gottes Grösse in einem neuen Sinne ernst
genommen wird. Dieser Gedanke wird sich auch bei Leibniz wiederfinden,
der Böhme kannte und die Absicht auf eine nicht-anthropozentrische
Schöpungstheologie nachvollzieht.31 Gott, heisst es bei Leibniz, ist nicht
nur ein Gott der Menschen, sondern auch ein Gott der Tiere, auch der
Raubtiere, auch des Löwen. Ganz im Sinne einer holistischen Betrachtung

3° Mysterium Magnum 7, 5.
31 Vgl. Edel, Susanne: Die individuelle Substanz bei Böhme und Leibniz Studia Leibni-

tiana Sonderheft 23). Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1995.



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 509

der Schöpfung, in der der Mensch ein Teil ist, widersetzt sich Böhme der
grübelnden Vernunft, die Sinn und Zweck in Steinen und Felsen sucht -
und nicht findet. Sie betrachtet die Welt wie das Vieh, wie eine Kuh auf
eine neue Stalltür glotzt, verständnislos.32 Sie sucht überall, was für sie, für
den Menschen, seine Wünsche und Begierden, allein gut sein könnte, sie

glaubt, alles müsste ihr zuliebe geschaffen sein. Was ihr nicht nützt, bleibt
ihr gleichgültig oder empört sie. Verständnislos starrt sie auf die endlosen
Wälder oder die hoch aufgetürmten Gebirge, sieht darin eher Hindernisse
als Fördernisse. Doch, so mahnt der Verstand, aus manchen Erden und
Steinen wachsen Bäume und Kräuter.33 Der verständigen Betrachtung der
Welt gilt eben nicht die Maxime, dass alles nur dem Menschen zuliebe
geschaffen sei.34

Der Mensch als Krone der Schöpfung35: dieser Titel darf nicht als
einseitige Privilegierung des Menschen auf Kosten der Natur, nicht als Höher -

Stellung in einer brutalen Fress- und Hackordnung im Rangstreit der Natur

verstanden werden, sondern als Bestimmung (destinatio, vocatio) und
Auftrag, den Blick für das Ganze, für die Ordnung der gesamten Schöpfung
nicht aus den Augen zu verlieren. Zuerst und zuletzt erfolgt der Anruf:
„Adam, wo bist Du?" Das gilt auch für das Jüngste Gericht: jeder Einzelne,
jede Einzelne ist aufgerufen: „Du bist an der Reihe, Du bist gemeint. Du
wirst nicht verwechselt werden." Engel und gar Luzifer werden nicht in
dieser Weise angerufen. Sie haben keine „Vokation", und Luzifer kennt
keine „Invocatio", keinen Gebetsruf zu Gott, keinen Schrei: „Gott, wo bist
DU? Warum hast Du mich verlassen?"

Das einzige Privileg des Menschen ist seine prekäre Freiheit und
Verantwortung, sein Gewissen, an das sich Gottes Gebote richten. Sie sind für
Gottes Anruf empfänglich, wenn ihr Herz rein und nicht vieldeutig und
verstockt ist. Alle Menschen verstehen Gottes Gebote, weil sie als Gesetz
allen Menschen ins Herz geschrieben sind, weil der Mensch nach dem Bild
Gottes geschaffen wurde. Gottes Gebote richten sich nicht an den Löwen
oder den Regenwurm, sondern nur an die Menschen. Doch der Gedanke
der Erlösung und Rettung durch Gott geht über die Menschen hinaus und
erstreckt sich auf die ganze Schöpfung. Die ganze Schöpfung liegt im Seufzen.

Die ganze Schöpfung liegt ihrem Schöpfer am Herzen. Aus eigener
Kraft vermag der Mensch die Schöpfung nicht zu retten, nicht einmal zu
bewahren, wie eine irreführende Kirchenmaxime lautet. „Bewahrung der

32 Vgl. Mysterium Magnum 10, 2.

33 Vgl. Mysterium Magnum 10,1.
34 LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm: Versuche in der Theodicée, über die Güte Gottes, die Freiheit

des Menschen und den Ursprung des Übels, 1710. Übersetzt und mit Anmerkungen
versehen von Arthur Buchheim, 1996, 167 (Zweiter Teil, § 118. Auch Leibniz distanziert sich von
einer naiven Deutung, die alle Zweckmässigkeit in der Natur auf den Menschen bezieht.

35 Vgl. RHONHEIMER, Martin: Homo sapiens: die Krone der Schöpfung. Herausforderungen
der Evolutionstheorie und die Antwort der Philosophie. Wiesbaden: Springer 2016.



5io Jean-Claude Wolf

Schöpfung" geht über die Macht der Menschen - diese können nur zu
Respekt und Mässigung im Umgang mit der Schöpfung ermahnt werden. Gott
allein kann die Schöpfung bewahren, retten und alles neu machen. Als
Mitarbeiter Gottes könnte der Mensch durch seine Einfühlung und seinen
Gerechtigkeitssinn ein „Orpheus der Natur" sein.36

4. Der politische Kontext: der Krieg, das reale Böse in der Welt

Der zweite zeitgeschichtliche Bezug (neben dem Bezug auf die moderne
Kosmologie) ist die ausführliche Schilderung der Ordnung der Engel und
des Sturzes Luzifers als Antwort auf den Kontext des Dreissigjährigen
Kriegs (1618-1648). Während die Ordnung der guten Engel als Ausdruck
von Gottes Licht und Liebe den ewigen Frieden symbolisiert, steht das

Regiment von Luzifer und seinen Legionen für die gefallene Welt, die Welt
als Manifestation von Gottes Zorn und Grimm. Der Grimm wurde von
Luzifer geweckt, Gottes Fluch über die Erde wurde dagegen vom Sündenfall
der Menschen provoziert.37 Man kann diese Kapitel über der Engel
Ordnungen (wie sie in den Schriften Swedenborgs auftauchen, gegen den Kant
seine Streitschrift Träume eines Geistersehers38 verfasste) mala fide, mit
dem bösen Blick des Aufklärers lesen, der darin wie Kant nichts als haltlose

Schwärmereien und Grenzüberschreitungen der menschlichen
Vernunft zu sehen vermag. Man kann diese Kapitel auch geduldig und bona

fida, lesen, mit dem Vertrauen in die Kraft des Lichtes, das nur in der
Finsternis leuchtet. Sie bringen mitten im Krieg jene Hoffnung zum Ausdruck,
die im Glauben, nicht in der Vernunft begründet ist. Um nicht einer neu-
gnostischen Mythologie zu verfallen, muss man die Texte bewusst
„entmythologisieren", als Symbol-Erzählungen deuten, doch mit der Einstellung,
die Paul Ricœur dem Symbolismus von Gut und Böse widmete: Die lebendigen

und apokalyptischen Symbole der Offenbarung geben uns etwas zu
denken.39 Wir treten nicht in eine banale Welt der Unterhaltung ein,
sondern in die Welt der Chiffren der Transzendenz. Die symbolischen
Erzählungen sind mehr als nur Allegorien, die sich in rein begriffliches Denken
übersetzen Hessen. Sie sind nicht Verführungen zum passiven Genuss und
schlaffen Lesen (so wie der Spiesser vor dem Einschlafen ein Gedicht von
Uhland liest), keine Einladungen zur Gedankenlosigkeit. Die Erzählungen

36 Vgl. BAADER, Franz von: Über die Begründung der Ethik durch die Physik, in: BAADER:

Schriften. Hrsg. und ausgewählt von Max Pulver, 1921, 28. Orpheus der Natur ist eine symbolische

Alternative zu Bacons „Wissen ist Macht" und Descartes' „maîtres et possesseurs de la
nature".

37 Vgl. Mysterium Magnum 10, 9-13.
38 Vgl. Kant, Immanuel: Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der

Metaphysik, 1766, in: KANT : Akademische Textausgabe Band II, 1968, 315-384.
39 RICCEUR, Paul: La Symbolique du Mal interprétée, in: RlCŒUR: Le Conflit des Interprétations.

Essais d'herméneutique. Paris: Éditions du Seuil 1969, 363-499.



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 511

der Bibel dienen nicht der Unterhaltung oder dem guten Schlaf, sondern
der Erbauung, um es in einem altmodischen, doch sehr präzisen Sinne zu
sagen. Erbauung, edificatio, heisst auch Aufbau und Erneuerung der
schöpferischen Kräfte zur Liebe, als deren Quelle Gott und dessen personale
Verdeutlichung in Christo dienen.4° Es geht um Erweckung, nicht um
Hypnose, Somnambulismus oder Betäubung.

Die Erzählung vom Fall Luzifers schöpft eher aus spekulativ-mystischen
Quellen als aus biblischen Quellen. Und hier entfaltet Böhme seinen ganzen

Tiefsinn, nämlich im permanenten dialektischen Dialog von kluger
irdischer Vernunft und von Gott inspiriertem Verstand. Die Struktur der
Texte als Antwort auf Einwände der Vernunft zieht sich auch hier über
ganze Kapitel hinweg.41 Sie kehrt auch zu Beginn späterer Kapitel wieder.42
Das Buch Von der Gnadenwahl ist nach dieser dialektisch-dialogischen
Struktur komponiert.43 Der Einwand der Vernunft steigert sich zur Frage
nach dem unvordenklichen Autor des Unvordenklichen: Wie kannst Du
das alles wissen? Du warst doch gar nicht dabei?

Die Erzählung vom Fall Luzifers ist keine unterhaltende Moritat,
sondern eine Erzählung zur Existenzerhellung und Erweckung des Menschen;
wenn vom Teufel die Rede ist, ist auch und wesentlich vom Menschen die
Rede. Der Fall entstand nicht im Akt der Schöpfung, sondern in der Kreatur,

in Luzifer gleichwie in Adam. Adam „wiederholt" oder „spiegelt" den
prähistorischen Sündenfall. Böhme begnügt sich hier nicht mit Tiefsinn,
sondern er bietet auch den Scharfsinn auf, der sich im Dialog von Vernunft
und Verstand, von Du und Ich abzeichnet. „Sprichst Du...", so wird die
Vernunft angesprochen, so wird ihr widersprochen.44 Wenn Gott alles
kann und will, muss er dann nicht auch den Sündenfall vorgesehen,
gewollt, geplant haben? So lautet die impertinente und penetrante Verdächtigung

der Vernunft, welche die Wurzel des Bösen und den bösen Willen
in Gott selbst ansiedelt und damit den Menschen vollständig entlastet. Die
Vernunft dichtet am Mythos des Deus malignus, einer Gestalt der
Renaissance-Philosophie, die als Hypothese auch im Descartes Denken wieder -

4° Zur Schärfung des Bewusstseins der Denkarbeit in der christlichen Erbauung haben
Kierkegaards erbauliche Reden massgebend beigetragen. Erbauung besteht nicht in Verzicht
auf Denken, sondern sie fordert aktives Hören und Lesen und praktische Mitarbeit an Gottes
Heilswerk. Vgl. KIERKEGAARD, Soren: Der Liebe Tun, dänisch 1847. Übersetzt von Hayo Ger-
des. Düsseldorf: Eugen Diederichs Verlag 1966.

41 Vgl. Mysterium Magnum 9, if.
42 Vgl. Mysterium Magnum 10, if.; 11, 1; 12,1; 18, 1.

43 Vgl. WOLF, Jean-Claude: Vernunft und Verstand bei Jacob Böhme, in: Luther: Zankapfel
zwischen den Konfessionen und „Vater im Glauben"? Historische, systematische und ökumenische

Zugänge. Hrsg. von Mariano Delgado, Volker Leppin. Stuttgart: W. Kohlhammer
Verlag 2016, 283-308.

44 Vgl. Mysterium Magnum 9, 10 und 14.



512 Jean-Claude Wolf

kehrt, als die Frage, die destabilisiert und den letzten Rest von Vertrauen
in Gott aufs Spiel setzt. Wie, wenn Gott gar kein guter Gott wäre?

In der Erzählung von Luzifer ist die Versuchung zur distanzierenden
Betrachtung (Was hat das mit dem Menschen zu tun?) besonders
naheliegend. Hier entfalten sich die Sophismen der Vernunft: Hätte Gott Luzifer

nicht mehr Licht und Schönheit verleihen können, um seinen Willen
zu stärken und ihn gegen die Versuchung des Bösen zu immunisieren? Das
wäre kontraproduktiv, erwidert die Vernunft, denn das hätte die Versuchung,

an der Eitelkeit und dem Stolz zu scheitern und statt der Demut
den Aufstand gegen Gott zu proben, noch verstärkt. Von dieser Seite, einer
Stärkung der ursprünglichen Schönheit und Exzellenz Luzifers, wäre
nichts Gutes zu erwarten).45 Oder hätte Gott Luzifer nicht durch
Strafandrohung von seinem Fall abbringen können? Doch wo bleibt die Wirkung
der Strafprävention gegenüber einem kompakten Eigenwillen, dem Dämon
der Überheblichkeit und Herrschsucht?46 Hat Gottes Gerichts- und
Strafandrohung das Murren und die Verstocktheit seines Volkes etwa nicht
eher bestätigt als gebrochen? Und wirkt sich nicht Strafe auf uneinsichtige
Menschen ohne Demut und Reue verhärtend aus? Der Verstand verweist
hier auf eine gewisse Ohnmacht Gottes. Eine solche Argumentation („Das
kann Gott nicht") könnte der Verstand auf seine Weise ebenfalls höhnisch
begrüssen, doch es würde seine Strategie der Schuldabwälzung auf Gott
unterlaufen.

Die Vernunft praktiziert das, was man als fatalistische Abwälzung der
Verantwortung für das Böse auf externe Faktoren bezeichnen könnte. Ihr
kommt die Geschichte von Luzifer ganz gelegen, nur nutzt sie diese, um
eine Kluft zwischen dem bösen Luzifer und dem unschuldigen Adam zu
behaupten. Ist das Böse nicht durch Luzifer in die Welt gekommen? Ist der
Mensch nicht Opfer eines vorgegebenen strukturellen Bösen, externer
Faktoren? Die Vernunft nimmt Gottes Wesen unter die Lupe und vermeidet
es, ihre eigene Schuld unter die Lupe zu nehmen. Der Verstand dagegen
stellt richtig: In Gottes Heiligkeit gibt es keinen bösen Willen oder
zerstörerischen Vorsatz. Aber - und da entfaltet sich nun Böhmes „Erklärung"
des Bösen" - im Zentrum der ewigen Natur, in den Gestalten des Feuers,
ist in der finsteren Impression wohl ein solches Element. Hier ist auch in
den alchemistisch gedeuteten Elementen Salniter als Präfiguration des

Bösen, als Latenz des Bösen wirksam. Zwischen Gott und das Böse im Willen
Luzifers und des Menschen ist die ewige Natur geschoben, in der die
gegenstrebenden Kräfte des Guten und Bösen wirksam sind. Salniter hat die
Eigenschaften Satans: stechendes Feuer, Hitze (statt Licht), Schwefel-Qual,
Feuer-Schrack und das Aufwecken des Todes.47

45 Vgl. Mysterium Magnum 9, 14.
46 Mysterium Magnum 9,15.
47 Vgl. Mysterium Magnum 9, 10; 10, 21.



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 513

Der Disput erstreckt sich auch auf die Frage nach dem freien Willen
Luzifers. Dieser freie Wille ist Bestandteil der Erklärung, dass Luzifer im
Eigenwillen von Gott abrückt oder selbst Gott sein will. Dieser Eigenwille
kann nicht anders als ein freier Wille verstanden werden; Luzifer hätte
anders wollen können! Damit wird nochmals die Theorie des Lesens
anwendbar, welche die Momente der Identifikation und der Distanzierung
als unverzichtbar unterscheidet und in Beziehung bringt. Auch die
Erzählungen von Luzifer werden von Böhme ausführlich nacherzählt und
weitergesponnen und fordern ein aktives Lesen und Mit-Erzählen. Das Böse
ist keine Illusion, sondern eine Energie und zehrt als solche auch vom
Guten. Es wird dargestellt als komplementär und konfrontativ zum Willen
Gottes und zur Identifikation mit Christus. So werden das Bellen der Hunde,

der Gestank, die Hässlichkeit und Verkehrtheit des Teufels, die
Stacheln der Distel usw. der Schönheit der himmlischen Gesänge und
Ordnungen gegenübergestellt. Gegenüber dem gefallenen Engel der Urzeit
und seinem Unwesen in der Geschichte wird eine distanzierende Lektüre
möglich und nötig. Das Böse in uns und um uns verlangt Distanz; Christus
in uns Identifikation. Doch auch die Engel verlangen nicht nach Anbetung,
sondern sie laden zum Mitsingen ein.

Das Hauptthema von Böhmes Schöpfungsspekulationen ist die praktische

Anwendung und Umsetzung der Schöpfung des Menschen nach dem
Bild Gottes. Diese Ebenbildlichkeit erhöht den Menschen und seinen
Verstand (den Böhme positiv wertet) und ermöglicht es ihm, gegen falsche
und irreführende Bedenken der Vernunft (die Böhme negativ wertet) zu
verteidigen. Die Vernunft beisst sich insbesondere in der Frage fest: Wie
kann der Schöpfer aller Dinge ein guter Gott sein, wenn es doch das Böse

in der Welt gibt? Das Böse in der Welt existiert. Es schlägt sich augenfällig
nieder im furchtbaren Dreissigjährigen Krieg, und es ist seit Anbeginn eine

giftige und stachelige Frucht der menschlichen Freiheit. Im Unterschied
zu Luther betont Böhme die Willensfreiheit des Menschen, die eine Freiheit

zum Guten und zum Bösen ist. Ohne diese Annahme der Willensfreiheit

wäre das Böse und die Sünde völlig unverständlich. Doch wie Luther
hält Böhme an der Rolle der Gnade fest: Die Freiheit zum Guten ist nicht
menschliche Alleinwirkung. Ohne Gottes Hilfe und Gnade ist eine
Überwindung des Bösen in der Welt blosse Utopie, ein Projekt oder Traum von
einem ewigen Frieden oder einer Allversöhnung unter den Menschen. Die
Menschen werden nie aus eigener Kraft alle „Brüder" sein, obwohl sie im
strengen und unbedingten Sinne zur Nächstenliebe verpflichtet sind.

Böhme wurde von der lutherischen Orthodoxie seiner Zeit heftig
angefeindet und zensuriert, obwohl seine „Abweichungen" und „Heterodoxien"
vielleicht deshalb masslos übertrieben wurden, weil er sich - ohne das
Privileg einer höheren Bildung - deutsch (nicht lateinisch) und poetisch
ausdrückt und damit in den Verdacht eines Laien und Poeten gerät. Die deutsche

Bibelübersetzung Luthers ist eine wichtige Inspirationsquelle; darü-



514 Jean-Claude Wolf

ber hinaus wird Böhme auch sprachschöpferisch, er lauscht auf den Klang
der Worte und verbindet sie zu assoziativen Akkorden. So spielt er etwa
mit der phonetischen Assonanz von Qual, Qualität und Quellen und macht
daraus ein leidenschaftliches Prozessdenken - Gottes Sein ist im Werden,
es gibt eine der zeitlichen Natur vorgelagerte ewige Natur. Ewig heisst
zwar erhaben über den Stachel des Todes, aber es heisst nicht in jeder
Hinsicht atemporal, es gibt einen Anfang und ein Ende, aber beide
berühren sich und bilden einen ewigen Kreislauf, oder besser noch: eine ewige

Spiralbewegung, eben das Liebes-Ringen göttlicher Kräfte, das

Spannungsfeld von Wille und Ungrund als dem einen Pol, und Grund und
Weisheit Gottes als dem andern Pol. Der Weisheitspol erklärt auch,
warum Gott, der doch in sich rastlos und unermüdlich schafft, für uns ein
Versprechen von Ruhe, Sabbat, Paradies ist.

5. Wirkungsgeschichte

Böhme wäre vielleicht heute kaum mehr erforscht, wenn er nicht eine so
erstaunliche Wirkung ausgeübt hätte; ein Teil der aktuellen Böhme
Forschung ist Rezeptionsforschung. Er hat insbesondere in der deutschsprachigen

Tradition auf so eminente Geister wie Franz von Baader, Schelling,
Hegel, Feuerbach und Eduard von Hartmann gewirkt, aber er wurde auch
in ganz Europa studiert und kommentiert, er hat mit seiner Begriffsschöpfung

„Ungrund" die Theosophie und die Anthroposophie sowie den
russischen Religionsphilosophen Nikolai Berdjaev geprägt und angeregt.48 Die

grosse Wirkung hat auch dazu geführt, seine Werke neu zu edieren und
genauer, manchmal auch gegen die Überdeckungen und Deformationen
der Rezeption zu lesen.49

Der unbewusste Gott steht für etwas, was etwa in den Schriften
Sigmund Freuds als das Unbewusste oder primär Unzugängliche in unserem
Fühlen und Denken angesprochen wird. Der eigentliche Knackpunkt scheint
weniger das Bewusstsein zu sein, sofern es uns zugänglich ist, als vielmehr
der Wille, der von Böhme ähnlich radikal als hungriger (wenn auch nicht
blinder!) Wille gedacht wird, der erst noch nach einem Grund (dem Grund
der Vernunft) sucht. Er sucht nach der Vernunft im Gegenüber, in dem er
sich spiegeln kann. Böhmes Spekulationen (wörtlich: Spiegelungen) über
den unbewussten Gott sind allerdings nicht dogmatisch oder doktrinal zu
missverstehen; sie haben den Charakter von hypothetischen Gedankenexperimenten,

und sie knüpfen stets an eine Analogie zum menschlichen

48 Eine Anthologie der einschlägigen Texte zur philosophischen Rezeption Böhmes ist
vom Verfasser als PDF erhältlich, auf Anfrage an Jean-Claude. Wolf@unifr.ch.

49 Einen Überblick über Leben, Werk und Rezeption findet man in RUSTERHOLZ, Sibylle:
Jakob Böhme als Ketzer und Querdenker, in: Knapp, Markus/KOBUSCH, Theo (Hgg.):
Querdenker. Visionäre und Aussenseiter in Philosophie und Theologie. Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft 2005, 150-164.



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 515

Willen und „Hunger" an - eine methodische Selbstbeschränkung des Denkens

über den Willen als Analogiedenken, wie sie etwas Arthur Schopenhauer

in Anschluss an Kant explizit vollzieht5°, müsste auch für Böhme
nachgeholt werden. Kein Autor, kein Leser ist bei Gott als Ungrund, als
Gott vor der Zeit, „dabei gewesen"; es wäre denn als Analogon unseres
Wesens, das auch ursprünglich und elementar Wille und Affekt, nicht reiner
Intellekt ist.

Eine ausbalancierte Sicht und Dogmenbildung wird Gott nicht nur als
elementaren Willen und Ungrund, sondern auch als anfängliche Weisheit
verstehen, und dieser sophiologische oder pneumatische Gedanke ist bei
Böhme ebenfalls sehr ausgeprägt. Gott vor der Zeit ist nicht „allein",
sondern er spielt mit der personifizierten Weisheit, oder schaut ihrem Spiel
zu, wie Grossvater seiner Enkelin beim Ballspiel zusieht.51 Dieses intensive
Bild der spätjüdischen Weisheitsliteratur findet Eingang in die Konzeption
Gottes als Liebes-Spiel und Gleichgewicht der gegenstrebigen Kräfte, als
höchste Bewegtheit in der Bewegungslosigkeit, als Präfiguration der
Beziehungs-Bewegungen von Gott Vater, Sohn und Heiligem Geist. Besonders

präsent ist das pneumatologische Denken, die Philosophie des
Heiligen Geistes, in der russischen Religionsphilosophie seit Vladimir Solo-
vo'ev.52

Die Konfrontation und Prüfung des Glaubens angesichts des Bösen in
der Welt ist ein Dauerthema der christlichen Verkündigung. Die überwältigende

Evidenz und Realität von Gewalt und Ungerechtigkeit bleiben die
Dauerpatienten aller theologischen Systeme und Predigten. Böhme hat das
Problem der Entstehung und Verbreitung des Bösen nicht etwa „theoretisch

gelöst" - eine solche Lösung, etwa im Sinne einer vermeintlich
wissenschaftlichen Theodizee, einer Rechtfertigung Gottes vor dem Gerichtshof

der menschlichen Vernunft, ist mehrfach verdächtig. 53 Braucht Gott
überhaupt den Menschen und seine Wissenschaft als „Anwalt"? Kann sich

5° Vgl. SCHOPENHAUER, Arthur: Über den Willen in der Natur (1854), in: DERS.: Sämtliche
Werke. Schriften zur Naturphilosophie und Ethik. Hrsg. von Arthur Hübscher. Wiebaden:
Brockhaus 1966, XI-147.

51 Vgl. Spr. 8,22-31.
52 Vgl. SOLOV'EV, Vladimir: Der Sinn der Liebe (russische Originalausgabe 1892-1894),

übersetzt von Elke Kirsten in Zusammenarbeit mit Ludolf Müller. Hamburg: Meiner 1985;
KORNBLATT, Judith: Divine Sophia. The Wisdom Writings of Vladimir Solovyov. Ithaca, London:

Cornell UP 2009; ClORAN, Samuel D.: Vladimir Solov'ev and the Knighthood of the Divine
Sophia (1977) Reprint, keine Ortsangabe, Canada: Wilfrid Laurier UP 2014; GROYS, Boris:
Weisheit als weibliches Weltprinzip, in: Die Sophiologie von Vladimir Solov'ev, in: GROYS: Die
Erfindung Russlands. Hanser: München 2008, 37-49. Der Name des russischen
Religionsphilosophen wird verschieden transkribiert, so auch als SOLOWJEW, Wladimir: Deutsche
Gesamtausgabe in 8 Bänden, mit einem Zusatzband. Hrsg. von Ludolf Müller, Irmgard Wille.
München: Erich Wesel Verlag 1957-1978.

53 Auch an dieser Stelle ist wieder Kant zu nennen. Vgl. KANT, Immanuel: Über das Miss-
lingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee, 1791, in: KANT: Akademie Textausgabe,
Band VIII, 1968, 253-272.



5i6 Jean-Claude Wolf

Gott etwa nicht selbst rechtfertigen, und sei es auch nur dadurch, dass er
des Menschen kleine Vernunft in ihre Schranken weist? Das Theodizee-
Problem bleibt allerdings bestehen, doch die Theodizee-Konstruktionen
werden alle vergehen. Jakob Böhme „löst" das Problem mit dem Mittel der
existenziellen Erzählung: er umkreist und variiert fast endlos die Erzählungen

vom Sturz Luzifers, vom menschlichen Sündenfall, von der Geschichte
der Sünde in der Welt, er ruft zur Busse auf, aber auch zur Hoffnung auf
den guten Gott und die im Menschen angelegte Göttlichkeit, die imago Dei,
der höhere Standard des Gewissens.

Trotz der überschwänglichen, ja schwärmerischen Sprache verfallt Böhme

nicht einem naiven Naturpantheismus. Seine Theologie ist keine
„natürliche Theologie", die glaubt auf Offenbarung und Christologie verzichten

zu können. So wie es bei ihm keine unmittelbare Naturfrömmigkeit
gibt, so auch keinen gnostischen Dualismus und keinen Kult des Bösen.
Satan wird mit einer Mischung von Sorge und Abscheu beschrieben; die
Sorge gilt der anfänglichen Schönheit des von Gott geschaffenen Engels;
Schönheit wirft den Schatten von Stolz und Eitelkeit. Diese Sorge um den
Fall Luzifers ist auch die Sorge um den von der Präexistenz des Bösen

gefährdeten Menschen. Wenn vom Teufel die Rede ist, bin auch ich, bist
auch Du gemeint, es ist eine erschütternde, erweckende, exhortative Rede.
Es erinnert auch an das Paradox, dass das Böse vom Menschen gewollt,
aber nicht erschaffen worden ist. Der Mensch darf sich nicht der
Verantwortung entziehen, und doch trifft er das Böse an, das da war, bevor er
denken, sprechen und wählen konnte. Gefahrlich scheint das Denken des
Bösen zu sein, denn es gibt das ästhetische Paradox, dass das Böse anzieht
und abstösst, auch oder gerade deshalb, weil es mit dem Hässlichen
korreliert wird. Das Böse geschieht freiwillig, aber es macht unfrei, führt in
die Abhängigkeit. Kein Kind kommt auf die Welt, ohne dass zuvor schon
Böses getan wurde und bereits existiert. Das Böse ist präexistent und
strukturell, nicht nur episodisch; es begegnet den Menschen bereits im
Paradies, in der Legende der sprechenden und versprechenden Schlange. Die
langen Meditationen über Luzifers Fall sind alles andere als der Keim zu
einem okkulten Satanismus. Satan ist eine Unheilsfigur, kein apokrypher
Lichtträger. Und weil sich Entstehung und Verbreitung des Bösen nicht
ganz verstehen lassen, müssen sie immer von neuem erzählt werden. Darin
liegt keine Rechtfertigung, keine Verharmlosung oder gar Beschönigung,
sondern ein Realismus, der sich nicht von Optimismus und seichter
Vernunftaufklärung dazu überreden lässt, das Böse lasse sich in naher Zukunft
vollständig diagnostizieren und therapieren.

Böhme versucht in seinen grossartigen rhapsodischen Bögen und
gotischen Sprachkathedralen das Detail der Gedankenarbeit einzubringen. Er
wird deshalb von Hegel als der erste deutschsprachige Philosoph oder phi-
losophus teutonicus gewürdigt. Böhme ist mehr als ein Poet oder ein
ungeschickter Grübler; er ist ein umgreifender und existenzieller Denker, der



Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit (Böhme) 517

die Beziehung des Menschen zu Gott und zur ganzen Schöpfung von vielen

Seiten bedenkt. Er macht seine Muttersprache zur Wissenschaftssprache
der Philosophie. Die Verankerung seines Denkens im deutschen Idiom

ist frei vom bornierten und nationalistischen Chauvinismus nachfolgender
Jahrhunderte. Auch das deutsche Wort ist nur eine Übersetzung und ein
Nach-Hall des Wortes Gottes, das für alle Menschen Fleisch geworden ist.

Zusammenfassung
Jacob Böhme (1575-1624) vertritt eine zweite Generation von Denkern der
Lutherischen Reformation, die er zwischen den Polen der strengen Orthodoxie

und der kirchendistanzierten Spiritualisten eigenwillig weiterbildet. Das
geistliche Lesen und Schreiben werden „demokratisiert" und fleissig geübt.
Der Autor sticht hervor durch seine urwüchsige und poetische Sprache,
lebhafte Erzählung und kühne denkerische Begriffsbildungen angesichts der

Energie des Bösen und der erlösenden Liebe. In seinem spekulativen Genesis-
Kommentar eröffnet er neue Perspektiven für eine Schöpfungstheologie nach
dem geozentrischen Weltbild, in denen sich Elemente einer dynamischen
Theogonie, androgyne Sophiologie und alchemistisch (und kabbalistisch?)
gedeutete Kosmogonie durchdringen. Das kompetente Lesen in der Bibel
führt durch Busse und Umkehr, flankiert vom „Lesen" in der Seele und in der
Natur, und in Gang gehalten durch mystische und lebenspraktische Teilnahme

an Gottes ewiger Natur und am Christus-Geschehen.

Abstract
Jacob Böhme (1575-1624) represents a second generation of thinkers of the
Lutheran Reformation, whom he unconventionally developed between the
poles of strict orthodoxy and church-distanced spiritualists. Spiritual
reading and writing are "democratized" and practiced diligently. The author
stands out for his original and poetic language, lively narrative and bold
conceptual formations in the face of the energy of evil and redeeming love.
In his speculative commentary on Genesis, he opens new perspectives for a

creation theology according to the geocentric world view, in which elements

of a dynamic theology, androgynous sophiology and alchemically (and kab-
balistically?) interpreted cosmogony permeate each other. The accomplished
reading of the Bible leads to repentance and conversion when it is flanked by
'reading' of the soul and of nature and kept going by mystical and practical
participation in God's eternal nature and the Christ event.




	Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit, am Beispiel von Jakob Böhme

