Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Schopfung und Symbolik der Natur in der frihen Neuzeit, am Beispiel
von Jakob Béhme

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-CLAUDE WOLF

Schopfung und Symbolik der Natur in der
frihen Neuzeit, am Beispiel von Jakob Bohme!

»Wenn wir wollen die Schopfung recht betrachten, so bediirfen wir nichts
mehr dazu, als ein Gottlich Licht und ein Anschauen. Sie ist gar wohl zu er-
forschen, dem erleuchteten Gemiit gar leicht [...!]“2

1. AUTOR UND LESER DER SCHOPFUNGSGESCHICHTE

Nach einer Uberlieferung der drei theistischen Religionen gilt Gottes
Schopfung als das grosse Mysterium, als das Zentralwunder, das in den
ersten vier christlichen Jahrhunderten in Abgrenzung von der Gnosis und
alternativen Vorstellungen eines gottlichen Demiurgen, als Schépfung aus
dem Nichts verstanden wird.3 Diese Auffassung ist nicht eigentlich bib-
lisch, sondern besteht in einer Weiterfiihrung biblischer Gedanken in
einer Art von spekulativer Exegese. Sie wird gelegentlich explizit verwor-
fen. Nach Jakob Bohme entsteht aus Nichts - nichts; nur aus Gottes ewiger
Natur kann etwas entstehen.4 Die Zuriickweisung einer Schopfung bzw.
Entstehung aus dem Nichts wird in der ersten Schrift Béhmes Aurora oder
Morgenréte im Aufgang vollzogen. Damit wird der vermeintliche Schop-
fungsbericht der Bibel primdr zum symbolischen Narrativ und verliert den
Charakter einer niichternen Chronologie. Man konnte aus heutiger Sicht
sagen, dass der Mythos der Schopfung aus dem Nichts entmythologisiert
und vorsichtig ersetzt wird durch das Modell der Entstehung aus einem
symbolisch interpretierten ,Liebesspiel“ der Naturkréfte in Gott. Gott sel-

1 Uberarbeitet nach einem Vortrag, gehalten am Dienstag, dem 19. Mirz 2019, 19.30 Uhr
im Kirchengemeindehaus Petruskirche in Bern. Fiir Kritik und Anregung danke ich den Teil-
nehmern und ganz besonders Sibylle und Peter Rusterholz.

2 BOHME, Jacob: Mysterium Magnum, 10, 32. Der 1623 verfasste Genesis-Kommentar wird
nach Kapiteln und Abschnitten zitiert. Die Geschichte der Handschriften, Editionen und
Ubersetzungen ist ein bizarres Abenteuer. Eine zweibindige Ausgabe der Urschriften ist un-
vollstandig und enthdlt auch das Mysterium Magnum nicht. Eine kritische Edition dieser
Schrift ist ein Desiderat. Zuganglich ist der sprachlich bearbeitete Text im Faksimile-Neu-
druck der Ausgabe von 1730 in elf Banden. Hrsg. von Willl-Erich Peuckert. Stuttgart: Fr.
Frommans Verlag / Giinter Holzboog 1958, Binde 7 und 8.

3 Vgl. MAY, Gerhard: Schépfung aus dem Nichts. Die Entstehung der Lehre von der creatio
ex nihilo, 1978.

4 Vgl. BOHME, Jacob: Aurora oder Morgenréte im Aufgang (1612 niedergeschrieben). Hrsg.
von Gerhard Wehr, 2013, 385 (XIX, 59). Anstelle eines pseudowissenschaftlichen Berichtes
bietet Bohme eine symbolische, narrative und phonetische Alternative an. Die lautklangliche
Deutung orientiert sich am deutschen Wortlaut der Lutheriibersetzung und erhéht die Mut-
tersprache zum Klangkorper mit gottlicher Resonanz.



500 Jean-Claude Wolf

ber, insbesondere der trinitarische Gott, steht tiber den Naturkraften und
geht nicht in ihnen auf. Er wirkt nicht als , Tépfer”, der seine Werke auch
schlecht finden kann und wieder zerstort, sondern durch das gottliche
Wort. Zwischen Gott und die Schépfung schiebt sich die ewige Natur, aus
der alles, Gutes und Boses, aber noch ohne moralische Schuld und Siinde,
entsteht.

Wie ist das gottliche Wort zu verstehen? Wie sind generell Bohmes
Texte zu verstehen? Was das richtige Verstehen bei B6hme heisst, erklart
dieser wiederholt und eindringlich, mit einem Appell an das richtige Le-
sen. Bohme lehrt, wie die Schrift zu lesen sei, und wie auch seine Schriften
zu lesen seien. Er legt sich oft mit dem Leser an, beschimpft den storri-
schen oder geistlosen Lesers; manchmal spricht er ihn auch als den ,ge-
neigten“ Leser an, der bereit ist, das Gelesene mit zu leben, als ware der
Leser der Autor. Das richtige Lesen ist ein Mit-Schreiben, der Leser ist Ko-
Autor, er muss den Akt des Autors, der ,von Anfang an dabei war“, nach-
vollziehen und sich beim Lesen in den Autor verwandeln. Das ist eine
Theorie des Lesens, des wahrhaften oder kompetenten Lesens, das sich
nicht mit dem Nur-Lesen begniigt, mit dem unendlichen Abstand von Le-
ser und Autor. Aus dem Horen des Wortes Gottes soll ein Mit-Schreiben
und Mit-Erzdahlen werden. Bohmes Schriften deklarieren sich selber als ein
solches Mit- und Weiterschreiben des Wortes Gottes und des biblischen
Narratives. Der schreibende Handwerker wahlt neue Wege der Autorisie-
rung, denn er kann sich nicht auf die uniiberwindbaren Autorititen der
Kirche und der hohen Bildung berufen, der herrschaftlich-disziplinierende
Diskurs und magistrale Gestus stehen ihm als Laie nicht zur Verfiigung,
sondern ,nur” seine eigene ,Schau“ Gottes in Christo. Diese Christus-Mys-
tik besteht nicht in einer permanenten Euphorie von Visionen, sondern
bewdhrt sich im Verstehen und der Anwendung der Heiligen Schrift. Es ist
ein pneumatologisches Lesen, nah am Puls des Heiligen Geistes. Die chris-
tozentrische Vision Gottes, in der wir nicht mehr selber lesen, sondern
Christus in uns liest und versteht und betet, bleibt die einzige und hochste
Autorisierung des kompetenten Lesers.¢ Wird er von der Heiligen Schrift
und von Bohmes Schriften in seiner eigenen Schau vor Christo gestellt,
kann er die ganze Schopfungsgeschichte selber mitschreiben und nach-
vollziehen. Anders gesagt: die kompetente Leserin kann die Themen der
Schopfungs- und Urgeschichte variieren oder parodieren (im Sinne der

5 Die ,Publikumsbeschimpfung“ hat die Funktion einer Erweckung des trigen Lesers
zum aktiven Leser; sie ist das Gegenteil der rhetorischen Figur der captatio benevolentiae,
dem schmeichlerischen Appell an die Gunst der Leser.

6 Die kompetente Leserin, die heute korrekterweise mit benannt wird, ist zumindest
mitgedacht und in der adrogynen Symbolik impliziert, die es erlaubt, dass Jesus dem Jiing-
ling eine Jungfrau, der Jungfrau ein Jiingling sei.



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (Bbhme) 501

alten Musik), als ware sie selbst mitten im Geschehen der Weltentstehung.
Sie wird zur Maria, die Teil hat an der ewigen Gottesgeburt.7

Wer ist der Autor der Schopfungsgeschichte? Es ist der Leser selbst, der
zum Autor wird, indem er von Anfang an bei Gott, mit Gott, in Gott ist.
Der paradigmatische Mensch ist fiir Bohme zundchst Adam aus Gottes
Hand, vor dem Siindenfall, und sodann Christus, als der neue Adam. Kraft
dieser Verwandlung des alten Menschen in den neuen Menschen vermag
der Mensch die Schopfungsgeschichte zu lesen und nachzuvollziehen, als
ware er als Leser der erste Autor und Augenzeuge, der dabei gewesen war.
Der Mensch ist nicht nur Teil des Buchs der Natur, sondern er ist auch Teil
der Bibel, er wird selbst - metaphorisch gesprochen - zum Buch.

,Dann das Wort das du nun verstehen und lernen solst, ist dir nahe, als nem-
lich in deinem Munde und Hertzen; du bist Gottes geformtes Wort, du musst
dein eigen Buch, das du selbst bist, lesen lernen.“8

Es kommt zur Verschrankung des Buchs der Biicher (der Bibel) und der
Metaphern des Buchs der Natur und des Buchs in der individuellen Seele
oder im Herzen eines jeden Menschen. Uberall lassen sich die Signaturen
oder Spuren Gottes finden. Die Thematik der gottlichen Naturzeichen ist
im Titel der Schrift De Signatura Rerum9 ausgesprochen, wird aber auch in
den anderen Schriften variiert. Die Zeichensprache Gottes ist in der sicht-
baren Welt angelegt. Sie wird lesbar durch eine erneuerte, in Christus be-
griindete Naturmagie, die es ermoglicht, mehr zu lesen, als was das natiir-
liche Auge sieht.

,Und wie es hoch noth und gut war, dass bey den Christen die Magia Natura-
lis fiel, da der Glaube von Christo offenbar ward; Also thut es jetzo vielmehr
vonnothen, dass die Magia Naturalis wieder offenbar werde, auf dass doch
der Titul-Christenheit ihre selbstgemachten Goétzen, durch die Natur offen-
bar und erkannt werden, dass man in der Natur erkenne das ausgesprochene,
geformte Wort Gottes, sowohl die neue Wiedergeburt, und auch den Fall und
Verderbung, damit der Streit und die gemachten iibernatiirlichen Gotzen méoch-
ten untergehen; dass man doch an der Natur lerne die Schrift verstehen [...].“10

Gott bleibt unsichtbar, jedenfalls dem dusseren Auge der Kreatur, und da-
mit verborgen, aber paradoxerweise ,der unsichtbare Gott in dem sicht-
baren Wesen dieser Welt verborgen®.n Die Bezugnahme auf Gottes ewige

7 Zur Mystik der ewigen Gottesgeburt in der Seele des Menschen, die zu jeder Zeit
maoglich ist, vgl. BOHME: Morgenrdéte, a.a.0., 147 (Kapitel VII, 32f.)

8 Mysterium Magnum, 68, 42.

9 Vgl. BOHME, Jakob: Werke. ,Morgenréte“ und ,De Signatur Rerum®. Hrsg. von Ferdinand
von Ingen. Frankfurt a.M. 1997. Eine zeitgendssische Methodologie der theologischen Natur-
zeichen (ohne Riickfall in die sog. natirliche Theologie) findet man bei EVANS, C. Stephen:
Natural Signs and Knowledge of God. A New Look at Theistic Arguments. Oxford: UP 2010.

10 Mysterium Magnum, 41, 7.

I Mysterium Magnum, 68, 9.



502 Jean-Claude Wolf

Natur in uns erlaubt nicht nur eine prophetische Deutung der Natur, son-
dern auch der Traume, wie Bohme am Beispiel von Joseph erlautert, der -
im Unterschied zu den agyptischen Priestern - in der Lage ist, die Traume
Pharaos prophetisch zu deuten. 12

Nur der mystisch wiedergeborene neue Adam, der innere Christus kann
sich in alle Epochen einfiithlen (um ein dlteres Wort der Hermeneutik zu
verwenden). Adam, der in der ersten Version der Genesis-Erzahlung als
Mann und Frau erschaffen wird, kann sich von Anfang an in Mann und
Frau unparteiisch einfithlen. Von einer Abhdngigkeit oder Unterordnung
der Frau ist noch nicht die Rede.

»2Adam war ein Mann und auch ein Weib, und doch keines davon, sondern eine
Jungfrau, voller Keuschheit, Zucht und Reinheit, als das Bild Gottes [...].“B

Diese Andeutung eines androgynen Adams und sogar eines androgynen
Christus wurde von Franz von Baader symbolisch ausgedeutet und fiir eine
christliche Ethik fruchtbar gemacht.1 Die Symbolik deutet eine paradiesi-
sche Antizipation der Versohnung von Mann und Frau nach dem patriar-
chalen Geschlechterstreit an.

In dieser anspruchsvollen Lehre des kompetenten Lesens kommt hinzu,
dass die Leserin nicht nur als ,implizite“ oder ,gemeinte“ Leserin des Au-
tors liest, sondern auch viele Jahrhunderte spater, als Leserin von heute,
die die Geschichte mit anderen Zusdtzen und Kommentaren versehen
konnte, weil sich inzwischen mit dem Zeitabstand die Horizonte des Ver-
stehens erweitert und die Methoden der Exegese, aber auch der Wissens-
stand der Naturwissenschaften sich so sehr verandert haben, dass ein
,Bohme von heute” fiir heutige Leser das Vokabular der Alchemie weit-
gehend vermeiden und neue und andere Beziige zur Wissenschaft und
Technik des 21. Jahrhunderts herstellen wiirde. Gleichzeitig lesen wir, mit
dem noch relativ jungen historischen Bewusstsein, die Texte Bohmes wie-
derum in ihrer Zeit, in ihrem historischen Kontext, mit Riicksicht auf da-
malige Leser und ihren lebensweltlichen und wissenschaftlichen Voraus-

12 Vgl. Mysterium Magnum, 68, 10.

B Mysterium Magnum 18, 2.

14 Vgl. BAADER, Franz von: Uber Liebe, Ehe und Kunst. Aus den Schriften, Briefen und
Tageblichern, hrsg. von Hans Grassl. Miinchen: Késel Verlag 1953; BENZ, Ernst: Adam. Der
Mythos vom ersten Menschen. Miinchen-Planegg: Barth Verlag 1955; DERS.: Der vollkommene
Mensch nach Jacob Boehme. Stuttgart: Kohlhammer 1937; WEHR, Gerhard: Der Urmensch und
der Mensch der Zukunft. Das Mysterium mdnnlich-weiblicher Ganzheit im Lichte der Anthro-
posophie Rudolf Steiners, 2. erginzte Auflage. Freiburg i.Br.: Verlag Die Kommenden 1979. Zu
moglichen ethischen und feministischen Implikationen der androgynen Symbolik vgl. WOLF,
Jean-Claude: Motive der Mdssigung des Egoismus - religiés und sdkular, in: BOGNER, Daniel/
MUGGE, Cornelia (Hgg.): Natur des Menschen. Brauchen die Menschenrechte ein Menschen-
bild? (= Studien zur theologischen Ethik). Fribourg: Academic Press 2015, 109-129.



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (B6hme) 503

setzungen und Vorurteile.’s Das historische Bewusstsein befreit von der
leichtfertigen und anachronistischen Abwertung der Alchemie als Unsinn
und Pseudowissenschaft. B6hme ist wie die gesamte Renaissance eine Epo-
che des Ubergangs, eine Epochenschwelle zur Neuzeit, in der sich die Vor-
urteile der Tradition und die Innovationen der Moderne begegnen und
durchkreuzen.i6

Bohme wird es nicht miide, die Schépfungs- und Urgeschichte in neuen
Anlaufen nachzuerzdhlen und bildlich zu gestalten. Er tut es in seinem
ersten rhapsodischen Werk, Morgenréte im Aufgang, und in seinen reife-
ren Schriften Von der Gnadenwahl und Mysterium Magnum. Die meisten
Zitate in diesem Beitrag stammen aus dem zuletzt genannten und umfang-
reichsten Werk, Mysterium Magnum. Die wiederholt und in anderen De-
tails erzdhlte Schopfungs- und Urgeschichte in mindestens drei gross an-
gelegten Werken Bohmes tragt die jeweiligen Spuren ihrer Zeit, den Zeit-
geist des Autors und seines impliziten Lesers, d.h. jener Leserschaft, mit
der er in seiner Zeit rechnen kann (im besten Falle) und rechnen muss (im
ungiinstigen Fall). Die schlechten Leser gibt es zu allen Zeiten; sie sind
nicht nur durch den Zeitgeist verhindert und begrenzt, sondern sie ent-
sprechen der generellen Struktur der Abweisung und Zuriickweisung des
Lichts durch die ,Welt".

In der Renaissance wird das Schépfungswunder nochmals eindriicklich
von Jakob Béhme nacherzihlt und ausgedeutet, mit Hilfe der alchemisti-
schen Begriffe seiner Zeit und vor allem mit einer ureigenen mythopoeti-
schen Kraft. Die ersten Genesiskapitel werden von Bohme frisch erzdhlt
und beschworen, als ware er von Anfang an dabei gewesen, was in einer
gewissen Weise sogar seine Auffassung ist, denn Gott vor der Schopfung
ist ein inneres Liebesringen gegenstrebender Krifte, das sich selbst nicht
oder jedenfalls nicht vollstindig offenbar ist. B6hme skizziert hier das, was
spater Hegel und Engels als Realdialektik weiterentwickeln werden. Im
Quellen und der Qual der gegensdtzlichen Naturqualitdten ist bereits der
prdexistente Christus mitwirkend, dessen Verbindung zum alten und neu-
en Adam von Bohme ins Spiel gebracht wird.

,Ich weiss, dass der Sophist mich allhier tadeln, und mir es fiir ein unmogli-
ches Wissen ausschreien wird, dieweil ich nicht sei dabei gewesen und es sel-
ber gesehen, Dem sei gesagt, dass ich in meiner Seelen- und Leibes-Essenz,
da ich noch nicht der Ich war, sondern da ich Adams Essenz war, ja dabei ge-
wesen bin, und meine Ahnlichkeit in Adam selbst verscherzt habe: Weil mir
sie aber Christus wiedergebracht hat, so sehe ich im Geiste Christi, was ich im
Paradies gewesen bin, und was ich in der Siinde geworden bin, und was ich
wieder werden soll: Und soll uns niemand fiir unwissend ausschreien, denn ob-

15 Vgl. INGEN, Ferdinand van: Jacob Bohme in seiner Zeit. Stuttgart-Bad Cannstatt: from-
man-holzboog 2015.

16 Vgl. KOYRE, Alexandre: La Philosophie de Jacob Boehme. Paris: Vrin 1979, Neudruck
2013.



504 Jean-Claude Wolf

wohl ich es nicht weiss, so weiss es aber Christus in mir, aus welcher Wissen-
schaft ich schreiben soll.“17

2. GOTTES WERDEN8

Bohmes Autorisierung ist nicht die Universitdt, nicht ein kirchliches Amt
oder eine hohere Bildung, sondern die Vision der Christus-Mystik, die sich
bei Johannes und Paulus in der Bibel findet. Es gibt eine tiefere Affinitat
Gottes zum Menschen; auch wenn Gott selbst ganz anders ist als der
Mensch und eher einem Willen und Spiel der Krifte gleicht als einer
Person, so ist er doch von Anfang an auf die Moglichkeit und Realisierung
der Schopfung bezogen. Wie es Franz von Baader zitiert: Gott kann sich
nicht in sich verschliessen, sich negieren.?9 Gott kann nicht wie die Gotter
Epikurs in einem Chorismos, in einer fernen, abgeschlossenen Welt oder
auf einer Insel der Gliickseligen verharren, ohne sich mitzuteilen und ohne
die Rettung aller Menschen zu wollen. Im Wort Gottes, in der Mitteilung
sind wir geschaffen. In seiner Bestimmung steht der Mensch, selbst der
gefallene Mensch, sogar liber den Engeln, die ,nur” als dienstbare Geister
Gottes wirken.zo Erst mit der Freisetzung einer Schopfung in der Zeit wer-
den die Krifte, die in Gott zwar widerstrebend, aber doch zusammenge-
halten und gebdndigt sind, getrennt und separiert, es tritt eine grosse
Entfremdung ein, eine Eskalation der Krafte zur Gewalt in der Geschichte,
in der sich die Reiche des Guten und des Bosen spalten und bekampfen,
aber erst in dieser zeitlichen Welt wird das Gute tiberhaupt ganz offenbar.
Es braucht die Kontraste von Licht und Finsternis, um das Licht ganz zu
wiirdigen und zu schdtzen. Es braucht die Kontraste von siiss und bitter,
herb stechend und mild, laut und leise usw., damit die Erkenntnis der Sin-
ne funktioniert.

17 Mysterium Magnum 18, 1.

18 Gottes Werden ist vereinbar mit seiner Ewigkeit, sofern 1. Zeit als Ewigkeit und Ewig-
keit als Zeit gedacht werden muss und 2. christologisch gesprochen die ,Zeugung“ bzw.
,Geburt® Christi in das Wesen Gottes zuriickprojiziert werden kann. ,Wem Zeit wie Ewigkeit
und Ewigkeit wie Zeit, der ist befreit von allem Leid.“ Bohme Gedanken haben im Cheru-
binischen Wandersmann (1675) von Angelus Silesius (Johannes Scheffler) ein Echo gefunden.
Gott ,wird“ nicht nur einmalig in der Zeit (durch Jesu Geburt), sondern auch immer erneu-
erbar in der Seele des mit Christus verbundenen Menschen geboren. Die Ewigkeit in der
Zeit, die Zeit in der Ewigkeit legt es auch nahe, die in der Ewigkeit aufgehobene Zeit als
Heilszeit von der Unheilszeit zu unterscheiden, wie das auch Franz von Baader versucht hat.
Zur Erlduterung des wesentlichen Werdens (essentiell, in der Essenz Gottes) vgl. LE BRUN,
Jacques: Dieu un pur rien. Angelus Silesius. Poésie, Métaphysique et Mystique. Paris: Editions
du Seuil 2019, 71ff.

19 BAADER, Franz von: Fermenta Cognitionis Nr. 51, nach der Nummerierung in BAADER:
Schriften. Ausgewdhlt von Max Pulver, 1921, 158. Gottes Fiille muss sich als Wort, als Mittei-
lung dussern; er kann sich nicht geizig in sich selbst verschliessen. Baader greift auf den al-
ten Gedanken des Bonum diffusivum sui (das Gute teilt sich selber mit) zurtick.

20 Vgl. Mysterium Magnum 8, 9. Bbhme zitiert Hebr 1,14 und Ps 34,8.



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (B6hme) 505

,Dass also ein Contrarium ist, dadurch das Gute offenbar und erkannt werde,
was Gut ist.“2

Wihrend in Gott selbst Licht und Dunkelheit noch im Streit oder Spiel
vereinigt sind, treten sie mit der Schopfung, mit der Teilung der Welt der
Engel und der Holle, und mit dem Siindenfall des Menschen so weit aus-
einander, dass sie gleichsam sichtbar und auffillig werden, Gut und Bose
lassen sich durch ihren Kontrast erkennen. Sie treten in der Siinde und als
das moralisch Bose auseinander in eine Kontaktlosigkeit und Kommunika-
tionslosigkeit. Gut und Bose leben am gleichen Ort und doch in getrenn-
ten Welten, unter abgesonderten Regimen.

Das besagt nun nicht, dass die Engel nur iiber oder hinter den Sternen
sind. Sie sind in drei Ordnungen aufgeteilt: Legionen von Engel wohnen in
Luzifers Konigreich aus Gottes Grimm und Zorn; andere bilden die himm -
lische Ordnung aus Gottes Licht und Liebe; eine dritte Ordnung von
Engeln macht die Wunder der Welt und wirkt in der Schopfung, Offenba-
rung der Innenseite der Aussenwelt aus Gottes Liebe und Zorn. Diese
dritte Ordnung reprasentiert die Engel schlechthin, die Engel als Mittei-
lung und Bewegung Gottes.22

Eine Pointe von Bohmes Schopfungstheologie besteht darin, dass er die
Erweiterung des kosmologischen Wissens seiner Epoche aufnimmt und zu-
erst in Gott zuriickprojiziert: Gott selbst ist umfassender und unendlicher
Weltinnenraum. Er lebt in chiastischer Beziehung: Gott ist in allem, und
alles ist in Gott. Zur Umschreibung dieser Beziehung wird der Mensch
auch als kleine Welt (Mikrokosmos) gezeichnet, in dem sich die ganze
Welt (der Makrokosmos) spiegelt und zusammenfasst. Diese Analogie von
Mikrokosmus und Makrokosmos war Bohme wahrscheinlich auch von Pa-
racelsus gelaufig.

Gott bewegt sich zwar nicht wie seine Engel und Geschopfe, er ist un-
beweglich-iiberall, doch er ist hochst beweglich in sich selbst. Er ruht
nicht wie ein Klotz oder eine tote Substanz, sondern lebt, ist voller Energie
und Unruhe, machtige Explosionen finden in Gott statt, Gott selbst wird
»getotet und steht wieder auf, es gibt Vernichtung und Auferstehung und
permanente Erneuerung in Gott selbst.

Diese Vorginge in Gott, die dann von der Ordnung der Sterne und
Engel gespiegelt werden, miissen nicht nach dem uns bekannten Schema
von Bewusstsein, Absicht oder Planung gedacht werden, sondern sie glei-
chen eher einer unerschopflichen Energie, die sich selbst Kraft eines Lie-
bes-Ringens wiederherstellt und ordnet. Naturgeschichte ist noch nicht
Engel- und Menschengeschichte, noch nicht Geschichte von freien und be-
wussten Akteuren. Gott ware, ganz in sich selbst betrachtet, unbewusster

21 Mysterium Magnum s, 19; vgl. 6, 12.
22 Vgl. Mysterium Magnum 8.



506 Jean-Claude Wolf

Geist und Wille, der zu seiner Offenbarung aufstrebt. Bohme formuliert
vorsichtig und im Konjunktiv.

»In der Finsternis ist er ein zorniger, eifriger Gott, und im Geist-Feuer ein ver-
zehrendes Feuer, und im Licht ist er ein barmherziger, lieber Gott, und in der
Kraft des Lichts heisst er vor allen andern Eigenschaften Gott, und ist doch nur
der geoffenbarte Gott, der sich durch die ewige Natur in eingefiihrten Eigen-
schaften offenbart; sonst so ich sage, was Gott sei in seiner Tiefe, so muss ich
sagen: Er ist ausser aller Natur und Eigenschaften, als ein Verstand und Urs-
tand aller Wesen; die Wesen sind seine Offenbarungen, und davon haben wir
allein Macht zu schreiben, und nicht von dem unoffenbaren Gott, der ihm
[sich] doch auch selber ohne seine Offenbarung nicht erkannt ware.“23

Gott braucht die Mitwirkung des Menschen, auch fiir sich selbst. Die Ge-
burt und Wiedergeburt Gottes ist eine Metapher fiir das Werden Gottes.
Poetisch tollkiihn kann das lauten:

Warum wird Gott geboren?
O Unbegreiflichkeit! Gott hat sich selbst verloren,
Darum will er wiederum in mir sein neu geboren.24

Gabe es Gott ohne Schopfung, so ware es ein unbewusster, anonymer Gott
des ewigen Liebesspiels in sich selbst. Er ware ,ihm selber” wie auch uns
Menschen nicht ,offenbar®, was eben auch heissen konnte: Er hitte kein
separates, voll entwickeltes Selbstbewusstsein, keine abgeschlossene Selbst-
erkenntnis. Er brauchte dazu noch das Auseinanderbrechen der Prinzipien
von Gut und Bose in der Schopfung. Das alles ist wie gesagt im Konjunktiv
formuliert, es gleicht eher einem Gedankenexperiment als einer ,Erfah-
rung“ oder gar der Einfiihrung eines neugnostischen Mythos. Bohme will
nicht die Dogmen der Kirche umschreiben, er will keine neue Kirche griin-
den. Seine poetisch-kithnen Formulierungen gehen oft an die Grenze der
Haresie. Sie erfiillen mitunter das, was einer wachsam kontrollierenden
Kirchenobrigkeit als Haresie oder Heterodoxie erscheinen musste.
Insbesondere der grundlose Wille drangt dazu, dass Ungrund zu Grund
werde. Das Nichts hungert nach dem Etwas.25s Das Nichts ist als das rela-
tive Nichts der noch-nicht-offenbaren Gottheit, die fiir uns unpersénlich
und unerkennbar bleibt. Sie wird auch als Chaos und Unruhe, ein Stachel
und Drehen in sich selbst beschrieben (Mysterium Magnum 3, 16). Das Un-
empfindliche im Ungrund drangt zur Empfindlichkeit und Offenbarung.
Dieses Werden und Ziehen und Koagulieren (Gerinnen) in Gott erinnert
an die kabbalistische Lehre von der Kontraktion Gottes: Gott verdichtet
und verdickt sich zur Schopfung, oder er zieht sich zusammen, um der

23 Mysterium Magnum 5, 10

24 ANGELUS SILESIUS: Der Cherubinische Wandersmann 1675, 1, 201. Der Urtext ist abge-
druckt in der Kritischen Ausgabe, hrsg von Louise Gnadinger. Stuttgart: Reclam 1984. Vgl. I,
33; 1, 61

25 Mysterium Magnum 3, 5



Schépfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (B6hme) 507

Schopfung Platz zu machen. Das sind sehr bildhafte, wenn nicht phantas-
tische Vorstellungen der innigen Verbundenheit Gottes und seiner leben-
digen Interaktion mit seiner Schopfung. Und doch entzieht sich Gottes
Ungrund jeder Beschreibung.

»Leser, merk es recht: Ich verstehe allhier mit Beschreibung der Natur die ewi-
ge, nicht die zeitliche. Ich weise Dir nur die zeitliche darunter, denn sie ist aus
der ewigen ausgesprochen, darum setze mir nicht Kilber, Kithe und Ochsen
darein: wie die Unvernunft zu Babel pfleget zu tun.“26

Dieses Werden in Gott, in der ewigen Natur, ist ewig und unverderblich,
ein Ringen Gottes mit sich selbst, ein Liebesspiel, Voraussetzung und
Energie fiir den kosmogonischen Eros, das ,Ineinander-Eingehen, Inein-
ander-Inqualieren, ist der holdselige Geschmack der Liebe.“?7 Gott in sich
selbst hat fiir uns noch kein Gesicht und keinen Namen. Erst als Schopfer
der Welt, des Guten und des Bosen, ist er fiir uns, doch stets der eine und
einzige Gott, nicht zwei Gotter.

,Denn der heiligen Welt Gott, und der finstern Welt Gott sind nicht zwei Got-
ter: Es ist ein einiger Gott; Er ist selber alles Wesen, Er ist Bos und Gutes, Him-
mel und Hdlle, Licht und Finsternis, Ewigkeit und Zeit, Anfang und Ende; und
seine Liebe; wo seine Liebe in einem Wesen verborgen ist, allda ist sein Zorn
offenbar.“28

Trotz der plastischen Rede von Himmel und Hoélle und den beiden Regi-
menter Luzifers und des Reichs Gottes verfdllt Bohme nicht in eine mani-
chdische Zwei-Gotter-Lehre. Er kommt hartnackig darauf zuriick, dass Gott,
der eine Schopfer des Guten und Bésen, fiir uns der liebe Gott, der Gott
des Lichts und der Liebe ist, denn nur als solcher kann er im Gebet und
Gotteslob sinnvollerweise angerufen werden, und nur als Gott der Liebe
wird er uns offenbar. Nur als Gott Vater oder Gott mit Namen lasst er sich
anrufen.29 Auch in diesem Zusammenhang nimmt Bohme zur Verdeutli-
chung des auf Christus bezogenen Glaubens eine Abweichung von der
kirchlichen Lehre der Trinitdt in Kauf - Gott ist nicht Person, Gott in sich
ist das genannte streitende Spiel der Krafte — Gott ist nicht Person ausser
in Christo. Christus IST das menschliche Gesicht Gottes.

»Also verstehen wir nun, was Gott und sein Wesen sei. Wir Christen sagen:
Gott sei dreifaltig, aber einig im Wesen; dass aber in gemein gesagt wird, Gott
sei dreifaltig in Personen, das wird von den Unverstandigen iibel verstanden,
auch wohl von teils Gelehrten: denn Gott ist keine Person als nur in Christo,

26 Mysterium Magnum 3, 20.
27 Mysterium Magnum 5, 12.
28 Mysterium Magnum 8, 24.
29 Vgl. Mysterium Magnum 8, 25.



508 Jean-Claude Wolf

sondern er ist die ewig-gebdrende Kraft und das Reich samt allen Wesen; Alles
nimmt seinen Urstand von ihm.“3°

Gott ist in sich dynamisch und bewegt, alles andere als eine statische,
vollig unbewegliche Substanz. Er bedarf zwar nicht der Bewegung als Orts-
veranderung, denn er ist ja ubiquitdr, Gott ist iiberall und muss sich nicht
von Ziirich nach Bern bewegen. Aber zugleich ist er in sich strukturiert
und sich selbst gebarende Bewegung, natura naturans, wie es Giordano
Bruno und Spinoza nennen werden, nicht natura naturata. Gott wird also
nie mit seiner beweglichen Schépfung oder den beweglichen Engeln ver-
wechselt. Manche Erwdgungen stiitzen sich auf markante Bibelstellen, ins-
besondere aus Hesekiel (Ezechiel), Kapitel 10. Einigen Leserinnen des 20.
und 21. Jahrhunderts werden bei diesen schwindelerregenden Beschreibun-
gen Ezechiels von sich drehenden Licht-Radern Aliens und Ufos einfallen.

Bohme ist einer der ersten grossen Laientheologen der frithen Neuzeit,
die ohne regulare ,Herrschaftsbildung® in deutscher Sprache philosophie-
ren. Dieses Philosophieren ist von einer urtiimlichen Bildgewalt und Klang-
schonheit, wenn man tiefer in die Texte eindringt und sich zum aktiven
Lesen und Mit-Schreiben animieren ldsst. Liest man nicht mit dem miss-
trauischen Auge der Lutherischen Kirchenobrigkeit und ihren Reprasen-
tanten, sondern wohlwollend, bona fide, mit dem Vertrauen in die kla-
rende Kraft der biblischen Offenbarung, so sieht man, dass Bohme keines-
wegs eine ,neue Doktrin“ anstreben, sondern ausgehend von Luthers Bibel
und Theologie, so wie sie Bchme in den sonntdglichen Predigten vorge-
setzt wurde, eine schopferische, zum Teil kritische Erneuerung des Luthe-
rischen Glaubens erreichen will. Dabei geht er weiter als die auf die Rein-
heit der Lehre versessene Kirchenpolizei, in Richtung einer Versohnung
der verfeindeten Konfessionen. Die Absicht ist jedoch nicht die Ausarbei-
tung einer systematischen Theologie, sondern vielmehr eine praktische
Theologie, welche die Menschen zur Busse und Umkehr aufruft und ihnen
zugleich die Schonheit und Giite Gottes vor Augen fiihrt.

3. KOSMOLOGISCHE REVOLUTIONEN

Der erste zeitgeschichtliche Bezug, die wissenschaftliche Revolution der
Kosmologie, fiihrt dazu, dass Gottes Grosse in einem neuen Sinne ernst ge-
nommen wird. Dieser Gedanke wird sich auch bei Leibniz wiederfinden,
der Bohme kannte und die Absicht auf eine nicht-anthropozentrische
Schopungstheologie nachvollzieht.3* Gott, heisst es bei Leibniz, ist nicht
nur ein Gott der Menschen, sondern auch ein Gott der Tiere, auch der
Raubtiere, auch des Lowen. Ganz im Sinne einer holistischen Betrachtung

30 Mysterium Magnum 7, 5.
3t Vgl. EDEL, Susanne: Die individuelle Substanz bei B6hme und Leibniz (= Studia Leibni-
tiana Sonderheft 23). Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1995.



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (Bbhme) 509

der Schopfung, in der der Mensch ein Teil ist, widersetzt sich Bohme der
griibelnden Vernunft, die Sinn und Zweck in Steinen und Felsen sucht -
und nicht findet. Sie betrachtet die Welt wie das Vieh, wie eine Kuh auf
eine neue Stalltiir glotzt, verstandnislos.32 Sie sucht tiberall, was fiir sie, fiir
den Menschen, seine Wiinsche und Begierden, allein gut sein konnte, sie
glaubt, alles miisste ihr zuliebe geschaffen sein. Was ihr nicht niitzt, bleibt
ihr gleichgiiltig oder emport sie. Verstandnislos starrt sie auf die endlosen
Walder oder die hoch aufgetiirmten Gebirge, sieht darin eher Hindernisse
als Fordernisse. Doch, so mahnt der Verstand, aus manchen Erden und
Steinen wachsen Baume und Krduter.33 Der verstandigen Betrachtung der
Welt gilt eben nicht die Maxime, dass alles nur dem Menschen zuliebe
geschaffen sei.34

Der Mensch als Krone der Schopfungss: dieser Titel darf nicht als ein-
seitige Privilegierung des Menschen auf Kosten der Natur, nicht als Hoher-
stellung in einer brutalen Fress- und Hackordnung im Rangstreit der Na-
tur verstanden werden, sondern als Bestimmung (destinatio, vocatio) und
Auftrag, den Blick fiir das Ganze, fiir die Ordnung der gesamten Schopfung
nicht aus den Augen zu verlieren. Zuerst und zuletzt erfolgt der Anruf:
»~Adam, wo bist Du?“ Das gilt auch fiir das Jiingste Gericht: jeder Einzelne,
jede Einzelne ist aufgerufen: ,Du bist an der Reihe, Du bist gemeint. Du
wirst nicht verwechselt werden.“ Engel und gar Luzifer werden nicht in
dieser Weise angerufen. Sie haben keine ,Vokation®, und Luzifer kennt
keine ,Invocatio®, keinen Gebetsruf zu Gott, keinen Schrei: ,Gott, wo bist
DU? Warum hast Du mich verlassen?“

Das einzige Privileg des Menschen ist seine prekare Freiheit und Ver-
antwortung, sein Gewissen, an das sich Gottes Gebote richten. Sie sind fiir
Gottes Anruf empfanglich, wenn ihr Herz rein und nicht vieldeutig und
verstockt ist. Alle Menschen verstehen Gottes Gebote, weil sie als Gesetz
allen Menschen ins Herz geschrieben sind, weil der Mensch nach dem Bild
Gottes geschaffen wurde. Gottes Gebote richten sich nicht an den Lowen
oder den Regenwurm, sondern nur an die Menschen. Doch der Gedanke
der Erlosung und Rettung durch Gott geht tiber die Menschen hinaus und
erstreckt sich auf die ganze Schopfung. Die ganze Schopfung liegt im Seuf-
zen. Die ganze Schopfung liegt ihrem Schopfer am Herzen. Aus eigener
Kraft vermag der Mensch die Schopfung nicht zu retten, nicht einmal zu
bewahren, wie eine irrefithrende Kirchenmaxime lautet. ,Bewahrung der

32 Vgl. Mysterium Magnum 10, 2.

33 Vgl. Mysterium Magnum 10, 1.

34 LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm: Versuche in der Theodicée, iiber die Giite Gottes, die Frei-
heit des Menschen und den Ursprung des Ubels, 1710. Ubersetzt und mit Anmerkungen ver-
sehen von Arthur Buchheim, 1996, 167 (Zweiter Teil, § 18. Auch Leibniz distanziert sich von
einer naiven Deutung, die alle Zweckmassigkeit in der Natur auf den Menschen bezieht.

35 Vgl. RHONHEIMER, Martin: Homo sapiens: die Krone der Schépfung. Herausforderungen
der Evolutionstheorie und die Antwort der Philosophie. Wiesbaden: Springer 2016.



510 Jean-Claude Wolf

Schopfung” geht iiber die Macht der Menschen - diese kénnen nur zu Res-
pekt und Massigung im Umgang mit der Schopfung ermahnt werden. Gott
allein kann die Schopfung bewahren, retten und alles neu machen. Als
Mitarbeiter Gottes konnte der Mensch durch seine Einfithlung und seinen
Gerechtigkeitssinn ein ,,Orpheus der Natur® sein.3¢

4. DER POLITISCHE KONTEXT: DER KRIEG, DAS REALE BOSE IN DER WELT

Der zweite zeitgeschichtliche Bezug (neben dem Bezug auf die moderne
Kosmologie) ist die ausfiihrliche Schilderung der Ordnung der Engel und
des Sturzes Luzifers als Antwort auf den Kontext des Dreissigjahrigen
Kriegs (1618-1648). Wahrend die Ordnung der guten Engel als Ausdruck
von Gottes Licht und Liebe den ewigen Frieden symbolisiert, steht das Re-
giment von Luzifer und seinen Legionen fiir die gefallene Welt, die Welt
als Manifestation von Gottes Zorn und Grimm. Der Grimm wurde von Lu-
zifer geweckt, Gottes Fluch iiber die Erde wurde dagegen vom Siindenfall
der Menschen provoziert.3” Man kann diese Kapitel tiber der Engel Ord-
nungen (wie sie in den Schriften Swedenborgs auftauchen, gegen den Kant
seine Streitschrift Trdume eines Geistersehers3® verfasste) mala fide, mit
dem bosen Blick des Aufklarers lesen, der darin wie Kant nichts als halt-
lose Schwdrmereien und Grenziiberschreitungen der menschlichen Ver-
nunft zu sehen vermag. Man kann diese Kapitel auch geduldig und bona
fida, lesen, mit dem Vertrauen in die Kraft des Lichtes, das nur in der Fins-
ternis leuchtet. Sie bringen mitten im Krieg jene Hoffnung zum Ausdruck,
die im Glauben, nicht in der Vernunft begriindet ist. Um nicht einer neu-
gnostischen Mythologie zu verfallen, muss man die Texte bewusst ,,entmy-
thologisieren®, als Symbol-Erzdhlungen deuten, doch mit der Einstellung,
die Paul Ricceur dem Symbolismus von Gut und Bose widmete: Die leben-
digen und apokalyptischen Symbole der Offenbarung geben uns etwas zu
denken.39 Wir treten nicht in eine banale Welt der Unterhaltung ein, son-
dern in die Welt der Chiffren der Transzendenz. Die symbolischen Erzah-
lungen sind mehr als nur Allegorien, die sich in rein begriffliches Denken
tbersetzen liessen. Sie sind nicht Verfithrungen zum passiven Genuss und
schlaffen Lesen (so wie der Spiesser vor dem Einschlafen ein Gedicht von
Uhland liest), keine Einladungen zur Gedankenlosigkeit. Die Erzahlungen

36 Vgl. BAADER, Franz von: Uber die Begriindung der Ethik durch die Physik, in: BAADER:
Schriften. Hrsg. und ausgewdhlt von Max Pulver, 1921, 28. Orpheus der Natur ist eine symbo-
lische Alternative zu Bacons ,,Wissen ist Macht“ und Descartes’ , maitres et possesseurs de la
nature®,

37 Vgl. Mysterium Magnum 10, 9-13.

38 Vgl. KANT, Immanuel: Trdume eines Geistersehers, erldutert durch Trdume der Meta-
physik, 1766, in: KANT: Akademische Textausgabe Band 11, 1968, 315-384.

39 RICEUR, Paul: La Symbolique du Mal interprétée, in: RICGEUR: Le Conflit des Interpréta-
tions. Essais d’herméneutique. Paris: Editions du Seuil 1969, 363-499.



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (Bbhme) sn

der Bibel dienen nicht der Unterhaltung oder dem guten Schlaf, sondern
der Erbauung, um es in einem altmodischen, doch sehr prdzisen Sinne zu
sagen. Erbauung, edificatio, heisst auch Aufbau und Erneuerung der schop-
ferischen Krdfte zur Liebe, als deren Quelle Gott und dessen personale
Verdeutlichung in Christo dienen.4c Es geht um Erweckung, nicht um Hyp-
nose, Somnambulismus oder Betaubung.

Die Erzdahlung vom Fall Luzifers schopft eher aus spekulativ-mystischen
Quellen als aus biblischen Quellen. Und hier entfaltet B6hme seinen gan-
zen Tiefsinn, namlich im permanenten dialektischen Dialog von kluger ir-
discher Vernunft und von Gott inspiriertem Verstand. Die Struktur der
Texte als Antwort auf Einwdnde der Vernunft zieht sich auch hier tber
ganze Kapitel hinweg.4 Sie kehrt auch zu Beginn spaterer Kapitel wieder.42
Das Buch Von der Gnadenwahl ist nach dieser dialektisch-dialogischen
Struktur komponiert.43 Der Einwand der Vernunft steigert sich zur Frage
nach dem unvordenklichen Autor des Unvordenklichen: Wie kannst Du
das alles wissen? Du warst doch gar nicht dabei?

Die Erzahlung vom Fall Luzifers ist keine unterhaltende Moritat, son-
dern eine Erzahlung zur Existenzerhellung und Erweckung des Menschen;
wenn vom Teufel die Rede ist, ist auch und wesentlich vom Menschen die
Rede. Der Fall entstand nicht im Akt der Schépfung, sondern in der Krea-
tur, in Luzifer gleichwie in Adam. Adam ,wiederholt oder ,spiegelt® den
prahistorischen Siindenfall. B6hme begniigt sich hier nicht mit Tiefsinn,
sondern er bietet auch den Scharfsinn auf, der sich im Dialog von Vernunft
und Verstand, von Du und Ich abzeichnet. ,Sprichst Du...“, so wird die
Vernunft angesprochen, so wird ihr widersprochen.44 Wenn Gott alles
kann und will, muss er dann nicht auch den Siindenfall vorgesehen, ge-
wollt, geplant haben? So lautet die impertinente und penetrante Verdach-
tigung der Vernunft, welche die Wurzel des Bésen und den bésen Willen
in Gott selbst ansiedelt und damit den Menschen vollstindig entlastet. Die
Vernunft dichtet am Mythos des Deus malignus, einer Gestalt der Renais-
sance-Philosophie, die als Hypothese auch im Descartes Denken wieder-

40 Zur Scharfung des Bewusstseins der Denkarbeit in der christlichen Erbauung haben
Kierkegaards erbauliche Reden massgebend beigetragen. Erbauung besteht nicht in Verzicht
auf Denken, sondern sie fordert aktives Horen und Lesen und praktische Mitarbeit an Gottes
Heilswerk. Vgl. KIERKEGAARD, Seren: Der Liebe Tun, dinisch 1847. Ubersetzt von Hayo Ger-
des. Diisseldorf: Eugen Diederichs Verlag 1966.

41 Vgl. Mysterium Magnum g, 1f.

42 Vgl. Mysterium Magnum 10, 1f.; 11, 1; 12, 1;18, 1.

43 Vgl. WOLF, Jean-Claude: Vernunft und Verstand bei Jacob Béhme, in: Luther: Zankapfel
zwischen den Konfessionen und ,Vater im Glauben“? Historische, systematische und ékume-
nische Zugdnge. Hrsg. von Mariano Delgado, Volker Leppin. Stuttgart: W. Kohlhammer
Verlag 2016, 283-308.

44 Vgl. Mysterium Magnum 9, 10 und 14.



512 Jean-Claude Wolf

kehrt, als die Frage, die destabilisiert und den letzten Rest von Vertrauen
in Gott aufs Spiel setzt. Wie, wenn Gott gar kein guter Gott ware?

In der Erzdhlung von Luzifer ist die Versuchung zur distanzierenden
Betrachtung (Was hat das mit dem Menschen zu tun?) besonders nahe-
liegend. Hier entfalten sich die Sophismen der Vernunft: Hdatte Gott Luzi-
fer nicht mehr Licht und Schonheit verleihen kénnen, um seinen Willen
zu starken und ihn gegen die Versuchung des Bosen zu immunisieren? Das
ware kontraproduktiv, erwidert die Vernunft, denn das hdtte die Versu-
chung, an der Eitelkeit und dem Stolz zu scheitern und statt der Demut
den Aufstand gegen Gott zu proben, noch verstarkt. Von dieser Seite, einer
Starkung der urspriinglichen Schonheit und Exzellenz Luzifers, ware
nichts Gutes zu erwarten).45 Oder hitte Gott Luzifer nicht durch Strafan-
drohung von seinem Fall abbringen kénnen? Doch wo bleibt die Wirkung
der Strafpravention gegeniiber einem kompakten Eigenwillen, dem Damon
der Uberheblichkeit und Herrschsucht?46 Hat Gottes Gerichts- und Straf-
androhung das Murren und die Verstocktheit seines Volkes etwa nicht
eher bestadtigt als gebrochen? Und wirkt sich nicht Strafe auf uneinsichtige
Menschen ohne Demut und Reue verhdrtend aus? Der Verstand verweist
hier auf eine gewisse Ohnmacht Gottes. Eine solche Argumentation (,,Das
kann Gott nicht“) konnte der Verstand auf seine Weise ebenfalls hohnisch
begriissen, doch es wiirde seine Strategie der Schuldabwalzung auf Gott
unterlaufen.

Die Vernunft praktiziert das, was man als fatalistische Abwdlzung der
Verantwortung fiir das Bose auf externe Faktoren bezeichnen kénnte. Thr
kommt die Geschichte von Luzifer ganz gelegen, nur nutzt sie diese, um
eine Kluft zwischen dem bésen Luzifer und dem unschuldigen Adam zu
behaupten. Ist das Bose nicht durch Luzifer in die Welt gekommen? Ist der
Mensch nicht Opfer eines vorgegebenen strukturellen Bosen, externer Fak-
toren? Die Vernunft nimmt Gottes Wesen unter die Lupe und vermeidet
es, ihre eigene Schuld unter die Lupe zu nehmen. Der Verstand dagegen
stellt richtig: In Gottes Heiligkeit gibt es keinen bosen Willen oder zersto-
rerischen Vorsatz. Aber - und da entfaltet sich nun Bohmes ,Erklarung”
des Bosen“ - im Zentrum der ewigen Natur, in den Gestalten des Feuers,
ist in der finsteren Impression wohl ein solches Element. Hier ist auch in
den alchemistisch gedeuteten Elementen Salniter als Prafiguration des Bo-
sen, als Latenz des Bosen wirksam. Zwischen Gott und das Bése im Willen
Luzifers und des Menschen ist die ewige Natur geschoben, in der die ge-
genstrebenden Krifte des Guten und Bésen wirksam sind. Salniter hat die
Eigenschaften Satans: stechendes Feuer, Hitze (statt Licht), Schwefel-Qual,
Feuer-Schrack und das Aufwecken des Todes.47

45 Vgl. Mysterium Magnum 9, 14.
46 Mysterium Magnum g, 15.
47 Vgl. Mysterium Magnum 9, 10; 10, 21.



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (Bohme) 513

Der Disput erstreckt sich auch auf die Frage nach dem freien Willen
Luzifers. Dieser freie Wille ist Bestandteil der Erklarung, dass Luzifer im
Eigenwillen von Gott abriickt oder selbst Gott sein will. Dieser Eigenwille
kann nicht anders als ein freier Wille verstanden werden; Luzifer hatte
anders wollen konnen! Damit wird nochmals die Theorie des Lesens an-
wendbar, welche die Momente der Identifikation und der Distanzierung
als unverzichtbar unterscheidet und in Beziehung bringt. Auch die Erzah-
lungen von Luzifer werden von Béhme ausfiithrlich nacherzahlt und wei-
tergesponnen und fordern ein aktives Lesen und Mit-Erzdhlen. Das Bose
ist keine Illusion, sondern eine Energie und zehrt als solche auch vom
Guten. Es wird dargestellt als komplementdr und konfrontativ zum Willen
Gottes und zur Identifikation mit Christus. So werden das Bellen der Hun-
de, der Gestank, die Hasslichkeit und Verkehrtheit des Teufels, die Sta-
cheln der Distel usw. der Schonheit der himmlischen Gesdange und Ord-
nungen gegeniibergestellt. Gegeniiber dem gefallenen Engel der Urzeit
und seinem Unwesen in der Geschichte wird eine distanzierende Lektiire
moglich und noétig. Das Bose in uns und um uns verlangt Distanz; Christus
in uns Identifikation. Doch auch die Engel verlangen nicht nach Anbetung,
sondern sie laden zum Mitsingen ein.

Das Hauptthema von Bohmes Schopfungsspekulationen ist die prakti-
sche Anwendung und Umsetzung der Schopfung des Menschen nach dem
Bild Gottes. Diese Ebenbildlichkeit erhoht den Menschen und seinen
Verstand (den Bohme positiv wertet) und ermdglicht es ihm, gegen falsche
und irrefiihrende Bedenken der Vernunft (die Bohme negativ wertet) zu
verteidigen. Die Vernunft beisst sich insbesondere in der Frage fest: Wie
kann der Schoépfer aller Dinge ein guter Gott sein, wenn es doch das Bose
in der Welt gibt? Das Bose in der Welt existiert. Es schldgt sich augenfallig
nieder im furchtbaren Dreissigjahrigen Krieg, und es ist seit Anbeginn eine
giftige und stachelige Frucht der menschlichen Freiheit. Im Unterschied
zu Luther betont Bohme die Willensfreiheit des Menschen, die eine Frei-
heit zum Guten und zum Boésen ist. Ohne diese Annahme der Willensfrei-
heit wdre das Bose und die Siinde vollig unverstandlich. Doch wie Luther
hélt Bohme an der Rolle der Gnade fest: Die Freiheit zum Guten ist nicht
menschliche Alleinwirkung. Ohne Gottes Hilfe und Gnade ist eine Uber-
windung des Bosen in der Welt blosse Utopie, ein Projekt oder Traum von
einem ewigen Frieden oder einer Allvers6hnung unter den Menschen. Die
Menschen werden nie aus eigener Kraft alle ,Briider” sein, obwohl sie im
strengen und unbedingten Sinne zur Nachstenliebe verpflichtet sind.

Bohme wurde von der lutherischen Orthodoxie seiner Zeit heftig ange-
feindet und zensuriert, obwohl seine ,Abweichungen“ und ,Heterodoxien“
vielleicht deshalb masslos tibertrieben wurden, weil er sich - ohne das Pri-
vileg einer hoheren Bildung - deutsch (nicht lateinisch) und poetisch aus-
driickt und damit in den Verdacht eines Laien und Poeten gerat. Die deut-
sche Bibeliibersetzung Luthers ist eine wichtige Inspirationsquelle; darii-



514 Jean-Claude Wolf

ber hinaus wird Bohme auch sprachschopferisch, er lauscht auf den Klang
der Worte und verbindet sie zu assoziativen Akkorden. So spielt er etwa
mit der phonetischen Assonanz von Qual, Qualitdt und Quellen und macht
daraus ein leidenschaftliches Prozessdenken - Gottes Sein ist im Werden,
es gibt eine der zeitlichen Natur vorgelagerte ewige Natur. Ewig heisst
zwar erhaben iiber den Stachel des Todes, aber es heisst nicht in jeder
Hinsicht atemporal, es gibt einen Anfang und ein Ende, aber beide be-
rithren sich und bilden einen ewigen Kreislauf, oder besser noch: eine ewi-
ge Spiralbewegung, eben das Liebes-Ringen gottlicher Krifte, das Span-
nungsfeld von Wille und Ungrund als dem einen Pol, und Grund und
Weisheit Gottes als dem andern Pol. Der Weisheitspol erkldart auch, wa-
rum Gott, der doch in sich rastlos und unermudlich schafft, flir uns ein
Versprechen von Ruhe, Sabbat, Paradies ist.

5. WIRKUNGSGESCHICHTE

Bohme wadre vielleicht heute kaum mehr erforscht, wenn er nicht eine so
erstaunliche Wirkung ausgetibt haitte; ein Teil der aktuellen Béhme For-
schung ist Rezeptionsforschung. Er hat insbesondere in der deutschspra-
chigen Tradition auf so eminente Geister wie Franz von Baader, Schelling,
Hegel, Feuerbach und Eduard von Hartmann gewirkt, aber er wurde auch
in ganz Europa studiert und kommentiert, er hat mit seiner Begriffsschop-
fung ,,Ungrund“ die Theosophie und die Anthroposophie sowie den russi-
schen Religionsphilosophen Nikolai Berdjaev gepragt und angeregt.48 Die
grosse Wirkung hat auch dazu gefiihrt, seine Werke neu zu edieren und
genauer, manchmal auch gegen die Uberdeckungen und Deformationen
der Rezeption zu lesen.49

Der unbewusste Gott steht fiir etwas, was etwa in den Schriften Sig-
mund Freuds als das Unbewusste oder primdr Unzugangliche in unserem
Fiihlen und Denken angesprochen wird. Der eigentliche Knackpunkt scheint
weniger das Bewusstsein zu sein, sofern es uns zugdnglich ist, als vielmehr
der Wille, der von B6hme dhnlich radikal als hungriger (wenn auch nicht
blinder!) Wille gedacht wird, der erst noch nach einem Grund (dem Grund
der Vernunft) sucht. Er sucht nach der Vernunft im Gegeniiber, in dem er
sich spiegeln kann. Bohmes Spekulationen (wértlich: Spiegelungen) tiber
den unbewussten Gott sind allerdings nicht dogmatisch oder doktrinal zu
missverstehen; sie haben den Charakter von hypothetischen Gedankenex-
perimenten, und sie kniipfen stets an eine Analogie zum menschlichen

48 Eine Anthologie der einschligigen Texte zur philosophischen Rezeption Bohmes ist
vom Verfasser als PDF erhadltlich, auf Anfrage an Jean-Claude.Wolf@unifr.ch.

49 Einen Uberblick iiber Leben, Werk und Rezeption findet man in RUSTERHOLZ, Sibylle:
Jakob Béhme als Ketzer und Querdenker, in: KNAPP, Markus/KOBUSCH, Theo (Hgg.): Quer-
denker. Visiondre und Aussenseiter in Philosophie und Theologie. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft 2005, 150-164.



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (B6hme) 515

Willen und ,Hunger® an - eine methodische Selbstbeschrankung des Den-
kens iiber den Willen als Analogiedenken, wie sie etwas Arthur Schopen-
hauer in Anschluss an Kant explizit vollziehtse, miisste auch fiir Bohme
nachgeholt werden. Kein Autor, kein Leser ist bei Gott als Ungrund, als
Gott vor der Zeit, ,dabei gewesen®; es ware denn als Analogon unseres We-
sens, das auch urspriinglich und elementar Wille und Affekt, nicht reiner
Intellekt ist.

Eine ausbalancierte Sicht und Dogmenbildung wird Gott nicht nur als
elementaren Willen und Ungrund, sondern auch als anfangliche Weisheit
verstehen, und dieser sophiologische oder pneumatische Gedanke ist bei
Bohme ebenfalls sehr ausgepragt. Gott vor der Zeit ist nicht ,allein“, son-
dern er spielt mit der personifizierten Weisheit, oder schaut ihrem Spiel
zu, wie Grossvater seiner Enkelin beim Ballspiel zusieht.5: Dieses intensive
Bild der spatjiidischen Weisheitsliteratur findet Eingang in die Konzeption
Gottes als Liebes-Spiel und Gleichgewicht der gegenstrebigen Krifte, als
hochste Bewegtheit in der Bewegungslosigkeit, als Prafiguration der Be-
ziehungs-Bewegungen von Gott Vater, Sohn und Heiligem Geist. Beson-
ders prasent ist das pneumatologische Denken, die Philosophie des Hei-
ligen Geistes, in der russischen Religionsphilosophie seit Vladimir Solo-
vo’ev.52

Die Konfrontation und Priifung des Glaubens angesichts des Bosen in
der Welt ist ein Dauerthema der christlichen Verkiindigung. Die {iberwal-
tigende Evidenz und Realitit von Gewalt und Ungerechtigkeit bleiben die
Dauerpatienten aller theologischen Systeme und Predigten. Bohme hat das
Problem der Entstehung und Verbreitung des Bdsen nicht etwa ,theore-
tisch gelost“ - eine solche Losung, etwa im Sinne einer vermeintlich wis-
senschaftlichen Theodizee, einer Rechtfertigung Gottes vor dem Gerichts-
hof der menschlichen Vernunft, ist mehrfach verdachtig.53 Braucht Gott
tiberhaupt den Menschen und seine Wissenschaft als ,Anwalt“? Kann sich

50 Vgl. SCHOPENHAUER, Arthur: Uber den Willen in der Natur (1854), in: DERS.: Samtliche
Werke. Schriften zur Naturphilosophie und Ethik. Hrsg. von Arthur Hiibscher. Wiebaden:
Brockhaus 1966, XI-147.

51 Vgl. Spr. 8,22-31.

52 Vgl. SOLOV’EV, Vladimir: Der Sinn der Liebe (russische Originalausgabe 1892-1894),
tibersetzt von Elke Kirsten in Zusammenarbeit mit Ludolf Miiller. Hamburg: Meiner 198s5;
KORNBLATT, Judith: Divine Sophia. The Wisdom Writings of Vladimir Solovyov. Ithaca, Lon-
don: Cornell UP 2009; CIORAN, Samuel D.: Viadimir Solov’ev and the Knighthood of the Divine
Sophia (1977) Reprint, keine Ortsangabe, Canada: Wilfrid Laurier UP 2014; GROYS, Boris:
Weisheit als weibliches Weltprinzip, in: Die Sophiologie von Vladimir Solov’ev, in: GROYS: Die
Erfindung Russlands. Hanser: Miinchen 2008, 37-49. Der Name des russischen Religions-
philosophen wird verschieden transkribiert, so auch als SoLowJEw, Wladimir: Deutsche Ge-
samtausgabe in 8 Binden, mit einem Zusatzband. Hrsg. von Ludolf Miiller, Irmgard Wille.
Miinchen: Erich Wesel Verlag 1957-1978.

53 Auch an dieser Stelle ist wieder Kant zu nennen. Vgl. KANT, Immanuel: Uber das Miss-
lingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee, 1791, in: KANT: Akademie Textausgabe,
Band VIII, 1968, 253-272.



516 Jean-Claude Wolf

Gott etwa nicht selbst rechtfertigen, und sei es auch nur dadurch, dass er
des Menschen kleine Vernunft in ihre Schranken weist? Das Theodizee-
Problem bleibt allerdings bestehen, doch die Theodizee-Konstruktionen
werden alle vergehen. Jakob Bohme ,16st“ das Problem mit dem Mittel der
existenziellen Erzdhlung: er umkreist und variiert fast endlos die Erzahlun-
gen vom Sturz Luzifers, vom menschlichen Siindenfall, von der Geschichte
der Siinde in der Welt, er ruft zur Busse auf, aber auch zur Hoffnung auf
den guten Gott und die im Menschen angelegte Goéttlichkeit, die imago Dei,
der hohere Standard des Gewissens.

Trotz der iiberschwanglichen, ja schwarmerischen Sprache verfallt Boh-
me nicht einem naiven Naturpantheismus. Seine Theologie ist keine ,na-
ttrliche Theologie“, die glaubt auf Offenbarung und Christologie verzich-
ten zu konnen. So wie es bei ihm keine unmittelbare Naturfrommigkeit
gibt, so auch keinen gnostischen Dualismus und keinen Kult des Bosen.
Satan wird mit einer Mischung von Sorge und Abscheu beschrieben; die
Sorge gilt der anfanglichen Schonheit des von Gott geschaffenen Engels;
Schonheit wirft den Schatten von Stolz und Eitelkeit. Diese Sorge um den
Fall Luzifers ist auch die Sorge um den von der Praexistenz des Bosen
gefihrdeten Menschen. Wenn vom Teufel die Rede ist, bin auch ich, bist
auch Du gemeint, es ist eine erschiitternde, erweckende, exhortative Rede.
Es erinnert auch an das Paradox, dass das Bose vom Menschen gewollt,
aber nicht erschaffen worden ist. Der Mensch darf sich nicht der Verant-
wortung entziehen, und doch trifft er das Bose an, das da war, bevor er
denken, sprechen und widhlen konnte. Gefahrlich scheint das Denken des
Bosen zu sein, denn es gibt das dsthetische Paradox, dass das Bose anzieht
und abstosst, auch oder gerade deshalb, weil es mit dem Hasslichen kor-
reliert wird. Das Bose geschieht freiwillig, aber es macht unfrei, fiihrt in
die Abhdngigkeit. Kein Kind kommt auf die Welt, ohne dass zuvor schon
Boses getan wurde und bereits existiert. Das Bose ist prdexistent und
strukturell, nicht nur episodisch; es begegnet den Menschen bereits im Pa-
radies, in der Legende der sprechenden und versprechenden Schlange. Die
langen Meditationen iiber Luzifers Fall sind alles andere als der Keim zu
einem okkulten Satanismus. Satan ist eine Unheilsfigur, kein apokrypher
Lichttrager. Und weil sich Entstehung und Verbreitung des Bosen nicht
ganz verstehen lassen, miissen sie immer von neuem erzahlt werden. Darin
liegt keine Rechtfertigung, keine Verharmlosung oder gar Beschonigung,
sondern ein Realismus, der sich nicht von Optimismus und seichter Ver-
nunftaufklirung dazu tiberreden lasst, das Bose lasse sich in naher Zukunft
vollstandig diagnostizieren und therapieren.

Bohme versucht in seinen grossartigen rhapsodischen Bogen und go-
tischen Sprachkathedralen das Detail der Gedankenarbeit einzubringen. Er
wird deshalb von Hegel als der erste deutschsprachige Philosoph oder phi-
losophus teutonicus gewiirdigt. Bohme ist mehr als ein Poet oder ein unge-
schickter Griibler; er ist ein umgreifender und existenzieller Denker, der



Schopfung und Symbolik der Natur in der frithen Neuzeit (B6hme) 517

die Beziehung des Menschen zu Gott und zur ganzen Schopfung von vie-
len Seiten bedenkt. Er macht seine Muttersprache zur Wissenschaftsspra-
che der Philosophie. Die Verankerung seines Denkens im deutschen Idiom
ist frei vom bornierten und nationalistischen Chauvinismus nachfolgender
Jahrhunderte. Auch das deutsche Wort ist nur eine Ubersetzung und ein
Nach-Hall des Wortes Gottes, das fiir alle Menschen Fleisch geworden ist.

Zusammenfassung

Jacob Béhme (1575-1624) vertritt eine zweite Generation von Denkern der
Lutherischen Reformation, die er zwischen den Polen der strengen Orthodo-
xie und der kirchendistanzierten Spiritualisten eigenwillig weiterbildet. Das
geistliche Lesen und Schreiben werden ,demokratisiert” und fleissig gelibt.
Der Autor sticht hervor durch seine urwiichsige und poetische Sprache, leb-
hafte Erzdhlung und kiihne denkerische Begriffsbildungen angesichts der
Energie des Bosen und der erlésenden Liebe. In seinem spekulativen Genesis-
Kommentar eréffnet er neue Perspektiven fiir eine Schopfungstheologie nach
dem geozentrischen Weltbild, in denen sich Elemente einer dynamischen
Theogonie, androgyne Sophiologie und alchemistisch (und kabbalistisch?)
gedeutete Kosmogonie durchdringen. Das kompetente Lesen in der Bibel
fiihrt durch Busse und Umkehr, flankiert vom ,Lesen” in der Seele und in der
Natur, und in Gang gehalten durch mystische und lebenspraktische Teilnah-
me an Gottes ewiger Natur und am Christus-Geschehen.

Abstract

Jacob Béhme (1575—1624) represents a second generation of thinkers of the
Lutheran Reformation, whom he unconventionally developed between the
poles of strict orthodoxy and church-distanced spiritualists. Spiritual rea-
ding and writing are “democratized” and practiced diligently. The author
stands out for his original and poetic language, lively narrative and bold
conceptual formations in the face of the energy of evil and redeeming love.
In his speculative commentary on Genesis, he opens new perspectives for a
creation theology according to the geocentric world view, in which elements
of a dynamic theology, androgynous sophiology and alchemically (and kab-
balistically?) interpreted cosmogony permeate each other. The accomplished
reading of the Bible leads to repentance and conversion when it is flanked by
‘reading’ of the soul and of nature and kept going by mystical and practical
participation in God’s eternal nature and the Christ event.






	Schöpfung und Symbolik der Natur in der frühen Neuzeit, am Beispiel von Jakob Böhme

