
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli

Autor: Paladini, Chiara

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Chiara Paladini

Göttliches Erkennen und exemplarische
Kausalität bei Petrus Aureoli1

Einleitung

Mindestens bis zur zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts betrachteten die
Autoren des Mittelalters die Welt als geordnet und intelligibel, denn Gott
(als causa exemplaris) hatte sie nach einigen formalen Prinzipien - den ra-
tiones oder Ideen - erschaffen, die gleichzeitig ontologisch und epistemo-
logisch waren und die innere Struktur der Seienden bestimmten. Auf Basis
der Annahme, die Wirklichkeit sei auf intelligible und unverändliche
Prinzipien zurückzuführen, behaupteten diese Autoren, dass dem Menschen
zustand, sie durch einen abstrahierenden Prozess wiederzuerkennen, der es
ihm ermöglichte, das Bild des Objekts mit seinem Erkenntnisvermögen
aufzunehmen und es in seinem Intellekt zu reproduzieren.

Diese Weltanschauung ging auf die von Augustinus in De diversis
quaestionibus 83 Q. 46 dargestellte Theorie der göttlichen Ideen zurück.
Sie kann wie folgt zusammengefasst werden: Im göttlichen Wesen sind die
unveränderlichen Modelle bzw. die Ideen aller Dinge inbegriffen. Gott hat
die Welt und alle Kreaturen auf Basis dieser Urbilder, die er in sich selbst
erkennt, geschaffen. Damit schuf Augustinus die Grundlage für jene
Diskussion, die sich im Mittelalter zur Doktrin der Ideen mit allen in ihr
enthaltenen Problemen entwickelte.2

Die Schwierigkeit bestand vor allem darin, die Einheit Gottes und des

göttlichen Intellekts mit der Vielfalt der Ideen zu vereinbaren. Denn die
göttlichen Ideen begründen die Vielfalt der Dinge, die sich untereinander
unterscheiden, und sollen doch alle mit Gott identisch sein. Andernfalls
setzten sie in Gott Alterität, der doch absolut eins und einfach ist. Schon

gar nicht ließ sich die Erkenntnis Gottes in einzelne Akte aufsplitten : Gott
erkennt jedes einzelne zu schaffende Ding in einem einzigen Akt seines
Intellekts. Seine Erkenntnis der Dinge muß zudem vollkommen in ihm selbst
stattfinden, denn Gottes Einsicht kann nicht von etwas abhängen, das

1 Dieser Beitrag geht auf eine im Wintersemester 2015/2016 im Forschungskolloquium
Theoretische Philosophie an der Humboldt-Universität zu Berlin gehaltene Präsentation
zurück. Ich möchte mich hiermit ausdrücklich bei Prof. Dr. Dominik Perler, dem Leiter des

Kolloquiums Theoretische Philosophie sowie bei den Kolloquiumsteilnehmern der HU für
die vielen hilfreichen Anmerkungen bedanken. Insbesondere danke ich auch Ariane Schneck
(HU) für ihre Unterstützung bei der Korrektur des Textes.

2 Siehe zum Thema HOENEN, Maarten: Marsilius of Inghen. Divine Knowledge in Late
Medieval Thought Studies in the History of Christian Thought 50). Leiden: E.J. Brill 1993.



456 Chiara Paladini

nicht in ihm ist, sonst wäre er von etwas Anderem, Äußerlichen abhängig,
was seiner Absolutheit widerspricht.

Thomas von Aquin, dessen Theorie vielen seiner Zeitgenossen als

maßgebend galt, versuchte das Problem zu lösen, indem er die Ideen als
verschiedene Nachahmungen des einfachen göttlichen Wesens auffasste, die
Gott in seiner Selbsterkenntnis erkennt. Auf diese Weise beeinträchtigt die
Vielfalt der Ideen-Urbilder die Einfachheit Gottes nicht, da die Ideen der
Sache nach mit ihm identisch sind und bleiben. Ebenso bleibt der Akt des

göttlichen Intellekts nur ein einziger, da jede dieser Nachahmungen aus
der Erkenntnis eines einzigen Objekts - seines eigenen Wesens - hervorgeht.

Das Problem war somit zugleich theologischer und erkenntnistheore-
tischer Natur. Die Frage nach der Schöpfung durch die Ideen ging mit der
Frage einher, auf welche Weise genau Gott die Ideen - und dadurch die
Geschöpfe - erkennt und wie sie sich gegenüber dem göttlichen Erkenntnisakt

verhalten. Dieser Aspekt des Problems wurde mit der Zeit immer
bedeutsamer. Die ontologische Natur der Ideen mußte genauer definiert
werden. Daher gewannen die Ideen ab der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts

einen immer bestimmteren ontologischen Status. Sie waren nicht
mehr nur Urbilder der zu schaffenden Dinge, sondern auch Objekte des

göttlichen Erkennens. Das führte auch zu neuen Konzepten der praktischen
Erkenntnis Gottes: Sie ist nicht mehr ausschließlich auf die Erschaffung
der Geschöpfe bzw. auf deren direkte Urbilder gerichtet, sondern sie
bezieht nun das ganze Wissen Gottes mit ein.3

Die Diskussion erreichte einen ersten Höhepunkt mit der Ideenlehre
Heinrichs von Gent. Seine Theorie stellte neben der Konzeption der Ideen
als Nachahmungen des göttlichen Wesens die Definition der Ideen als

Erkenntnisobjekte in den Mittelpunkt. Damit bereitete Heinrich von Gent
die Theorientwicklungen der folgenden Jahrzehnte vor, in denen die Ideen
eine objektive Existenz im Geist Gottes gewannen, als Voraussetzung der
Intelligibilität der realen Welt.

An der Schwelle zum 14. Jahrhundert geriet das Modell der „Entsprechung"

von intelligibler und realer Welt in eine Krise, die auch zum
kritischen Überdenken der Ideenlehre führte. Die neue Frage lautete: Braucht
Gott wirklich die Vermittlug von Ideen, um Kreaturen zu erkennen, oder
kann er sie nicht unmittelbar erkennen?

Der Schwerpunkt meiner Untersuchung liegt auf einer der Schlüsselfiguren

des 14. Jahrhunderts, nämlich Petrus Aureoli. Er machte sich die
Ansprüche seiner Jahrzehnte zu eigen, die Autorität der Antiken und deren

3 Cf. dazu HOENEN, Maarten: Propter dicta Augustini. Die metaphysische Bedeutung der
mittelalterlichen Ideenlehre, in: Recherches de Théologie et Philosophie Médiévales 64 (1997),
245-262.



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 457

Kommentatoren kritisch zu überprüfen. Er nahm keine ältere Theorie in
sein Denken auf, die er nicht vorher genau untersucht hatte.

Mit dem Thema der Ideenlehre im Denken Aureolis hat sich bereits
Alessandro Conti befasst.4 Er hat gezeigt, dass Aureolis Kritik an den
traditionellen Konzeptionen seiner Vorgänger ihn letztendlich zur Beseitigung

der Annahme der Existenz göttlicher Ideen führte. Aureoli erklärt
dann die Erkenntnis Gottes der Kreaturen auf folgende Weise: Gott erkennt
sein Wesen, und dieses verweist indirekt auf die Kreaturen durch verschiedene

Konnotationen. Allerdings spielen diese Konnotationen bei der
Erschaffung keine Rolle. Das einzige Urbild für die Erschaffung ist das Wesen

Gottes, dem allein - und nicht den Ideen - der Charakter der Nach-
ahmbarkeit zuzuschreiben ist.

Nun bleibt noch zu erklären, wie dann der Begriff der Nachahmbarkeit
zu verstehen ist bzw. wie ein einziges Objekt allein als Urbild für mehrere,
untereinander verschiedene Dinge fungieren kann. Wenn keine Ideen
mehr als Vermittler der göttlichen Erschaffung mitwirken, fallt auch das
oben erwähnte Prinzip Augustinus von der direkten Entsprechung des
Ideatums zur Idee aus. Dann kann die Strukturisomorphie von intelligibler
und realer Welt nicht aufrechterhalten bleiben, die darauf basierte, dass

Dinge unverändlichen Ideen entsprechen, auf deren Basis sie geschaffen
worden sind. Denn Gott (das Urbild) ist eins und einfach, aber die Kreaturen

(die Ideata) sind viele und einander unähnlich. Daher mußte
Aureoli, um den Übergang von dem Einen zu den Vielen zu erklären, den
Begriff der Exemplarität neu überdenken.

Wie die meisten scholastischen Autoren äußert sich Aureoli über die
Ideenlehre in den Distinktionen 35-36 des Kommentars zum Buch I der
Sentenzen^. Im Folgenden beziehe ich mich insbesondere auf die quaes-
tiones 2: „Utrum obiectum verum adaequatum intellectionis divinae sit
essentia Dei, vel ens universale"; und 3: „Utrum omnes creaturae secundum

4 CONTI, Alessandro D.: Divine Ideas and Exemplar Causality in Auriol, in: Vivarium 38
(2000) r, 99-116.

5 Die einzige verfügbare Gesamtausgabe des Sentenzenkommentars Petrus Aureolis ist
folgende: Commentarii in primum librum Sententiarum Pars Prima (Romae 1596); Commen-
tarii in Secundum, Tertium, Quartum Libros Sententiarum Pars Secunda (Romae 1605). Indes
ist diese leider nicht vertrauenswürdig. Die Edition von Eligius M. Buytaert (Scriptum super
primum Sententiarum, Bd. I—II. St. Bonaventure NY: The Franciscan Institute Press 1952-
4956) umfasst das Vorwort (Prooemium) und die distinctiones 1-8 des ersten Buchs des
Sentenzenkommentars. Es wird gerade an einer Neuausgabe der Werke Aureolis gearbeitet.
Einzelne Abschnitte seines Werkes sind bereits in: Electronic Scriptum, eds. William O. Duba,
Russell L. Friedman, Lauge O. Nielsen, Chris Schabel and Katherine H. Tachau, URL
http://www.peterauriol.net/editions/electronicscriptum/contents/ erschienen. Diese Edition
(im Folgenden abgekürzt „E-Scriptum") wird Grundlage des vorliegenden Aufsatzes sein.



458 Chiara Paladini

proprias suas naturas et rationes quidditativas sint in Deo vita et in ver bo
ipsius" der distinctio 35e.

Zunächst präsentiere ich die Theorien der Autoren, die Aureoli
vornehmlich kritisiert: Thomas von Aquin, Heinrich von Gent und Duns Sco-
tus (Abschnitte 1, 2, 3). Anschließend möchte ich die Kritik Aureolis an
diesen Konzeptionen vorstellen (Abschnitt 4). Schließlich werde ich auf
Aureolis Auffassung der göttlichen Selbsterkenntnis näher eingehen
(Abschnitt 5), um dann zu seinem neuen Vorschlag der exemplarischen
Kausalität zu gelangen, zur Lehre der similitudo aequivoca (Abschnitt 6).

Thomas von Aquin

Grundlegend ist in Thomas von Aquins Auffassung des göttlichen Erlcen-

nensz, dass dies aus zwei logisch verschiedenen Momenten bestehet:
Zunächst begreift Gott Thomas zufolge sich selbst unmittelbar als absolut
und - logisch - sekundär als Ähnlichkeit der Dinge.8 In letzterem Sinn
erkennt er sich als auf verschiedene Weise von verschiedenen Dingen
nachahmbar (als similitudo alles Seienden) - wenngleich auf unvollkommene
Art und in unterschiedlichem Ausmaß. Das heißt, Gott erkennt in sich alle
möglichen Weisen, in denen er Urbild der Geschöpfe sein kann. Dadurch
erkennt Gott sein eigenes Wesen auch als in verschiedenen Ideen vervielfältigt.

In S. Theo!. I Q. 15 erläutert Thomas, wie dies genau zu verstehen ist.9
Dadurch, dass Gottes Wesen von Gott selbst unter dem Charakter der
Nachahmbarkeit begriffen wird, lässt es sich auf eine intellektuelle Weise

6 Ich habe die zwei Texttranskriptionen aus der römischen Edition auf Basis der
Handschrift Vat. Borghese lat. 329 (im Folgenden abgekürzt Vb) korrigiert. Sie stehen jetzt in E-

Scriptum zur Verfügung. Um den Leser beim Vergleich der Texttranskriptionen zu
unterstützen, werde ich in den Fußnoten sowohl die Quelle aus der Neuausgabe als auch die aus
der römischen Edition (im Folgenden abgekürzt „X") angeben.

7 Cf.: NICOLAS, Jean H.: L'origine première des choses, in: Revue thomiste 91 (1991), 181-

218; BOLAND, Vivian: Ideas in God according to Saint Thomas Aquinas. Leiden: Brill 1996;
CONTI, Alessandro D.: Paul of Venice's Theory ofDivine Ideas and its Sources, in: Documenti
e studi sulla tradizione filosofica medievale 14 (2003), 409-448; DOOLAN, Gregory T.: Aquinas
on Divine Ideas as Exemplar Causes. Washington D.C.: The Catholic University of America
Press 2008; HART Weed, Jennifer: Creation as a Foundation ofAnalogy in Aquinas, in: GORIS,

Harm J.M.J./RlKHOF, Herwi/SCHOOT, Henk J.M. (Hgg.): Divine Transcendence and Immanence

in the Work of Thomas Aquinas. A Collection ofStudies Presented at the Conference of
the Thomas Instituut te Utrecht, December 15-17, 2005 Publications of the Thomas Insti-
tuut te Utrecht. N.S. 13). Leuven: Peeters 2009,129-147.

8 THOMAS Aquinas: Scriptum super libros Sententiarum, I, d. 27, q. 2, art. 3, co. (ed. P.

Mandonnet/P. Lethielleux. Paris 1929), 663.
9 THOMAS Aquinas: Summa theologiae, I q. 15 a. 1 ad 3 Opera omnia. Editio Leonina,

IV, edd. Fratres Praedicatores. Roma: Typographia Polyglotta 1888), 199: „Ad tertium dicen-
dum quod Deus secundum essentiam suam est similitudo omnium rerum. Unde idea in Deo
nihil est aliud quam Dei essentia".



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 459

(mit den Worten von Thomas: secundum rationem) in verschiedenen Ideen

vervielfältigen. „Intellektuell" ist hier kein Synonym für „rein logisch". Dieser

Ausdruck hat bei Thomas oft wenig mit der Sphäre der Vernunft10 zu
tun. Umso weniger in diesem Kontext: der Intellektsakt Gottes vervielfältigt

das göttliche Wesen in mehreren Ideen; dadurch verleiht der göttliche
Intellekt den Ideen (als Nachahmungen der Essenz Gottes) dieselbe göttliche

Natur, dieselbe Realität, wie die, die er selbst besitzt.
Daher befindet sich der ontologische Status der Ideen auf halbem Weg

zwischen dem realen und dem rein logischen Bereich. Sie teilen mit Gott
dieselbe Realität und sind deswegen keineswegs anderer Natur als die

göttliche Wesenheit, die absolut eins und einfach ist und nichts ihr Fremdes

enthält. Und das ist für Thomas auch der Grund, weshalb die zahlreichen

aus dem göttlichen Intellektsakt entstandenen intellektuellen
Relationen der göttlichen Einheit nicht widersprechen: weil sie letztendlich
keine reale Vielfältigkeit in Gott setzen. Rein intellektuelle Relationen
(respectus rationis), durch den Intellektsakt Gottes multipliziert, implizieren

keine reale Vermehrung, denn sie erhalten dieselbe Natur wie der

Ursprung, aus dem sie entspringen. Für Thomas entspricht der intellektuellen

Vervielfachung keine reale Mannigfaltigkeit.
Solche Relationen stellen auch nicht die Autonomie des göttlichen

Erkennens in Frage, denn sie gehen lediglich von der Erkenntnis eines einzigen

Objekts aus: seines eigenen Wesens. Wie Thomas in S. c. Gent. c. 46
erklärt, spielt das göttliche Wesen in der Erkenntnis aller Weisen, in
denen es von anderen nachahmbar ist, die Rolle der species intelligibilis11.
Von daher braucht Gott keine anderen, ihm fremde Erkenntnisprinzipien,
um zur Erkenntnis mehrerer Ideen zu gelangen.

Um Gott bei der Erschaffung eine gewisse Entscheidungsmöglichkeit zu
garantieren, unterscheidet Thomas von Aquin zwischen einer spekulativen
und einer praktischen Erkenntnis in Gott und demnach auch zwischen

10 Ich meine hier mit „Vernunft" das, was im Mittelalter unter „Vernunft" verstanden
wurde, d.h. das mittlere Erkenntnisvermögen zwischen Sinneswahrnehmung (sensatio) und
Verstand (intellectus). Die Philosophen der Aufklärung und vor allem Kant änderten im 18.

Jahrhundert das Verhältnis von Vernunft und Verstand, indem sie die Vernunft nun als

„oberes Erkenntnisvermögen" konzipierten und ihr die Erkenntnis der Ideen und die
Bildung der metaphysischen Begriffe zuschrieben.

11 THOMAS AQUINAS: Summa contra Gentiles, 1, cap. 46 Opera omnia. Editio Leonina,
XIII, edd. Fratres Praedicatores. Roma: Typis Riccardi Garroni 1918), 137; c. 53, 151: „Non
igitur intelligit per aliquam speciem quae non sit sua essentia"; ibid. 1 c. 53, 151: „Intellectus
autem divinus nulla alia specie intelligit quam essentia sua, ut supra ostensum est. Sed

tarnen essentia sua est similitudo omnium rerum. Per hoc ergo sequitur quod conceptio
intellectus divini, prout seipsum intelligit, quae est verbum ipsius, non solum sit similitudo ip-
sius Dei intellecti, sed etiam omnium quorum est divina essentia similitudo. Sic ergo per
unam speciem intelligibilem, quae est divina essentia, et per unam intentionem intellectam,
quae est verbum divinum, multa possunt a Deo intelligi".



460 Chiara Paladini

zwei verschiedenen Weisen, wie die göttlichen Ideen aufzufassen sind:121)
Die spekulative Erkenntnis (notitia simplicis intelligentiae) ist nicht auf
Handlung hingeordnet; sie betrifft alles, was im Wissen Gottes enthalten
ist, unabhängig davon, ob es tatsächlich von Gott zur Existenz gebracht
wird oder nicht. In dieser Hinsicht sind die Ideen noch reine rationes, d.h.
intellektuelle Begriffe von allem Denkbaren.n 2) Die so begriffenen Ideen
werden erst dann zu wahren Urbildern (exemplaria), wenn Gottes freier
Wille sie als Modell für die tatsächliche Erschaffung gebraucht. Die
exemplaria sind folglich die Ideen derjenigen Dinge, die terminus creationis
sind, d.h. die zu Objekten des Schöpfungsakts werden und die aktual
existieren, existierten oder existieren werden. Sie spielen insofern eine
„praktische" Rolle, als sie der Maßstab sind, nach dem sich die praktische
Erkenntnis Gottes (notitia visionis) für die Erschaffung des Seienden richtete.

So konzipiert garantieren die Ideen als Urbilder, dass die Welt von
Gott - dem Artifex, d.h. der intelligenten Ursache - nach einer vorherbestimmten

Ordnung sowohl als Ganzes als auch in ihren Teilen geschaffen
wurde. Alles Seiende hat dementsprechend in Gott sein Urbild, und jedes

12 THOMAS Aquinas: S. Theol. I q. 15 a. 1 co., 199a: „necesse est ponere in mente divina
ideas. Idea enim Graece, Latine forma dicitur, unde per ideas intelliguntur formae aliarum
rerum, praeter ipsas res existentes. Forma autem alicuius rei praeter ipsam existens, ad duo
esse potest, vel ut sit exemplar eius cuius dicitur forma; vel ut sit principium cognitionis ip-
sius, secundum quod formae cognoscibilium dicuntur esse in cognoscente. Et quantum ad

utrumque est necesse ponere ideas. Quod sic patet. In omnibus enim quae non a casu gene-
rantur, necesse est formam esse finem generationis cuiuscumque. Agens autem non ageret
propter formam, nisi inquantum similitudo formae est in ipso. Quod quidem contingit dup-
liciter. In quibusdam enim agentibus praeexistit forma rei fiendae secundum esse naturale,
sicut in his quae agunt per naturam; sicut homo générât hominem, et ignis ignem. In
quibusdam vero secundum esse intelligibile, ut in his quae agunt per intellectum; sicut similitudo

domus praeexistit in mente aedificatoris. Et haec potest dici idea domus, quia artifex
intendit domum assimilare formae quam mente concepit. Quia igitur mundus non est casu
factus, sed est factus a Deo per intellectum agente, ut infra patebit, necesse est quod in mente

divina sit forma, ad similitudinem cuius mundus est factus. Et in hoc consistit ratio
ideae".

J3 THOMAS AQUINAS: S. Theol. I q. 15 a. 3 ad 2, 204b: „eorum quae neque sunt neque erunt
neque fuerunt, Deus non habet practicam cognitionem, nisi virtute tantum. Unde respectu
eorum non est idea in Deo, secundum quod idea significat exemplar, sed solum secundum
quod significat rationem".

H THOMAS Aquinas: S. Theol. I q. 15 a. 3 co., 204a: „cum ideae a Platone ponerentur
principia cognitionis rerum et generationis ipsarum, ad utrumque se habet idea, prout in
mente divina ponitur. Et secundum quod est principium factionis rerum, exemplar dici
potest, et ad practicam cognitionem pertinet. Secundum autem quod principium cognosciti-
vum est, proprie dicitur ratio; et potest etiam ad scientiam speculativam pertinere. Secundum

ergo quod exemplar est, secundum hoc se habet ad omnia quae a Deo fiunt secundum
aliquod tempus. Secundum vero quod principium cognoscitivum est, se habet ad omnia
quae cognoscuntur a Deo, etiam si nullo tempore fiant; et ad omnia quae a Deo cognoscun-
tur secundum propriam rationem, et secundum quod cognoscuntur ab ipso per modum spe-
culationis".



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 461

Seiende ist nach der ihm eigenen Idee in seiner Art geschaffen, an der es teil
hat.

Seine Konzeption bringt Thomas dazu, die Existenz von exemplaria von
jenen Dingen zu leugnen, die einen gewissen Wirklichkeitsgrad nicht
besitzen (wie z.B. die logischen Begriffe) und die niemals zur Existenz
kommen.>5 Inwiefern es exemplaria der Individuen gibt, ist bei Thomas'
Auslegung nicht unproblematisch. Einerseits behauptet Thomas an mehreren
Stellen seines Werkes, dass die Absicht der Natur sich weder auf das
Individuum noch auf die Gattung (deren Begriff nur innerhalb der species zu
ermitteln sei) richte, sondern nur auf die Art;16 andererseits besteht er
darauf, dass Gott zweifellos Ideen der Individuen habe, weil sie das Zielpunkt
(terminus) der göttlichen Kausalität und somit der praktischen Erkenntnis
seien. An anderen Stellen betont er ausdrücklich, die rein spekulative
Erkenntnis der Materie reiche zusammen mit dem göttlichen Urbild
vollkommen aus, um die Idee des Kompositums bzw. des Individuums zu
besitzen.1? Deswegen haben Scotus und viele seiner Nachfolger Thomas
polemisch unterstellt, seine Lehre leugne die Ideen von Individuen. Dies hätte

zur Folge, dass Gott weite Teile seiner eigenen Schöpfung nicht erkennen

könne.
Thomas' Lehre sieht für die göttlichen Ideen noch keine präzise

metaphysische Kollokation vor. Die Ideen entspringen aus dem Intellektsakt
Gottes und vermitteln Gott die Erkenntnis der Kreaturen, denn er erkennt
sich selbst als von diesen nachahmbar. Der Versuch, ihre Natur genauer zu
definieren, wird erst von Thomas' Nachfolgern unternommen.

Heinrich von Gent

Die Theorie Heinrich von Gents stellt den Übergang dar zwischen der
Konzeption Thomas von Aquins und der Theorie des Duns Scotus. Sie
weist auf diese schon voraus. Heinrich bezeichnet die göttlichen Ideen
zwar auch als Relationen der Nachahmbarlceit, gibt ihnen zusätzlich eine
weitere Funktion: Sie sind nicht mehr nur Erkenntnisrelationen, sondern
auch Gegenstände der Erkenntnis.

*5 Es gibt z.B. kein Urbild der Materie, die ein potentielles ens ist und ohne Form weder
existieren noch erkannt werden kann (THOMAS AQUINAS: S. Theol. I q. 15 a. 3 ad 3, 204b);
noch der Gattung, die bloß als formales Prinzip existiert, die zusammen mit der Differenz die
species bildet; noch der untrennbaren Akzidenzien, die nur ens in alio sind, d.h. formale
Prinzipien, die einem Subjekt zufallen (THOMAS AQUINAS: S. Theol. I q. 15 ad 3 ad 4, 204b);
noch von allem, das nicht in sich, sondern nur als Bestandteil eines Kompositums existiert.
Insofern alle diese Entitäten nicht als solche erzeugt werden können, kennt Gott diese nur
als Begriffe, als reine notiones, die in seiner Potenz enthalten sind.

16 THOMAS Aquinas: S. Theol. I q. 85 a. 3 ad 4, 337a.
>7 THOMAS AQUINAS: S. Theol. I q. 14 a. 11 co., 183a.



462 Chiara Paladini

Mit seiner Ideenlehre zielt Heinrich ausdrücklich darauf ab zu erklären,
wie Gott nicht nur sich selbst und die Dinge so erkennt, wie sie in ihm
enthalten sind, sondern auch, wie er mehrere von ihm verschiedene Dinge
als von ihm verschieden, d.h. so, wie sie in sich wirklich sind, erkennt.

In dieser Absicht stellt Heinrich fest, dass Gott zwei Objekte der
Erkenntnis haben muss: Primär erkennt er das Vollkommenste, d.h. sich
selbst. Das erste und adäquate Objekt der göttlichen Erkenntnis ist also,
absolut betrachtet, sein eigenes Wesen. Jedoch hat die göttliche Wesenheit

nicht nur den Charakter des Absoluten; denn wenn sie nur diesen
hätte, könnte Gott nur sich selbst erkennen. Er könnte dann all das, was
sich von ihm unterscheidet, sprich die Geschöpfe, nicht erkennen18. Für
Heinrich sind diese aber das sekundäre Objekt der göttlichen Erkenntnis
und zwar so, wie sie in den Ideen vorabgebildet sind. Dem göttlichen Wesen

ist somit auch der Charakter eines respectus imitabilitatis „nach außen"
zuzuschreiben, anhand dessen Gott die Erkenntnis des von ihm verschiedenen

Seins gewinnen kann. Indem Gott erkennt, dass er in vielfältiger
Weise und in beschränktem Ausmaß von etwas von ihm verschiedenen
nachgeahmt werden kann, kommt er zu der Erkenntnis aller unterschiedlichen

Ideen bzw. möglichen Geschöpfe.^
Wie bei Thomas sind die Ideen in Heinrichs Denken also immer noch

Nachahmbarkeitsrelationen. Heinrichs Theorie denkt sie aber schon als

Erkenntnisobjekte. Er versteht sie dabei nicht nur in der Weise, wie sie in
der göttlichen Unendlichkeit enthalten sind, sondern gemäß der ihnen
eigenen begrifflichen Bestimmungen. Einen Schritt weiter als Thomas
gehend, legt Heinrich den Schwerpunkt darauf, dass Gott die Geschöpfe als

von der göttlichen Wesenheit unterschieden, d.h. in ihren eigenen esse
essentiae erkennt. Die göttlichen Ideen werden in Heinrichs Denken somit
zu Essenzen, zu den erschaffbaren Naturen, die in sich im Geist Gottes als

Erkenntnisgegenstände existieren. Wie von de Rijlc20 hervorgehoben wur-

18 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet IX q. 2 (ed. Macken. Leuven 1983, 32,73-79): „[...] si

in deo divina essentia non haberet nisi rationem essentiae et absoluti, absque omni ratione
respectus et imitabilis ad extra, nihil deus cognosceret nisi suam essentiam et se ipsum et
ilia quae intra se sunt, ipsa essentia, et nihil eorum quae sunt extra".

HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet VIII q. 1 (Henrici Goethalis de Gandavo Aurea Quod-
libeta II, Venice: Zuccolius 1613, fol. ivb): „Sed ut cognoscendo suam essentiam cognoscat ilia
distincte secundum distinctionem quam habent inter se, oportet quod cognoscat suam
essentiam ut imitabilem ab illis, et secundum hoc sua essentia habet rationem ideae, ut idea
nihil aliud sit, quam ipsa divina essentia sub ratione respectus imitabilitatis, qua alia a se

nata sunt earn imitari"; Quodlibet IX, q. 2 (ed. Macken. Leuven 1983, 27): „Primo modo nihil
est obiectum per se divini intellectus, nisi ipsa divina essentia ut est intelligibile [...] Secundo
modo contingit aliquid esse obiectum intellectus dupliciter: uno modo primarium, alio
modo secundarium. Obiectum primarium non est nisi [...] ipsa divina essentia, quae per se

intelligitur a deo [...] Obiectum vero secundarium est aliud a se" et seqq.
20 RlJK, Lambertus M. DE: Quaestio de ideis. Some notes on an important chapter of Pla-

tonism, in: MANSFELD, Jaap/RlJK, Lambertus M. DE (Hgg.): Kephalaion. Studies in Greek Philosophy

and its Continuation offered to Professor C.J. de Vogel Philosophical Texts and Stu-



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 463

de, führt laut Heinrich der kognitive Akt Gottes zu der Einrichtung einer
Welt von möglichen Wesenheiten, die doch notwendigerweise das göttliche

Erkennen hervorbringt und erkennt. Sie gewinnen dadurch gewissermaßen

einen neuen Status. Ihre Art von Sein ist nicht identisch mit dem
realen Sein eines Naturdinges (esse naturae), aber auch nicht mit dem rein
logischen, verminderten Sein der Gedankendinge (esse rationis), die von
einem bestimmten geschaffenen bzw. menschlichen Intellekt erfasst werden.

Es handelt sich dabei vielmehr um eine Art von absolutem Sein, das
dem wesentlichen Inhalt des Gedachten entspricht: ein Erkanntsein, esse

cognitum oder esse obiectivum21. Hier kündigt die Theorie Heinrich von
Gents die Entwicklungen der folgenden Jahrzehnte an.

Bezüglich der Art der göttlichen Erkenntnis der Ideen übernimmt
Heinrich die von Thomas stammende Unterscheidung zwischen einer rein
spekulativen und einer praktischen Erkenntnis, jedoch verleiht er ihr
einen neuen Sinn. In der Q. 1 des Quodlibet VIII schreibt Heinrich, es handle
sich dabei um ein und dieselbe Erkenntnis. Sie lasse sich nicht unterscheiden

anhand der Art der Objekte, nach denen sie sich richtet, sondern könne

nur hinsichtlich deren Zweck unterschiedlich betrachtet werden. Heinrich

unterscheidet folglich nicht mehr - wie noch Thomas - zwischen zwei
Arten von Ideen. Deren erste umfaßt die Ideen als reine Begriffe, die im
Wissen Gottes enthalten, während die zweite die Ideen als Urbilder, quasi
praktische Instrumente für die Erschaffung sind. Für Heinrich ist das
(sekundäre) Objekt der göttlichen Erkenntnis die Gesamtheit aller göttlichen
Ideen; diese sind alle gleich und teilen denselben Status. Da Gottes Wissen
die Ursache alles Geschaffenen ist, sind seine Ideen zugleich principium
cognoscendi und principium producendi. Das heißt, Heinrich behauptet, dass

Gott die Geschöpfe durch die Ideen in esse essentiae bzw. in ihren jewie-
ligen Wesenheiten erkennt und dass er sie ebenfalls durch die Ideen in
esse existentiae bzw. als aktual Seiendes hervorbringt.22 Gott erkennt also
die Geschöpfe sowohl an sich, als auch als zu schaffende (operabilia). Insofern

seine Erkenntnis sich allein auf die Wesenheiten der Geschöpfe richtet,

kann man sie „spekulativ" nennen; insofern sie auf deren Erschaffung
hingeordnet ist, kann man die göttliche Erkenntnis „praktisch" nennen.
Nichtsdestoweniger haben die spekulative und die praktische Erkenntnis
ein und dasselbe Objekt und sind von ein und derselben Art; sie
unterscheiden sich lediglich anhand ihres Zweckes.

dies 23). Assen: Van Gorcum 1975, 204-213; ID.: Un tournant important dans l'usage du mot
idea chez Henri de Gand, in: Idea. VI. Colloquio Internazionale, Roma, 5-7 gennaio 1989. Atti
a cura di Marta Fattori e Massimo Luigi Bianchi Lessico Intellettuale Europeo LI). Roma:
Ateneo 1990 89-98.

21 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet IX, q. 2 (ed. Macken, 30,30-32,67).
22 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibet VIII q. 1 (Henrici Goethalis de Gandavo Aurea Quod-

libeta II. Venice: Zuccolius 1613, fol. 2vb).



464 Chiara Paladini

Während das Sein der Wesenheit der Geschöpfe (esse essentiae) auf
eine absolute, formale Bestimmung zurückgeht, die der Intellekt Gottes
konstituiert, ist das Sein der Existenz (esse existentiae) nach Heinrichs
Ansicht die Wirkung des freien göttlichen Willens. Sein akzidenteller Charakter

ermöglicht Gott eine Entscheidung bei der Erschaffung. Der Übergang
vom esse essentiae zu der aktualen Existenz, d.h. zum esse existentiae,
erbringt die Individuations. Diese ist somit nicht auf Materie oder Form
zurückzuführen, sondern auf die spezifische Identität jedes Individuums mit
sich selbst, die die Identität mit einem anderen zwangsläufig ausschließt.
Die Essenzen, von denen es in Gott Ideen gibt, sind allerdings nicht die
Ideen der Individuen. Sie sind Ideen der untersten Arten (species specialis-
simae), die die einzelnen Individuen umfassen. Gott bedarf keiner eigenen
Idee der Individuen, um sie zu erkennen, denn er bringt als Ursache jede
Wesenheit zur aktualen Existenz.24

Duns Scotus

Die in den dd. 35-36 des Sentenzenkommentars25 vorgestellte Ideenlehre
des Duns Scotus macht den entscheidenden Schritt zur Überwindung der
These Thomas', dass die Ideen intellektuelle Relationen seien. Sie stellt die
Radikalisierung dessen dar, was Heinrich von Gent angedeutet hatte: Sie

betrachtet die Ideen endgültig als Objekte der göttlichen Erkenntnis.
Scotus lehnt in diesem Zusammenhang Thomas von Aquins

Unterscheidung zwischen spekulativer und praktischer Erkenntnis ab. Seiner
Ansicht nach erkennt Gott zwar alles Denkbare in seinem Wesen, jedoch
braucht man keine zusätzliche praktische Erkenntnis anzunehmen, in der

23 Zur Individuation und göttlichen Erkenntnis bei Heinrich von Gent siehe PICKAVÉ,

Martin: The Controversy over the Principle of Individuation in Quodlibeta, in: SCHABEL, Christian

(Hg.): Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century Brill's
Companions to the Christian Tradition 7). Leiden: Brill 2007, insbesondere Seiten 23-32.

24 Darüber hinaus hat Gott nach Heinrich keine Idee von zweiten Intentionen, Relationen,

Künstlichem, Artunterschieden, Privationen, Zahlen und Widersprüchlichem (Quodlibet

VII qq. 1-2). Siehe daüber: SCHRÖCKER, Hubert: Das Verhältnis der Allmacht Gottes zum
Kontradiktionsprinzip nach Wilhelm von Ockham Veröffentlichungen des Grabmann-In-
stitutes 49). Berlin: Akademie Verlag 2003, 250-254.

25 IOANNES DUNS Scotus: Ordinatio I, d. 35, q. un. Opera omnia, edd. C. Balic et alii,
Commissio Scotistica Internationalis. Città del Vaticano VI: Typis Polyglottis Vaticanis 1963),

245-270; ibid. d. 36, q. un., 281-290; ID.: Lectura in Librum Primum Sententiarum I, d. 35, q.
un. Opera omnia, XVII, edd. C. Balic et alii, Commissio Scotistica Internationalis. Città del
Vaticano VI: Typis Polyglottis Vaticanis 1966), 445-453; ibid. d. 36, q. un., 468-471; ID.:

Reportatio parisiensis I-A, d. 36, qq. 1-4, in: NOONE, Timothy B.: Scotus on Divine Ideas: Rep.
Paris. I-A, d. 36, in: Medioevo 24 (1998), 395-453. Bezüglich der Theorie der göttlichen Ideen
cf.: McCORD Adams, Marilyn: William Ockham, II Publications in Mediaeval Studies 26).
Notre Dame: Notre Dame University Press 1987, 1042-1050; NOONE, Timothy B.: Scotus on
Divine Ideas; HOFFMAN, Tobias: Creatura intellecta. Die Ideen und Possibilien bei Duns Scotus
mit Ausblick auf Franz von Mayronis, Poncius und Mastrius Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters. Neue Folge 60). Münster: Aschendorff 2002.



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 465

Gott die Ideen als „praktische" Urbilder der Geschöpfe erkennt. Scotus
unterscheidet hingegen zwischen einem ersten und einem zweiten Objekt
derselben Erkenntnis. Das erste ist das absolut einfache Wesen Gottes, das

wiederum in sich selbst die Ideen (und damit die Geschöpfe) als zweites
Objekt der göttlichen Erkenntnis darstellt. Im Gegensatz zu seinen
Vorgängern betont Scotus, dass Gott es nicht nötig hat, sich selbst unter dem
Charakter der Abbildbarkeit wahrzunehmen, um die Geschöpfe zu erkennen,

denn sein Wesen ist an sich und absolut repräsentativ für Mehreres.
Die zwei Objekte seiner Erkenntnis - das göttliche Wesen und die

Ideen - verhalten sich allerdings zum göttlichen Erkennen auf
unterschiedliche Weise. Um zu erklären, wie Gott sich selbst und die Ideen
erkennt, greift Scotus auf die Distinktion zwischen obiectum movens und
obiectum terminans zurück, die eigentlich dem menschlichen Erkenntnis-
prozess zugeordnet war. Während das göttliche Wesen sowohl als Grund,
der seinen Intellekt zum Akt bewegt, als auch als erster terminus, nach
dem sich sein Erkennen aktiv richtet, gelten kann, können die Ideen nicht
der Grund des Erkenntnisaktes sein, denn das wäre des göttlichen Intellekts

unwürdig. Sie können deswegen nur als terminus des Erkennens
erkannt werden.26 Dabei sind die Ideen zunächst alle gleicher Natur. Es gibt
keine Idee, die lediglich spekulativ und zugleich nicht auch praktisch ist.
Denn praktisch ist jede Idee allein dadurch, dass sie potentiell in Gott
enthalten ist und irgendwann durch den göttlichen Willen verwirklicht werden

kann.27 Dadurch dass sie von Gott erkannt werden, teilen alle Ideen
ursprünglich denselben Status; sie unterscheiden sich erst dann, wenn der
göttliche Wille entscheidet, welche von ihnen aktualisiert werden sollen
und welche nicht. Würde nämlich allein die Erkenntnis der Ideen die
Ordnung der Welt vorherbestimmen, wäre der Wille Gottes seinem Intellekt
unterworfen, d.h. er wäre dazu gezwungen, das auszuführen, was ihm der
Intellekt vorschreibt.28

Den Status der Ideen bestimmt Scotus nicht mehr wie Thomas von
Aquin als Nachahmbarkeitsrelationen. Er argumentiert hierbei wie folgt:
Wenn die Ideen Nachahmbarkeitsrelationen wären, dann wären solche
Relationen schon an sich als Objekte des göttlichen Erkennens zu betrachten.

Dann wären sie aber wiederum nur anhand weiterer Erkenntnisrelationen

erkennbar. Diese würden weitere Erkenntnisrelationen voraussetzen,

so dass Gott letztendlich niemals zu Erkenntnis gelangen könnte. Um
nicht in den regressus in infinitum zu geraten, müssen wir uns folglich an
das Prinzip halten, nach dem die zwei Relata, zwischen denen die Relation
entsteht, schon vor der Relation bestehen müssen. Die Ideen sollen also

vor dem Erkenntnisakt Gottes als obiecta cognita von Gott selbst hervorge-

26 IOANNES DUNS SCOTUS: Ord. I d. 36 q. unica nn. 39-43 (ed. Vat., 286-288).
27 IOANNES DUNS SCOTUS: Rep. I d. 36 q. 3-4 n. 51 (ed. Noone, 442).
28 IOANNES DUNS Scotus: Rep. I d. 36 q. 3-4 n. 18-19 (ed. Noone, 430-431).



466 Chiara Paladini

bracht werden, um danach von ihm erkannt zu werden.29 Vier logische
Momente zeichnen diesen Prozess aus: Im ersten Augenblick erkennt Gott
seine eigene Wesenheit. Im zweiten erschafft er die Ideen als res cognitae
und erkennt sie zugleich, so dass sie zum terminus des Intellektsaktes Gottes

werden. Im dritten Moment vergleicht Gott die res cognitae mit seiner
Wesenheit und stellt fest, dass sie sie zu einem gewissen Grad nachahmen.
Erst jetzt entstehen Relationen der Nachahmbarkeit zwischen der göttlichen

Wesenheit und den Geschöpfen. Schließlich werden diese Relationen
im vierten Moment von Gott begriffen.3°

Scotus leugnet nicht, dass es Relationen der Nachahmbarkeit zwischen
Gott und den Ideen gibt. Jedoch spricht er ihnen eine entscheidende Rolle
in der Hervorbringung der Ideen ab. Sie sind vielmehr das darauffolgende
Ergebnis: Nicht durch Relationen der Nachahmbarkeit erkennt Gott die
Ideen, sondern er bildet die Relationen mit ihnen, indem er die Ideen im
intelligiblen Sein hervorbringt und sie erkennt. Der Vorrang der obiecta
cognita gegenüber den Erkenntnisrelationen dient in Scotus' Theorie folglich

der Einrichtung einer intelligiblen Welt, die den relativen Charakter
des respectus behält, aber nichtsdestoweniger einen eigenen Platz im
göttlichen Intellekt hat. Sie bringt somit auch eine gewisse eigene Aktualität
mit sich.

Darin besteht für Scotus die Voraussetzung der Intelligibilität der realen

Welt. Die Ideen haben somit objektive Existenz im Geiste Gottes, ein
esse obiectivum, aufgrund dessen jedes Seiende das ist, was es ist und als
solches auch erkannt werden kann. Es handelt sich dabei um Objekte sui
generis, deren Seinsart weder auf die eines Gedankendings reduziert werden

kann, noch der Art der Existenz extramentaler Dinge entspricht - denn
die Seinsart der Ideen bleibt bis zu ihrer Verwirklichung gegenüber der
realen Existenz unvollständig. Ihre Verwirklichung wiederum findet nur

29 lOANNES DUNS Scotus: Ord. I d. 35 q. unica n. 33 (ed. Vat. 258): „Et ista quarta via

potest tenere illam propositionem - quae videtur probabilis - quod 'relatio naturaliter non
cognoscitur nisi cognito termino' (sed nec inteliectus comparât ad aliquid nisi naturaliter
prius cognito termino), quam propositionem non potest alia via tenere, quia oportet quod
dicat quod ilia relatione qua comparât istam intellectionem, comparât essentiam ad aliquid
non prius cognitum naturaliter".

3° lOANNES DUNS Scotus: Ord. I, d. 35, q. unica n. 32 (ed. Vat., 258): „Deus in primo
instanti intelligit essentiam suam sub ratione mere absoluta; in secundo instanti producit
lapidem in esse intelligibili et intelligit lapidem, ita quod ibi est relatio in lapide intellecto
ad intellectionem divinam, sed nulla adhuc in intellectione divina ad lapidem, sed intellectio
divina terminât relationem 'lapidis ut intellecti' ad ipsam; in tertio instanti, forte, inteliectus
divinus potest comparare suam intellectionem ad quodcumque intelligibile ad quod nos pos-
sumus comparare, et tunc comparando se ad lapidem intellectum, potest causare in se
relationem rationis; et in quarto instanti potest quasi reflecti super istam relationem causatam
in tertio instanti, et tunc ilia relatio rationis erit cognita. Sic ergo non est relatio rationis
necessaria ad intelligendum lapidem, tamquam prior lapide, ut obiectum, immo ipsa 'ut cau-
sata' est posterior (in tertio instanti), et adhuc posterior erit ipsa 'ut cognita', quia in quarto
instanti".



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 467

aus Gottes freiem Willen heraus statt. Scotus nennt das Sein der Ideen ein
„vermindertes Sein"3i (esse diminutumv).

Da Scotus zwischen reinen notiones und wahren Exemplaren, die der
aktualen Existenz des Seienden notwendigerweise entsprechen, nicht mehr
unterscheidet, kann er behaupten, dass es Ideen alles positiven, aber auch
des lediglich potentiell Seienden gibt, also nicht nur desjenigen, das einen
bestimmten Aktualitätsgrad - wie bei Thomas von Aquin - mit sich bringt.
Es gibt also auch Ideen der Materie, der trennbaren und der untrennbaren
Akzidenzien, sowie von allen Einzelteilen, die ein Ganzes bilden.33

Aureolis Kritik

Aureoli fand die vorgestellten Antworten auf die Frage, wie Gott sich
selbst und zugleich die Vielfältigkeit des Seienden erkennen kann, nicht
zufriedenstellend. Er kritisierte, die Theorien seiner Vorgänger setzten
eine innere Verschiedenheit in Gott und führten somit zur Vervielfachung
der Entitäten in Gott. Das wollte Aureoli unbedingt vermeiden. Et hielt es
für unmöglich, dass die Kreaturen in Gott voneinander unterschieden
existieren, sei es als Nachahmbarkeitsrelationen - wie es Thomas von Aquin
sah - sei es als Erkenntnisobjekte - wie Heinrich von Gent es angedeutet
und Scotus ausdrücklich gelehrt hatte.

Aureolis Kritik an der Theorie Thomas von Aquins

Aureoli kritisiert Thomas von Aquins Lehre in folgenden Punkten: 1. Er
lehnt ab, dass es in Gott zwei Arten von Erkenntnis, d.h. eine spekulative
und eine praktische gibt; 2. Er bestreitet, dass die göttliche Wesenheit hierbei

als species intelligibilis zur Erkenntnis der Ideen fungiert; 3. Vor allem
aber greift er Thomas' Lehre darin an, dass sie Nachahmbarkeitsrelationen
seitens Gottes vorsieht, aus denen voneinander (wenn auch nur logisch)
verschiedene respectus entstehen, die Thomas für Ideen hält.

Aureoli bestreitet die ersten zwei Punkte in D. 35 Q. 2 seines Scriptums.
1. Die Annahme zweier verschiedener Arten von Erkenntnis ist ihm zufolge
insofern unvertretbar, als sie sich weder logisch noch real unterscheiden
lassen. Denn, erstens, wenn die zwei Arten von Erkenntnis zwei rein lo-

31 Bezüglich des esse diminutum cf. MAURER, Armand: Ens diminutum. A Note on its Origin

and Meaning, in: Mediaeval Studies 12 (1950), 216-222; zum Sein der göttlichen Ideen in
Scotus Theorie cf. HONNEFELDER, Ludger: Scientia trascendens. Die formale Bestimmung der
Seiendheit und Realität in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit (Duns Scotus -
Suarez - Wolff - Kant - Peirce) Paradeigmata 9). Hamburg: Meiner 1990; bezüglich der
unterschiedlichen Interpretationen vom esse obiectivum bei Scotus und Aureoli cf. PERLER,

Dominik: What Am I Thinking About? John Duns Scotus and Peter Aureol on Intentional
Objects, in: Vivarium 32 (1994) 2, 72-89.

32 lOANNES DUNS SCOTUS: Ord. I d. 36 q. un., n. 44-47 (ed. Vat., 288-290).
33 lOANNES DUNS SCOTUS: Rep. I d. 36 q. 3-4, nn. 21-22 (ed. Noone, 431-432).



468 Chiara Paladini

gisch unterschiedene Erkennntisformen wären, handelte es sich dabei
eigentlich um ein und dieselbe Erkennntnisart, die zunächst als auf die göttliche

Wesenheit bezogen betrachtet wird, dann als auf die göttliche
Wesenheit und die Geschöpfe gerichtet. Dementsprechend bräuchte man aber
die erste gar nicht anzunehmen, denn sie wäre in der zweiten bereits
enthalten. Andererseits sind sie, zweitens, aber auch nicht real verschieden,
denn sonst splitterte sich Gottes Erkennen in zwei Akte auf, von denen
sich der zweite allein auf die Geschöpfe richten würde, ohne das göttliche
Wesen miteinzubeziehen. Dies würde wiederum bedeuten, dass der zweite
Intellektsakt Gottes von etwas ihm Fremden abhinge - was auch Thomas
nicht behauptete.34 Es gibt also in Gott nur eine Erkenntnis, und zwar eine
praktische, die sich aber nicht nur auf das aktuale Seiende richtet, sondern
auf alles in Gott vorher-enthaltene potentielle Seiende. Aureoli übernimmt
hier Scotus' Kritik, dessen zugrundeliegende Sorge er teilt. Wie Scotus
sieht Aureoli in der Definition einer „praktischen Erkenntnis" mit
ausschließlichem Bezug auf das aktuale Seiende die Gefahr einer Form von
Notwendigkeit, die der göttliche Intellekt dem göttlichen Willen
aufzwingt. Als Einwand gegen Thomas' Ansicht bringt Aureoli folgendes
Argument vor: Eine praktische Wissenschaft ist per definitionem eine
Wissenschaft, die sich der Operation widmet, wie es Aristoteles in seiner
Metaphysik beschreibt; doch ist die praktische Wissenschaft deshalb nicht
notwendig aktual. Unabdingbar ist lediglich, dass sie auf die Operation
hingeordnet ist, d.h., dass sie dem Wirkenden die Prinzipien und Leitlinien

aufzeigt, die zu befolgen sind, wenn er mit seinem Willen entscheidet,

etwas zu bewirken.35

34 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 3 (E-Scriptum, 13, 633-654; X, 778b, £-7793, B):
„Unde possumus dicere quod <i.> vel differunt secundum praecisionem, quia intellectio
essentiae concipitur ut tendens praecise in essentiam, intellectio vero creaturae ut simul
tendens in essentiam et cum hoc in creaturam; <2> vel quod differunt secundum disparatio-
nem, quia una disparate tendit in creaturam absque essentia, altera vero in essentiam divi-
nam. Sed manifestum est quod, si primum detur, iam non sunt duae intellectiones, sed una
quae quandoque sumitur ut praecise ad essentiam terminatur, quandoque vero sumitur ea-
dem ut cum hoc ulterius procedens ad creaturam. [...] Immo non oportet primam ponere,
quia sufficienter intelligit Deus suam essentiam per secundam. [...] Nec potest etiam dari
secundum, quod scilicet différant secundum disparationem. Impossibile est enim vere con-
cipere quod Deus immediate intelligat creaturam non intelligendo suam essentiam, quia
tunc non esset ratio intelligendi creaturam, nec mediaret in Deo inter actum intellectionis et
ipsam creaturam, nec esset obiectum primarium illius intellectionis qua a Deo apprehendi-
tur creatura; quod dici non potest nec etiam conceditur ab ipsis. Ergo manifestum est quod
intellectio Dei non potest resolvi in duas secundum rationem, quarum una sit essentiae et
altera creaturae".

35 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2. a. 3 (E-Scriptum, 15, 779-16, 792; X, 781a, A-C):
„Praeterea, si ars vel scientia practica determinaret voluntatem ad agendum, tunc error in
huiusmodi reduceretur in defectum scientiae vel artis. Sed manifestum est quod canere
quando non est canendum vel operari quando non est operandum non ostendit defectum
artis, sed potius defectum prudentiae. Igitur id quod prius. Unde considerandum est quod
aliquando operabile déterminât sibi tempus, ut medicina non est omni tempore ministran-



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 469

2. Zur Erkenntnis der Geschöpfe gelangt Gott nach Aureoli nicht durch
eine species intelligibilis, die als Mittel fungiert und doch das Wesen Gottes

ist. Aufgrund seiner vollkommen unterschiedlichen Erkenntnistheorie
bestreitet Aureoli, dass ein solches Mittel im Falle des göttlichen, aber
auch des menschlichen Erkenntnisprozess überhaupt erforderlich ist, um
zur Erkenntnis eines Gegenstandes zu gelangen. Er geht zunächst vom
menschlichen Erkenntnisprozess aus, mit dem auch der göttliche erhellt
werden könne. Sich auf das aristotelische Prinzip „frustra fit per plura
quod fieri potest per pauciora"36 berufend, behauptet Aureoli, dass es, um
unserem Intellekt den Zugang zur Realität zu ermöglichen, nicht notwendig

ist, auf species als Vermittelnde zurückzugreifen. Aureoli erklärt
Erkenntnis anders: Unser Intellekt ist von sich aus und ohne Rekurs auf
irgendein Mittel in der Lage, auf die Realität zuzugreifen37. Übrigens, wenn
nicht der Gegenstand an sich, sondern die species bzw. eine Ähnlichkeit
des Gegenstandes das erste Objekt des Sehens wäre, würde das Auge
immer über sich selbst reflektieren. Es würde auf diese Weise niemals zum
tatsächlichen Sehen des extra-mentalen Gegenstandes gelangen, sondern
immer nur zum Sehen der species, d.h. zu sich selbst; das sei beim
Sinnesvermögen offensichtlich nicht der Fall. Deshalb, so Aureoli, ist es falsch zu

da, sed in tempore determinato et certo; et similiter non est omni tempore serendum ac me-
tendum. Quandoque vero operabile non déterminât sibi tempus, ut vocis modulatio. Et talis
est mundi creatio in ordine ad Deum. Ubi vero non déterminât operabile sibi tempus, ibi
scientia practica non inclinât pro illo tempore determinato artificem ad agendum, sed solum
ostendit, si velit agere, quid et qualiter sit agendum. Nec propter hoc tollitur quin scientia
talis plene sit practica. Sic igitur Dei notitia respectu creaturarum non impeditur quin rema-
neat practica, et quoad modum sciendi et quoad modum se habendi ad voluntatem divinam,
ut omnipotentia illa ponebat."

36 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 4 (E-Scriptum, 19, 982-983; X, 783b, F): „Prae-
terea, superfluitas non est ponenda in rebus, quia frustra fit per plura quod fieri potest per
pauciora, ut Philosophus dicit I Politicae et I Physicorum."

37 Zu Aureolis Theorie der Wahrnehmung siehe LlCKA, Lukas: Perception and Objective
Being: Peter Auriol on Perceptual Acts and their Objects, in: American Catholic Philosophical
Quarterly 90 (2016), 49-76 (mit der dort angegebenen Literatur). Hier hat der Autor gezeigt,
dass Aureoli die Existenz der species nicht ablehnt, sondern deren Rolle im Erkenntnisprozess

überdenkt und stark relativiert. Denn die species ist nicht mehr das, was sich im
Erkenntnisobjekt vor-befindet und dem erkennenden Subjekt die Erkenntnis vermittelt. Der
Mensch benötigt für Aureoli nicht mehr die Vermittlerfunktion einer species, um Zugang
zur Realität zu haben - wie es noch bei den anderen scholastischen Autoren der Fall war.
Auch ist die Erkenntnis nicht durch die Rezeption einer im Erkenntnisobjekt zugrunde
liegenden species verursacht. Laut dem Autor wird die species von Aureoli mit dem intentio-
nalen Akt des Intellekts identifiziert. Sie ist nichts anderes als ein Gleichnis (similitudo) des

Objekts, das vom Intellekt durch eine aktive Operation im wahrsten Sinne des Wortes
produziert wird. Das bedeutet noch lange nicht, dass dadurch die Erkenntnis zustande kommt,
denn hierfür ist zudem die Bildung eines esse apparens bzw. das Erscheinen des Objektes
erforderlich (siehe dazu unten S. 21-23). Weitere Literatur zum Thema der Wahrnehmung und
zur Bedeutung der species in Aureoli ist der Anmerkung n. 58 des vorliegenden Aufsatzes zu
entnehmen.



47° Chiara Paladini

behaupten, dass die species das erste Wahrnehmungsobjekt sei.38 Auch
wenn die species lediglich als Mittel des Intellektes für den Übergang zum
extra-mentalen Gegenstand zu verstehen wäre, würde der Ansatz für Au-
reoli nicht funktionieren. Denn dann wäre die species nicht das erste vom
Intellekt begriffene Objekt. Der Intellekt unterscheidet nämlich beim
Erkenntnisakt nicht zwischen einer Ähnlichkeit und dem extra-mentalen
Gegenstand und erfährt somit nicht zwei Objekte, sondern nur eins, nämlich
das extra-mentale.39

Die These, das Wesen Gottes würde als species intelligibilis fungieren,
stützt sich somit für Aureoli auf die falsche Annahme, Erkenntnis sei stets
durch eine species intelligibilis vermittelt. Dies ist im Fall Gottes sogar
noch problematischer; denn entweder wäre sein Wesen als species das erste

erkannte Objekt Gottes - die species kann jedoch niemals das erste
Erkenntnisobjekt sein - oder sie wäre nur das Mittel zur Erkenntnis der
Geschöpfe und damit keineswegs das erste Objekt der göttlichen Erkenntnis
- was offensichtlich nicht zu vertreten ist. 40

3. Noch problematischer ist es Aureoli zufolge anzunehmen, dass sich
aus diesem Erkenntnisprozess einzelne, jede in sich bestimmte respectus
bzw. Ideen ergeben. Denn dann wäre das Wesen Gottes wirklich unterteilbar.

Dagegen beweist Aureoli in der Q. 3, dass selbst eine rein logische
Vervielfachung des göttlichen Wesens in verschiedene Ideen, die alle auf
unterschiedliche Weise das einzige Wesen Gottes nachahmen, notwendi-

38 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 4 (E-Scriptum, 19, 958-964; X, 783b, B):
„Praeterea, si visio primo terminaretur ad speciem, aut ibi sisteret tanquam in termino ulti-
mato, aut cum hoc procederet ad rem extra. Sed non potest dari primum, quia tunc res ex-
terius existentes et multum distantes non terminarent nostrum intuitum et aspectum, cuius
oppositum experimur; nec etiam secundum, quia tunc in qualibet visione experiremur duos
terminos: unum primum, qui immediate attingeretur, et alium secundum - quod tarnen
nullus experitur. Non enim experimur nostrum intuitum ad aliquid terminari nisi ad rem
extra. Igitur species existens in oculo non est prima visa."

39 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 4 (E-Scriptum, 19, 970-975; X, 783b, D): „In in-
tellectu etiam hoc poni non potest. Constat enim quod intellectus experitur et iudicat omne
illud quod intuitum suum terminât. Sed manifestum est quod intelligens rosam non experitur

nec iudicat in suo intuitu duos terminos, sed tantummodo unum. Intelligens quidem
rosam non distinguit speciem rosae ab ipsa rosa, immo aliquibus videtur quod nec etiam
species sint ponendae, sed solum actus transiens in obiectum. Ergo impossibile est quod
species sit primum intellectum."

4° PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 4 (E-Scriptum, 20, 1009-1016; X, 784a, D-E):
„Praeterea, aut divina essentia pro eo dicitur se habere ut species et similitudo, quia est primo

cognitum terminative, creaturae vero exteriores tantum denominative, aut quia est ratio
cognoscendi, et creaturae sunt primus terminus illius cognitionis. Sed non potest dici
primum, quia probatum est quod species non est primus terminus intellectionis nec aliquo modo

primum obiectum; nec potest dari secundum, quia tunc creaturae essent primaria obiecta
intellectus divini, quod est contra Philosophum, XII Metaphysicae, et Augustinum, 83

Quaestionum q. 46, qui ait quod nihil extra se positum Deus intuebatur. Non igitur essentia
divina gerit similitudinem speciei."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 471

gerweise eine Art von realer Unterteilung der göttlichen Wesenheit mit
sich bringt und dadurch reale Verschiedenheit in Gott setzt.

Denn für Aureoli wären all diese möglichen Nachahmungen der Wesenheit

Gottes in Gott wirklich enthalten und zwar als das Unvollständige im
Vollständigen. Das wäre - so Aureoli - laut Thomas von Aquin so zu
verstehen, als ob Gott nach Art eines allmählichen Subtraktionstheorems alle
in jeder Definition enthaltenen Untermengen erkennen würde. Wenn er
vom Begriff „Mensch" die „rationalen" Eigenschaften entfernte, würde er
den übrigen Begriff „sinnliches Lebewesen" und damit das Tier erkennen.
Wenn er dann vom Begriff „sinnliches Lebewesen" die Eigenschaft „sinnlich"

entfernte, würde er den Begriff „Lebewesen" und damit die Pflanzen
erkennen usw.41 Nun wendet Aureoli gegen diese Vorgehensweise ein, wie
es sein könne, dass Gott die Ideen der Kreaturen voneinander getrennt
erkennen kann, wenn jede einzelne Idee das Abbild eines einzigen Objektes
bzw. der Wesenheit Gottes sein soll und nicht nur eines vom Ganzen
abgegrenzten Teils. Eine Relation der Nachahmbarkeit eines Objektes zu einem
anderen setzte per definitionem die Korrespondenz des Objekts, das
nachahmt, zu dem, das nachgeahmt wird, voraus. Damit eine dem Modell
getreue Nachahmung stattfindet, sollte sich das Wesen Gottes durch den
Erkenntnisakt wirklich in verschiedene Teilen aufteilen lassen. Das ist aber
selbstverständlich auszuschließen, da die Essenz Gottes unteilbar ist. Ebenso

ist es aber auszuschließen, dass das Wesen Gottes sich auf eine rein
intellektuelle Weise (secundum rationem) aufteilen lässt und die daraus
entstandenen Ideen sich demnach nur intellektuell voneinander unterscheiden.

Denn dann sollte man wiederum annehmen, dass jede Idee der Sache
nach (secundum rem) das ganze Wesen Gottes nachahmt und folglich auch
Urbild für die anderen Ideen ist, genauso wie das Wesen Gottes Urbild der

41 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 10, 526-11, 544; X, 795a, D-F): „Et
ideo dixerunt alii possibilitatem istam investigantes, qualiter scilicet deitas, cum sit simplex,
possit esse similitudo propria omnium creatorum, quod, quando aliquid plura complectitur,
potest intellectus accipere /Vt>377ra/ propriam rationem plurimorum, apprehendendo aliqua
illorum absque aliis, ut quia <denarius> [denarios Vb] continet plures numéros, subtracta
unitate, habetur ratio novenarii, subtracta vero dualitate, propria ratio octonarii, et sie de
aliis. Nunc autem formae rerum et definitiones sunt sicut numeri, ut patet VIII Metaphy-
sicae. Addita enim vel subtracta una differentia, species variatur, ut si a definitione hominis
subtrahatur rationale, remanebit animatum sensibile absque ratione, <quod> [et Vb] com-
petit leoni; si vero tollatur sensibile, remanet corpus animatum, quod competit plantae; si
vero tollatur animatum, remanet substantia corporea, quod competit lapidi. Si igitur in ali -

quo continerentur perfectiones omnium entium, id esset exemplar omnium secundum
propriam rationem, in quantum acciperetur una perfectio sine alia. [...] Divina igitur essentia,
habens perfectiones formarum omnium, est exemplar et similitudo cuiuslibet earum proprie
et distincte, secundum quod una perfectio accipitur sine alia; et secundum hoc habet
proprium respectum assimilationis quaelibet creatura ad ipsam, et hoc est ratio quare potest
esse plurium similitudo."



472 Chiara Paladini

Ideen ist42 - was auch Thomas nicht behauptete. Um diesen Widerspruch
zu vermeiden, sollte man also annehmen, dass eine Unterscheidung
intellektueller Natur zwischen den göttlichen Ideen auch einer realen
Unterscheidung in Gott entspricht. Mit anderen Worten würde es, auch wenn
man nur eine Unterscheidung intellektueller Natur zwischen den göttlichen

Ideen zuließe, aus Aureolis Sicht notwendigerweise bedeuten, dass
die Ideen in Gott wirklich voneinander verschieden und abgegrenzt sind -
was inakzeptabel ist.

Thomas von Aquins Vorschlag genügt Aureoli somit nicht, um zu
erklären, wie Gott die Kreaturen durch seine eigene Wesenheit erkennen
kann, denn diese ist eins, während die Kreaturen viele sind. Die göttliche
Essenz von Gott selbst unter verschiedenen Hinsichten betrachten zu wollen,

ist für Aureoli genauso unvertretbar, als wenn man sagen würde, sie
sei wirklich aus verschiedenen Teilen zusammengesetzt.

Aureolis Kritik an der Theorie Heinrich von Gents

An der Theorie Heinrich von Gents kritisiert Aureoli grundsätzlich zwei
Punkte: Erstens die These, dass das göttliche Wesen die Geschöpfe unter
dem Charakter der Nachahmbarkeit (respectus imitabilitatis) und nicht
einfach an sich darstellt; und zweitens die These, dass die Erkenntnisrelationen

Gottes zur Bildung weiterer Erkenntnisobjekte bzw. der Essenzen
der Geschöpfe führen.

l. Aureoli führt seine Kritik in D. 35 Q. 3 anhand des folgenden
Arguments aus: Wenn, wie Heinrich sagt, das göttliche Wesen die Geschöpfe
nicht einfach an sich repräsentieren kann, sondern nur unter dem
Charakter des respectus imitabilitatis, dann wäre Gott nur mittels etwas anderem

- d.h. mittels des respectus - in der Lage, die Geschöpfe zu erkennen.
Das kann aber nicht der Fall sein. Denn: Entweder benötigt er den respectus,

um die Kreaturen überhaupt zu repräsentieren. Dies erscheint jedoch
inakzeptabel, denn es würde bedeuten, dass der respectus die Kreaturen in
sich bereits enthält und infolgedessen dem göttlichen Wesen die Eigenschaft

verleiht, sie zu repräsentieren. Das göttliche Wesen ist aber
vollkommen und muss von nichts ergänzt werden, um Kreaturen zu
repräsentieren und zu erkennen. Oder Gott benötigt den respectus, um die
Kreaturen voneinander getrennt (distincte) zu repräsentieren. Dies erscheint
jedoch ebenfalls inakzeptabel, denn dafür müsste der respectus zunächst
die Wesenheit Gottes in ebenso viele Teile aufteilen, wie es Kreaturen gibt,
um anschließend Gott zu ermöglichen, diese zu erkennen und zu reprä-

42 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 11, 572-576; X, 795b, F): „Et si

dicatur quod immo in plura secundum rationem, non valet quidem, quia quaelibet illarum
rationum esset tota Dei essentia secundum rem, cum non posset esse pars eius. Tota vero
essentia est omnium rerum similitudo, et per consequens quaelibet illarum rationum esset
similitudo omnium."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 473

sentieren. Das Wesen Gottes ist aber eins und einfach, und damit sowohl
unteilbar als auch ununterteilbar.43

2. Da es Aureoli bereits für nicht vertretbar hält, dass der Selbsterkenntnis

Gottes eine logische Unterscheidung innerhalb seines Wesens

folgt (wie er gegen Thomas von Aquin argumentiert), erscheint es ihm
noch weniger plausibel, dass sich aus der Erkenntnis von Gottes Wesen
eine reale Vielfalt von Essenzen ergibt, die wiederum zu Objekten der
göttlichen Erkenntnis werden. Denn letztere These führt nach Aureoli zu
mehreren Schlussfolgerungen, die der Einfachheit Gottes und seiner Erkenntnis

widersprechen. Erstens hätte so Gott drei verschiedene Erkenntnis
Objekte: sein eigenes Wesen, die Geschöpfe und die dazwischenliegenden
Nachahmungsrelationen des Wesens zu den Geschöpfen.44 Zweitens würden

die realen Kreaturen nicht Gott direkt, sondern diese Nachahmungsrelationen

abbilden. Sie wären somit nicht von Gott direkt bewirkt, sondern
von den Relationen.45 Drittens könnte Gott die Kreaturen nicht unmittelbar

durch sein eigenes Wesen erkennen. Dafür würde er vielmehr der Hilfe
der Nachahmungsrelationen bedürfen, was seines Intellekts unwürdig
wäre .46

Aus Sicht Aureolis kann also Heinrichs Theorie die göttliche Erkenntnis
der Geschöpfe nicht erklären, ohne der absoluten Einfachheit Gottes und
seiner Erkenntnis Abbruch zu tun. Das Wesen Gottes soll die Geschöpfe
unter dem ihm eigenen Charakter des Absoluten repräsentieren. Für
Aureoli gibt es weder Relationen der Nachahmbarkeit, die dem absoluten

43 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 8, 382-396; X, 793a, D-E): „Aut
enim huiusmodi respectus sunt necessari ut essentia repraesentet, aut ut distincte reprae-
sentet. Sed non potest dari primum, quia nullus respectus dat formaliter alicui quod aliud
repraesentet, cum respectus nec formaliter nec virtualiter contineat creaturas nec sit similis
aut similitudo creaturarum. Unde nulla habitudo potest esse formaliter creaturas repraes-
entans, et per consequens non dabit essentiae quod sit repraesentativa. Nec potest dici
secundum, scilicet quod tribuat essentiae quod distincte repraesentet. Nihil enim dat alicui
repraesentativo quod distincte repraesentet, nisi quatinus ipsum distinguit et quodammodo
dividit in plura repraesentativa, quorum unum repraesentet determinatum aliquid, aliud ve-
ro aliquod aliud. Sic autem dici non potest quod divina essentia dividatur aut distinguatur
per respectus imitabilitatis in aliqua plura quorum alterum repraesentet bovem, alterum ho-
minem, et sic de aliis, quia divina essentia, cum sit simplex, impossibile est quod in plura ta-
lia distinguatur, sed semper sumitur tota essentia sub quolibet respectu imitabilitatis. Ergo
huiusmodi respectus non dant essentiae quod creaturas repraesentet aut quod distincte
repraesentet."

44 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 9, 426-427; X, 793b, E): „Secundum

vero quod in divino intuitu erunt multa intellecta, videlicet essentia, deinde huiusmodi
habitudines, et tertio creaturae."

45 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 9, 428-430; X, 793b, E): „Tertium
vero quod sequitur est quod creaturae dependebunt ab entibus rationis et entibus diminutis
tanquam exemplatus ab exemplar, cum tarnen exemplar sit forma principalis."

46 Petrus Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 9, 43^432; X, 793b, E): „Quar-
tum quoque quod Deus non poterit intelligere aeterna realia, nisi mediantibus entibus
diminutis."



474 Chiara Paladini

göttlichen Wesen den Charakter des respectus hinzufügen, noch ergeben
sich aus den Relationen weitere Erkenntnisobjekte, deren Annahme zu
einer unnötigen Vermehrung von Entitäten in der göttlichen Sphäre führen
würde.

4.3 Aureolis Kritik art der Theorie Duns Scotus'

Scotus' Theorie hat für Aureoli gegenüber dem Ansatz Heinrich von Gents
den Vorzug, dass sie dem Wesen Gottes die Eigenschaft zuschreibt, absolut

und an sich (und nicht unter dem Charakter des respectus) Urbild
mehrerer Geschöpfe zu sein.47 Damit beseitigt Scotus endgültig den von
Thomas von Aquin ererbten, von Aureoli abgewiesenen Begriff des

respectus. Dafür macht Scotus laut Aureoli aber den Fehler, dem Intellekt
Gottes mehrere Erkenntnisobjekte, die den göttlichen Intellekt terminieren,

zuzuschreiben: das Wesen Gottes selbst, das erste Objekt der
Erkenntnis Gottes ist, und die Ideen, die Zweitobjekte der Erkenntnis Gottes
sind und von Gott mittels seines eigenen Wesens erkannt werden sollen.
Letzten Endes setzt Scotus auf diese Weise immer noch eine Verschiedenheit

in Gott. Er erklärt nicht, wie Gott anhand einzig und allein seines Wesens

alle Kreaturen erkennt und damit Urbild für mehrere und voneinander

verschiedene Geschöpfe sein kann. Vielmehr vervielfältigt er die
Objekte der Erkenntnis Gottes ebenso wie dessen Denkakte.

In der Q. 2 übernimmt Aureoli die skotische Unterscheidung zwischen
obiectum movens und obiectum terminons der Erkenntnis - jedoch benutzt
er sie, um Scotus' Theorie zu korrigieren. Hierbei sind vor allem zwei
Punkte von Bedeutung: 1. Das göttliche Wesen ist nicht obiectum movens
und obiectum terminons des göttlichen Intellektes, sondern nur obiectum
terminons.48 Das heißt: Kein Objekt (auch nicht das göttliche Wesen
selbst) kann den Intellekt Gottes zum Akt bewegen. Vielmehr richtet der
Intellekt Gottes seine Tätigkeit aktiv auf ein einziges Objekt, nämlich auf

47 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 10, 509-517; X, 795a, A): „Sed iste
modus dicendi licet in hoc verus sit quod habitudines istas tollit, deficit tarnen in duobus.
Primo quidem in hoc quod non dat modum nec ostendit possibilitatem istius: quomodo
scilicet divina essentia, cum sit simplicissima, potest esse similitudo dissimillimorum inter se,
quales sunt creaturae; nec declarat quomodo aliquod simplex possit esse illimitatum in re-
praesentando contraria. Secundo vero quia imaginatur quod divina essentia ponat res in esse

exemplato et repraesentato, ita quod divinus intuitus primo terminetur ad essentiam, secun-
dario vero ad creaturas repraesentatas per essentiam terminetur."

48 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 4 (E-Scriptum, 21, 1094-1100; X, 785a, F-b, A):
„Primo quidem in eo quod ait essentiam divinam habere habitudinem moventis et non
solum terminantis in ordine ad intellectum. Si enim haberet ration em obiecti moventis, neces-
sario in Deo esset ratio alicuius possibilis <movendi> a tali movente. Sed Deo répugnât quod
sit in eo ratio mobilis, sicut et realitas mobilis, cum sit perfectissimus et re et ratione. Ratio
vero mobilitatis sit imperfectionis. Ergo non potest poni quod obiectum divinum habeat ra-
tionem moventis. Unde omnino répugnât divinae perfectioni quod concipiantur in eo ratio-
nes moventis et moti." Die Argumentation fährt im Text in Anm. 50 fort.



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 475

sein Wesen. 2. Die Geschöpfe können in keiner Weise das erste, aber
ebensowenig das zweite Objekt der Erkenntnis Gottes sein.49

Zum ersten Punkt: Nach Aureoli kann auch das Wesen Gottes selbst
nicht der Grund der göttlichen Einsicht sein, da das bedeuten würde, dass
das Erkennen Gottes gewissermaßen potentiell ist und noch aktualisiert
werden muss. Da Gott aber actus purus ist, kann er von keinem Objekt,
auch nicht von seinem eigenen Wesen, zum Akt bewegt werden. 5° Es handelt

sich hier weder um Wortklauberei noch darum, so getreu wie möglich
Aristoteles zu folgen. Aureoli beharrt deswegen so beständig darauf, dass
das Wesen Gottes nicht die Rolle des bewegenden Objekts gegenüber dem

göttlichen Intellekt spielen kann, weil er die Dynamik aller Erkenntnisprozesse

neu gedacht hats1. Auch wenn es Unterschiede zwischen der menschlichen

und der göttlichen Erkenntnis gibt, regelt das neue Erkenntnisparadigma

alle Erkenntnisprozesse als solche, sowohl die menschlichen als
auch den göttlichen. Mit seiner Kritik am traditionellen Modell der
Erkenntnis zielte Aureoli darauf ab, den Intellekt von seiner passiven Rolle
der bloßen Rezeption des Objektes zu befreien. Das Objekt ist innerhalb
von Aureolis Theorie nicht mehr der Grund, der den Intellekt zum Akt
bewegt und somit die Erkenntnis verursacht.

Deswegen (und hier kommen wir zum zweiten Punkt der Kritik Aureolis)

kann aus der Erkenntnis Gottes seines ersten Objekts, d.h. des göttlichen

Wesens, auch kein in diesem dargestelltes zweites Objekt, d.h. die
Geschöpfe, folgen. Das würde nämlich nach Aureoli bedeuten, dass Gott
die Kreaturen nicht direkt und auf perfekte Weise in sich selbst erkennt,
sondern nur durch einen reflexiven Denkakt (actus reflexus), d.h. einen
zweiten Denkakt, der aus dem ersten Akt folgte. Zum einen würde es sich

49 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 4 (E-Scriptum, 22, 1112-1115; X, 785b, D): „Secundo

vero deficit in eo quod ait creaturas ut intellectas terminare per modum obiecti secunda-
rii actum intellectionis divinae, nec esse formaliter idem in Deo comprehendere creaturas
quam comprehendere essentiam, quasi sint duae comprehensiones et duo comprehensa ter-
minantia intuitum obiective".

5° PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 4 (E-Scriptum, 21, 1101-1122, 1111; X, 785b, B-C):
„Praeterea, nullum obiectum habet rationem motivi in ordine ad actum, sed tantum in
ordine ad potentiam quam trahit ad actum. Non enim dicitur actus moveri, sed potentia est

quae movetur. Sed supra probatum est quod ratio intellectivae potentiae in Deo non est, si-
cut nec alicuius alterius potentiae, sed simplicis actus et puri. Ergo nec ratio moventis obiecti

erit in eo [...] divina essentia habet solum respectu suae intellectionis habitudinem termi-
nantis et non obiecti moventis, nec aliquod est obiectum quod sic se habeat ad divinum
intuitum".

51 Zu Aureolis Theorie der Kognition siehe unten Abschnitt 5 und Anm. 58 und 62 mit
der dort angegebenen Literatur zum Thema.

52 Es wäre demnach so, als ob Gott die Kreaturen nicht durch seine eigene Wesenheit,
sondern durch seine eigene Denkoperationen, deren Subjekt er ist, erkennen würde. Es würde

sich somit um eine Selbsterkenntnis in Form der eigenen kognitiven Akte handeln, aus
denen Gott die darauffolgende Erkenntnis der Kreaturen ableiten würde, genauso wie der



476 Chiara Paladini

somit um eine indirekte und vermittelte Erkenntnis handeln. 53 Zum anderen

würde sich daraus ein Unterschied zwischen der einen und der anderen

Erkenntnis ergeben.54 Denn selbst wenn die Ideen als obiecta cognita
von Gott selbst im göttlichen Wesen gesetzt würden, damit sie dann durch
eine Art Reflexionsprozess von Gott wieder-erkennbar wären, würden das

erste Objekt - das Wesen - und das zweite - die Ideen - nur lokal, aber
keineswegs entitativ miteinander übereinstimmenss: Sie sind nicht
dasselbe Ding. Das Problem wird von Aureoli in der Q. 2 anhand des Beispiels
eines Spiegels erklärt. Angenommen, das Geschöpf befände sich in dem
Wesen Gottes so, wie ein Bild in einem Spiegel; es würde sich nichtsdestoweniger

von Gott unterscheiden, wie auch das Bild im Spiegel und der
Spiegel selbst nicht dasselbe sind, sondern zwei verschiedene Objekte
zweier verschiedener Akte.56 Die Annahme, die von Gott hervorgebrachten
Ideen wären vom göttlichen Wesen dargestellt, geht somit für Aureoli mit
der logischen Schlussfolgerung einher, Gott würde die Geschöpfe durch
etwas anderes als sich selbst erkennen. Das heißt, er würde sie durch etwas
erkennen, das er selbst erschaffen hat, das aber trotzdem von ihm
verschieden ist, und das ist - mit den Worten Aureolis - ein sacrilegium.57

Wir werden gleich sehen, dass es für Aureoli kein anderes Objekt gibt,
das die Erkenntnis Gottes terminieren kann, außer seinem eigenen Wesen.
Dieses bleibt eins und ungeteilt, und obwohl es durch den göttlichen
Erkenntnisakt mit unterschiedlichen Begriffen konnotiert wird, lässt es sich
nicht durch eine Ideenvielfalt bestimmen, die sich aus der Erkenntnis
voneinander getrennt in Gott existierender Entitäten oder aus Relationen mit
irgendwelchen Erkenntnisprinzipien ergeben würde. Aureolis Kritik an der
Ideenlehre mündet in der Ausarbeitung einer neuen Theorie, in der es keinen

Platz für gesonderte Urbilder gibt: die Theorie der exemplarischen
Kausalität als similitudo aequivoca.

Mensch erst durch Analyse seiner Denkoperationen, deren Subjekt er ist, die Erkenntnis
über die Existenz seines eigenen Intellektes ableitet.

53 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 1 (E-Scriptum, 6, 314-316; X, 774a, C): „Prae-
terea, Deus non intelligit creaturas per reflexionem. Actus enim reflexus videtur imperfec-
tior quam directus. Sed si divinus intuitus primo ferretur in essentiam et deinde procederet
ad creaturas quasi per quoddam speculum, videret eas per reflexionem."

54 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 1 (E-Scriptum, 7, 332-333; X, 774a, F): „Praete-
rea, non alia intellectione intuetur Deus creaturam ab illa qua intuetur suam essentiam, im-
mo vidisse suam essentiam est vidisse omnem creaturam."

55 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 1 (E-Scriptum, 7, 350-353; X, 774b, D): „Sed
manifestum est quod si creaturae relucerent in divina essentia tamquam obiecta secundaria,
tunc Deus aliquid extra se positum intuetur. Extra, inquam, positum non situaliter, sed enti-
tative, quia creaturae in tali esse positae non sunt ipse creator."

56 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 1 (E-Scriptum, 7, 333-335; X, 774b, A): „Sed
vidisse speculum non est vidisse rem in speculo, immo sunt diversi termini et diversa vidisse.
Ergo creaturae non videntur a Deo per essentiam suam tamquam per speculum."

57 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 1 (E-Scriptum, 7, 353; X, 774b, D): „sacrilegium
est quod creaturae reluceant in Deo tamquam obiecta secundaria."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 477

Die Erkenntnis Gottes bei Aureoli

Um die von ihm beständig kritisierte Vervielfältigung logischer und onto-
logischer Entitäten in der göttlichen Sphäre zu vermeiden, versucht
Aureoli, Gottes Erkenntnis der Kreaturen durch das Erkennen eines einzigen
Objekts zu erklären. Um Aureolis Konzeption der göttlichen Erkenntnis zu
verstehen, müssen wir aber zunächst auf Aureolis Konzeption des

Erkenntnisprozesses als solche zurückkommen.58 Denn in der Q. 1, D. 35, vom in-
telligere Gottes sprechend, stellt Aureoli fest, dass das Erkennen Gottes
sich gegenüber seinem eigenen Wesen so verhält, wie das menschliche
gegenüber der Qualität.59 Was beabsichtigt Aureoli genau mit dieser Aussage?

Aureoli hat den Erkenntnisprozess neu durchdacht. In seinem System
kommt Erkenntnis nicht mehr durch Einprägung des Objekts auf das

Erkenntnisvermögen zustande. Gegen die sich auf Aristoteles berufende
Tradition vorausgegangener Autoren, die dem Intellekt die Rolle der Rezeption

der species zugeschrieben hatte, möchte Aureoli die Funktion des
Intellekts neubewerten. In dieser Absicht setzt er den Akzent darauf, dass
das kognitive Vermögen zum größten Teil aktiv ist, indem es dazu fähig

58 Bezüglich der Erkenntnistheorie Aureolis cf.: PREZIOSO, Faustino A.: La teoria dell'es-
sere apparente nella gnoseologia di Pietro Aureoli, in: Studi Francescani, 46 (1950), 15-43; Ifta

species medievaie e i prodromi del fenomenismo moderno Serie filosofica. Saggi e mono-
grafie 42). Padova: CEDAM 1963; ID.: Ricerche sulla gnoseologia medievaie, in: Antonianum,
53 (1978), 3-4, 641-646; MlCHALSKI, Konstanty: Les sources du criticisme et du scepticisme
dans la Philosophie du XIVé siècle Bulletin international de l'Académie polonaise des
sciences et des lettres). Cravovie: Imprimerie de l'Université 1924, 41-122; rist. an. Frankfurt
a.M.: Minerva 1969; VANNI ROVIGHI, Sofia: L'intenzionalità délia conoscenza secondo P.

Aureolo, in: L'homme et so destin d'après les penseur du Moyen Âge. Actes du premier Congrès

International de Philosophie médiévale 1958. Louvail-Paris: Nauwelaerts i960, 675-678;
ID.: Una fonte remota délia teoria husserliana dell'intenzionalità, in: Studi di fîlosofia medievaie

II. SecoliXIII eXIV. Milano: Vita e Pensiero 1978, 283-298; TACHAU, Katherine H.: Vision
and Certitude in the age of Ockham. Optics, Epistemology and the Foundations of Semantics,
1250-1345 Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelaters 22). Leiden: Brill 1988,
112; FRIEDMAN, Russell L.: Peter Auriol on Intentions and Essential Predication, in: EBBESEN,

Sten/FRIEDMAN, Russell L. (Hgg.): Medieval Analyses in Language and Cognition Historisk-
filosofiske Meddelelser 77). The Royal Danish Academy of Sciences and Letters: Copenhagen
1999, 415-430; PERLER, Dominik: Theorien der Intentionalität im Mittelalter Philosophische
Abhandlungen 82). Frankfurt am Main: Klostermann 2002, 253-317; ID. Zweifel und Gewissheit.

Skeptische Debatten im Mittelalter Philosophische Abhandlungen 92). Frankfurt am
Main: Klostermann 2006, insbesondere 239-245, 316-317, 266-272; GAUS, Caroline: Etiam rea-
lis scientia. Petrus Aureolis konzeptualistische Transzendentalienlehre vor dem Hintergrund
seiner Kritik am Formalitätenrealismus. Leiden-Boston: Brill 2008.

59 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 1 a. 3 (E-Scriptum, 26, 1468-1471; X, 768b, C): „Ad
primum quidem quod intelligere in Deo non est qualitas, sed sic se habet ad deitatem sicut
in creaturis ad qualitatem; in creaturis autem non addit ad qualitatem illam quae dicitur in-
tellectio rem aliquam aut respectum, sed tantum connotat praesentialem apparentiam ob-
iecti."



478 Chiara Paladini

ist, sich auf etwas zu beziehen und mentale Gegenstände erscheinen zu
lassen oder auch im wahrsten Sinne des Wortes zu produzieren.

In der Erkenntnis kommt laut Aureoli zweierlei zusammen: ein Denkakt,

durch den ein Gleichnis (similitudo) des Objektes produziert wird, und
das Erscheinen des Objektes, auf das sich der Denkakt bezieht.60

Der Denkakt und das darauffolgende similitudo des Objekts betrifft
allerdings nur den subjektiven Teil des Prozesses: Es ist nichts mehr als
eine qualitative Modifizierung des Subjektes, eine Qualität im Subjekt.61
Durch den Intellektsakt bezieht sich das Subjekt innerhalb seines mentalen

„Sehfelds" aktiv auf ein bestimmtes Objekt und produziert eine similitudo

von ihm. Mit den Worten Aureolis „setzt" das Subjekt das Objekt in
„intentionale Existenz" („in esse intentionali"). Solange der Intellekt die
anderen im Hintergrund vorhandenen Gegenstände nicht in seinen Horizont
miteinbezieht und in intentionale Existenz setzt, bleiben sie sozusagen
„abgeschattet."62

Dies reicht aber für Aureoli nicht aus, um Erkenntnis zu erklären. Denn
der subjektive Denkakt kann theoretisch auch von der realen Gegenwärtigkeit

des Objektes absehen oder auch irreführende Visionen bzw. Visionen
produzieren, denen nichts Reales in der Wirklichkeit entspricht. 63 Damit
eine wahre Erkenntnis zustande kommt, ist es zudem notwendig, dass das

60 Siehe über das Problem der Kognition in Aureoli insbesondere FRIEDMAN, Russell L.:
Act, Species, and Appearance: Peter Auriol on Intellectual Cognition and Consciousness, in:
KLIMA, Gyula (Hgg.): Intentionality, Cognition, and Mental Representation in Medieval
Philosophy. New York: Fordham University Press 2015, 141-165. Siehe ferner ID.: Peter Auriol, The

Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2016 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL
https://plato.stanford.edu/archives/win2016/entries/auriol/. Siehe auch Anm. 58 mit der dort
angegebenen Literatur.

61 Aureoli behandelt das Thema ausführlich in Scriptum d. 35 q. 1 a. 1 (E-Scriptum, 11-15,

569-763; X, 755a"758a).
62 Zur Intentionalität in Aureoli cf.: Vanni Rovighi, Sofia: L'intenzionalità della cono-

scenza secondo P. Aureolo] PERLER, Dominik: Theorien der Intentionalität im Mittelalter-, ID.:
What Am I Thinking About? John Duns Scotus and Peter Aureol on Intentional Objects-, TA-
CHAU, Katherine H.: Some Aspects of the Notion of Intentional Existence at Paris, 1250-1320,
331-353; BlARD, Joël: Intention et présence. La notion de presentialitas au XIVe siècle, in:
PERLER, Dominik (Hgg.): Ancient and Medieval Theories of Intentionality Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 76). Leiden: Brill 2001, 265-282, zu Aureoli
insbesondere Seiten 270-277; DAVENPORT, Anne: Esse Egressus and Esse Apparens in Peter
Auriol's Theory of Intentional Being, in: Mediaevalia Philosophica Polonorum 35 (2006), 60-
84; AMERINI, Fabrizio: Realism and Intentionality: Hervaeus Natalis, Peter Aureoli, and Will-
liam Ockham in Discussion, in: Brown, Stephen F./DEWENDER, Thomas/KOBUSCH, Theo
(Hgg.): Philosophical debates at Paris in the early fourteenth century Studien und Texte
zur Geschichte des Mittelalters 76). Leiden: Brill 2009, 239-260; und FRIEDMAN, Russell L.:
Act, Species, and Appearance: Peter Auriol on Intellectual Cognition and Consciousness, in:
KLIMA, Gyula (Hgg.): Intentionality, Cognition, and Mental Representation in Medieval
Philosophy. Fordham University Press: New York 2015,141-165.

63 So kann z.B. jemand, der auf einem Fluss mit einem Boot fährt, die Bäume am Ufer so
sehen, als ob sie sich bewegen würden, oder jemand, der einen Stab ins Wasser eintaucht,
den Stab als gebrochen sehen, obwohl er es nicht ist.



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 479

Objekt, auf das sich der intentionale Denkakt bezieht, dem Erkennenden
erscheint.64 In dem Moment, in dem der Intellekt dies in intentionale Existenz

setzt, „beleuchtet" er es und lässt es für sich anwesend werden. Das

darauffolgende Ergebnis dieses Prozesses ist nicht eine subjektive
Modifizierung im Erkennenden, sondern ein objektiver Begriff, d.h. eine neue
Seinsweise, die dem Erkenntnisobjekt hinzugefügt wird, indem es dem Subjekt

„erscheint": Ein erscheinendes Sein (esse apparens oder esse obiecti-
vum). Es handelt sich hierbei um eine vom Intellekt abhängige Seinsweise,
die aber weder mit dem intentionalen Denkakt noch mit einer Qualität im
Subjekt zu identifizieren ist. Es ist vielmehr das Objekt selbst, das, indem
es erkannt wird, sich in seinem Zustand ändert, und zu einem erkannten
Objekt wird.

Der Versuch Aureolis, gegen die weit verbreitete Auffassung des Intellekt

als bloß passiv-rezeptiven Vermögens dessen aktive Rolle im Erkennt-
nisprozess hervorzuheben, kommt somit darin zum Ausdruck, dass für
Aureoli in jeder Erkenntnis drei Bestandteile erforderlich sind: Einerseits (1.)

der intentionale Akt des Intellektes, aus dem (2.) ein Gleichnis (similitudo)
des Objekts oder eine Qualität im Subjekt folgt; andererseits (3.) das
Erscheinen des Objekts.65 In dieser neuen Auffassung ist weder das Objekt
allein der Grund, der die Erkenntnis verursachen kann, noch reicht der
Intellektsakt aus, um Erkenntnis zu produzieren. Das Erkennen zeichnet
sich bei Aureoli dadurch aus, dass beide (Objekt und Subjekt) gleichermaßen

an der Realisation der Erkenntnis beteiligt sind. Sie sind sozusagen
zwei Seiten derselben Medaille. Das Gegenwärtighaben des Subjekts und
das Gegenwärtigsein des erscheinenden Objekts müssen im selben
Sachverhalt zusammenfallen, damit der Erkenntnisprozess erfolgt.

Nun, wenn Aureoli dann sagt, dass das Erkennen Gottes sich gegenüber
seinem eigenen Wesen so verhält, wie das menschliche gegenüber der
Qualität, meint er damit, dass der Intellekt Gottes sich direkt auf sein Wesen

(und nur auf dies) bezieht und es dann in apparentia obiectiva setzt,

64 Die subjektive Weise den Gegestand zu betrachten und die Realität des betrachteten
Gegenstandes müssen miteinander übereinstimmen; wenn das nicht der Fall ist, bleibt die
Einsicht irreführend. Deswegen hat Rüssel Friedman die ersten Interpretationen Aureolis als

Konzeptualist und Prä-Nominalist korrigiert und dessen Lehre hingegen als gemäßigten
Konzeptualismus definiert: das rezeptive Moment ist zweifellos zu Gunsten der produktiven
Funktion des Intellekts zurückgetreten. Nichtsdestotrotz muss die Erkenntnis eine Beziehung

zur inneren Struktur des extramentalen Objekts garantieren: es existiert nämlich ex

parte obiecti eine potentielle Grundlage, die den aktualisierenden Eingriff des Intellekts
erfordert, um die Erkenntnis zu veranlassen, cf. RUSSELL, L. Friedman: Peter Auriol on Intentions

and Essential Predication.
65 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 1 a. 1 (E-Scriptum 13, 651-654; X, 756b, C): „ad intel-

ligere actuale tria concurrunt. Unum quidem quasi praevium, videlicet positio obiecti in esse

apparenti. Aliud vero ut fundamentum, scilicet intellectus informatus similitudine, sequitur
namque intellectum sic informatum apparitio obiectiva. Tertium vero ut complementum, ipsa

scilicet apparitio."



480 Chiara Paladini

ebenso wie der intentionale Intellektsakt beim menschlichen Erkenntnis-
prozess sich gezielt auf ein bestimmtes Objekt seines mentalen „Sehfelds"
bezieht und in esse intentionali setzt. Das göttliche Wesen bleibt endgültig
das einzige Objekt, nach dem sich das göttliche intelligere richtet und in
dieser Hinsicht kann man zu Recht sagen, dass Gott nur sich selbst
erkennt.

Allerdings ist damit der göttliche Erkenntnisprozess noch nicht zu Ende.

Das soeben umrissene Schema wird von Aureoli auch für die göttliche
Erkenntnis verwendet. So wie bei menschlichen Prozessen das Objekt dem
Erkennenden erscheinen soll, damit die Erkenntnis erfolgt, soll auch Gott
sein eigenes Objekt erscheinen. Das ist für Aureoli der Schlüssel, der ihm
ermöglicht, die göttliche Erkenntnis der Kreaturen zu begründen, ohne dass

diese zu Erkenntnisobjekten Gottes werden sollten.
In dieser Absicht beruft sich Aureoli nun auf den semantischen Begriff

der denomination und unterscheidet zwischen zwei Arten, wie die
Erkenntnis betrachtet werden kann: terminative und denominative. In der Q.
2 stellt Aureoli fest, dass

aliquid dicitur intelligi terminative, aliquid vero denominative: terminative qui-
dem res extra quantum ad illud esse quod habet per modum nostri conspicui,
quod est esse in anima et esse diminutum; denominative vero quantum ad illud
esse quod habet in re extra, quod verum est et reale. Sic igitur Deus non in-
telligit creaturas terminative quasi ipsae terminent intuitum divinum, nec in
esse reali nec in esse intentionali; sed alio terminante, videlicet divina essentia,
ipsae dicuntur denominative intelligi.67

Etwas wird „terminative" begriffen, wenn das zu Erkennende das Zielobjekt
ist, auf das sich der Intellekt direkt bezieht. Wie wir schon gesehen haben,
ist das göttliche Wesen das einzige Objekt, auf das sich der Intellekt Gottes

bezieht und dementsprechend das einzige, das den Intellekt Gottes
terminieren kann; die Kreaturen sind somit in keiner Weise das Objekt der
göttlichen Erkenntnis.68 Das Resultat dieses Prozesses ist die apparentia,
das Erscheinen, das sich selbst Anwesendwerden der Gottheit. Dennoch
können dadurch auch die Geschöpfe „denominative" erkannt werden,
indem das, was im göttlichen Wesen dargestellt wird bzw. das, was Gott

66 Zum Begriff der denominatio siehe: LIBERA, Alain DE: Dénomination et intentions: Sur
quelques doctrines médiévales (XIIIe-XIV' Siècle) de la paronymie et de la connotation, in:
EBBESEN, Sten/FRIEDMAN, Russell L. (Hgg.): Medieval analyses in language and cognition, 355-
375-

67 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 2 a. 2 (E-Scriptum, 10, 479-485; X, 776b, C).
68 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 1 (E-Scriptum, 3, 142-146; X, 771b, B): „Sed si in-

tellectio divina terminaretur ad creaturas positas in esse prospecto, ilia intellectio, cum sit
quaedam Dei perfectio, dependeret a non Deo, quia ab ipsis creaturis positis in tali esse. Im-
possibile est enim intellectionem terminatam ad aliquod obiectum manere sine illo obiecto.
Ergo nulla intellectio est in Deo quae terminetur ad creaturas positas in esse prospectu, aut
ad aliquid aliud a Deo."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 481

indirekt (in obliquo) erscheint,69 die ungeteilte Totalität aller Geschöpfe
ist.70

Der Gebrauch des semantischen Instruments der denominatio oder
„Konnotation", um die göttliche Erkenntnis der Kreaturen zu erklären, ermöglicht

Aureoli, seine Hauptthese zu stützen, nach der es kein anderes
Zielobjekt der Erkenntnis Gottes außer dem göttlichen Wesen gibt7L Denn das
denominative Erkennen sieht nach Aureoli auf keinen Fall vor, dass etwas
(in diesem Fall die Geschöpfe) direkt der terminus bzw. das Objekt der
göttlichen Erkenntnis sei. Diese Art von Erkenntnis sieht hingegen nur
vor, dass etwas insofern zu Erkanntem wird, als es indirekt (in obliquo)
von etwas anderem mitbezeichnet wird. Demnach werden die Geschöpfe
Gott insofern zu Erkanntem, als sie indirekt vom göttlichen Wesen
mitbezeichnet werden, obwohl sie nicht das direkte Objekt der Einsicht Gottes
sind. Indem die Essenz Gottes ihm selbst erscheint, erscheinen auch die

apparentiae obiectivae, die in ihr dargestellt sind und wiederum ihrerseits
auf die Geschöpfe verweisen. Sie allein reicht als Fundament für die
unendlichen Konnotationen aus, die alle Geschöpfe mit-bezeichnen.72

Das Erscheinen ist eine besondere Weise von Bezug, die nicht unter die
drei von Aristoteles in der Metaphysik73 angegebenen Arten der Relation

69 Es steht fest, dass das Erscheinen im göttlichen Bereich anderer Natur ist, als im
menschlichen. Während die Erkenntnisobjekte den Kreaturen im verminderten, intentiona-
len Sein erscheinen, erscheinen Gott sein Wesen und die in ihm dargestellten Kreaturen im
göttlichen, realen Sein.

7° PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 1 a. 3 (E-Scriptum, 29, 1492-1495; X, 769a, A):
„intelligere divinum multipliciter excedit omne creatum intelligere, quia et in illo quod im-
portatur in recto cum intellectiones creatae sint quaedam qualitates, intellectio vero divina
sit ipsamet ratio deitatis; et in illo quod importatur in obliquo, cum apparentiae creatura-
rum finitae sint, Deo autem omnia sunt praesentia in unico apparere."

71 Bezüglich der connotatio in Aureoli siehe vor allem FRIEDMAN, Russell L.: Intellectual
Traditions at the Medieval University. The use of philosophical Psychology in Trinitarian
Theology among the Franciscans and Dominicans, 1250-1350, 1. Leiden: Brill 2013, 576-578.
Ferner: VlGNAUX, Paul: Justification et prédestination au XIVe siècle: Duns Scot, Pierre
d'Auriole, Guillaume d'Occam, Grégoire de Rimini Bibliothèque de l'École des Hautes-
Études. Sciences religieuses 48). Paris: E. Leroux 1934, 61-64, 72-8o; GELBER, Hester Goode-
nough: Logic and the Trinity: A Clash ofVlues in Scholastic Thought, 1300-1335. PhD Dissertation,

The University of Wisconsin-Madison (UMI number 74-24,720), 1974, 142-143; Hal-
verson, James L.: Peter Aureol on Predestination. A Challenge to Late Medieval Thought
Studies in the History of Christian Thought 83). Leiden: Brill 1998, 34-39, 63-70.

72 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 1 a. 3 (E-Scriptum, 26, 1368-27, 1375; X, 767a, D):
„Unde patet quod intelligere est quidam conceptus connotativus, hoc est aggregativus duo-
rum, illius scilicet qualitatis et apparentiae obiectivae, quae connectuntur se ipsis et con-
currunt ad unam perfectam rationem ipsius intellectionis; qualitas quidem formaliter et in
recto, apparentia vero extrinsece et in obliquo. Secundum hoc oportet intelligi de deitate
quod ultra earn divinum intelligere nihil addit nisi apparentiam obiectivam connexam cum
deitate, ita quod deitas ut connectens apparentiam obiectivam, est enim id cui omnis res

apparet et virtute cuius /Vb 365vb/ omnis res sibi apparet, ut sic, inquam, dicitur intellectio
non addita aliqua intrinseca ratione."

73 ARISTOTELES: Metaphysica V, io2ob26-i02ibn.



482 Chiara Paladini

fällt. Es ist keine numerische Relation, die mathematische Konzepte sowie
die der Gleichheit, Ähnlichkeit und Identität kennzeichnet, da sie keinerlei
Ähnlichkeit zwischen den zwei Begriffen ausdrückt. Es ist keine kausale
Beziehung, denn Erscheinen impliziert weder eine Aktion noch ein Erleiden

der beteiligten Elemente, wie es bei der Beziehung zwischen zwei
durch Potenz und Akt aufeinander bezogene Relata der Fall ist. Ebenso

wenig ist es ein Verhältnis des Gemessenen am Maß, denn Erscheinen
bezieht sich auf das Objekt, das erscheint.74 Die Konnotation bleibt ein
„äußerlicher" Prozess, der die ratio des Erkennens an sich nicht unterteilt
und nicht definiert. Sie fügt gewissermaßen dem Erkennen nur extrinsece75
etwas hinzu, d.h. seitens des Objektes, das „beleuchtet" und erkannt wird.

Es ist Aureoli wichtig, die Konnotation von der Relation genau zu
unterscheiden, um sich deutlich von denjenigen Autoren - insbesondere von
Thomas von Aquin - abzusetzen, die die Ideen in Gott als von Gott selbst
wieder-erkannte Nachahmbarkeitsrelationen (respectus imitabilitatis)
konzipierten. Derartige Relationen bestehen nicht zwischen konnotativen
Endpunkten, weil deren Zusammenhang nicht an einer gemeinsamen Ähnlichkeit

liegt, wie es bei aufeinander bezogenen Relata der Fall ist. Denn das
Konnotierende (das göttliche intelligere) bezeichnet in recto etwas ganz
anderes (das göttliche Wesen) als das, worauf es in obliquo verweist (die
Geschöpfe). Zur Erläuterung führt Aureoli diverse Beispiele der Konnotation

an: die Menschheit (humanitas) und das Fleisch (caro). Diese Begriffe
beziehen sich immer auf etwas anderes, insofern die Menschheit stets die
Menschheit eines Menschen ist, genauso wie das Fleisch immer den Bezug
auf etwas mit sich bringt, dessen Fleisch es ist. Auf dieselbe Weise
bezeichnet das Ruder (remus) das Geruderte (remitam rem) mit und der Flügel

(ala) das Geflügelte (alatum). Sie verweisen aufeinander, weil ihre
Nennung immer mit etwas von ihnen Verschiedenem in obliquo verbunden ist.
Die Relationen sind hingegen immer durch einen respectus miteinander
verbunden, der zwischen den beiden Endpunkten vermittelt und einen auf
den anderen durch etwas den beiden Gemeinsames bezieht. Ein Beispiel

74 PETRUS AUREOLI : Scriptum d. 35 q. 1 a. 3 (E-Scriptum, 29, 1481-1485; X, 768b, E-F): „Sic
igitur intelligere connotat apparentiam obiectivam absque omni relatione media, quia si

poneretur relatio nec esset modo unius aut numeri, nam apparere non est esse simile aut ae-
quale; nec modo activi et passivi, nam apparere non est pati aut agere; nec modo mensurae
et mensurati, nam apparere non est mensurare aut mensurari. Et ita non potest inter relatio-
nes collocari."

75 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 1 a. 3 (E-Scriptum, 24, 1221-1225; 765a, C-D):
„Quarta autem inquisitio est an saltern intelligere aliquid addat ad deitatem, et dicendum
quod licet formaliter et in recto non addat rem nec rationem absolutam vel relativam, immo
sit id ipsum formaliter quod deitas, nullo addito intrinsece, extrinsece tarnen et per modum
connotati addit apparentiam seu aliquid praesens esse deitati per modum apparentis; est
enim deitas intellectio in quantum est id quo nullo addito, nec re nec ratione, res sibi
apparent."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 483

ist der Fall von Sokrates und Piaton, die sich aufgrund ihres Weißseins
ähnlich sind, weil beiden die Weiße inhäriert.76

Mit dieser Argumentation will Aureoli zeigen, dass es in Gott keine
spezifische Ähnlichkeit gibt, die zwischen göttlichem Intellekt und seinem
Wesen vermittelt, durch die Gott sich selbst als partiell und unvollkommen

imitierbar erkennen sollte. Gott erkennt schlechthin sein eigenes Wesen.

Dies (und nur dies) ist das, was in Aureolis Auffassung zurecht als

„Idee" definiert werden kann.77 Dementsprechend fungiert dies (und nur
dies) als Urbild der Geschöpfe, unter ihrem eigenen Charakter der Gott-
heit.78 Das bedeutet, die einfache ratio der Gottheit ist an sich das einzige
Urbild für alle Kreaturen, die in der Welt vorhanden sind, indem sie jede
einzelne Kreatur in sich in eminenter Weise79 repräsentiert.

Von daher benötigt Gott gar keine Vermittlungsinstanzen - weder
Vernunftrelationen noch Erkenntnisobjekte -, um die Kreaturen perfekt zu
erkennen. Allein insofern als die einfache ratio der Gottheit ihm selbst
„erscheint", erscheinen ihm unmittelbar auch die Geschöpfe. Seine Erkennt-

76 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 1 a. 3 (E-Scriptum, 25, 1276-1301; X, 765b, F-766a,
D): „Talia igitur absoluta dicuntur connotantia absque hoc quod interveniat relatio media
inter absolutum et connotatum, quod quidem patet. Tum quia talis ratio absoluta non conci-
pitur per modum fundamenti alicuius habitudinis; unde non dicitur ad aliud ut fundamen-
tum relationis, sed magis per propriam rationem, humanitas enim ex hoc quod est huma-
nitas est humanitas alterius, et caro in eo quod caro est alterius. Non sic autem de his quae
dicuntur alterius per modum fundamenti, album enim, licet sit simile alteri albo in eo quod
album, non tarnen vere dicitur quod album sit alterius album. Nunc autem vere dicitur quod
caro est alterius caro et humanitas alterius humanitas; unde concluditur quod non solum
materialiter et per modum fundamenti sunt alterius, immo formaliter et secundum propriam
rationem. [...] nam manus denominat manuatum et caput capitatum et ala alatum et remus
navem sive remitam rem, ut Philosophus dicit in Praedicamentis". „Sic igitur patet
differentia inter <conceptus> connotativos et relativos, quia connotativi includunt rationem ab-
solutam cum termino, sine habitudine media connectente, quia ipsamet ratio absoluta con-
nectit propter sui condicionem, sicut patet de ratione humanitatis et carnis et de ratione
alae et remi. Conceptus vero relativi, ultra rationem absolutam et terminum, includunt habi-
tudinem mediam et respectum."

77 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 1 a. 3 (E-Scriptum, 27, 1400-1407; X, 767b, C-D):
„Non valet autem tertia, quoniam esse totam entitatem eminenter et subsistenter est ipsa ratio

deitatis; non enim intelligitur deitas per modum cuiusdam naturae specialis, quasi sit quae-
dam portio entitatis, sed magis quasi tota entitas eminens et subsistens, ut supra patuit dis-
tinctione 3, in quaestione de unitate Dei. Secundum hoc ergo Deus est subsistens intelligere
omnium rerum, non quatenus est similitudo, sed quia omnis entitas eminenter [...]. Unde
procedit haec instantia ac si deitas esset quaedam ratio partialis, cui attribueretur una alia
ratio, scilicet esse repraesentativum omnium entitatum; non est autem sic, sicut patet."

78 Petrus AUREOLI: Scriptum d. 36 q. 2, a. 1 (E-Scriptum, 8, 401-404; X, 846a, D): „Prima
quidem quod divina essentia habet rationem ideae et exemplaris ac formae principalis, non
in quantum est obiectum cognitum aut ratio cognoscendi, sed in quantum deitas est et sub

propria ratione per quam est omnis entitas eminenter, quia similitudo eminens cuiuslibet
entitatis."

79 Unter „in eminenter Weise" versteht Aureoli den Fall, dass das Wesen Gottes die Realität

der Kreaturen in vollkommenerem Maße repräsentiert, als es die Kreaturen selbst
vermögen.



484 Chiara Paladini

nis jedes einzelnen Geschöpfes ist deshalb direkt, präzise und nicht durch
etwas vermittelt, denn die einzige, ungeteilte ratio der Gottheit reicht Gott
aus, um jede einzelne Natur vollkommen und präzise zu erkennen.

Um dies zu erklären, ist eine Metapher hilfreich. So Aureoli:

Non debet ergo impossibile extimari quod una deitas indivisibilis possit esse si-
militudo plurium quidditative distinctorum; est autem sic quod si imago, lu-
cens in speculo, esset indivisibilis sicut species existens in intellectu, viso unico
et indivisibili, utpote imagine ilia visa, tota faciès et distinetio partium eius

cognita videretur. Sic igitur in proposito, visa deitate, quae est res simplicissi-
ma, quamvis sit deitas tota subsistens, dicitur tota entitas creata visa esse
distincte, cuius ratio est quia deitas est similitudo eminens lapidis, et per conse-
quens quidam eminens lapis. Et ideo ea visa dicitur lapis cognitus eminenter.80

Jeder, der sein Spiegelbild im Spiegel betrachtet, sieht sein Gesicht ganz
und nicht in getrennten Teilen, die sich voneinander unterscheiden.
Trotzdem sieht er jedes einzelne Teil. Auf dieselbe Art sieht Gott in dem
Moment, in dem sein eigenes Wesen durch seinen Erkenntnisakt „beleuchtet"

wird und ihm selbst erscheint, unmittelbar die ungeteilte Totalität der
Kreaturen, die durch seinen Erkenntnisakt auch beleuchtet werden und
erscheinen. Er sieht jeden einzelnen in der Welt existenten Stein, denn jeder
einzelne leuchtet im Wesen Gottes sowie in einem Spiegel, von diesem in
eminenter Weise dargestellt. Deshalb ist das Gott Anwesendwerden seines
Wesens auch das Gott Anwesendwerden aller Geschöpfe. Indem der Intellekt

Gottes sich direkt lediglich auf sein Wesen als ersten terminus seiner
Erkenntnis richtet, erkennt er gleichzeitig alle unendlichen Konnotationen
und somit die Kreaturen.81

Auf diese Weise ist das sub unica et indivisibili ratione die exemplarische

Ursache der gesamten Schöpfung und aller spezifischen Naturen,
die sich untereinander nicht ähnlich sind.82 Nun sehen wir, wie das nach
Aureoli möglich ist.

80 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 16, 827-834; X, 799b, B-C).
81 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 2 a. 2 (E-Scriptum, ix, 552-557; X, 777b, C): „Licet

erxim essentia divina simplicissima sit in se, est tarnen plures in connotatis. Quamvis enim
essentia quae terminât intuitum divinum simplex et una sit tarn re quam ratione, nihilomi-
nus ea cognita plura dicuntur cognita, non quidem terminative, sed denominative, ut patet
ex praedictis. Et propter hoc rationes incommutabiles dicuntur plures, non quin sit una in-
commutabilis ratio in se, quae deitas est, sed quia ab ipsa unica existente, plura denomi-
nantur et connotantur."

82 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 12, 592-597; X, 796a, C-D): „Prima

quidem quod deitas est similitudo propria cuiuslibet specificae naturae non quidem
secundum aliam et aliam perfectionem quam habeat in se, aut secundum aliam et aliam ratio-
nem, ut praedicti imaginari videntur, immo sub una et eadem simplici perfectione secundum

rem et rationem, quae importatur per deitatem, exemplar est omnium entitatum. Nec

aliqua multitudo secundum rationem concipitur circa deitatem, sed tota illa multiplicitas
attenditur in connotatis et concipitur circa creaturas exemplatas."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 485

Aureolis Theorie der exemplarischen Kausalität als similitudo aequi-
voca

Da die Doktrin der Ideen das Erklärungsmodell für Gottes geordnete und
rationale Schöpfung war, muss Aureoli nun ein neues Konzept des Exemplarismus

formulieren, das seiner Konzeption der göttlichen Erkenntnis
entspricht, um das Prinzip der rationalen Schöpfung aufrechtzuerhalten. Wenn
das einzige Erkenntnisobjekt Gottes die Gottheit ist, muss diese auch das

einzige Urbild aller Kreaturen sein und allein die Vielfalt der Formen
begründen können, die in der Wirklichkeit vorhanden sind.

Um eine entsprechende Theorie zu entwickeln, geht Aureoli in D. 35 Q.

3 von der Theorie des Averroës aus, dem die Theologen, die Gott
Allwissenheit und Vorsehung zuerkennen, vorwerfen, er habe Gott die Erkenntnis

der Kreaturen abgesprochen. Averroës hatte gelehrt, um die Einfachheit

und Perfektion Gottes zu bewahren, Gott erkenne nur ein einziges
einfaches Objekt: sein eigenes Wesen.83 Aureoli versucht nun, für Averroës'

Doktrin zu argumentieren, da diese es ihm ermöglicht zu erklären,
wie aus der Erkenntnis eines einzigen Objekts die Vielfalt der Kreaturen
entstehen kann. So kann er ein neues System erstellen, das nur eine
einzige Beziehung der Exemplarität vorsieht: die zwischen der Form der Gottheit

und der Kreaturen, die similitudo aequivoca.
Aureoli wirft vor allem Thomas von Aquin vor, Averroës missverstanden

zu haben. Er habe Averroës unterstellt, Gott die Erkenntnis der
Kreaturen abgesprochen zu haben. Laut Thomas hat Averroës Gott nur eine
allgemeine und konfuse Erkenntnis des Seienden zuerkannt, weil er Gott
ausschließlich eine scientia universalis und keine scientia particularis
zuschreibt. Nach Aureoli hingegen wollte Averroës Gott nur eine auf jede
einzelne Kreatur gerichtete Einsicht des Seienden absprechen. Die
Argumentation von Aureoli ist folgende: Der Ausdruck ,in universale kann laut
Aristoteles eigentlich auf zwei Arten verstanden werden, entweder als
Erkenntnis der Spezies oder als Erkenntnis der Individuen. Dadurch, dass
Averroës bestreitet, dass Gott eine scientia particularis hat, wollte er lediglich

verneinen, dass sich die Einsicht Gottes durch mehrere einzelne Akte
auf mehrere einzelne Kreaturen bezieht, da dies nicht der göttlichen
Perfektion entspreche. Dies heißt jedoch nicht, dass Gott die Erkenntnis der
spezifischen Prinzipien fehlen würde, nach denen jede einzelne Kreatur
entsteht.84 Die Erkenntnis der Spezies ist für Averroës ausreichend, um die

83 AVERROES: In Met. XII, c. 51 (Aristotelis metaphysicorum libri XIIII cum Averrois Cor-
dubensis in eosdem commentariis et epitome, Theophrasti metaphysicorum liber. Venetiis
apud Iunctas 1562, an. Repr. Nachdruck Frankfurt a.M.: Minerva, Bd. VIII), 337, B-C.

84 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 1 (E-Scriptum, 4, 164-171; X, 790a, B-C): „Prima
quidem quod numquam errorem istum Averroes intellexerit. Ubi considerandum quod scire
entia in universali potest dupliciter intelligi: secundum quod singulare aliquando accipitur pro
specie, aliquando pro individuo, ut patet I Physicorum et I Posteriorum. Sic igitur intellexit



486 Chiara Paladini

göttliche Allwissenheit und präzise Erkenntnis der Welt zu garantieren.
Zur Erläuterung dient ein Beispiel aus der Geometrie: Jemand, der weiß,
dass ein Dreieck drei Ecken hat, muss nicht alle in der Wirklichkeit
existierenden Dreiecke kennen, um die Form des Dreiecks besser zu verstehen.^

Für Aureoli ist diese These mit der Doktrin der Ideen von Augustinus
vereinbar, der die Ideen auch nicht hypostasieren, sondern die platonische
Theorie durch eine aristotelische Lesart korrigieren wollte. Die ewigen
Wahrheiten, die in Gott existieren und die Augustinus rationes aeternae
nannte, sind keine voneinander verschiedenen Formen, die Gott für seine
Schöpfung verwendet. Sie sind, jede einzelne für sich, nicht die effiziente
Ursache eines entsprechenden Effekts. Im Gegensatz dazu sind sie exem-
plariter unveränderliche und ewige regulative Formen der Schöpfung Gottes.

Da für Aristoteles das Wissen Gottes ein Wissen der Ursachen und
nicht der einzelnen Individuen ist, ist es genau deshalb das perfekteste
Wissen. Auch für Augustinus besteht das wahre Wissen in der Kenntnis
der ewigen Formen, während die Kenntnis der Individuen die temporären
Dinge betrachtet und daher weniger nobel ist.86

Obwohl Aureoli einerseits versucht, Averroës gegen die Angriffe der
Theologen zu verteidigen, muss er andererseits zugeben, dass sich Averroës

geirrt hat, als er Gott die präzise Erkenntnis der einzelnen Individuen
absprach.87 Er gesteht ihm jedoch trotzdem das Verdienst zu, erkannt zu

Averroes quod Deus non cognoscit entia in particulari, quod non intellexit secundum eum
individua signata et singularia, utpote hune leonem vel bovem; sed non intellexit quin
cognoscat entia in singulari, singularitatem ad formas specificas referendo, immo voluit
quod Deus cognoscit formas proprias et quidditates specificas et distinctas omnium rerum."

85 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 1 (E-Scriptum, 4, 196-204; X, 790b, B-C): „Qui
enim seit quod omnis triangulus habet très <angulos> aeque perfectam cognitionem habet
de ista veritate, ac si discurreret per omnes triangulos qui sunt in pulvere vel in aere vel in
latere. Non enim accrescit sibi aliqua notitia quae faciat ad perfectionem. Si igitur Deus novit

omnes veritates geometricas et mathematicas ac physicas, cognoscendo quidditates
omnium specierum et earum proprietates, nihil ad eum sollicitari de individuis signatis, in qui-
bus illae veritates particulariter designantur; nec aliquid perfectionis accrescet, si noverit
quodlibet signatum illarum veritatum, nec si non noverit decrescit secundum eum."

86 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 36 q. 2 (E-Scriptum, 16, 872-817, 881; X, 853a, D-E):
„Augustinus etiam dicit huiusmodi rationes esse in mente divina, quod intelligendum est
exemplariter et per quamdam similitudinem eminentem. Aristoteles vero ait quod sapien-
tiam, quae est universalis notitia altissimarum causarum, maxime Deus habet, et ideo dea
scientiarum est. Dicit etiam Augustinus quod secundum huiusmodi rationes oportet iudicare
et non secundum imaginata aut sensata. Et Aristoteles dicit 1 Posteriorum quod notitia uni-
versalium certior est et perfectior notitia singularium; ait enim quod universalis quidem in-
telligibilis est, particularis vero in sensu perficitur, igitur universalis dignior est. Et VII Meta-
physicae dicit quod definitio et demonstratio non est particularium, quia corruptibilia sunt
et mutabilia, sed tantum sensus et aestimatio. Augustinus etiam dicit quod proprie ad sa-
pientiam pertinet consulere has rationes aeternas, ad scientiam vero temporalia disponere."

87 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 a. 1 (E-Scriptum, 6, 294; X, 791b, F): „in hiis dictis
est aliquid falsitas, videlicet quod Deus non intelligat singularia et individua signata."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 487

haben, dass Gott durch die Erkenntnis eines einzigen Objekts - seines
Wesens - die Ursache aller Kreaturen sein kann. Der Schlüsselmoment für
Aureoli liegt in der unterschiedlichen Konzeption der göttlichen Kausalität:

Sowohl für Aureoli als auch für Averroës ist keine direkte Ähnlichkeit
zwischen Ursache und Effekt notwendig. Ein Beispiel dafür ist die Wärme
im Körper, die von dem Feuer, aber auch von den Sternen und durch
Bewegung verursacht wird. Dennoch ist die Wärme des Feuers das Prinzip,
das jede konkrete Manifestation von Wärme in natürlichen Körpern
begründet, reguliert und misst: Sie ist die exemplarische88 Ursache dafür.

Aureoli macht sich Averroës' Theorie zunutze, um sich von dem Prinzip
omne agens agit sibi simile zu lösen, in das die aristotelische Vorstellung
eingegangen war, dass bei vielen Dingen der Effekt der Ursache ähnlich
sein muss. Dieses Prinzip hatten scholastische Autoren auf das
Ähnlichkeitsverhältnis zwischen Gott und der Schöpfung angewandt.89 Gemäß
dieses Schöpfungsmodells präexistiert der Effekt in der Ursache in Form
von Ideen, die als Modell für die Schöpfung fungieren, genauso wie das

Projekt eines Hauses im Geiste des Erbauers das präexistierende Modell
ist, auf dessen Grundlage der Erbauer das Haus erschafft.

Aureolis Exemplarität sieht hingegen nicht mehr wie die traditionellen
Theorien eine direkte Übereinstimmung zwischen Urbild und Abbild vor.
Aureoli zufolge kann es keine Ähnlichkeit zwischen dem göttlichen Wesen
und den Kreaturen geben, der etwas Gemeinsames zugrunde liegt, wie es

zwischen Idee und Ideatum der Fall ist. Das göttliche Wesen ist das Urbild
für die Kreaturen nicht in Bezug auf unterschiedliche Perfektionen (wie
Güte, Gerechtigkeit und Ähnlichem), in denen gewissermaßen Gott und
die Kreaturen übereinstimmen würden. Es ist aber auch nicht Urbild in
Bezug auf voneinander getrennte Teile (wie die Ideen oder Spezies), die
jede für sich eine spezifische Kreatur darstellen.9° Die Gottheit ist Urbild
für die Kreaturen in sich selbst sub unica et indivisibili ratione, d.h. gänzlich

und ungetrennt. Da nun eine einzige Form die exemplarische Ursache
für mehrere voneinander verschiedene Geschöpfe ist, ist es notwendig,
dass sie mit keiner von diesen genau übereinstimmt, denn, wenn sie mit
einem der Dinge übereinstimmen würde, könnte sie den anderen nicht

88 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 1 (E-Scriptum, 5, 246-254; X, 791a, D-E): „Et ex
hoc concludit quod sua scientia est causa entis. Sed manifestum est quod ista causalitas ex-
tenditur ad formas specificas omnium rerum. Est enim formalis et exemplaris causalitas et
non effectiva secundum eum. [...] Et confirmatur per exemplum quod inducit de calore ignis,
qui non est causa effectiva omnis caloris, cum calores aliqui generentur ex stellis, aliqui vero
a motu; sed est causa exemplaris et mensura omnium calidorum."

89 Cf. THOMAS Aquinas: S. contra Gent. II, c. 45, 372.
9° PETRUS Aureoli: Scriptum d. 35 q. 3 (E-Scriptum, 12, 592-595; X, 796a, C-D): „deitas

est similitudo propria cuiuslibet specificae naturae non quidem secundum aliam et aliam
perfectionem quam habeat in se, aut secundum aliam et aliam rationem, ut praedicti imagi-
nari videntur, immo sub una et eadem simplici perfectione secundum rem et rationem, quae
importatur per deitatem, exemplar est omnium entitatum."



488 Chiara Paladini

mehr entsprechen. Damit sie für alle repräsentativ sein kann, darf sie kein
bestimmtes Geschöpf repräsentieren^.

Um dieses neue Modell der exemplarischen Kausalität zu erklären,
muss Aureoli auf die Formel der aequivocatio zurückgreifen. Diese setzt
keine assimilatio einer Idee voraus, sondern eine „Opposition", d.h. einen
Zusammenhang zwischen zwei Termini, die zu verschiedenen Gattungen
und verschiedenen Arten gehören. So stellt Aureoli fest, dass

non est impossibile, nec repugnantiam aut contradictionem includens, quod sit
aliqua forma quae, per suam simplicem rationem formalem, similitudo sit inter
se dissimilium quidditatum et naturarum, similitudo tarnen aequivoca et alte-
rius speciei seu generis ab eo cuius est similitudo.92

Es besteht kein Widerspruch darin, wenn man sagt, dass es eine Form gibt,
die einzig und allein an sich Urbild für mehrere Formen und spezifische
Naturen ist, die sich nicht ähnlich sind. Dies gilt allerdings nur wenn man
annimmt, dass diese Form ein äquivokes Urbild ist, d.h. ein Urbild, das
sich mit den Dingen, deren Muster es ist, nicht ähnlich ist.

Die Unterscheidung zwischen univoken, äquivoken und analogen
Begriffet, die systematisch von Aristoteles in den Kategorien erarbeitet

91 PETRUS AUREOLI: Scriptum, d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 14, 702-707; X, 797b, E): „Non
enim ex eo quod est simillima uni quidditati tollitur quin possit alteri esse simillima, pro eo

quod simul stat in similitudine quod sit quidditati primae simillima, aequivoce tarnen, et
cum hoc eidem dissimillima, alioquin non esset aequivoca, cum aequivocatio et dissimili-
tudo sint idem. <Unde> [Cum Vb] non plus répugnât similitudini quidditatis quod sit eidem
dissimillima, quatinus est similitudo alterius dissimilis quidditatis, quam quod sit dissimillima,

quatinus est aequivoca" (zu dem Begriff der aequivocatio siehe gleich unten). Siehe ferner

ibid. E-Scriptum, 12, 617-620; X, 796b, B: „si aliquorum esset exemplar per rationem dei-
tatis et aliorum per alias rationes, non respiceret uniformiter in quantum exemplar omnes
creaturas; nec etiam creaturae aequaliter dependerent a Deo in quantum exemplatae, immo
dependeret aliqua creatura a ratione intimiori et essentialiori quam alia."; und ibid. E-Scriptum,

15, 744-747; X, 798a, F; „Igitur necesse est dicere quod species eadem realitate, qua dis-
similis est specifice a rosa, sit similitudo ipsius rosae. Et per consequens, si per eandem rea-
litatem sit similitudo Iapidis, non impeditur dissimilitudo rosae et lapidis, cum non sint ha-
bentes eandem similitudinem, quae sit eiusdem rationis cum eis."

92 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 13, 663-666; X, 797a, D).
93 Auf der rein sprachlichen Ebene entspricht der Unterschied zwischen univoken,

äquivoken und analogen Ausdrücken den drei Möglichkeiten, einen Terminus zu verstehen,
wenn er mehrere Subjekte bezeichnet: 1) Wenn er mit gleichem Bedeutungssinn für alle
Subjekte verwendet wird, die er bezeichnet, ist ein Terminus univok, wie z.B., wenn man „Sokra-
tes ist ein Mensch" und „Plato ist ein Mensch" sagt. Hier versteht man unter der Bezeichnung

„Mensch" in beiden Fällen „rationales Lebewesen". 2) Wenn ein Terminus einen
anderen Bedeutungssinn je nach dem Subjekt hat, für das er verwendet wird, wird er äquivok
verwendet, wie z.B. im Fall des Terminus „Hund", der sowohl das Tier als auch die
Himmelskonstellation bezeichnet. 3) Wenn ein Terminus bei verschiedenen Anwendungen zwar
unterschiedlichen Bedeutungen hat, diese aber auf gewisse Weise miteinander verbunden sind,
wird er analog ausgesagt, wie z.B. wenn wir von „Gesundheit" im Bezug auf ein Tier und die
Nahrung sprechen. In diesem Fall wird die Nahrung insofern als „gesund" bezeichnet, als
dass ein kausales Verhältnis mit der Gesundheit des Tieres besteht.



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 489

wurde94, war ein Instrument von grundlegender Bedeutung für die Diskussion

zahlreicher philosophischer und theologischer Probleme, darunter
auch des der Kausalität. Drei Möglichkeiten, einen Begriff zu verstehen,
entsprachen auch drei unterschiedliche Arten von Kausalität: (i) Eine uni-
voke Ursache führt zu einem ihr gleichen Effekt und teilt mit diesem
dieselbe Natur und dieselbe ratio, wie im Fall der menschlichen Erzeugung.
Vater und Sohn sind insofern einander ähnlich, als sie Exemplare derselben

Spezies sind, (ii) Eine äquivoke Ursache hingegen bewirkt bei ihrem
Effekt eine Form, die anders ist als ihre eigene Form, wie im Fall der Wärme

und der Bewegung. Die Form der Wärme, die durch Bewegung
entsteht, präexistiert nicht in der Bewegung. Die Bewegung und die
erzeugte Wärme teilen nicht dieselbe Form, sie gehören nicht zu
derselben Spezies und teilen nicht dieselbe ratio. Aber die Wärme in der
Bewegung und die erzeugte Wärme gehören beide zur Gattung der
Wärme, (iii) Eine analoge Ursache ist zum Teil univok und zum Teil äquivok,

denn sie erzeugt einen Effekt, mit dem sie dieselbe Form teilt, die
aber ein anderes Sein in der Ursache und im Effekt hat. Das bekannteste
Beispiel dafür ist der Hausbauer. Die Idee des Hauses existiert in den
Gedanken des Erbauers, aber hier hat das Haus ein anderes Sein als in seiner
materiellen Verwirklichung, nämlich lediglich das Sein einer Idee. Die
Metapher des Erbauers erklärte im Mittelalter oftmals die göttliche Schöpfung

der Kreaturen durch Ideen.
Anhand des Modells der Äquivokation kann Aureoli genau dieses

traditionelle Schöpfungsmodell anfechten: Die Äquivokation setzt keine An-
gleichung des Seienden an eine Idee voraus und es besteht deswegen auch
kein Widerspruch darin, dass die einzige ratio der Gottheit äquivok die
exemplarische Ursache verschiedener Naturen ist. Ein solcher Widerspruch
besteht nur bei einer univoken Relation, die eine Beziehung direkter
Ähnlichkeit zwischen beiden Begriffen beinhaltet, d.h. nur wenn man auf die
platonische Korrespondenz zwischen dem Seienden und dessen Ideen
bestehen will, die Aureoli jedoch stark kritisiert hat.95

94 ARISTOTELES: Praedicamenta, I, Ial-l2.
95 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 14, 720-733; X, 798a, B): „Sed

manifestum est quod contradictio non sequitur in aequivoca similitudine, sed in univoca tan-
tum. In univocis enim sequitur, si duo alba sunt similia tertio, quod sint similia inter se, pro
eo quod similitudo fundatur super aliquo quod est eiusdem rationis in tribus. In aequivoca
vero similitudine non fundatur assimilatio in aliquo quod sit eiusdem rationis. Nam species
per suam realitatem assimilatur rosae et per eandem realitatem est in genere qualitatis, nec
est formaliter rosa, iramo illud quod est similitudo rosae est alterius rationis a rosa, et per
consequens dissimile specifice. Et propter hoc non sequitur, si sit similitudo alterius, utpote
lapidis, quod lapis et rosa sint similia, quia sic sunt similia in tertio, quod illa realitas in qua
similes sunt, vel potius quae est similitudo amborum, est etiam quaedam dissimilitudo am-
borum, nec est eiusdem rationis aliquid reperibile propter hoc in ambobus. Et ideo non in-
fertur quod ambo illa sint similia, participando in se aliquid unum et idem, quod sit eiusdem



490 Chiara Paladini

ABSCHLIEßENDE BEMERKUNGEN

In der vorliegenden Arbeit habe ich gezeigt, wie in der neuen Theorie
Aureolis die Gottheit das einzige Objekt des göttlichen Intellektsaktes und
somit auch das einzige Urbild der Schöpfung ist. Aureolis Bestimmung der
exemplarischen Kausalität läßt sich folgendermaßen zusammenfassen: Gott
erkennt die Kreaturen ohne die Vermittlung der Ideen und zwar allein
dadurch, dass Gott die Gottheit erkennt. Dementsprechend wird die Gottheit
selbst zu einer unmittelbaren (äquivoken) Ähnlichkeit alles Seienden, simi-
litudo eminens et aequivoca omnium naturarum.96 Die im Schöpfungspro-
zess dazwischenliegenden Vermittlungsinstanzen der vorausgegangenen
Traditionen, d.h. die Ideen, werden im System Aureolis durch die Gottheit
selbst ersetzt, die ein direktes Verhältnis mit den Geschöpfen unterhält.97

Aus dieser Analyse lassen sich abschließend einige Schlussfolgerungen
ziehen. Ich werde mich auf drei beschränken: Die erste Schlußfolgerung
betrifft die Veränderung der Ideenlehre über die Jahre hinweg von Thomas
von Aquin bis Aureoli. Die zweite betrifft die Bedeutung dieser
Veränderung. Die dritte ist eine kurze Bemerkung darüber, wie das Erklärungs-
modell Aureolis auf die spätere Theorie Ockhams schon vorausweist.

1. Die Entwicklung der Ideenlehre von Thomas bis Aureoli führt von den
Ideen als Nachahmbarkeitsrelationen über Ideen als Objekte der göttlichen

Erkenntnis zu ausschließlich objektiv erkannten Kreaturen.
In Anlehnung an die augustinische Ideenlehre, fasste Thomas von

Aquin die Ideen als verschiedene Nachahmbarkeitsrelationen auf, die
dadurch entstehen, dass Gott in seiner Selbsterkenntnis sich selbst als von
den Kreaturen imitierbar, wenn auch auf unvolkommene Weise, erkennt.
Einen Schritt weiter als Thomas gehend, schrieb Heinrich von Gent den
Ideen noch eine weitere Funktion zu: Sie sind nicht mehr nur Erkenntnis-
relationen, sondern auch Erkenntnisgegenstände. Die göttlichen Ideen ent-

rationis. Ergo manifestum est quod similitudo aequivoca, dum tarnen non sit aretata, potest
esse per unum et idem simplex similitudo expressa dissimilium quidditatum."

96 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 35 q. 3 a. 2 (E-Scriptum, 13, 648-649; X, 797a, A): „Deus
est similitudo rerum omnium absque omni habitudine media seu respectu"; d. 36 q. 2 a. 3 (E-
Scriptum, 18, 985-989; X, 854b, F): „Est autem considerandum quod ponentes quiditates ut
cognitas esse ideas in hoc deeepti sunt: quod putaverunt quiditates, prout sunt in re extra,
non exemplari immediate a divina essentia, sed quodammodo mediate, imaginantes quod
quiditates in esse obiectivo imitantur deitatem a qua repraesentantur, in esse vero reali imi-
tantur se ipsas positas in esse obiectivo. Hoc autem verum non est."

97 PETRUS Aureoli: Scriptum d. 36 q. 2 a. 3 (E-Scriptum, 18, 972-981; X, 854b, D): „Est
enim inconcusse tenendum quod tota ratio exemplaritatis et ideae residet in ratione deitatis
[...] et per consequens deitas est omnium similitudo primaria et forma principalis, ut sie ca-
dat omnis imaginatio et illorum qui opinantur quiditates ut cognitas habere rationem ideae
et illorum qui dicunt hoc de respectibus imitabilitatum et eorum qui dicunt de rationibus
absolutis circa divinam essentiam intellectis aut existentibus ex natura rei."



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 491

stehen in Heinrichs Konzeption immer noch aus Nachahmbarkeitsrelatio-
nen. Danach werden sie aber zu Objekten der göttlichen Erkenntnis, von
denen jeder einen bestimmten begrifflichen Inhalt besitzt. Einige Jahre
später hatte Scotus die Auffassung der Ideen als Nachahmbarkeitsrelatio-
nen endgültig beseitigt und die These von Heinrich radikalisiert: Die Ideen
werden in Scotus' Theorie zu Objekten der göttlichen Erkenntnis und
gewinnen dadurch eine objektive Existenz im Geiste Gottes.

Gegen diese drei Theorien polemisierend, streitet Aureoli ab, dass sich
aus der Selbsterkenntnis Gottes gesonderte Ideen ergeben können: Weder
in Form von Nachahmbarkeitsrelationen, noch in Form von Objekten der
Erkenntnis, die wiederum Urbilder für die Geschöpfe darstellen. Die
Eigenschaft der Nachahmbarkeit steht allein Gottes Wesen zu. Diesem ist
jedoch keines der Geschöpfe ähnlich, da es sonst nicht als einziges Urbild
für alle Geschöpfe fungieren könnte. Das auf Augustinus zurückgehende
Prinzip der direkten Entsprechung zwischen Ideatum und Idee wird somit
von Aureoli abgesetzt. Anstatt dessen wird die Beziehung, die die Kreaturen

an Gott bindet, als similitudo aequivoca definiert.
Der Gebrauch der Konnotation ermöglicht es Aureoli, die göttliche

Erkenntnis der Kreaturen sicherzustellen. Gott erkennt jede einzelne Natur
an sich und direkt, ohne die Vermittlung der Ideen. Aber die Beseitigung
der Ideen als Medien im Erkenntnisprozess bedeutete zugleich die
Beseitigung der Medien im Schöpfungsprozess: Die zahlreichen Konnotationen,
die die göttliche Erkenntnis der Geschöpfe sicherstellen, spielen bei der
Erschaffung letzten Endes keine Rolle. Sie dienen ausschließlich dazu, dass

Gott die Kreaturen in apparentia obiectiva als Konnotat des göttlichen Wesens

erscheinen. Die apparentiae obiectivae sind keine präexistenten
Modelle, nach denen Gott die Welt erschaffen hat, keine spezifischen ratio-
nes, die ante rem der Grund jener Unterscheidungen sind, die in der
dinglichen Realität vorhanden sind. Sie sind vielmehr eine besondere Seins-
weise des Objektes, das erst zustande kommt, wenn es dem Erkennenden
erscheint; es ist die Seinsweise des erkannten Objektes. Anders gesagt:
Nicht insofern es erkannt wird, ist alles Seiende erschaffen worden;
vielmehr, insofern die Dinge schon erkannt sind (und existieren), gleichen sie
sich unmittelbar dem göttlichen Wesen an. Aureoli schreibt:

creaturae prout existunt in rerum natura, imitantur immediate deitatem et ex-
emplantur ab ea; illud enim idem attingit deitas secundum rationem causae ex-
emplaris quod attingit ut efficiens et ut finis, et aeque immediate. Est autem
finis et efficiens creaturarum secundum esse extra, non quidem mediante esse

cognito earumdem, immo immediate, quare et erit exemplar ipsarum immediate.

Unde creaturae non solum ut intellectae, immo ut existentes, sunt quaedam
similitudines diminutae ipsius. Et confirmatur quia creatus artifex per eandem
similitudinem existentem in intellectu speculatur immediate formam arcae, et
ipsam in materia immediate operatur. Unde forma domus existens in materia
non solum similis est eidem formae relucenti obiective in mente artificis, immo



492 Chiara Paladini

ambae similes sunt speciei existenti formaliter in eius intellectu; et per conse-
quens ilia species habet rationem primarii exemplaris; utraque vero forma ra-
tionem ideati et exemplati. Et eodem modo intelligendum est in divinis.98

Das esse obiectivum des Hauses kommt erst dann zustande, wenn zu dem
intentionalen Akt des Intellekts, in dem der Erbauer sich das Haus
vorstellt, das erscheinende Sein des Objektes, d.h. des Hauses hinzukommt.
Erst dann gleichen sich beide - der subjektive Akt des Intellekts und das

Objekt - dem esse apparens, d.h. dem esse obiectivum des Objektes, an.
Erst dann kommt die Erkenntnis zustande. Genauso bei Gott: Die apparen-
tiae obiectivae, in denen Gott die Geschöpfe erscheinen, kommen zugleich
mit deren „Existenz" zustande. Sie sind keine vorgefertigten Modelle für
eine darauffolgende Erschaffung. Der neue Begriff der exemplarischen
Ursache von Aureoli sieht keine Präexistenz von Modellen vor.

2. Nun, was bedeutet das genau? Es bedeutet nicht, dass die Erschaffung
im realen Sein für Aureoli den Vorrang gegenüber der Erkenntnis Gottes
seiner eigenen Kreaturen haben soll, als wäre die Erkenntnis Gottes mit
der des Menschen gleichzusetzen. Bei Menschen muss das Erkenntnisobjekt

schon vorliegen, damit es von einem menschlichen Intellekt erkannt
werden kann. Nicht so bei Gott: Gott ist zugleich effiziente, exemplarische
und finale Ursache aller seiner Produkte und kennt sie aus der Ewigkeit
perfekt, „in eminenter Weise" - wie Aureoli selbst sagt. Dieses von allen
Theologen anerkannte Prinzip stellt der Franziskaner gar nicht in Frage.
Und doch denkt er die Erkenntnis Gottes der Kreaturen ganz anders als
seine Vorgänger, indem er den Begriff einer ewigen Erkenntnis neu formuliert

und dabei versucht, jede in den vorausgegangenen Theorien übrig
gebliebene Spur von Zeitlichkeit aus dem Bereich der göttlichen Erkenntnis
zu beseitigen.

Der Franziskaner schreibt Gott eine Art von Erkenntnis zu, die sich auf
die realen Dinge als nicht in einer zeitlichen Abfolge eingeordnet richtet,
d.h. auf Dinge weder als zukünftig noch als vergangen und paradoxerweise
auch nicht als gegenwärtig betrachtet.99 Denn, selbst wenn man annehmen

98 PETRUS AUREOLI: Scriptum d. 36 q. 2 a. 3 (E-Scriptum, 19, 989-920, 1000; X, 855a, A-B).
99 Siehe zu dem Thema der göttlichen Vorerkenntnis und den damit verbundenen

Problemen in Aureoli: NORMORE, Calvin: Future Contingents, in: KRETZMANN, Norman/KENNY,
Anthony/PlNBORG, Jan (Hgg.): The Cambridge History of Later Medieval Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 1982, 358-381, insb. 369-370; ID.: Petrus Aureoli and his
Contemporaries on Future Contingents and Excluded Middle, in: Synthese 96 (1993), 83-92;
SCHABEL, Christopher: The Quarrel with Aureol: Peter Aureol's Role in the Late-Medieval
Debate over Divine Foreknowledge and Future Contingents, 1315-1475, Ph.D. Dissertation,
University of Iowa (1994); ID.: Peter Aureol on Divine Foreknowledge and Future Contingents:
Scriptum in Primum Sententiarum, distinctions 38-39, in: Cahiers de l'Institut du Moyen Age
Grec et Latin 65 (1995), 63-212; ID.: Peter de Rivo and the Quarrel over Future Contingents:
New Evidence and New Perspectives, in: Documenti e studi sulla tradizione filosofica medie-
vale 6 (1995), 363-473; 7 (1996), 369-475; ID.: Theology at Paris 1316-1345. Peter Auriol and the



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 493

würde, dass Gott die Kreaturen als zu ihm präsent kennt, würde man für
Aureoli wieder eine zeitliche Instanz in die göttliche Sphäre einführen. Der
Begriff von Präsenz ist mit dem Begriff von Zeit noch zu eng verknüpft:
Etwas, das mit etwas anderem koexistiert, ist diesem immer zu einem
bestimmten (wenngleich dauernden) Zeitpunkt präsent. Die Allwissenheit
Gottes muss sich aber auf die ganze Erschaffung ausdehnen und von jeder
zeitlichen Einordnung abstrahieren.

Der Rekurs auf die besondere Art des sog. denominativen Erkennens, in
dem das Erkannte dem Erkennenden „erscheint", ohne das direkte Objekt
seiner Erkenntnis zu sein, dient Aureoli genau dazu, diesen impasse zu
überwinden. Das Erscheinen der Kreaturen im göttlichen Wesen zeichnet
sich nämlich dadurch aus, dass es die ganze lcreatürliche Sphäre mit
einschließt, allerdings nicht so wie sie sich sozusagen „außerhalb vom göttlichen

Wesen", d.h. im engeren Sinne in ihrem sachlichen Sein, ist, sondern
in der Seinsweise, die ihr insofern zusteht, als sie von Gott erkannt ist, d.h.
in einer objektiven Weise. Und diese ist für Aureoli eine „eminentere Weise".

Man könnte es auch so sagen: Indem die Kreaturen „erscheinen",
erkennt Gott die Kreaturen nicht so wie sie „subjektiv", also so wie sie in der
realen Wirklichkeit existieren, existiert haben oder existieren werden,
sondern so wie sie „objektiv", also als reine Gedachte im göttlichen Intellekt
aktual existieren. Insofern sie reine Gedachte sind, sind sie nicht der Zeit
ausgesetzt, und Gott kann sie somit aus der Ewigkeit in seinem Geist
aktual kennen. Darüber hinaus, besitzen sie, insofern sie reine Gedachte und
im engeren Sinn keine Erkenntnisobjekte sind, keine eigenständige Seins-
form im Gott.

Mit dieser Theorie kann Aureoli somit das Problem lösen, wie die göttliche

Erkenntnis mehrerer Kreaturen mit dem einen und einfachen Wesen
Gottes vereinbar sein soll. Dies zu erklären ist für ihn nicht weiter schwierig,

denn die Kreaturen befinden sich objektiv, nicht subjektiv im Geist
Gottes. Ebenso erklärt Aureoli mit der objektiven Seinsweise der
Kreaturen, wie deren Erkenntnis seitens Gottes ewig und zugleich aktual sein
kann. Allerdings bringt Aureolis Konzeption auch neue Probleme mit sich.
Die apparentiae obiectivae, in denen Gott die von Zeit abstrahierenden
Geschöpfe aktual erscheinen, sind nichts weiteres als die andere Seite der
Medaille von dem realen Sein, das jedes dieser Geschöpfe zu einem
bestimmten Zeitpunkt in der realen Wirklichkeit (d.h. „prout existunt in re-
rum natura", wie Aureoli selbst sagt100) hat, hatte oder haben wird. Mit
anderen Worten: Da jedem objektiven Sein ein reales Sein entsprechen muss,

Problem ofDivine Foreknowledge and Future Contingents Ashgate Studies in Medieval
Philosophy). Aldershot: Ashgate 2000; FRIEDMAN, Russell L./BALCOYIANNOPOULOU, Irene: Peter of
Palude and the Parisian Reaction to Durand ofSt. Pourcain on Future Contingents, in: Archi-
vum Fratrum Praedicatorum 71 (2001), 183-300; THAKKAR, Mark: Peter Auriol and the Logic of
the Future, Ph.D. dissertation, University of Oxford 2010.

100 Siehe oben Text auf Seite 33, Anm. 98.



494 Chiara Paladini

erscheint Gott in seinem Wesen ausschließlich das, was tatsächlich
geschaffen ist, geschaffen wurde oder geschaffen werden wird, und nicht
das, was geschaffen werden kann bzw. das reine Mögliche - was damit
zusammenhängt, dass Gott von der Ewigkeit her schon alles geschaffen hat,
was in seiner Allmacht war, und das unveränderlich bleibt. Damit öffnet
Aureolis Darstellung der exemplarischen Ursächlichkeit die Tür für eine
Form von kosmologischem Nezessitarismus.

3. Ockhams Auffassung der exemplarischen Ursächlichkeit101 versucht dieses

Problem zu umgehen, indem sie unterscheidet zwischen dem, was sich
im Geist Gottes objektiv befindet und dem, was wirklich existiert und von
Gott als tatsächlich existierend erkannt ist.

Die Ideenlehre Ockhams ist eng mit der auf Aureoli zurückzuführenden
Annahme einer objektiven Seinsweise verknüpft, die sich auch in der

ersten Theorie Ockhams der Universalien widerspiegelt. Allerdings erhält
Ockhams in seiner Auffassung der exemplarischen Kausalität im Gegensatz

zu Aureoli die Annahme göttlicher Ideen immer noch aufrecht. Dabei
behauptet er, dass „Idee" an erster Stelle das Geschöpf im objektiven Sein
bezeichnet und das Geschöpft im realen Sein konnotiert.102 Für das göttli-

101 Siehe zu Ockhams Ideenlehre: BANNACH, Klaus: Die Lehre von der doppelten Macht
Gottes bei Wilhelm von Ockham. Problemgeschichtliche Voraussetzungen und Bedeutung
Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte 75). Wiesdbaden: Steiner 1975;
McCord Adams, Marilyn: Ockham's Nominalism and Unreal Entities, in: Philosophical
Review 86 (1977) 2, 144-176; KLOCKER, Harry R.: Ockham and the Divine Ideas, in: Modern
Schoolman 57 (1979/80) 4, 348-360; Id.: Ockham and the Divine Freedom, in: Franciscan
Sudies 45 (1985) 1, 245-261; MAURER, Armand Augustine: The Role ofDivine Ideas in the Theology

of William of Ockham, in: MAURER, Armand Augustine (Hgg.): Being and Knowing. Studies

in Thomas Aquinas and Later Medieval Philosophers Papers in Medieval Studies 10). T-
ronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1990, 363-381; SCHULTHESS, Peter: Sein, Signi-
ßkation und Erkenntnis bei Wilhelm von Ockham. Berlin: Akademie Verlag 1992, 30; DE Mu-
RALT, André: La métaphysique occamienne de l'idée, in: MURALT, André DE (Hgg.): L'enjeu de

la Philosophie Médiévale. Études thomistes, scotistes, occamiennes et grégoriennes Studien
und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 24). Leiden: Brill 1993, 168-255; GODDU,
André: William of Ockham, in: OSBORNE, Kenan B. (Hgg.): The History of Franciscan Theology.
St. Bonaventure, New York: The Franciscan Institute 1994, 231-310; MlCHON, Cyrille: Nomina-
lisme. La théorie de la signification d'Occam Sic et Non). Paris: Vrin 1994; LEPPIN, Volker:
Does Ockham's Concept of Divine Power Threaten Man's Certainty in His Knowledge of the
World?, in: Franciscan Studies 55 (1998), 169-180; BlARD, Joël: Guillaume et la théologie
Initiations au Moyen Âge). Paris: Éditions du Cerf 1999; SCHRÖCKER, Hubert: Das Verhältnis
der Allmacht Gottes zum Kontradiktionsprinzip nach Wilhelm von Ockham (Veröffentlichungen

des Grabmann-Institutes 49). Berlin: Akademie Verlag 2003, 417-439.
102 Guillelmi DE OCKHAM: Ordinatio d. 35, q. 5 a. 3, in: GuiLLELMI DE OCKHAM: Opera Phi-

losophica et theologica, Opera theologica IV, St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti Fran-
cescani Universitatis S. Bonaventurae 1979, 485,20-486,18: „Nam omnis idea necessario est
alicuius idealis vel ideati idea. Et ideo non praecise significat aliquid unum, sed significat
unum et connotat aliquid aliud vel illud idem quod significat. Et propter hoc habet tantum
quid nominis et potest sic describi: idea est aliquid cognitum a principio effectivo intellec-
tuali ad quod ipsum activum aspiciens potest aliquid in esse reali producere. Ista descriptio



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 495

che Erkennen bedeutet der Unterschied zwischen den beiden Weisen, in
denen das Geschöpf durch den Begriff „Idee" genannt wird, dass Gott
objektiv alle möglichen (d.h. im Prinzip hervorbringbaren, widerspruchsfreien)

Geschöpfe erkennt, unabhängig davon, ob sie tatsächlich in der realen
Wirklichkeit existieren oder nicht.103 Während die Kreaturen, die nicht
existieren und niemals existieren werden, auf der Ebene des reinen Denkbaren

bleiben, werden diejenigen, die zu einer bestimmten Zeit auch
verwirklicht werden, von Gott auch als real existierend bzw. so wie sie in
ihrem realen Sein sind oder sein werden.

Allerdings bedeutet die Annahme einer Kombination zwischen den beiden

Weisen, in denen ein Geschöpft von Gott betrachtet werden kann,
nicht, dass sich im Geiste Gottes Ideen in Form von positiven Entitäten
befinden, die dann von Gott geschaffen werden können. Sie bedeutet letzten
Endes nichts weiteres als dass Gott von den existierenden Kreaturen
erkennt, dass sie tatsächlich existieren, und von den nicht existierenden
Kreaturen, dass sie nicht existieren1^. Denn die objektiv erkannten Kreaturen
werden von Ockham wiederkehrend als keine positiven Entitäten be-
schrieben1Q5 Sie sind - mit den eigenen Worten Ockhams - „nichts"106, da

patet quantum ad primam particulam per beatum Augustinum, 83 Quaestionum, q. 46, ubi
dicit sic: „Has autem rationes ubi esse arbitrandum est nisi in ipsa mente Creatoris? Non
enim extra se quidquam positum intuebatur, ut secundum id constitueret quod constitue-
bat". Ex ista auetoritate patet quod ideae sunt cognitae a mente divina. Secunda particula
patet, scilicet quod idea sit aliquid cognitum ab activo intellectuali per eandem auctorita-
tem, per hoc quod dicit: „Ubi esse arbitrandum est nisi in mente Creatoris?" Tertia particula,
quod sit illud ad quod aspiciens potest aliquid producere in esse reali, patet per finem
auctoritatis, quia dicit: „non enim extra se quidquam positum intuebatur, ut secundum id
constitueret quod constituebat", manifeste ex hoc insinuans quod Deus ideas intuetur ut
secundum illas constituât - hoc est efficiat - ilia quae constituit - hoc est efficit." Siehe dann
auch: Ibd., 497,15.

103 Darüber, dass es für Ockham von allem Machbaren Ideen gibt, vgl. GuiLLELMI DE

OCKHAM: Ordinatio d. 35, q. 5 a. 3, in: GuiLLELMI DE OCKHAM: Opera Philosophica et theolo-
gica, Opera theologica IV, St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti Francescani Universi-
tatis S. Bonaventurae 1979, 500,18-501,2: „Verumramen hie posset esse una difficultas vocalis
utrum scilicet idea dicatur respectu ideati vel respectu idealis, hoc est, utrum praecise de-
beat vocari idea quando Deus secundum earn aliquid producit actualiter, an etiam sive pro-
ducat sive non producat secundum earn, dum tarnen possit secundum earn producere. Et

quantum ad hoc potest dici quod magis est de usu Sanctorum vocare ideam, etiam quamvis
Deus non producat secundum earn actualiter. Et ideo ab aeterno res fuerunt ideae, sed non
ab aeterno fuerunt actualiter existentes." Sie auch: Ibd. 500, 14-17: „Et necessario sunt ideae,

non tarnen necessario sunt exsistentes actualiter, sed contingenter. Unde necessario sunt in-
tellectae a Deo et ita necessario sunt ideae; non tarnen necessario sunt exsistentes in rerum
natura." Ferner: Ibid. 488,18-20; 493,7-9; 505,9-10.

104 GUILLELMI DE OCKHAM: Pro/, q. l, in: GUILLELMI DE OCKHAM: Opera Philosophica et
theologica, Opera theologica I, St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti Francescani Uni-
versitatis S. Bonaventurae 1967, 39,7-10: „Patet etiam ex praedictis quomodo Deus habet no-
titiam intuitivam omnium, sive sint sive non sint, quia ita evidenter cognoscit creaturas non
esse quando non sunt, sicut cognoscit eas esse quando sunt."

105 GUILLELMI DE OCKHAM: Ordinatio d. 35, q. 5, in: GUILLELMI DE OCKHAM: Opera
Philosophica et theologica Opera theologica IV). St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti



496 Chiara Paladini

sie, wenn sie dann nicht auch verwirklicht werden, kein eigenständiges
Sein besitzen. Sie sind letztendlich nur entia rationis und dienen ausschließlich

dazu, dass Gott von jedem in seinem Verstand enthaltenen Begriff
erkennt, was er ist. Ockham betont, dass die These, wonach ein Begriff eine
Art von Sein hat, auf die falsche Vorstellung zurückzuführen ist, dass

etwas, dadurch, dass es erkannt ist, ein zusätzliches Sein gewinnt und als

positive Entität „konstituiert" wird.1G7

Die starke Verminderung der ontologischen Konsistenz der Ideen geht
mit der starken Identifizierung zwischen Ideen von Kreaturen und wirklichen

Kreaturen einher. Ockham fasst seine Position in dieser Formel
zusammen: „ipsa creatura est idea".108 In welchem Sinn von Identität die Rede

ist, kann man nur verstehen, wenn man vor Augen behält, was soeben

gesagt wurde, und zwar, dass das objektive Enthaltensein von etwas in
Gott Ockham zufolge nichts weiteres besagt, als dass dies von Gott
erkannt wird. Demnach ist die im Geist Gottes objektiv enthaltene Idee jeder

Francescani Universitatis S. Bonaventurae 1979, 497,15-21: „ideae non sunt in Deo realiter et
subiective sed tantum obiective, sicut omnes creaturae ab aeterno fuerunt in Deo quia ab

aeterno fuerunt cognitae a Deo. Et ideo nusquam invenitur quod Augustinus alibi ponat
ideas nisi in divina intelligentia - non in essentia -, per hoc innuens quod non sunt in Deo
nisi sicut cognita, et non sicut ibidem realiter exsistentia."

105 GUILLELMI DE Ockham: Ordinatio, d. 36 qu. un., in: GuiLLELMI DE OCKHAM: Opera
Philosophica et theologica Opera theologica IV). St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti
Francescani Universitatis S. Bonaventurae 1979, 546,17-19: „dico quod esse repraesentatum
creaturae non est entitas positiva, sicut nec ipsa creatura est ab aeterno entitas positiva";
Ibid., 547,21-22: „Dico ergo quod esse repraesentatum vel esse cognitum creaturae ab eterno
fuit nihil"; Id. Quodl. VI q. 6, in: GuiLLELMI DE OCKHAM: Quodlibeta Septem, Opera theologica
IX, St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti Francescani Universitatis S. Bonaventurae 1980,
607,67-68: „Unde Deus ab aeterno vidit onnes res factibiles, et tarnen tunc nihil fuerunt".

107 GUILLELMI DE OCKHAM: Ordinatio, d. 36 qu. un., in: GUILLELMI DE OCKHAM: Opera
Philosophica et theologica Opera theologica IV). St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti
Francescani Universitatis S. Bonaventurae 1979, 550,80-551,3: „Dico igitur quod omnia talia
argumenta procedunt ex falsa imaginatione. Imaginantur enim quod per hoc quod lapis in-
telligitur, aliquod esse - quasi quoddam esse diminutum - sibi adquiritur, quod est manifeste

falsum. Nam per hoc quod ego video colorem in pariete nihil adquiritur, nec diminutum
nec perfectum, ipsi colori. Eodem modo per hoc quod Deus intelligit creaturam vel lapidem,
nullum esse, nec diminutum nec perfectum, adquiritur ipsi lapidi. Similiter per hoc quod
appeto aliquid futurum, illi nihil adquiritur, ita nec per hoc quod Deus intelligit lapidem.
Quia praeter Deum et ipsum lapidem intellectum nihil est imaginabile, sicut praeter colorem

in pariete et visionem ipsam nihil est nisi quod prius fuit, et de illis nihil est ad pro-
positum. Similiter desideratum, ex hoc quod desideratur a me, nihil habet quod prius non
habuit. Et tarnen sicut posita visione vere potest denominari per intellectum componentem
ipsa albedo quod est visa, et illud futurum vere dicitur desideratum, ita exsistente cognitione
divina vere lapis intelligitur, et tarnen nihil reale adquiritur lapidi, nec esse diminutum nec
perfectum. Sicut per hoc quod creatura habet esse, nihil Deo adquiritur, nec habet aliquod
esse de novo, nec diminutum nec perfectum, et tarnen vere dicitur et est Deus modo creans
et prius non erat creans."

108 GUILLELMI DE OCKHAM: Ordinatio d. 35, q. 5 a. 3, in: GUILLELMI DE OCKHAM: Opera
Philosophica et theologica Opera theologica IV). St. Bonaventure (N.Y.): Editiones Instituti
Francescani Universitatis S. Bonaventurae 1979, 502,4.



Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli 497

Kreatur nichts weiteres, als die nach dieser Idee geschaffene Kreatur selbst,
insofern sie von Gott als existierende erkannt ist.

Ockhams Ideenlehre würde eine breitere Abhandlung als diesen kurzen
Abschnitt verdienen, aber das ist nicht der dafür geeignete Ort. Es genügt
hier nur kurz angedeutet zu haben, wie Aureolis Theorie des objektiven
Erkennens, die in mehreren Hinsichten als herausfordernd für (nicht nur)
seine Zeitgenossen galt, auf die Theorie von Ockham schon vorausweist.
Der Venerabiiis Inceptor hat sie in seinem System übernommen und dabei
versucht, die damit verbundenen Probleme zu lösen. In seinen späteren
Werken hatte Ockham die These einer objektiven Existenzweise
abgelehnt, aber dies nur innerhalb des Universalienstreites. Eine Überarbeitung
oder Neuformulierung seiner Ideenlehre hat er nicht vorgenommen.
Inwiefern dies zu einem radikaleren Resultat in Richtung einer Identifikation
zwischen den Ideen und den Kreaturen geführt hätte, ist schwierig zu
bestimmen. Nichtsdestoweniger zeigt sich die Ideenlehre Ockhams, in der
Form, in der wir sie erhalten haben, als ein weiterer Schritt in der
Entwicklung des philosophischen Denkens, das von der Annahme von
spekulativen Ideen schließlich zu deren Abschaffung gekommen ist.



498 Chiara Paladini

Zusammenfassung
Der Aufsatz untersucht die Theorie der exemplarischen Kausalität von
Petrus Aureoli (1280-1322). Mindestens bis zur zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts

behaupteten mittelalterliche Autoren, dass die Welt geordnet und in-
telligibel war, weil Gott sie nach aus der Ewigkeit in seinem Intellekt existierenden

Modellen (d.h. göttlichen Ideen) geschaffen hatte. Aureoli focht diese
traditionelle Ansicht an. In Aureolis Theorie ist die göttliche Essenz das
einzige Urbild für die Erschaffung. Um zu erklären, wie ein einziges Objekt
allein als Urbilder für die Erschaffung mehrerer verschiedener Kreaturen
fungieren kann, muss er den Begriff der Nachahmbarkeit neu überdenken und
ein neues Modell der exemplarischen Kausalität entwickeln. Das traditionelle

Modell war das der Analogie: Eine Ursache erzeugt einen Effekt, der zum
Teil ähnlich wie sie und zum Teil anders als sie ist. Aureoli greift auf den

Begriff von Äquivokation zurück. Er argumentiert, dass keine direkte Ähnlichkeit

zwischen Ursache und Effekt notwendig ist. Im Gegenteil: Damit ein
Objekt das Urbild für mehrere verschiedene Dinge sein kann, ist es notwendig,
dass es für keinen von ihnen repräsentativ ist. Der Begriff der Äquivokation
erlaubt es Aureoli, das traditionelle Modell der Erschaffung abzulehnen. Ae-
quivocatio sieht keine Ähnlichkeit zwischen Idee und Ideatum vor. Es

besteht also kein Widerspruch darin, wenn man sagt, dass ein einziges Objekt
(göttliche Essenz) aequivoce die exemplarische Ursache für mehrere
verschiedene Objekte ist.

Abstract
The aim of this paper is to discuss the theory of exemplary causality ofPeter
Auriol (1280-1322). Until at least the late 13th century, medieval authors
claimed that the world is orderly and intelligible because God created it
according to the models existing eternally in his mind (i.e. divine ideas). Auriol

challenges this view. In Auriol's theory, divine essence is the only exemplar

for creation. To explain how an object can be the only exemplar for the
creation of many different creatures, he has to rethink the concept ofimita-
bility and develop a new model ofexemplary causality. The traditional model
was that 0/analogy: a cause produces an effect, which is partly similar and
partly different from it. Auriol relies on the concept 0/equivocity. He argues
that it is unnecessary to assume a particular similarity between a cause and
its effect. Quite the contrary: for an object to be the exemplar of multiple
different things, it is necessary that it should not be similar to any of them.
The concept of aequivocatio allows Auriol to reject the traditional model of
creation. Aequivocatio does not entail a resemblance between idea and ideatum.

There is no contradiction, then, in claiming that a single object (divine
essence) is in an equivocal way (aequivoce) the exemplary cause of multiple
different objects.


	Göttliches Erkennen und exemplarische Kausalität bei Petrus Aureoli

