Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Die "viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge und die Idee einer
"tranzendentalen Transzendenz" Heinrich Barths

Autor: Hueck, Johanna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNA HUECK

Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-
Dialoge und die Idee einer ,transzendentalen
Transzendenz“ Heinrich Barths

EINLEITUNG

Wird ein Denker aus dem 20. Jahrhundert und noch dazu ein Existenz phi-
losoph wie Heinrich Barth mit Nikolaus von Kues in Verbindung gebracht,
so ist zundchst eine Begriindung dieses Vorhabens zu erwarten.! Diese Be-
grindung kann auf unterschiedliche Art und Weise geschehen, wie Beitra-
ge von Harald Schwaetzer und Christiane Bacher unter Beweis stellen, die
zu beiden Philosophen gearbeitet haben. Hier sei die Begriindung - zu-
nachst systematisch und dann historisch - von Heinrich Barth her durch-
gefiihrt:

Der Schweizer Denker - philosophisch im Marburger Neukantianismus
aufgewachsen - entwickelte im Laufe seines Lebens eine eigenstandige
transzendental begriindete Existenzphilosophie, deren explizites Anliegen
es war, ,dem Wagnis des Einheitsdenkens nicht aus dem Wege“2 zu gehen.
Gerade das Aufgeben eines Einheitsanspruches in der Philosophie seit Mit-
te des 19. Jahrhunderts sieht Barth als ,unerhérten Abbruch der philoso-
phischen Tradition“s. Seinerseits sieht er sich dahingegen verpflichtet und
berechtigt, sich mit seiner auf Einheit ausgerichteten Existenzphilosophie
yauf eine fraglose Voraussetzung des Denkens von Jahrtausenden zuriick-
beziehen“ zu diirfen.4 So komme ,eine sinnvoll aufgebaute Existenzphilo-

1 Die Fruchtbarkeit einer Auseinandersetzung mit Cusanus und der Existenzphilosophie,
namentlich der transzendental begriindeten Existenzphilosophie Heinrich Barths, wurde be-
reits mehrfach unter Beweis gestellt. Vgl. SCHWAETZER, Harald: Non aliud quam docta igno-
rantia. Wegmarken einer Transzendentalphilosophie des Transzendenten bei Nikolaus von
Kues, in: MANDRELLA, Isabelle (Hg.): Das Mittelalter. Perspektiven medidvistischer Forschung,
in: Zeitschrift des Mediavistenverbandes 19 (2014) 1, 34-60. Sowie DERS.: Cusanus als Exis-
tenzphilosoph? in: Bulletin der Heinrich Barth-Gesellschaft 20 (2016), 5-19. Dariiber hinaus
BACHER, Christiane: Philosophische Waagschalen. Experimentelle Mystik bei Nikolaus von
Kues mit Blick auf die Moderne. Miinster: Aschendorff Verlag 2015 sowie die Untersuchung
von Inigo Bocken iiber die jaspersche Interpretation des cusanischen Denkens BOCKEN, Ini-
go: Der Kampf um Kommunikation. Karl Jaspers’ existenzielle Cusanus-Lektiire, in: SCHWAET-
ZER, Harald/REINHARD, Klaus (Hgg.): Cusanus-Rezeption in der Philosophie des 20. Jahrhun-
derts (= Philosophie interdisziplindr). Regensburg: S. Roderer-Verlag 2005, 51-66.

2 BARTH, Heinrich: Erkenntnis der Existenz. Grundlinien einer philosophischen Systema-
tik. Basel: Schwabe 1965, 25.

3 Ebd,, 25.

4 Ebd., 25.



410 Johanna Hueck

sophie [...] nicht umhin, der uralten Frage nach einer unanfechtbaren Be-
deutung der ,Transzendenz’ in vorbehaltloser Aufgeschlossenheit zu be-
gegnen.“s

Das bewusste Ankniipfen an die Geistesgeschichte versteht der Basler
Philosoph als ein aktives Gesprach, als produktive Reflexion, in deren Zuge
die grofden Fragen der Menschheit - wie beispielsweise diejenige nach der
Bedeutung der Transzendenz - nicht leichthin und mit dem Argument, sie
seien nicht mehr zeitgemafd, unter den Tisch gekehrt, sondern ernstge-
nommen und in redlicher Verbindlichkeit (neu) gedacht werden. Mit dem
Anspruch einer iiber blofies Biicherwissen hinaus gehenden Rezeption der
Geistesgeschichte zielt Barth auf einen denkerischen Nachvollzug des Uber-
lieferten, der dem Grundsatz folgt: ,Arbeiten auf dem Felde der Geschichte
philosophischer Geistesentfaltung heifdt soviel wie Erkennen von geistigen
Beziehungen.“6

Es liegt also, laut Barth, der geschichtlichen Interpretation immer auch
eine sie transzendierende systematische geistige Beziehung zugrunde, die
als transzendentale Voraussetzung die Interpretation erst begriindet.
Oder, in den Worten Heinrich Barths:

»Wenn der Gegenstand des Verstehens in Wahrheit menschlich-existenzielle
Relevanz besitzen soll, dann sieht sich der Verstehende in der Berithrung mit
ihm in einen Horizont der Erkenntnis versetzt, [...] in der sich der (im weites-
ten Sinne verstandene) Horizont der ,Geschichte’ erschlief3t. Solche Erkenntnis
beruht aber auf transzendentaler Voraussetzung. Alle Interpretation beriihrt
also mit dem Probleme der Erkenntnis von vornherein auch dasjenige der trans-
zendentalen Begriindung.“7

Mit diesen beiden Aspekten, demjenigen einer vorbehaltlosen und fragen-
den Aufgeschlossenheit gegeniiber der alten Frage nach der Bedeutung der
Transzendenz, der auch Cusanus all sein Denken widmete?8, und dem Blick
auf die transzendentale Voraussetzung des interpretierenden Denkens bzw.
des Denkens tiberhaupt, wird im Folgenden der Bogen zwischen Cusanus
und Heinrich Barth geschlagen. Dabei wird der von Barth entwickelte Be-
griff der transzendentalen Transzendenz mit dem Gedanken der Cusani-

5 BARTH, Heinrich: Erkenntnis der Existenz. Grundlinien einer philosophischen Systema-
tik. Basel: Schwabe 1965, 26.

6 BARTH, Heinrich: Die Seele in der Philosophie Platons. Neu herausgegeben von Harald
Schwaetzer und Kirsten Zeyer. Regensburg: S. Roderer-Verlag 2017, 1.

7 BARTH, Heinrich: Existenzphilosophie Die Seele in der Philosophie Platons. Tiibingen:
Verlag von J.C.B. Mohr 1921, 1. und neutestamentliche Hermeneutik. Abhandlungen. Basel:
Schwabe 1967, 285,

8 Vgl. CUsAaNUS, Nicolaus: De visione Dei, c. 25 n. 113: ,Omnia me excitant, ut ad te con-
vertar. Non aliud scripturae omnes facere nituntur nisi te ostendere, neque omnes intellec-
tuales spiritus aliud habent exercitii, nisi ut te quaerant et, quantum de te reppererint, reve-
lent.”



Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-Dialoge 411

schen viva imago Dei, wie sie in den Idiota-Dialogen dargelegt wird, in ein
Gesprdch gebracht.

Dieser soeben skizzierten systematischen Begriindung seien dariiber hi-
naus einige Bemerkungen zum historischen Rezeptionszusammenhang hin-
zugefiigt:

Wie bereits bemerkt, erfuhr Heinrich Barth frithe Anregungen im Mar-
burger Neukantianismus.? Bekanntlich war es der Neukantianismus, der
die Renaissance des Cusanischen Denkens im 19. und 20. Jahrhundert maf3-
geblich gefordert hat. Nikolaus war in Marburg ein prdsenter und vielbe-
handelter Denker.© Als bekanntestes Marburger Werk in diesem Kontext
darf wohl dasjenige Cassirers gelten, worin Letzerer sich als ein mafdgeb-
licher Verfechter der Modernitat des Cusaners darstellt. Cassirer bemerkt:

»[...] schon in den ersten Sdtzen der Schrift ,De docta ignorantia‘ [dringt, JH]
ein Gedanke durch, der auf eine vollig neue geistige Gesamtorientierung hin-
weist. Vom Gegensatz zwischen dem Sein des Absoluten und des Empirisch-
Bedingten, des Unendlichen und des Endlichen wird auch hier ausgegangen.
Aber dieser Gegensatz wird nun nicht mehr schlechthin dogmatisch gesetzt,
sondern er soll in seiner letzten Tiefe erfafdt, er soll aus den Bedingungen der
menschlichen Erkenntnis begriffen werden. Diese Stellung zum Erkenntnispro-
blem charakterisiert Cusanus als den ersten modernen Denker. Sein erster
Schritt besteht darin, dass er nicht sowohl nach Gott, als nach der Moglichkeit
des Wissens von Gott fragt.“n

Es ist also nicht nur die Frage nach dem Verhdltnis von Transzendenz und
Immanenz, sondern diejenige nach der transzendentalen Begriindung des
Fragens nach Transzendenz, mit der Cassirer Nikolaus von Kues in nach-
kantianischer Manier= als fiir die Moderne bedeutsamen Denker kenn-
zeichnet.

9 Vgl. ZEYER, Kirstin: Bitte recht héflich? Von den Griinden fiir Heinrich Barths Mitteilung
der Etikette, ihn als einen ,verspdteten Nachziigler der Marburger Schule“ anzusehen, in:
GRAF, Christian/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Existenz. Facetten, Genese, Umfeld eines zentra-
len Begriffs bei Heinrich Barth (= Philosophie interdisziplinar). Regensburg: S. Roderer-Ver-
lag 2007, 89-104.

10 Die Marburger Rezeption des Cusaners wurde unldngst in der Monographie ,Cusanus
in Marburg® von Kirstin Zeyer ausfihrlich dargelegt. Vgl. ZEYER, Kirstin: Cusanus in Mar-
burg. Hermann Cohens und Ernst Cassirers produktive Form der Philosophiegeschichtsaneig-
nung. Miinster: Aschendorff Verlag 2015.

1 CASSIRER, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance. 5. Auflage
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1963, 10.

12 Vgl. zu diesem Unterschied: ,Dass dieser [echte transzendentalphilosophische, JH] An-
satz [von Nikolaus, JH] auf Aristoteles griindet, also das Streben der Erkenntnis nicht ver-
gebens ist, aber nicht, anachronistisch gesprochen, auf Kant, der sich einer Deutung ausge-
setzt hat, dass dem erkennenden Subjekt das Ding an sich unerkennbar bleibt, und der in
der Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft in der zweiten Auflage notierte: ,Ich mufite also
das Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen‘ (KrV, B XXX), darf freilich
nicht verschwiegen werden. Insofern handelt es sich, darin ist Cassirer zuzustimmen, um



412 Johanna Hueck

Heinrich Barth, der die wichtigsten Schriften von Cusanus nachweislich
kanntes und ihn in seinen Hauptwerken immer wieder erwdahnte4, kniipft
mit seinen Einschdtzungen des Cusanischen Denkens an derselben Stelle
an und findet in der Sicht auf den Menschen als Ebenbild Gottesis ein Re-
lationsgefiige von Transzendenz und Immanenz vor, das ihn in Hinblick
auf seinen Begriff der transzendentalen Transzendenz zu interessieren
scheint.16

Damit befinden wir uns bereits mitten im Thema. Und so seien im Fol-
genden 1) der Gedanke der viva imago der Cusanischen Idiota-Dialoge mit
Blick auf seine Gesprachsfahigkeit mit dem Barthschen Begriff der Trans-
zendentalen Transzendenz betrachtet, 2) eben dieser in Ankniipfung an
Cusanus entwickelt und 3) ein kurzes Fazit dieses Vergleiches gezogen.

DER GEDANKE DER VIVA IMAGO ALS GRUNDZUG EINER ANTHROPOLOGIE DER
NEUZEIT

Ist auch die Disziplin der ,Philosophischen Anthropologie“ ein junges Ge-
schopf, so lasst sich zugleich nicht leugnen, dass die Frage ,Was ist der
Mensch?“ so alt ist, wie die Philosophie selbst.7 Dem im biblischen Schép-
fungsbericht angelegten Verstindnis des Menschen als Ebenbild Gottes,
das das lateinische Mittelalter pragte:, fligt Nikolaus von Kues den ent-
scheidenden Aspekt der Lebendigkeit hinzu und kommt so zu dem Termi-
nus der viva imago, der als Grundbegriff der Cusanischen Anthropologie
gelten kann.»

eine ,echte’ Transzendentalphilosophie, ihr Bezug zur Transzendenz jedoch ist ein anderer,
als es derjenige des Kantianismus ist.“ SCHWAETZER: Non aliud quam docta ignorantia, 38f.

13 Heinrich Barth erwdahnt Cusanus erstmals ausfiihrlich in seiner Schrift Philosophie der
Erscheinung, deren erster Band zum Altertum und Mittelalter 1947, also vor der Jasperschen
Monographie zu Nikolaus von Kues, erschien.

14 Vgl. die ausfithrlicheren Nennungen im Kapitel ,Das magische Weltbewuftsein der
Renaissance® in der Philosophie der Erscheinung (BARTH, Heinrich: Philosophie der Erschei-
nung. Eine Problemgeschichte. 2. Teil: Neuzeit. Basel: Schwabe 1947, 13-96) sowie in der Er-
kenntnis der Existenz (BARTH: Erkenntnis der Existenz, 31f.)

15 Das Jenseits der gottlichen Transzendenz wadre in seiner eminenten Bedeutung nicht
vollig einleuchtend, wenn sich das Licht dieser Transzendenz nicht im Diesseits wieder-
spiegeln wiirde. [...] Und so vollzieht denn die mystische Erkenntnis des Mittelalters jene be-
deutsame Riickwendung zum Diesseits, die ihm in gewissem Sinne an der Transzendenz
Gottes Anteil verleiht. Der Mystiker nimmt einerseits in der Welt, andererseits im Menschen
so etwas wie ein Analogon zum vollkommenen Sein Gottes wahr.“ BARTH: Erkenntnis der
Existenz, 31.

16 Ob Barth dabei den entscheidenden Moment der Lebendigkeit des Abbildes in seiner
ganzen Tiefe erfasst hat, kann freilich befragt werden.

17 Vgl. MANDRELLA, Isabelle: Der Mensch bei Nicolaus Cusanus, in: Das Mittelalter. Per-
spektiven medidvistischer Forschung, Zeitschrift des Mediavistenverbandes 19 (2014) 1, 167f.

18Vgl. ebd., 170.

19 Vgl. hierzu SCHWAETZER, Harald: , Viva imago Dei“ - Uberlegungen zum Ursprung eines
anthropologischen Grundprinzips bei Nicolaus Cusanus, in: BOCKEN, Inigo/SCHWAETZER, Ha-



Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-Dialoge 413

Obwohl es unterschiedliche Ansichten iiber die Herkunft dieses Be-
griffes bei Cusanus gibt,2c wird hier der von Harald Schwaetzer aufgezeigte
Zusammenhang der viva imago mit dem Denken Meister Eckharts als
tiberzeugend gewertet.2 Harald Schwaetzer weist darauf hin, dass das im
Kontext der Auseinandersetzung mit Meister Eckhart und dessen Verurtei-
lung entstandene Spiegelgleichnis aus De filiatione Dei sowie das Ver-
standnis des Menschen als eines lebendigen Spiegels als werkgenetischer
Vorldufer bzw. Ausgangspunkt des viva imago-Gedankens verstanden wer-
den kann.

Im weiteren Werkverlauf findet der Begriff in den Idiota-Dialogen, na-
mentlich in Idiota de sapientia und dann vor allem in Idiota de mente das
Herzstiick seiner Nennungen im Cusanischen Werk.22

Um den spezifischen Charakter der viva imago als Schliisselbegriff fir
die Cusanische Anthropologie genauer herauszuarbeiten sei nun auf fol-
gende Aspekte eingegangen: 1) die Bildhaftigkeit des menschlichen Geis-
tes, 2) das iudicium concreatum, 3) die Lebendigkeit, 4) die Fahigkeit zur
Selbsterkenntnis und 5) die daraus resultierende Fahigkeit zur Selbstbil-
dung.

rald (Hgg.): Spiegel und Portrait. Zur Bedeutung zweier zentraler Bilder im Denken des Nico-
laus Cusanus. Maastricht: Uitgeverij Shaker 2005, 113-132 sowie REINHARD, Klaus: Anthropo-
logie im Umbruch vom Mittelalter zur Neuzeit. Der Mensch als Schopfer und Geschépf bei
Nikolaus von Kues, in: SCHWAETZER, Harald/STAHL-SCHWAETZER, Henrieke: L’homme ma-
chine? Anthropologie im Umbruch. Ein interdisziplindres Symposion. Hildesheim: Olms 1998,
219-227; und BREDOW, Gerda von: Der Geist als lebendiges Bild Gottes (Mens viva dei imago),
in: MFCG 13 (1978), 58-67.

20 Gerda von Bredow gibt als Quelle Gregor von Nyssa an, Renate Steiger nennt in der
kritischen Edition von De mente Raimundus Sabundus - ein Zusammenhang, den auch
Isabelle Mandrella nicht ausschlieft. Harald Schwaetzer dahingegen nimmt an, dass Meister
Eckhart im Hintergrund Pate fiir diesen Ausdruck stand. Vgl. MANDRELLA, Isabelle: Viva ima-
go. Die praktische Philosophie des Nicolaus Cusanus (= Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft
Band XIX). Minster: Aschendorff Verlag 2011, 36f.

21 Der Mensch als lebendiger Spiegel ist Abbild des perfekten Mittelspiegels im Spiegel-
gleichnis und durch seine Lebendigkeit (im Gegensatz zu den unlebendigen Spiegeln, die
den Rest der Schopfung darstellen) dazu in der Lage, sich selbst zu reinigen und sich da-
durch dem vollkommenen Mittelspiegel bis zur Ahnlichkeit - nicht bis zur Identitit — an-
gleichen. Harald Schwaetzer hat seine These dariiber hinaus mit der Tatsache begriindet,
dass der in De filiatione Dei hdufig auftretende Begriff der viva similitudo werkgenetisch von
demjenigen der viva imago abgelost wird. Vgl. SCHWAETZER, Harald: ,Viva similitudo®. Zur
Genese der cusanischen Anthropologie in den Schriften Responsio de intellectu evangelii Io-
hannis, De filiatione Dei, und De Genesi, in: SCHWAETZER, Harald (Hg.): Nicolaus Cusanus.
Perspektiven seiner Geistphilosophie (= Philosophie interdisziplindr). Regensburg: S. Rode-
rer-Verlag 2003, 79-94.

22 Des Weiteren diirfen der sog. Albergati-Brief und - wie Marc-Aeilco Aris herausgear-
beitet hat — auch die spaten Predigten als wichtige Werkstellen fiir diesen Begriff angesehen
werden. Vgl.: ARIS, Marc-Aeilko: ,Praegnans affirmatio“. Gotteserkenntnis als Asthetik des
Nichtsichtbaren bei Nikolaus von Kues, in: Theologische Quartalsschrift 181 (2001), g7-111.



414 Johanna Hueck

1) Die Bildhaftigkeit des menschlichen Geistes

Im Charakter der Abbildhaftigkeit des menschlichen Geistes wird die kon-
stitutive Bedeutung des Transzendenzbezuges deutlich. Naturaliter wohnt
dem Geist die Abbildhaftigkeit inne.23 Wahrend der unendliche gottliche
Geist in Einfachheit alle Dinge einfaltet, ist der menschliche Geist nicht
Ausfaltung - wie die anderen Geschopfe - sondern vielmehr Bild der gott-
lichen Einfaltung.24

Dass der menschliche Geist nicht Ausfaltung, sondern Bild der gottli-
chen complicationis complicationum ist, fiihrt dazu, dass er in Analogie zur
gottlichen vis formativa eine vis assimilativa oder conformativa besitzt, ver-
moge derer ihm die Moglichkeit des verdhnlichenden Begreifens inne-
wohnt.2s

2) Iudicium concreatum

In diesem Zusammenhang kommt es in De mente zu jener berithmten Aus-
fiihrung tiber die platonisch-aristotelische Streitfrage nach der Anerschaf-
fenheit der Begriffe, fiir die Cusanus eine elegante und eigenstindige Mit-
telldsung findet. Weil diese fiir unsere weiteren Uberlegungen hilfreich
sein wird, sei sie an dieser Stelle ins Geddchtnis gerufen.

Zundchst einmal pflichtet Cusanus der aristotelischen Auffassung bei,
zufolge derer die Seele nicht tiber eine anerschaffene Begriffskenntnis ver-
fiigt. Darauthin setzt er jedoch hinzu:

»Weil unser Geist indessen nicht vorankommen kann, wenn ihm jedes Urteil
fehlt — so wie ein Tauber niemals Fortschritte machen wiirde, ein Zitherspieler zu
werden, weil er bei sich kein Urteil tiber den Zusammenklang hatte, durch das
er urteilen konnte, ob er Fortschritte macht —, deshalb hat unser Geist eine ihm
anerschaffene Urteilsfahigkeit, ohne die er keine Fortschritte machen konnte.
Diese Urteilskraft ist dem Geist von Natur aus anerschaffen; mit ihm urteilt er
aus sich selbst liber Verstandesgriinde, ob sie schwach, stark oder schliissig
sind.“26

3Vgl. CUSANUS, Nicolaus: Idiota de sapientia, I, n. 18.

24 CUSANUS, Nicolaus: Idiota de mente, c. IIV n. 72. Vgl. zum Begriffspaar complicatio-ex-
plicatio HAUBST, Rudolf: Streifziige in die cusanische Theologie, in: Buchreihe der Cusanus-
Gesellschaft. Miinster: Aschendorff Verlag 1991 sowie VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Heinz: Nico-
laus Cusanus. Die Philosophie im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Frankfurt: Kloster-
mann 1957, und SCHWAETZER, Harald/STAHL-SCHWAETZER, Henrieke: Explicatio mundi. As-
pekte theologischer Hermeneutik. Aspekte theologischer Hermeneutik. Regensburg: S. Rode-
rer-Verlag 2000.

25 Vgl. CUsANUS: Idiota de mente, c. IV n. 75 und c. VII n. 99.

26 Ebd. c. IV n. 77: ,Verum quoniam non potest proficere, si omni caret iudicio, sicut
surdus numquam proficeret, ut fieret citharoedus, postquam nullum de harmonia apud se
iudicium haberet, per quod iudicare posset an profecerit, quare mens nostra habet sibi con-
creatum iudicium, sine quo proficere nequiret. Haec vis iudiciaria est menti naturaliter con-



Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-Dialoge 415

Das gottgegebene Urteilsvermogen, das dem menschlichen Geist inne-
wohnt, ist die Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis iiberhaupt. Da-
mit dieses jedoch als gegebene Moglichkeit aktiviert und damit zur Wirk-
lichkeit werden kann, muss es eigenstdndig in Tatigkeit versetzt werden
und aus sich selbst urteilen.27 Dabei besitzen diese selbsterzeugten Urteile,
trotz der Angleichungsfahigkeit des Geistes an sein Urbild, immer nur
konjekturalen Charakter. Die Einsicht in die Konjekturalitdt der Urteile
treibt den menschlichen Geist dazu, das einmal getroffene Urteil zu iiber-
steigen und immer aufs Neue, immer besser urteilen zu wollen. Insofern
sind die Konjekturalitit der menschlichen Urteilsfahigkeit und die leben-
dige Bewegung des menschlichen Geistes systematisch miteinander ver-
kniipft.

3) Lebendigkeit

Die Lebendigkeit des Abbildes (i.e. des menschlichen Geistes) besteht zu-
ndchst darin, dass es durch sie die Moglichkeit zur Eigenbewegung und so-
mit zur Eigenstandigkeit gegeniiber dem Urbild besitzt.

So heifdt es in Idiota de sapientia:

,Ein lebendes Abbild aber wird eben durch das Leben aus sich selbst heraus
bewegt und erhebt sich zum Urbild, in dem allein es Ruhe findet. Das Leben
des Abbildes kann in sich nicht ruhen, da es das Leben der Wahrheit des Le-
bens ist und nicht sein eigenes. Darum wird es zum Urbild als zur Wahrheit
seines Seins hingetrieben.“28

Das Abbild hat also auf der einen Seite durch die ihm eigene Lebendigkeit
die Fahigkeit, sich aus sich selbst heraus zu bewegen, auf der anderen Seite
verdankt es diese Lebendigkeit aber dem ihm transzendenten Urbild.
Durch diese Doppelbeziiglichkeit wird das Abbild dazu getrieben, sich
selbst auf sein Urbild hin zu {ibersteigen.

4) Selbsterkenntnis

Ein weiteres und entscheidendes Merkmal der Lebendigkeit liegt darin,
dass sie die Moglichkeit zur Selbstbeziiglichkeit miteinschlief3t. Ein leben-
diger Spiegel zeichnet sich durch die Fahigkeit aus, sich selbst zu sehen,

creata, per quam iudicat per se de rationibus, an sint debiles, fortes aut concludentes.” Hier
in der Ubersetzung von Dupré.

27 Vgl. ebd. c. IV n. 78.

28 CusaNUS: Idiota de sapienta 1, n. 17: ,Viva autem imago per vitam ex se motum exserit
ad exemplar, in quo solum quiescit. Vita enim imaginis non potest in se quiescere, cum sit
vita vitae veritatis et non sua. Hinc movetur ad exemplar ut ad veritatem sui esse“. Hier in
der Ubersetzung von Dupré.



416 Johanna Hueck

eine lebendige Harfe, sich selbst zu spielen, ein lebendiges Maf, sich
selbst zu messen, etc.29

Indem die Erkenntnisfihigkeit des menschlichen Geistes im Erkennen
auf sich selbst bezogen ist, erfahrt sie sich in Ansehung der sie begriinden-
den Transzendenz, i.e. ihres gottlichen Urbildes, als unfahig zur umfassen-
den Erkenntnis derselben.3o Im Spiegel der Erkenntnis der eigenen Unfa-
higkeit wird jedoch das gemeinhin unbeobachtete Moment eines jeden Er-
kenntnisaktes sichtbar: Der Erkenntnisvollzug selbst, der sich wiederum
als von seinem Urbild verdankt erkennt3, denn: Jede Frage tiber Gott setzt
das Gefragte voraus.32 In jeder Frage nach Gott wird das Unbertihrbare auf
unberiihrbare Weise beriihrt.

Insofern wird die Selbsterkenntnis in der produktiven Reflexion auf das
Erkennen selbst zur Erkenntnis der Begriindetheit durch die Transzendenz
und zugleich zur Erkenntnis der eigenen Selbststandigkeit. In diesem Voll-
zug der das Sinnliche iibersteigenden und das Verstandesmafdige auf seine
Voraussetzungen hin erfassenden Ausiibung des Intellektes offenbart sich
der wahre, absolute Grund, der zwar seinerseits jenseits des Intellektes in
der Transzendenz zu verorten ist, der sich jedoch in der bildbaren Fahig-
keit des Transzendierens des Intellektes ausspricht und in die Erscheinung
tritt.

5) Selbstbildung

Nun ist es gerade die erkannte Diskrepanz zwischen der menschlichen Er-
kenntnisfahigkeit und dem sie begriindenden Urbild, die Raum fiir Kreati-
vitat eroffnet.33 Mit der Bewusstwerdung seiner selbst als begrenztes, aber
gerade dadurch zur Selbstgestaltung fahiges lebendiges Abbild Gottes, wird
sein Potenzial geweckt, ,insofern sich der Mensch in dieser Bewusstwer-

29 Vgl. MANDRELLA: Der Mensch bei Nicolaus Cusanus, 180.

30 Vgl. beispielsweise CUSANUS: Idiota de sapientia I, n. 8: Nam omnium principium est,
per quod, in quo et ex quo omne principiabile principiatur, et tamen per nullum princi-
piatum attingibile. Ipsum est, per quod, in quo et ex quo omne intelligibile intelligitur, et ta-
men intellectu inattingibile.“ (Ubersetzung Dupré: ,Denn der Ursprung aller Dinge ist das,
wodurch, woraus und worin alles aus einem Ursprung Entspringbare entspringt. Dennoch ist
er durch kein Entsprungenes erreichbar. Er ist es, durch den, in dem und aus dem alles Ver-
nunftig-Erkennbare erkannt wird und der trotzdem fiir die Vernunft unerreichbar bleibt.“)

31 Vgl. hierzu auch SCHWAETZER: Non aliud quam docta ignorantia, 37 und BOCKEN, Inigo:
Die Kunst des Sammelns, Philosophie der konjekturalen Interaktion nach Nicolaus Cusanus.
Miinster: Aschendorff Verlag 2013, 104.

32 CUSANUS: Idiota de sapientia II, n. 29: ,Omnis quaestio de deo praesupponit quaesi-
tum, et id est respondendum, quod in omni quaestione de deo quaesitio praesupponit, nam
deus in omni terminorum significatione significatur, licet sit insignificabilis.“ (Ubersetzung
von Dupré: ,Jede Frage tiber Gott setzt das Gefragte voraus, und es ist das zu antworten, was
in jeder Frage iiber Gott die Frage voraussetzt. Denn Gott wird in jeder Bezeichnung von
Ausdriicken zeichenhaft dargestellt, wenn er auch nicht bezeichnet werden kann.“).

33 Vgl. hierzu auch BOCKEN: Die Kunst des Sammelns, 104.



Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-Dialoge 417

dung in einen Prozess der unaufhorlichen Angleichung an das gottliche
Urbild begibt.“34+ Weil das Ziel der Angleichung nicht das gottliche Bild als
Bild, sondern vielmehr die gottliche Schopferkraft ist, liegt die Anglei-
chung gerade in der Ausbildung der menschlichen Kreativitat, denn auch
wenn ein totes Bild mehr dufere Ubereinstimmung mit dem Urbild auf-
weist, ist das lebendige Bild durch seine Lebendigkeit dem lebendigen Ur-
bild dhnlicher.3s

Hier bewegen wir uns jedoch nicht mehr im Bereich der blof (theore-
tischen) geltungsbezogenen Erkenntnis, sondern befinden uns zugleich im
Raume eines die Genese der Erkenntnis fokussierenden Bildungsvollzugs.
Im Bild des Schatzes, der im Acker gefunden wird, heif3t es deshalb folge-
richtig:

,Flr jemanden, der die ewige Weisheit sucht, geniigt es darum nicht, zu wis-
sen, was man tiiber sie lesen kann; es ist vielmehr notwendig, dafd er, nachdem
er mit Hilfe der Vernunft erfahren hat, wo sie ist, sie zu der seinen macht. So
vermag jemand, der einen Acker findet, in dem ein Schatz ist, sich tiber den
Schatz, der sich in einem fremden und nicht in seinem eigenen Acker befindet,
nicht zu freuen; er verkauft darum alles, und kauft jenen Acker, um den Schatz
in seinem eigenen Feld zu haben.36

Erst nachdem eine Erkenntnis angeeignet, also in einem Bildungsvollzug
als ,existenzielle Erkenntnis“ erfahren und verinnerlicht wurde, wird sie
ihren Niederschlag in der Personlichkeitsentwicklung und den daraus re-
sultierenden Handlungen des sich Bildenden finden. Diese Wechselwir-
kung zwischen dem Erkennen der eigenen Begriindetheit durch eine den
Menschen iibersteigende Transzendenz und dem sich an das Urbild an-
ndhernden Bildungsweg, der in ethisches aber je und je konjektural zu ver-
stehendes Handeln miindet37, bietet einen gedanklichen Zusammenhang,
der den Bogenschlag zu Heinrich Barth nahelegt. Dieser sei im Weiteren
beschrieben.

34 Ebd.

35 Vgl. CUSANUS: Idiota de mente c. XIII n. 149. Auch das Schnitzen des Loffels ist Cusa-
nus zufolge demnach eine groflere Kunst, als das Abbilden einer bereits in der Natur gege-
benen Ausfaltung der gottlichen Schopferkraft.

36 CUSANUS: Idiota de sapientia 1, n. 19: ,Quapropter ad quaerentem aeternam sapientiam
non sufficit scire ea, quae de ipsa leguntur sed necesse est, quod postquam intellectu rep-
perit ubi est, quod eam suam faciat. Quasi qui invenit agrum, in quo est thesaurus, non po-
test gaudere de thesauro in alieno agro non suo exsistente; quare vendit omnia et emit ag-
rum illum, ut in suo agro habeat thesaurum.“ Hier in der Ubersetzung von Dupré.

37 Dies lasst sich auch folgendermafien formulieren: ,Ethik ist Ausbildung des Transzen-
denzbezuges im steten Gewahrwerden desselben.“ SCHWAETZER, Harald: Aequalitas. Erkennt-
nistheoretische und soziale Implikationen eines christologischen Begriffes bei Nikolaus von
Kues. Hildesheim: Olms Verlag 2004, 176f.



418 Johanna Hueck

TRANSZENDENTALE TRANSZENDENZ

Die im dem soeben vollzogenen Gedankengang hervorgehobenen fiinf
Merkmale der viva imago (die Bildhaftigkeit des menschlichen Geistes, das
iudicium concreatum, die Lebendigkeit, die Fahigkeit zur Selbsterkenntnis
und die Fahigkeit zur Selbstbildung) seien im Folgenden aus der Sicht
Heinrich Barths und unter folgenden Stichworten erneut in den Blick ge-
nommen: 1) Existenz, 2) Existenz ist Erkenntnis, 3) die transzendentale
Ausrichtung der Existenz, 4) transzendentale Transzendenz, 5) Entschei-
dung und existenzielle Erkenntnis.

1) Existenz

So wie dem Menschen von Cusanus eine ontologischen Differenz zur Welt
zugestanden wird - er ist imago und nicht explicatio -, so kommt der
(menschlichen) Existenz bei Heinrich Barth ebenfalls eine ausgezeichnete
Bestimmung zu - wobei diese hier nicht ontologisch gegeben, sondern ex-
istenziell je und je neu zu aktualisieren ist und in diesem Vollzug als
existere erst in die Erscheinung tritt: Der Mensch existiert im Gegensatz zu
den Phdnomenen der Natur fiir Barth in der Bewegtheit des In-die-Er-
scheinung-Tretens, die sich von der Bewegung reinen Naturgeschehens
durch ihr Ausgerichtsein auf ein telos unterscheidet. Existenzielle Bedeu-
tung erhalt ein Akt durch die entworfene Vorwegnahme von Nicht-Seien-
dem, das als Sein-Sollendes antizipiert wird.38 ,Das Sein-Sollen des ent-
worfenen Seienden unterscheidet die Bewegung der Existenz von derjeni-
gen eines blofden [natiirlichen, JH] Verlaufes.“39 Existere bedeutet ein ent-
worfenes Heraustreten in den Horizont offener Moglichkeiten des Mensch-
seins.

2) Existenz ist Erkenntnis

Alle Existenz existiert also fiir Barth in der Frage nach dem, was sein soll,
i.e. was im existenziellen Entwurf in den Horizont offener Moglichkeiten
treten soll. In dem Erwagen dessen, was als das Vorziigliche erkannt und
entworfen wird, steht der Mensch unabléssig in der Existenzfrage und so-
mit in einem Erkenntnisprozess. Dieser ausschlaggebende Punkt im Exis-
tenzverstandnis des Schweizers macht deutlich, wie radikal von Erkennt-

38 Vgl. BARTH: Erkenntnis der Existenz, 18f.; DERS.: Grundrif8 einer Philosophie der Exis-
tenz. Regensburg: S. Roderer-Verlag 2007, 25.

39 BARTH: Erkenntnis der Existenz, 119. An diesem Punkt distanziert sich Barth explizit
von seinem Kollegen Karl Jaspers, der die Bedeutung der Existenz in ihrem Transzendieren
in die Ordnung des Unbedingten, Absoluten sieht. Barth dagegen versteht unter dem Exis-
tenzakt grundsdtzlich einen konkreten Akt, der sich im Hier und Jetzt vollzieht und keinen
Schritt tiber die Welt hinaus tut, sondern die Welt in der Konkretion der Existenz vielmehr
in einer vertieften Fiille erfahrt. Vgl. ebd.



Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-Dialoge 419

nis durchsetzt — und nicht nur theoretisch bestimmt - er die menschliche
Existenz begreift.

So wie Cusanus die Bildhaftigkeit des Menschen von seiner Fihigkeit
des Zdhlens, Messens und Wiegens4o, die er in Folge der ihm zukommen-
den mens und der dieser eingeborenen Urteilsfahigkeit bestimmt, versteht
Heinrich Barth - jedoch wiederum nicht als ontologische Bestimmung -
unter dem In-die-Erscheinung-Treten der Existenz einen Akt der Erkennt-
nis, oder kiirzer und scharfer: Existenz ist Erkenntnis. Sie ist nicht nur Sa-
che der Erkenntnis; Erkenntnis ist nicht nur eine mégliche Form des Exis-
tierens unter anderen, sondern es geht Heinrich Barth darum, Existenz als
Erkenntnis zu begreifen.

3) transzendentale Ausrichtung der Existenz

Die in der Existenzfrage sich aussprechende Erkenntnis, in die sich der
Mensch immer schon gestellt sieht, lasst sich nun jedoch fiir Barth aus der
Immanenz (also aus biologischen, psychologischen oder anthropologi-
schen Bestimmungen heraus) weder begriinden noch mit Sinn fiillen.+

In der Frage richtet sich die Existenz vielmehr aus auf einen Sinnhori-
zont, der sie Gibersteigt und von dem die Erwagung der vorziiglichen Mog-
lichkeit ihres In-die-Erscheinung-Tretens erst ihre Begriindung erfdhrt.
Damit sind wir bei einem Existenzverstindnis angekommen, bei dem
Transzendenz und Existenz nicht im Widerspruch stehen. Ohne den be-
griindenden Sinnhorizont der Transzendenz ldsst sich die menschliche Ex-
istenz nicht sinnvoll fassen. Der einzelne Existenzakt verlére sich in un-
zusammenhdngender Sinnlosigkeit, wire er nicht bezogen auf seine trans-
zendentale Begriindung. So heifdt es bei Heinrich Barth:

» Wir verstehen unter ,Transzendenz’ jenes ,Hiniibersteigen’, das in der ,trans-
zendentalen’ Begriindung der Erkenntnis, wie sie Kant vollzogen hat, sichtbar
wird. ,Transzendentale’ Bedeutung hat das ,Prinzip‘ der Erkenntnis, in deren
Einheit alle ihre Formen und Moglichkeiten ihre Voraussetzung haben, wie
denn auch alle Aktualisierung der Erkenntnis den Logos als solchen in einem
transzendentalen Sinne voraussetzt. In diesem prius der transzendentalen Vor-
aussetzung aller moglichen und wirklichen Erkenntnis meinen wir die reine,
kritisch einwandfreie und zugleich wahrhaft bedeutungsvolle ,Transzendenz’
zu erkennen.“42

Wenn sich bei Cusanus die viva imago in ihrer Lebendigkeit auf der einen
Seite als selbststandig gegeniiber dem Urbild, auf der anderen Seite als von
ihm verdankt erkennt und aus dieser Doppelbeziiglichkeit dazu getrieben
wird, sich selbst zu iibersteigen, dann findet sich bei Barth die Existenz im

40 CUSANUS: Idiota de sapientia I, n. 5.
41 Vgl. BARTH: Grundrifs, 42.
42 BARTH: Abhandlungen, 116.



420 Johanna Hueck

Erkennen begriindet durch den prius transzendentaler Voraussetzung, der
allem vorausgeht und deshalb - gleichsam vom Existenzvollzug her ge-
blickt - als die reine, wahrhaft bedeutungsvolle Transzendenz erkannt wer-
den kann.

4) Transzendentale Transzendenz

Auf der einen Seite darf die Existenz, auf die sich die transzendentale
Transzendenz bezieht, im Barthscher Diktion nicht als ontologisch je
schon Vorfindliches verstanden werden, denn sie existiert ausschliefllich
in ihrem In-die-Erscheinung-Treten. Das Beziehungsverhaltnis zwischen
Existenz und ihrer transzendentalen Voraussetzung ist keines, das zwi-
schen zwei schon gegebenen Beziehungsgliedern besteht. ,Die ,Beziehung'
besteht eben darin, daf}, unter der ,Voraussetzung' des prius, das posterius
in die Existenz tritt. Nicht nur eine Bestimmtheit der Existenz, sondern die
Existenz als solche ist durch das transzendentale prius bestimmt.“43

Auf der anderen Seite will Heinrich Barth als Existenzphilosoph die
Transzendenz weder als metaphysische Seinsgrofle, noch als blof2 formal
verstandene transzendentale Bedingung der Méglichkeit von Erkenntnis
verstanden wissen.

Es geht ihm mit seinem Begriff der transzendentalen Transzendenz
nicht darum, einen metaphysischen Gottesbegriff in die Transzendenta-
litait der Vernunft zu ziehen; er mochte vielmehr zeigen, dass bereits im
Bereich des Transzendentalen durch die Erkenntnis der unverfiigbaren Vor-
gangigkeit des Logos Transzendentes zu finden ist.44 Heinrich Barth ist
sich dabei bewusst, dass er mit einem nicht blofd formal verstandenen Be-
griff transzendentaler Transzendenz an ein jahrhundertealtes vorkritisches
Fragen nach dem Transzendenten ankniipfen kann, ohne dabei hinter Kant
zuriick zu fallen.45

Diese Figur einer in der selbstreflexiven Erkenntnis sichtbarwerdenden
Transzendenz liegt auch dem Cusanischen Gedanken des Begreifens des
Unbegreiflichen auf unbegreifliche Weise zugrunde. Die Einsicht in die

43 BARTH, Heinrich: Die Freiheit der Entscheidung im Denken Augustins. Neu herausge-
geben von Johanna Hueck. Regensburg: S. Roderer-Verlag 2019, 180.

44 Vgl. hierzu: SCHWAETZER, Harald: Transzendentale Transzendenz. Eine Anndherung via
Kultur und Religion, in: GRAF, Christian/SCHWAETZER, Harald/SIEMENS, Andreas (Hgg.): Exis-
tentielle Wahrheit. Heinrich Barths Philosophie im Spannungsfeld zwischen Wissenschaft,
Kunst und christlichem Glauben (= Philosophie interdisziplinar 29). Regensburg: S. Roderer-
Verlag 2010, 117.

45  Allein es ist eine erfreuliche Erkenntnis, die uns in den Vordergrund treten muf3: daf
das Werk der Kritik auch im Hinblick auf den Gottesbegriff letzten Endes eine erhebliche
Verfeinerung und Vertiefung der Problemlage bewirkt, eine Erweiterung des philosophi-
schen Horizontes, in der es sich durch iiberlegenen positiven Erkenntnisgehalt von der kriti-
sierten metaphysisch-ontologischen Lehre abhebt. [..] Diese Vertiefung zur Ursprungsbe-
deutung der Idee bewirkt auch die Vertiefung des Gottesbegriffes.“ BARTH, Heinrich: Philo-
sophie der Praktischen Vernunft. Tibingen: Verlag von J.C.B. Mohr 1927, 84.



Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-Dialoge 421

Tatsache, dass jede Frage nach Gott das Gefragte immer schon voraussetzt,
kann im Vollzug dieses Gedankens erfahren werden - wie es der Aus-
spruch des Orators am Ende des Dialoges in Idiota de mente aus Cusa-
nischer Sicht bezeugt: Aufgrund der Teilnahme am Gesprich und dem
Vollzug des Gedankens, wisse er nun aus unzweifelhafter Erfahrung, was
der Geist sei.46 Ebenso lasst sich fiir Heinrich Barth im Vollzug des Erken-
nens (i.e. im Existenzvollzug) die transzendentale Transzendenz als exis-
tenzielle Begriindung und zugleich Richtpunkt jeglicher Entscheidung er-
fahren.

5) Entscheidung und existenzielle Erkenntnis

Die im Transzendentalen mogliche Einsicht in die Transzendenz begriin-
det die Offenheit der Existenzfrage. Die Figur einer Transzendenz, die in
ihrer Vorgangigkeit und Unverfiigbarkeit zur ,Krisis“ der Erkenntnis und
zur Freiheits- bzw. Kreativitatsbegriindung der praktischen Bewegtheit der
Existenz wird, begriindet die Unbedingtheit verantworteter Entscheidung.
Sie ruft die Existenz auf zur Beantwortung der Existenzfragen, i.e. zu einer
je und je neu zu vollziehenden Entscheidung, die sich vor der sie begriin-
denden Transzendenz zu verantworten hat. Wie bei Cusanus finden wir
auch bei Barth das zundchst scheinbar widerspriichliche Paradox einer via
negativa, die sich in der Reflexion auf die eigenen Voraussetzungen und
den eigenen Vollzug in eine via eminentiae wandelt.47

Gerade aufgrund der ,Erkenntnisferne” und absoluten Vorgangigkeit
der Transzendenz, die in der Erkenntnis erfahren werden kann, wird die
Existenz zum Existenzvollzug aufgerufen:

,Kraft der Krisis, die der urspriingliche Imperativ [der transzendentalen Trans-
zendenz, JH] bewirkt, wird die Gegebenheit praktischer Wirklichkeiten von ih-
rer Erstarrung befreit; sie wird der Bewegtheit ethischer Verwirklichung an-
heimgegeben.“48

Hier wird deutlich, warum Barth immer wieder betont, dass die Lebens-
frage theoretisch, i.e. indem behauptet wird, dass Dieses oder Jenes ge-
schehen soll, nicht beantwortet werden kann. In der praktischen Wirklich-
keit, die die absolute Idealitdt der vorgangigen Transzendenz systematisch
nicht erreichen kann, ist es demnach miifdig, nach der ,Richtigkeit” einer
Entscheidung zu fragen. Barth bemerkt rigoros, niemand habe je das
,Richtige“ getan.49 Es gehe vielmehr darum, die konjekturale Relativitat

46 Vgl. SCHWAETZER: Cusanus als Existenzphilosoph?, 12.
47 Vgl. SCHWAETZER: Non aliud quam docta ignorantia, 36.
48 BARTH: Philosophie der Praktischen Vernunft, 182.

49 Vgl. ebd., 232.



422 Johanna Hueck

der Tat in ihrer grofleren oder geringeren Sinnerfiillung, in ihrem Mehr
oder Weniger an sittlicher Giite zu betrachten.s°

FAzIT

Zwei Denker unterschiedlichster Epochen und Hintergriinde wurden hier
in ein Gesprdach gebracht. Auch wenn weder behauptet werden soll, Cu-
sanus sei Existenzphilosoph noch Barth sei ein ,verspateter Nachziigler®
spatmittelalterlicher Denktraditionen, so ist es doch erstaunlich, wie nahe
sich beide Philosophen in einer entscheidenden Figur ihres Denken kom-
men: Der im Denkvollzug das Verstandesmaflige auf seine Voraussetzun-
gen hin erfassenden Ausiibung des Intellektes, in welchem sich der wahre,
absolute Grund offenbart, der zwar seinerseits jenseits des Intellektes in
der Transzendenz zu verorten ist, der sich jedoch in der bildbaren Fahig-
keit des Transzendierens des Intellektes ausspricht und in die Erscheinung
tritt.

Waihrend sich der Mensch als viva imago Dei im cusanischen Denken
noch ungefragt und selbstverstandlich in die gottlich-kosmische Ordnung
eingebettet weiff und durch das ihm zukommende desiderium naturale
tiber einen Vorgeschmack der Weisheit verfiigts: und gleichsam naturge-
setzlich — namlich wie das Eisen vom Magnetens2 - von seinem Urbild an-
gezogen wird, finden wir die Existenz bei Barth in einer anderen Aus-
gangslage. Auch wenn sie nicht in auswegloser Geworfenheit einem exis-
tenzialistischen Nihilismus verfallen ist, sondern in vorbehaltloser Auf-
geschlossenheit der Frage nach der Transzendenz begegnet und sie in der
Reflexion auf ihre transzendentale Voraussetzung in ihrer absoluten Vor-
gangigkeit erfihrt, so kann dies fiir Barth immer nur Aufruf zu einer Ent-
scheidung bedeuten, die ihrerseits nur und ausschliefdlich von der einzel-
nen Existenz gefallt werden kann.

Man konnte zu dem Schluss kommen, Nikolaus von Kues und Heinrich
Barth seien Denker zweier Seiten ein und derselben Medaille: Cusanus an
der Schwelle zur Neuzeit stehend und dem Menschen aus dem Raum
transzendentaler Transzendenz heraus seine Eigenstdndigkeit und Kreati-
vitit aufweisend; Barth in einer Zeit, in der die Technisierung und Okono-
misierung der Lebenswelten in massivem Mafde zwischen und nach zwei
Weltkriegen die kulturelle Oberhand gewonnen hat, aus der Eigenstandig-
keit des Menschen einen selbstverantworteten, selbstgewdhlten und nach-
vollziehbaren Weg zur Erkenntnis eines erfiillten Begriffes von Transzen-
denz bedeutend.

50 Vgl. ebd., 231.
51 Vgl. CUSANUS: Idiota de sapientia I, n. 15 und 16.
52 Vgl. Ebd., I, n. 16.



Die ,viva imago Dei“ der cusanischen Idiota-Dialoge 423

Zusammenfassung

Sowohl der Begriff der “viva imago Dei“, der vornehmlich in den Idiota-Dia-
logen des Nikolaus von Kues diskutiert wird, als auch der Begriff der ,trans-
zendentalen Transzendenz“ - Schliisselfigur der Existenzphilosophie von
Heinrich Barth - beziehen sich auf das Verhdltnis von Transzendenz und
Immanenz und bieten einige entscheidende Aspekte, mithilfe derer beide Fi-
guren in einen Dialog gebracht werden kénnen.

Der Aufsatz untersucht das Potenzial dieses Dialoges, indem er fiinf Teil -
aspekte beider Begriffe vergleicht: Auf der einen Seite den Bild-Charakter des
menschlichen Geistes, das sog. iudicium concreatum, die Lebendigkeit des
Geistes sowie die Fihigkeit der Selbsterkenntnis und Selbstbildung des Men-
schen. Auf der anderen Seite das Verstdndnis von Existenz, den existen-
ziellen Charakter der Erkenntnis, die transzendentale Ausrichtung der Exis-
tenz, die transzendentale Transzendenz und den systematischen Status der
Entscheidung.

Es wird gezeigt, wie nah sich die Auffassungen des Intellektes und seines
transzendentalen Grundes beider Denker kommen - trotz der unterschiedli-
chen Voraussetzungen der Epochen, in denen sie gewirkt haben.

Abstract

The concept of “viva imago Dei”, discussed mainly in the idiota-dialogues of
Nicolas of Cusa, and the concept of “transcendental transcendence”—a key
element of the existential philosophy of Heinrich Barth—both deal with the
relation between transcendence and immanence and offer some crucial as-
pects to bring them into dialogue.

The article explores the possibility of this dialogue by means of five as-
pects in each case: on the one hand the imago-character of the human mind,
the iudicium concreatum, the imago’s liveliness, and the ability of self-
knowledge and of self-education of the human being. On the other hand, the
concept of existence, the existential character of cognition, the transcenden -
tal directionality of existence, transcendental transcendence and the syste-
matic status of decision.

The article shows how close the concepts of intellect and its transcen-
dental ground, are for both thinkers, despite the different preconditions of
their times.



	Die "viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge und die Idee einer "tranzendentalen Transzendenz" Heinrich Barths

