
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Die "viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge und die Idee einer
"tranzendentalen Transzendenz" Heinrich Barths

Autor: Hueck, Johanna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johanna Hueck

Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-
Dialoge und die Idee einer „transzendentalen

Transzendenz" Heinrich Barths

Einleitung

Wird ein Denker aus dem 20. Jahrhundert und noch dazu ein Existenzphilosoph

wie Heinrich Barth mit Nikolaus von Kues in Verbindung gebracht,
so ist zunächst eine Begründung dieses Vorhabens zu erwarten.1 Diese
Begründung kann auf unterschiedliche Art und Weise geschehen, wie Beiträge

von Harald Schwaetzer und Christiane Bacher unter Beweis stellen, die
zu beiden Philosophen gearbeitet haben. Hier sei die Begründung -
zunächst systematisch und dann historisch - von Heinrich Barth her
durchgeführt:

Der Schweizer Denker - philosophisch im Marburger Neukantianismus
aufgewachsen - entwickelte im Laufe seines Lebens eine eigenständige
transzendental begründete Existenzphilosophie, deren explizites Anliegen
es war, „dem Wagnis des Einheitsdenkens nicht aus dem Wege"2 zu gehen.
Gerade das Aufgeben eines Einheitsanspruches in der Philosophie seit Mitte

des 19. Jahrhunderts sieht Barth als „unerhörten Abbruch der
philosophischen Tradition"3. Seinerseits sieht er sich dahingegen verpflichtet und
berechtigt, sich mit seiner auf Einheit ausgerichteten Existenzphilosophie
„auf eine fraglose Voraussetzung des Denkens von Jahrtausenden
zurückbeziehen" zu dürfen.4 So komme „eine sinnvoll aufgebaute Existenzphilo-

1 Die Fruchtbarkeit einer Auseinandersetzung mit Cusanus und der Existenzphilosophie,
namentlich der transzendental begründeten Existenzphilosophie Heinrich Barths, wurde
bereits mehrfach unter Beweis gestellt. Vgl. SCHWAETZER, Harald: Non aliud quam docta igno-
rantia. Wegmarken einer Transzendentalphilosophie des Transzendenten bei Nikolaus von
Kues, in: MANDRELLA, Isabelle (Hg.): Das Mittelalter. Perspektiven mediävistischer Forschung,
in: Zeitschrift des Mediävistenverbandes 19 (2014) 1, 34-60. Sowie DERS.: Cusanus als
Existenzphilosoph? in: Bulletin der Heinrich Barth-Gesellschaft 20 (2016), 5-19. Darüber hinaus
BACHER, Christiane: Philosophische Waagschalen. Experimentelle Mystik bei Nikolaus von
Kues mit Blick auf die Moderne. Münster: Aschendorff Verlag 2015 sowie die Untersuchung
von Inigo Bocken über die jaspersche Interpretation des cusanischen Denkens BOCKEN, Ini-
go: Der Kampf um Kommunikation. Karl Jaspers' existenzielle Cusanus-Lektüre, in: SCHWAETZER,

Harald/REINHARD, Klaus (Hgg.): Cusanus-Rezeption in der Philosophie des 20. Jahrhunderts

Philosophie interdisziplinär). Regensburg: S. Roderer-Verlag 2005, 51-66.
2 BARTH, Heinrich: Erkenntnis der Existenz. Grundlinien einer philosophischen Systematik.

Basel: Schwabe 1965, 25.
3 Ebd., 25.
4 Ebd., 25.



4io Johanna Hueck

sophie [...] nicht umhin, der uralten Frage nach einer unanfechtbaren
Bedeutung der .Transzendenz' in vorbehaltloser Aufgeschlossenheit zu
begegnen/'s

Das bewusste Anknüpfen an die Geistesgeschichte versteht der Basler
Philosoph als ein aktives Gespräch, als produktive Reflexion, in deren Zuge
die großen Fragen der Menschheit - wie beispielsweise diejenige nach der
Bedeutung der Transzendenz - nicht leichthin und mit dem Argument, sie
seien nicht mehr zeitgemäß, unter den Tisch gekehrt, sondern
ernstgenommen und in redlicher Verbindlichkeit (neu) gedacht werden. Mit dem
Anspruch einer über bloßes Bücherwissen hinaus gehenden Rezeption der
Geistesgeschichte zielt Barth auf einen denkerischen Nachvollzug des
Überlieferten, der dem Grundsatz folgt: „Arbeiten auf dem Felde der Geschichte
philosophischer Geistesentfaltung heißt soviel wie Erkennen von geistigen
Beziehungen."6

Es liegt also, laut Barth, der geschichtlichen Interpretation immer auch
eine sie transzendierende systematische geistige Beziehung zugrunde, die
als transzendentale Voraussetzung die Interpretation erst begründet.
Oder, in den Worten Heinrich Barths:

„Wenn der Gegenstand des Verstehens in Wahrheit menschlich-existenzielle
Relevanz besitzen soll, dann sieht sich der Verstehende in der Berührung mit
ihm in einen Horizont der Erkenntnis versetzt, [...] in der sich der (im weitesten

Sinne verstandene) Horizont der .Geschichte' erschließt. Solche Erkenntnis
beruht aber auf transzendentaler Voraussetzung. Alle Interpretation berührt
also mit dem Probleme der Erkenntnis von vornherein auch dasjenige der
transzendentalen Begründung."7

Mit diesen beiden Aspekten, demjenigen einer vorbehaltlosen und fragenden

Aufgeschlossenheit gegenüber der alten Frage nach der Bedeutung der
Transzendenz, der auch Cusanus all sein Denken widmete8, und dem Blick
auf die transzendentale Voraussetzung des interpretierenden Denkens bzw.
des Denkens überhaupt, wird im Folgenden der Bogen zwischen Cusanus
und Heinrich Barth geschlagen. Dabei wird der von Barth entwickelte
Begriff der transzendentalen Transzendenz mit dem Gedanken der Cusani-

5 BARTH, Heinrich: Erkenntnis der Existenz. Grundlinien einer philosophischen Systematik.
Basel: Schwabe 1965, 26.
6 BARTH, Heinrich: Die Seele in der Philosophie Piatons. Neu herausgegeben von Harald

Schwaetzer und Kirsten Zeyer. Regensburg: S. Roderer-Verlag 2017, 1.

7 BARTH, Heinrich: Existenzphilosophie Die Seele in der Philosophie Piatons. Tübingen:
Verlag von J.C.B. Mohr 1921, 1. und neutestamentliche Hermeneutik. Abhandlungen. Basel:
Schwabe 1967, 285.

8 Vgl. CUSANUS, Nicolaus: De visione Dei, c. 25 n. 113: „Omnia me excitant, ut ad te con-
vertar. Non aliud scripturae omnes facere nituntur nisi te ostendere, neque omnes intellec-
tuales spiritus aliud habent exercitii, nisi ut te quaerant et, quantum de te reppererint, reve-
lent."



Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge 411

sehen viva imago Dei, wie sie in den Idiota-Dialogen dargelegt wird, in ein
Gespräch gebracht.

Dieser soeben skizzierten systematischen Begründung seien darüber
hinaus einige Bemerkungen zum historischen Rezeptionszusammenhang
hinzugefügt:

Wie bereits bemerkt, erfuhr Heinrich Barth frühe Anregungen im
Marburger Neukantianismus.9 Bekanntlich war es der Neukantianismus, der
die Renaissance des Cusanischen Denkens im 19. und 20. Jahrhundert
maßgeblich gefördert hat. Nikolaus war in Marburg ein präsenter und
vielbehandelter Denker.10 Als bekanntestes Marburger Werk in diesem Kontext
darf wohl dasjenige Cassirers gelten, worin Letzerer sich als ein maßgeblicher

Verfechter der Modernität des Cusaners darstellt. Cassirer bemerkt:

„[...] schon in den ersten Sätzen der Schrift ,De docta ignorantia' [dringt, JH]
ein Gedanke durch, der auf eine völlig neue geistige Gesamtorientierung
hinweist. Vom Gegensatz zwischen dem Sein des Absoluten und des Empirisch-
Bedingten, des Unendlichen und des Endlichen wird auch hier ausgegangen.
Aber dieser Gegensatz wird nun nicht mehr schlechthin dogmatisch gesetzt,
sondern er soll in seiner letzten Tiefe erfaßt, er soll aus den Bedingungen der
menschlichen Erkenntnis begriffen werden. Diese Stellung zum Erkenntnisproblem

charakterisiert Cusanus als den ersten modernen Denker. Sein erster
Schritt besteht darin, dass er nicht sowohl nach Gott, als nach der Möglichkeit
des Wissens von Gott fragt."11

Es ist also nicht nur die Frage nach dem Verhältnis von Transzendenz und
Immanenz, sondern diejenige nach der transzendentalen Begründung des

Fragens nach Transzendenz, mit der Cassirer Nikolaus von Kues in nach-
kantianischer Manier12 als für die Moderne bedeutsamen Denker
kennzeichnet.

9 Vgl. Zeyer, Kirstin: Bitte recht hößich? Von den Gründen für Heinrich Barths Mitteilung
der Etikette, ihn als einen „verspäteten Nachzügler der Marburger Schule" anzusehen, in:
Graf, Christian/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Existenz. Facetten, Genese, Umfeld eines zentralen

Begriffs bei Heinrich Barth Philosophie interdisziplinär). Regensburg: S. Roderer-Ver-
lag 2007, 89-104.

10 Die Marburger Rezeption des Cusaners wurde unlängst in der Monographie „Cusanus
in Marburg" von Kirstin Zeyer ausführlich dargelegt. Vgl. ZEYER, Kirstin: Cusanus in Marburg.

Hermann Cohens und Ernst Cassirers produktive Form der Philosophiegeschichtsaneig-
nung. Münster: Aschendorff Verlag 2015.

11 CASSIRER, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance. 5. Auflage
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1963, 10.

12 Vgl. zu diesem Unterschied: „Dass dieser [echte transzendentalphilosophische, JH]
Ansatz [von Nikolaus, JH] auf Aristoteles gründet, also das Streben der Erkenntnis nicht
vergebens ist, aber nicht, anachronistisch gesprochen, auf Kant, der sich einer Deutung ausgesetzt

hat, dass dem erkennenden Subjekt das Ding an sich unerkennbar bleibt, und der in
der Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft in der zweiten Auflage notierte: ,Ich mußte also
das Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu bekommen' (KrV, B XXX), darf freilich
nicht verschwiegen werden. Insofern handelt es sich, darin ist Cassirer zuzustimmen, um



412 Johanna Hueck

Heinrich Barth, der die wichtigsten Schriften von Cusanus nachweislich
kannten und ihn in seinen Hauptwerken immer wieder erwähnten, knüpft
mit seinen Einschätzungen des Cusanischen Denkens an derselben Stelle

an und findet in der Sicht auf den Menschen als Ebenbild Gottes n ein Re-

lationsgefüge von Transzendenz und Immanenz vor, das ihn in Hinblick
auf seinen Begriff der transzendentalen Transzendenz zu interessieren
scheint.16

Damit befinden wir uns bereits mitten im Thema. Und so seien im
Folgenden 1) der Gedanke der viva imago der Cusanischen Idiota-Dialoge mit
Blick auf seine Gesprächsfähigkeit mit dem Barthschen Begriff der
Transzendentalen Transzendenz betrachtet, 2) eben dieser in Anknüpfung an
Cusanus entwickelt und 3) ein kurzes Fazit dieses Vergleiches gezogen.

Der Gedanke der Viva imago als Grundzug einer Anthropologie der
Neuzeit

Ist auch die Disziplin der „Philosophischen Anthropologie" ein junges
Geschöpf, so lässt sich zugleich nicht leugnen, dass die Frage „Was ist der
Mensch?" so alt ist, wie die Philosophie selbst.1? Dem im biblischen
Schöpfungsbericht angelegten Verständnis des Menschen als Ebenbild Gottes,
das das lateinische Mittelalter prägte18, fügt Nikolaus von Kues den
entscheidenden Aspekt der Lebendigkeit hinzu und kommt so zu dem Terminus

der viva imago, der als Grundbegriff der Cusanischen Anthropologie
gelten kann.'9

eine ,echte' Transzendentalphilosophie, ihr Bezug zur Transzendenz jedoch ist ein anderer,
als es derjenige des Kantianismus ist." SCHWAETZER: Non aliud quam docta ignorantia, 38L

U Heinrich Barth erwähnt Cusanus erstmals ausführlich in seiner Schrift Philosophie der
Erscheinung, deren erster Band zum Altertum und Mittelalter 1947, also vor der Jasperschen
Monographie zu Nikolaus von Kues, erschien.

'4 Vgl. die ausführlicheren Nennungen im Kapitel „Das magische Weltbewußtsein der
Renaissance" in der Philosophie der Erscheinung (BARTH, Heinrich: Philosophie der Erscheinung.

Eine Problemgeschichte. 2. Teil: Neuzeit. Basel: Schwabe 1947, 13-96) sowie in der
Erkenntnis der Existenz (BARTH: Erkenntnis der Existenz, 31h)

x5 „Das Jenseits der göttlichen Transzendenz wäre in seiner eminenten Bedeutung nicht
völlig einleuchtend, wenn sich das Licht dieser Transzendenz nicht im Diesseits
wiederspiegeln würde. [...] Und so vollzieht denn die mystische Erkenntnis des Mittelalters jene
bedeutsame Rückwendung zum Diesseits, die ihm in gewissem Sinne an der Transzendenz
Gottes Anteil verleiht. Der Mystiker nimmt einerseits in der Welt, andererseits im Menschen
so etwas wie ein Analogon zum vollkommenen Sein Gottes wahr." BARTH: Erkenntnis der
Existenz, 31.

16 Ob Barth dabei den entscheidenden Moment der Lebendigkeit des Abbildes in seiner

ganzen Tiefe erfasst hat, kann freilich befragt werden.
17 Vgl. Mandrella, Isabelle: Der Mensch bei Nicolaus Cusanus, in: Das Mittelalter.

Perspektiven mediävistischer Forschung, Zeitschrift des Mediävistenverbandes 19 (2014) 1, iÖ7f.

18Vgl. ebd., 170.
'9 Vgl. hierzu SCHWAETZER, Harald: „Viva imago Dei" - Überlegungen zum Ursprung eines

anthropologischen Grundprinzips bei Nicolaus Cusanus, in: BOCKEN, Inigo/SCHWAETZER, Ha-



Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge 413

Obwohl es unterschiedliche Ansichten über die Herkunft dieses
Begriffes bei Cusanus gibt,20 wird hier der von Harald Schwaetzer aufgezeigte
Zusammenhang der viva imago mit dem Denken Meister Eckharts als

überzeugend gewertet.21 Harald Schwaetzer weist darauf hin, dass das im
Kontext der Auseinandersetzung mit Meister Eckhart und dessen Verurteilung

entstandene Spiegelgleichnis aus De filiatione Dei sowie das
Verständnis des Menschen als eines lebendigen Spiegels als werkgenetischer
Vorläufer bzw. Ausgangspunkt des viva fmago-Gedankens verstanden werden

kann.
Im weiteren Werkverlauf findet der Begriff in den Idiota-Dialogen,

namentlich in Idiota de sapientia und dann vor allem in Idiota de mente das
Herzstück seiner Nennungen im Cusanischen Werk.22

Um den spezifischen Charakter der viva imago als Schlüsselbegriff für
die Cusanische Anthropologie genauer herauszuarbeiten sei nun auf
folgende Aspekte eingegangen: 1) die Bildhaftigkeit des menschlichen Geistes,

2) das iudicium concreatum, 3) die Lebendigkeit, 4) die Fähigkeit zur
Selbsterkenntnis und 5) die daraus resultierende Fähigkeit zur Selbstbildung.

raid (Hgg.): Spiegel und Portrait. Zur Bedeutung zweier zentraler Bilder im Denken des Nicolaus

Cusanus. Maastricht: Uitgeverij Shaker 2005, 113-132 sowie REINHARD, Klaus: Anthropologie

im Umbruch vom Mittelalter zur Neuzeit. Der Mensch als Schöpfer und Geschöpf bei
Nikolaus von Kues, in: SCHWAETZER, Harald/STAHL-SCHWAETZER, Henrieke: L'homme
machine? Anthropologie im Umbruch. Ein interdisziplinäres Symposion. Hildesheim: Olms 1998,

219-227; und BREDOW, Gerda von: Der Geist als lebendiges Bild Gottes (Mens viva dei imago),
in: MFCG 13 (1978), 58-67.

20 Gerda von Bredow gibt als Quelle Gregor von Nyssa an, Renate Steiger nennt in der
kritischen Edition von De mente Raimundus Sabundus - ein Zusammenhang, den auch
Isabelle Mandrella nicht ausschließt. Harald Schwaetzer dahingegen nimmt an, dass Meister
Eckhart im Hintergrund Pate für diesen Ausdruck stand. Vgl. MANDRELLA, Isabelle: Viva imago.

Die praktische Philosophie des Nicolaus Cusanus Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft
Band XIX). Münster: Aschendorff Verlag 2011, 36L

21 Der Mensch als lebendiger Spiegel ist Abbild des perfekten Mittelspiegels im
Spiegelgleichnis und durch seine Lebendigkeit (im Gegensatz zu den unlebendigen Spiegeln, die
den Rest der Schöpfung darstellen) dazu in der Lage, sich selbst zu reinigen und sich
dadurch dem vollkommenen Mittelspiegel bis zur Ähnlichkeit - nicht bis zur Identität -
angleichen. Harald Schwaetzer hat seine These darüber hinaus mit der Tatsache begründet,
dass der in De filiatione Dei häufig auftretende Begriff der viva similitudo werkgenetisch von
demjenigen der viva imago abgelöst wird. Vgl. SCHWAETZER, Harald: „Viva similitudo". Zur
Genese der cusanischen Anthropologie in den Schriften Responsio de intellectu evangelii Io-
hannis, De filiatione Dei, und De Genesi, in: SCHWAETZER, Harald (Hg.): Nicolaus Cusanus.
Perspektiven seiner Geistphilosophie Philosophie interdisziplinär). Regensburg: S. Rode-
rer-Verlag 2003, 79-94.

22 Des Weiteren dürfen der sog. Albergati-Brief und - wie Marc-Aeilco Aris herausgearbeitet

hat - auch die späten Predigten als wichtige Werkstellen für diesen Begriff angesehen
werden. Vgl.: Aris, Marc-Aeilko: „Praegnans affirmatio". Gotteserkenntnis als Ästhetik des
Nichtsichtbaren bei Nikolaus von Kues, in: Theologische Quartalsschrift 181 (2001), 97-111.



414 Johanna Hueck

1) Die Bildhaftigkeit des menschlichen Geistes

Im Charakter der Abbildhaftigkeit des menschlichen Geistes wird die
konstitutive Bedeutung des Transzendenzbezuges deutlich. Naturaliter wohnt
dem Geist die Abbildhaftigkeit inne.23 Während der unendliche göttliche
Geist in Einfachheit alle Dinge einfaltet, ist der menschliche Geist nicht
Ausfaltung - wie die anderen Geschöpfe - sondern vielmehr Bild der
göttlichen Einfaltung.24

Dass der menschliche Geist nicht Ausfaltung, sondern Bild der göttlichen

complicationis complicationum ist, führt dazu, dass er in Analogie zur
göttlichen vis formativa eine vis assimilativa oder conformativa besitzt,
vermöge derer ihm die Möglichkeit des verähnlichenden Begreifens
innewohnt.25

2) Iudicium concreatum

In diesem Zusammenhang kommt es in De mente zu jener berühmten
Ausführung über die platonisch-aristotelische Streitfrage nach der Anerschaf-
fenheit der Begriffe, für die Cusanus eine elegante und eigenständige
Mittellösung findet. Weil diese für unsere weiteren Überlegungen hilfreich
sein wird, sei sie an dieser Stelle ins Gedächtnis gerufen.

Zunächst einmal pflichtet Cusanus der aristotelischen Auffassung bei,
zufolge derer die Seele nicht über eine anerschaffene Begriffskenntnis
verfügt. Daraufhin setzt er jedoch hinzu:

„Weil unser Geist indessen nicht vorankommen kann, wenn ihm jedes Urteil
fehlt - so wie ein Tauber niemals Fortschritte machen würde, ein Zitherspieler zu
werden, weil er bei sich kein Urteil über den Zusammenklang hätte, durch das

er urteilen könnte, ob er Fortschritte macht -, deshalb hat unser Geist eine ihm
anerschaffene Urteilsfähigkeit, ohne die er keine Fortschritte machen könnte.
Diese Urteilskraft ist dem Geist von Natur aus anerschaffen; mit ihm urteilt er
aus sich selbst über Verstandesgründe, ob sie schwach, stark oder schlüssig
sind."26

23 Vgl. CUSANUS, Nicolaus: Idiota de sapientia, I, n. 18.

CUSANUS, Nicolaus: Idiota de mente, c. I1V n. 72. Vgl. zum Begriffspaar complicatio-ex-
plicatio HAUBST, Rudolf: Streifzüge in die cusanische Theologie, in: Buchreihe der Cusanus-
Gesellschaft. Münster: Aschendorff Verlag 1991 sowie VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Heinz: Nicolaus

Cusanus. Die Philosophie im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Frankfurt: Klostermann

1957, und SCHWAETZER, Harald/STAHL-SCHWAETZER, Henrieke: Explicatio mundi.
Aspekte theologischer Hermeneutik. Aspekte theologischer Hermeneutik. Regensburg: S. Rode-
rer-Verlag 2000.

25 Vgl. CUSANUS: Idiota de mente, c. IV n. 75 und c. VII n. 99.
26 Ebd. c. IV n. 77: „Verum quoniam non potest proficere, si omni caret iudicio, sicut

surdus numquam proficeret, ut fieret citharoedus, postquam nullum de harmonia apud se
iudicium haberet, per quod iudicare posset an profecerit, quare mens nostra habet sibi
concreatum iudicium, sine quo proficere nequiret. Haec vis iudiciaria est menti naturaliter con-



Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge 415

Das gottgegebene Urteilsvermögen, das dem menschlichen Geist
innewohnt, ist die Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis überhaupt. Damit

dieses jedoch als gegebene Möglichkeit aktiviert und damit zur
Wirklichkeit werden kann, muss es eigenständig in Tätigkeit versetzt werden
und aus sich selbst urteilen. 27 Dabei besitzen diese selbsterzeugten Urteile,
trotz der Angleichungsfähigkeit des Geistes an sein Urbild, immer nur
konjekturalen Charakter. Die Einsicht in die Konjekturalität der Urteile
treibt den menschlichen Geist dazu, das einmal getroffene Urteil zu
übersteigen und immer aufs Neue, immer besser urteilen zu wollen. Insofern
sind die Konjekturalität der menschlichen Urteilsfähigkeit und die lebendige

Bewegung des menschlichen Geistes systematisch miteinander
verknüpft.

3) Lebendigkeit

Die Lebendigkeit des Abbildes (i.e. des menschlichen Geistes) besteht
zunächst darin, dass es durch sie die Möglichkeit zur Eigenbewegung und
somit zur Eigenständigkeit gegenüber dem Urbild besitzt.

So heißt es in Idiota de sapientia :

„Ein lebendes Abbild aber wird eben durch das Leben aus sich selbst heraus
bewegt und erhebt sich zum Urbild, in dem allein es Ruhe findet. Das Leben
des Abbildes kann in sich nicht ruhen, da es das Leben der Wahrheit des
Lebens ist und nicht sein eigenes. Darum wird es zum Urbild als zur Wahrheit
seines Seins hingetrieben."28

Das Abbild hat also auf der einen Seite durch die ihm eigene Lebendigkeit
die Fähigkeit, sich aus sich selbst heraus zu bewegen, auf der anderen Seite
verdankt es diese Lebendigkeit aber dem ihm transzendenten Urbild.
Durch diese Doppelbezüglichkeit wird das Abbild dazu getrieben, sich
selbst auf sein Urbild hin zu übersteigen.

4) Selbsterkenntnis

Ein weiteres und entscheidendes Merkmal der Lebendigkeit liegt darin,
dass sie die Möglichkeit zur Selbstbezüglichkeit miteinschließt. Ein lebendiger

Spiegel zeichnet sich durch die Fähigkeit aus, sich selbst zu sehen,

creata, per quam iudicat per se de rationibus, an sint debiles, fortes aut concludentes." Hier
in der Übersetzung von Dupré.

27 Vgl. ebd. c. IV n. 78.
28 CUSANUS: Idiota de sapienta I, n. 17: „Viva autem imago per vitam ex se motum exserit

ad exemplar, in quo solum quiescit. Vita enim imaginis non potest in se quiescere, cum sit
vita vitae veritatis et non sua. Hinc movetur ad exemplar ut ad veritatem sui esse". Hier in
der Übersetzung von Dupré.



4i6 Johanna Hueck

eine lebendige Harfe, sich selbst zu spielen, ein lebendiges Maß, sich
selbst zu messen, etc.29

Indem die Erkenntnisfahigkeit des menschlichen Geistes im Erkennen
auf sich selbst bezogen ist, erfahrt sie sich in Ansehung der sie begründenden

Transzendenz, i.e. ihres göttlichen Urbildes, als unfähig zur umfassenden

Erkenntnis derselben.3° Im Spiegel der Erkenntnis der eigenen
Unfähigkeit wird jedoch das gemeinhin unbeobachtete Moment eines jeden
Erkenntnisaktes sichtbar: Der Erkenntnisvollzug selbst, der sich wiederum
als von seinem Urbild verdankt erkennte, denn: Jede Frage über Gott setzt
das Gefragte voraus.32 In jeder Frage nach Gott wird das Unberührbare auf
unberührbare Weise berührt.

Insofern wird die Selbsterkenntnis in der produktiven Reflexion auf das
Erkennen selbst zur Erkenntnis der Begründetheit durch die Transzendenz
und zugleich zur Erkenntnis der eigenen Selbstständigkeit. In diesem Vollzug

der das Sinnliche übersteigenden und das Verstandesmäßige auf seine

Voraussetzungen hin erfassenden Ausübung des Intellektes offenbart sich
der wahre, absolute Grund, der zwar seinerseits jenseits des Intellektes in
der Transzendenz zu verorten ist, der sich jedoch in der bildbaren Fähigkeit

des Transzendierens des Intellektes ausspricht und in die Erscheinung
tritt.

5) Selbstbildung

Nun ist es gerade die erkannte Diskrepanz zwischen der menschlichen
Erkenntnisfahigkeit und dem sie begründenden Urbild, die Raum für Kreativität

eröffnet.33 Mit der Bewusstwerdung seiner selbst als begrenztes, aber
gerade dadurch zur Selbstgestaltung fähiges lebendiges Abbild Gottes, wird
sein Potenzial geweckt, „insofern sich der Mensch in dieser Bewusstwer-

29 Vgl. MANDRELLA: Der Mensch bei Nicolaus Cusanus, 180.

3° Vgl. beispielsweise CUSANUS: Idiota de sapientia I, n. 8: Nam omnium principium est,
per quod, in quo et ex quo omne principiabile principiatur, et tarnen per nullum princi-
piatum attingibile. Ipsum est, per quod, in quo et ex quo omne intelligibile intelligitur, et
tarnen intellectu inattingibile." (Übersetzung Dupré: „Denn der Ursprung aller Dinge ist das,
wodurch, woraus und worin alles aus einem Ursprung Entspringbare entspringt. Dennoch ist
er durch kein Entsprungenes erreichbar. Er ist es, durch den, in dem und aus dem alles
Vernünftig-Erkennbare erkannt wird und der trotzdem für die Vernunft unerreichbar bleibt.")

31 Vgl. hierzu auch SCHWAETZER: Non aliud quam docta ignorantia, 37 und BOCKEN, Inigo:
Die Kunst des Sammeins, Philosophie der konjekturalen Interaktion nach Nicolaus Cusanus.
Münster: Aschendorff Verlag 2013, 104.

32 CUSANUS: Idiota de sapientia II, n. 29: „Omnis quaestio de deo praesupponit quaesi-
tum, et id est respondendum, quod in omni quaestione de deo quaesitio praesupponit, nam
deus in omni terminorum significatione significatur, licet sit insignificabilis." (Übersetzung
von Dupré: „Jede Frage über Gott setzt das Gefragte voraus, und es ist das zu antworten, was
in jeder Frage über Gott die Frage voraussetzt. Denn Gott wird in jeder Bezeichnung von
Ausdrücken zeichenhaft dargestellt, wenn er auch nicht bezeichnet werden kann.").

33 Vgl. hierzu auch BOCKEN: Die Kunst des Sammeins, 104.



Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge 417

dung in einen Prozess der unaufhörlichen Angleichung an das göttliche
Urbild begibt."34 Weil das Ziel der Angleichung nicht das göttliche Bild als

Bild, sondern vielmehr die göttliche Schöpferkraft ist, liegt die Angleichung

gerade in der Ausbildung der menschlichen Kreativität, denn auch
wenn ein totes Bild mehr äußere Übereinstimmung mit dem Urbild
aufweist, ist das lebendige Bild durch seine Lebendigkeit dem lebendigen
Urbild ähnlicher.35

Hier bewegen wir uns jedoch nicht mehr im Bereich der bloß (theoretischen)

geltungsbezogenen Erkenntnis, sondern befinden uns zugleich im
Räume eines die Genese der Erkenntnis fokussierenden Bildungsvollzugs.
Im Bild des Schatzes, der im Acker gefunden wird, heißt es deshalb
folgerichtig:

„Für jemanden, der die ewige Weisheit sucht, genügt es darum nicht, zu wissen,

was man über sie lesen kann; es ist vielmehr notwendig, daß er, nachdem
er mit Hilfe der Vernunft erfahren hat, wo sie ist, sie zu der seinen macht. So

vermag jemand, der einen Acker findet, in dem ein Schatz ist, sich über den
Schatz, der sich in einem fremden und nicht in seinem eigenen Acker befindet,
nicht zu freuen; er verkauft darum alles, und kauft jenen Acker, um den Schatz
in seinem eigenen Feld zu haben."36

Erst nachdem eine Erkenntnis angeeignet, also in einem Bildungsvollzug
als „existenzielle Erkenntnis" erfahren und verinnerlicht wurde, wird sie
ihren Niederschlag in der Persönlichkeitsentwicklung und den daraus
resultierenden Handlungen des sich Bildenden finden. Diese Wechselwirkung

zwischen dem Erkennen der eigenen Begründetheit durch eine den
Menschen übersteigende Transzendenz und dem sich an das Urbild
annähernden Bildungsweg, der in ethisches aber je und je konjektural zu
verstehendes Handeln mündet37, bietet einen gedanklichen Zusammenhang,
der den Bogenschlag zu Heinrich Barth nahelegt. Dieser sei im Weiteren
beschrieben.

34 Ebd.
35 Vgl. CUSANUS: Idiota de mente c. XIII n. 149. Auch das Schnitzen des Löffels ist Cusa-

nus zufolge demnach eine größere Kunst, als das Abbilden einer bereits in der Natur
gegebenen Ausfaltung der göttlichen Schöpferkraft.

36 CUSANUS: Idiota de sapientia I, n. 19: „Quapropter ad quaerentem aeternam sapientiam
non sufficit scire ea, quae de ipsa leguntur sed necesse est, quod postquam intellectu rep-
perit ubi est, quod eam suam faciat. Quasi qui invenit agrum, in quo est thesaurus, non
potest gaudere de thesauro in alieno agro non suo exsistente; quare vendit omnia et emit
agrum ilium, ut in suo agro habeat thesaurum." Hier in der Übersetzung von Dupré.

37 Dies lässt sich auch folgendermaßen formulieren: „Ethik ist Ausbildung des
Transzendenzbezuges im steten Gewahrwerden desselben." SCHWAETZER, Harald: Aequalitas.
Erkenntnistheoretische und soziale Implikationen eines christologischen Begriffes bei Nikolaus von
Kues. Hildesheim: Olms Verlag 2004,176h



4i8 Johanna Hueck

Transzendentale Transzendenz

Die im dem soeben vollzogenen Gedankengang hervorgehobenen fünf
Merkmale der viva imago (die Bildhaftigkeit des menschlichen Geistes, das

iudicium concreatum, die Lebendigkeit, die Fähigkeit zur Selbsterkenntnis
und die Fähigkeit zur Selbstbildung) seien im Folgenden aus der Sicht
Heinrich Barths und unter folgenden Stichworten erneut in den Blick
genommen: 1) Existenz, 2) Existenz ist Erkenntnis, 3) die transzendentale
Ausrichtung der Existenz, 4) transzendentale Transzendenz, 5) Entscheidung

und existenzielle Erkenntnis.

1) Existenz

So wie dem Menschen von Cusanus eine ontologischen Differenz zur Welt
zugestanden wird - er ist imago und nicht explicatio -, so kommt der
(menschlichen) Existenz bei Heinrich Barth ebenfalls eine ausgezeichnete
Bestimmung zu - wobei diese hier nicht ontologisch gegeben, sondern ex-
istenziell je und je neu zu aktualisieren ist und in diesem Vollzug als
existere erst in die Erscheinung tritt: Der Mensch existiert im Gegensatz zu
den Phänomenen der Natur für Barth in der Bewegtheit des In-die-Er-
scheinung-Tretens, die sich von der Bewegung reinen Naturgeschehens
durch ihr Ausgerichtsein auf ein telos unterscheidet. Existenzielle Bedeutung

erhält ein Akt durch die entworfene Vorwegnahme von Nicht-Seiendem,

das als Sein-Sollendes antizipiert wird.38 „Das Sein-Sollen des
entworfenen Seienden unterscheidet die Bewegung der Existenz von derjenigen

eines bloßen [natürlichen, JH] Verlaufes."39 Existere bedeutet ein
entworfenes Heraustreten in den Horizont offener Möglichkeiten des Menschseins.

2) Existenz ist Erkenntnis

Alle Existenz existiert also für Barth in der Frage nach dem, was sein soll,
i.e. was im existenziellen Entwurf in den Horizont offener Möglichkeiten
treten soll. In dem Erwägen dessen, was als das Vorzügliche erkannt und
entworfen wird, steht der Mensch unablässig in der Existenzfrage und
somit in einem Erkenntnisprozess. Dieser ausschlaggebende Punkt im
Existenzverständnis des Schweizers macht deutlich, wie radikal von Erkennt-

38 Vgl. BARTH: Erkenntnis der Existenz, ii8f.; DERS.: Grundriß einer Philosophie der Existenz.

Regensburg: S. Roderer-Verlag 2007, 25.
39 BARTH: Erkenntnis der Existenz, 119. An diesem Punkt distanziert sich Barth explizit

von seinem Kollegen Karl Jaspers, der die Bedeutung der Existenz in ihrem Transzendieren
in die Ordnung des Unbedingten, Absoluten sieht. Barth dagegen versteht unter dem
Existenzakt grundsätzlich einen konkreten Akt, der sich im Hier und Jetzt vollzieht und keinen
Schritt über die Welt hinaus tut, sondern die Welt in der Konkretion der Existenz vielmehr
in einer vertieften Fülle erfährt. Vgl. ebd.



Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge 419

nis durchsetzt - und nicht nur theoretisch bestimmt - er die menschliche
Existenz begreift.

So wie Cusanus die Bildhaftigkeit des Menschen von seiner Fähigkeit
des Zählens, Messens und Wiegens4o, die er in Folge der ihm zukommenden

mens und der dieser eingeborenen Urteilsfähigkeit bestimmt, versteht
Heinrich Barth - jedoch wiederum nicht als ontologische Bestimmung -
unter dem In-die-Erscheinung-Treten der Existenz einen Akt der Erkenntnis,

oder kürzer und schärfer: Existenz ist Erkenntnis. Sie ist nicht nur
Sache der Erkenntnis; Erkenntnis ist nicht nur eine mögliche Form des
Existierens unter anderen, sondern es geht Heinrich Barth darum, Existenz als
Erkenntnis zu begreifen.

3) transzendentale Ausrichtung der Existenz

Die in der Existenzfrage sich aussprechende Erkenntnis, in die sich der
Mensch immer schon gestellt sieht, lässt sich nun jedoch für Barth aus der
Immanenz (also aus biologischen, psychologischen oder anthropologischen

Bestimmungen heraus) weder begründen noch mit Sinn füllen.41
In der Frage richtet sich die Existenz vielmehr aus auf einen Sinnhorizont,

der sie übersteigt und von dem die Erwägung der vorzüglichen
Möglichkeit ihres In-die-Erscheinung-Tretens erst ihre Begründung erfahrt.
Damit sind wir bei einem Existenzverständnis angekommen, bei dem
Transzendenz und Existenz nicht im Widerspruch stehen. Ohne den
begründenden Sinnhorizont der Transzendenz lässt sich die menschliche
Existenz nicht sinnvoll fassen. Der einzelne Existenzakt verlöre sich in un-
zusammenhängender Sinnlosigkeit, wäre er nicht bezogen auf seine
transzendentale Begründung. So heißt es bei Heinrich Barth:

„Wir verstehen unter .Transzendenz' jenes .Hinübersteigen', das in der .trans¬
zendentalen' Begründung der Erkenntnis, wie sie Kant vollzogen hat, sichtbar
wird. .Transzendentale' Bedeutung hat das .Prinzip' der Erkenntnis, in deren
Einheit alle ihre Formen und Möglichkeiten ihre Voraussetzung haben, wie
denn auch alle Aktualisierung der Erkenntnis den Logos als solchen in einem
transzendentalen Sinne voraussetzt. In diesem prius der transzendentalen
Voraussetzung aller möglichen und wirklichen Erkenntnis meinen wir die reine,
kritisch einwandfreie und zugleich wahrhaft bedeutungsvolle .Transzendenz'
zu erkennen."42

Wenn sich bei Cusanus die viva imago in ihrer Lebendigkeit auf der einen
Seite als selbstständig gegenüber dem Urbild, auf der anderen Seite als von
ihm verdankt erkennt und aus dieser Doppelbezüglichkeit dazu getrieben
wird, sich selbst zu übersteigen, dann findet sich bei Barth die Existenz im

4° CUSANUS: Idiota de sapientia I, n. 5.
41 Vgl. BARTH: Grundriß, 42.
42 BARTH: Abhandlungen, 116.



420 Johanna Hueck

Erkennen begründet durch den prius transzendentaler Voraussetzung, der
allem vorausgeht und deshalb - gleichsam vom Existenzvollzug her
geblickt - als die reine, wahrhaft bedeutungsvolle Transzendenz erkannt werden

kann.

4) Transzendentale Transzendenz

Auf der einen Seite darf die Existenz, auf die sich die transzendentale
Transzendenz bezieht, im Barthscher Diktion nicht als ontologisch je
schon Vorfindliches verstanden werden, denn sie existiert ausschließlich
in ihrem In-die-Erscheinung-Treten. Das Beziehungsverhältnis zwischen
Existenz und ihrer transzendentalen Voraussetzung ist keines, das
zwischen zwei schon gegebenen Beziehungsgliedern besteht. „Die .Beziehung'
besteht eben darin, daß, unter der .Voraussetzung' des prius, das posterius
in die Existenz tritt. Nicht nur eine Bestimmtheit der Existenz, sondern die
Existenz als solche ist durch das transzendentale prius bestimmt."43

Auf der anderen Seite will Heinrich Barth als Existenzphilosoph die
Transzendenz weder als metaphysische Seinsgröße, noch als bloß formal
verstandene transzendentale Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis
verstanden wissen.

Es geht ihm mit seinem Begriff der transzendentalen Transzendenz
nicht darum, einen metaphysischen Gottesbegriff in die Transzendenta-
lität der Vernunft zu ziehen; er möchte vielmehr zeigen, dass bereits im
Bereich des Transzendentalen durch die Erkenntnis der unverfügbaren Vor-
gängigkeit des Logos Transzendentes zu finden ist.44 Heinrich Barth ist
sich dabei bewusst, dass er mit einem nicht bloß formal verstandenen
Begriff transzendentaler Transzendenz an ein jahrhundertealtes vorkritisches
Fragen nach dem Transzendenten anknüpfen kann, ohne dabei hinter Kant
zurück zu fallen.43

Diese Figur einer in der selbstreflexiven Erkenntnis sichtbarwerdenden
Transzendenz liegt auch dem Cusanischen Gedanken des Begreifens des

Unbegreiflichen auf unbegreifliche Weise zugrunde. Die Einsicht in die

43 BARTH, Heinrich: Die Freiheit der Entscheidung im Denken Augustins. Neu herausgegeben

von Johanna Hueck. Regensburg: S. Roderer-Verlag 2019, 180.

44 Vgl. hierzu: SCHWAETZER, Harald: Transzendentale Transzendenz. Eine Annäherung via
Kultur und Religion, in: GRAF, Christian/SCHWAETZER, Harald/SlEMENS, Andreas (Hgg.):
Existentielle Wahrheit. Heinrich Barths Philosophie im Spannungsfeld zwischen Wissenschaft,
Kunst und christlichem Glauben Philosophie interdisziplinar 29). Regensburg: S. Roderer-
Verlag 2010,117.

45 „Allein es ist eine erfreuliche Erkenntnis, die uns in den Vordergrund treten muß: daß
das Werk der Kritik auch im Hinblick auf den Gottesbegriff letzten Endes eine erhebliche
Verfeinerung und Vertiefung der Problemlage bewirkt, eine Erweiterung des philosophischen

Horizontes, in der es sich durch überlegenen positiven Erkenntnisgehalt von der
kritisierten metaphysisch-ontologischen Lehre abhebt. [...] Diese Vertiefung zur Ursprungsbedeutung

der Idee bewirkt auch die Vertiefung des Gottesbegriffes." BARTH, Heinrich:
Philosophie der Praktischen Vernunft. Tübingen: Verlag von J.C.B. Mohr 1927, 84.



Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge 421

Tatsache, dass jede Frage nach Gott das Gefragte immer schon voraussetzt,
kann im Vollzug dieses Gedankens erfahren werden - wie es der
Ausspruch des Orators am Ende des Dialoges in Idiota de mente aus Cusa-
nischer Sicht bezeugt: Aufgrund der Teilnahme am Gespräch und dem
Vollzug des Gedankens, wisse er nun aus unzweifelhafter Erfahrung, was
der Geist sei.46 Ebenso lässt sich für Heinrich Barth im Vollzug des Erkennens

(i.e. im Existenzvollzug) die transzendentale Transzendenz als exis-
tenzielle Begründung und zugleich Richtpunkt jeglicher Entscheidung
erfahren.

5J Entscheidung und existenzielle Erkenntnis

Die im Transzendentalen mögliche Einsicht in die Transzendenz begründet

die Offenheit der Existenzfrage. Die Figur einer Transzendenz, die in
ihrer Vorgängigkeit und Unverfügbarkeit zur „Krisis" der Erkenntnis und
zur Freiheits- bzw. Kreativitätsbegründung der praktischen Bewegtheit der
Existenz wird, begründet die Unbedingtheit verantworteter Entscheidung.
Sie ruft die Existenz auf zur Beantwortung der Existenzfragen, i.e. zu einer
je und je neu zu vollziehenden Entscheidung, die sich vor der sie begründenden

Transzendenz zu verantworten hat. Wie bei Cusanus finden wir
auch bei Barth das zunächst scheinbar widersprüchliche Paradox einer via
negativa, die sich in der Reflexion auf die eigenen Voraussetzungen und
den eigenen Vollzug in eine via eminentiae wandelt.47

Gerade aufgrund der „Erkenntnisferne" und absoluten Vorgängigkeit
der Transzendenz, die in der Erkenntnis erfahren werden kann, wird die
Existenz zum Existenzvollzug aufgerufen:

„Kraft der Krisis, die der ursprüngliche Imperativ [der transzendentalen
Transzendenz, JH] bewirkt, wird die Gegebenheit praktischer Wirklichkeiten von ihrer

Erstarrung befreit; sie wird der Bewegtheit ethischer Verwirklichung
anheimgegeben."48

Hier wird deutlich, warum Barth immer wieder betont, dass die Lebensfrage

theoretisch, i.e. indem behauptet wird, dass Dieses oder Jenes
geschehen soll, nicht beantwortet werden kann. In der praktischen Wirklichkeit,

die die absolute Idealität der vorgängigen Transzendenz systematisch
nicht erreichen kann, ist es demnach müßig, nach der „Richtigkeit" einer
Entscheidung zu fragen. Barth bemerkt rigoros, niemand habe je das

„Richtige" getan.49 Es gehe vielmehr darum, die konjekturale Relativität

46 Vgl. SCHWAETZER: Cusanus als Existenzphilosoph?, 12.

47 Vgl. SCHWAETZER: Non aliud quam docta ignorantia, 36.
48 BARTH: Philosophie der Praktischen Vernunft, 182.

49 Vgl. ebd., 232.



422 Johanna Hueck

der Tat in ihrer größeren oder geringeren Sinnerfüllung, in ihrem Mehr
oder Weniger an sittlicher Güte zu betrachten.5°

Fazit

Zwei Denker unterschiedlichster Epochen und Hintergründe wurden hier
in ein Gespräch gebracht. Auch wenn weder behauptet werden soll, Cu-
sanus sei Existenzphilosoph noch Barth sei ein „verspäteter Nachzügler"
spätmittelalterlicher Denktraditionen, so ist es doch erstaunlich, wie nahe
sich beide Philosophen in einer entscheidenden Figur ihres Denken kommen:

Der im Denkvollzug das Verstandesmäßige auf seine Voraussetzungen

hin erfassenden Ausübung des Intellektes, in welchem sich der wahre,
absolute Grund offenbart, der zwar seinerseits jenseits des Intellektes in
der Transzendenz zu verorten ist, der sich jedoch in der bildbaren Fähigkeit

des Transzendierens des Intellektes ausspricht und in die Erscheinung
tritt.

Während sich der Mensch als viva imago Dei im cusanischen Denken
noch ungefragt und selbstverständlich in die göttlich-kosmische Ordnung
eingebettet weiß und durch das ihm zukommende desiderium naturale
über einen Vorgeschmack der Weisheit verfügtsi und gleichsam naturgesetzlich

- nämlich wie das Eisen vom Magnetens2 - von seinem Urbild
angezogen wird, finden wir die Existenz bei Barth in einer anderen Aus-
gangslage. Auch wenn sie nicht in auswegloser Geworfenheit einem exis-
tenzialistischen Nihilismus verfallen ist, sondern in vorbehaltloser
Aufgeschlossenheit der Frage nach der Transzendenz begegnet und sie in der
Reflexion auf ihre transzendentale Voraussetzung in ihrer absoluten Vor-
gängigkeit erfährt, so kann dies für Barth immer nur Aufruf zu einer
Entscheidung bedeuten, die ihrerseits nur und ausschließlich von der einzelnen

Existenz gefällt werden kann.
Man könnte zu dem Schluss kommen, Nikolaus von Kues und Heinrich

Barth seien Denker zweier Seiten ein und derselben Medaille: Cusanus an
der Schwelle zur Neuzeit stehend und dem Menschen aus dem Raum
transzendentaler Transzendenz heraus seine Eigenständigkeit und Kreativität

aufweisend; Barth in einer Zeit, in der die Technisierung und
Ökonomisierung der Lebenswelten in massivem Maße zwischen und nach zwei
Weltkriegen die kulturelle Oberhand gewonnen hat, aus der Eigenständigkeit

des Menschen einen selbstverantworteten, selbstgewählten und
nachvollziehbaren Weg zur Erkenntnis eines erfüllten Begriffes von Transzendenz

bedeutend.

5° Vgl. ebd., 231.
51 Vgl. CUSANUS: Idiota de sapientia I, n. 15 und 16.

52 Vgl. Ebd., I, n. 16.



Die „viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge 423

Zusammenfassung
Sowohl der Begriff der "viva imago Dei", der vornehmlich in den Idiota-Dia-
logen des Nikolaus von Kues diskutiert wird, als auch der Begriff der
„transzendentalen Transzendenz" - Schlüsselfigur der Existenzphilosophie von
Heinrich Barth - beziehen sich auf das Verhältnis von Transzendenz und
Immanenz und bieten einige entscheidende Aspekte, mithilfe derer beide

Figuren in einen Dialog gebracht werden können.
Der Aufsatz untersucht das Potenzial dieses Dialoges, indem er fünf

Teilaspekte beider Begriffe vergleicht: Aufder einen Seite den Bild-Charakter des

menschlichen Geistes, das sog. iudicium concreatum, die Lebendigkeit des

Geistes sowie die Fähigkeit der Selbsterkenntnis und Selbstbildung des
Menschen. Auf der anderen Seite das Verständnis von Existenz, den existen-
ziellen Charakter der Erkenntnis, die transzendentale Ausrichtung der Existenz,

die transzendentale Transzendenz und den systematischen Status der
Entscheidung.

Es wird gezeigt, wie nah sich die Auffassungen des Intellektes und seines
transzendentalen Grundes beider Denker kommen - trotz der unterschiedlichen

Voraussetzungen der Epochen, in denen sie gewirkt haben.

Abstract
The concept of "viva imago Dei", discussed mainly in the idiota-dialogues of
Nicolas of Cusa, and the concept of "transcendental transcendence"—a key
element of the existential philosophy of Heinrich Barth—both deal with the
relation between transcendence and immanence and offer some crucial
aspects to bring them into dialogue.

The article explores the possibility of this dialogue by means offive
aspects in each case: on the one hand the imago-character of the human mind,
the iudicium concreatum, the imago's liveliness, and the ability of self-
knowledge and ofself-education of the human being. On the other hand, the

concept ofexistence, the existential character ofcognition, the transcendental

directionality of existence, transcendental transcendence and the systematic

status ofdecision.
The article shows how close the concepts of intellect and its transcendental

ground, are for both thinkers, despite the different preconditions of
their times.


	Die "viva imago Dei" der cusanischen Idiota-Dialoge und die Idee einer "tranzendentalen Transzendenz" Heinrich Barths

