Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Die Figur des Redners in Idiota de mente
Autor: Kabisch, Susann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SUSANN KABISCH

Die Figur des Redners in Idiota de mente:

Idiota de mente beschreibt ein Gesprach zwischen drei Personen: Idiota,
Philosophus und Orator. Die Figur des Redners konnte unter diesen als die
unwichtigste erscheinen. Denn anders als in den beiden anderen Idiota-
Dialogen, Idiota de sapientia und Idiota de staticis experimentis, in welchen
der Redner als alleiniger Gesprachspartner des Laien auftritt, kommt er in
Idiota de mente selten zu Wort.2 Am Ende dieses Gesprachs aber, das vor-
nehmlich zwischen dem Philosophen und dem Laien stattgefunden hat
und dessen Verlauf also in dem Text geschildert ist, bekennt der Redner:

»Aufgrund einer unzweifelhaften Erfahrung weif ich nun ganz sicher, dass der
Geist die Kraft ist, die alles misst.“3

Welche Erfahrung kann der Redner gemacht haben, wahrend er grofiten-
teils schweigend einem Gesprach gefolgt ist? Diese Frage steht im Mittel-
punkt der folgenden Textlektiire. Gleich zu Beginn wird das Geschehen
rdumlich und zeitlich situiert. Der Text stellt eine konkrete Szene vor Au-
gen.

»Zu der Zeit, als viele Menschen wegen des Jubeljahrs in staunenswerter Hinga-
be nach Rom herbeieilten, da war, so horte man, ein unter allen Zeitgenossen
hervorragender Philosoph auf einer Briicke anzutreffen, wie er die Voriiberge-
henden voll Staunen betrachtete. Thn suchte ein sehr wissbegieriger Redner an-
gelegentlich, und als er ihn an der Blasse des Gesichts, dem bis auf die Knochel
reichenden Gewand und anderen Merkmalen, die die Wiirde des dem Denken
zugewandten Mannes anzeigten, erkannte, griifite er hoflich und fragte, was
ihn an diesen Ort gebannt halte.

Der Philosoph sagte: Das Staunen.“4

! Fiir die Forderung des Dissertationsprojekts danke ich der Gerda Henkel Stiftung.

2 Zum inneren Zusammenhang der drei Idiota-Dialoge siehe BACHER, Christiane Maria:
Philosophische Waagschalen. Experimentelle Mystik bei Nikolaus von Kues mit Blick auf die
Moderne. Minster: Aschendorff Verlag 2015.

3 ,[Ilndubio nunc experimento certissimum habens mentem vim omnia mensurantem
exsistere”. (NIKOLAUS VON KUES: Idiota de mente | Der Laie liber den Geist. Schriften des Ni-
kolaus von Kues in deutscher Ubersetzung, im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wis-
senschaften hg. von Ernst Hoffmann, Paul Wilpert, Karl Bormann, Heft 21, hg. Renate Stei-
ger. Hamburg: Meiner Verlag 1995, cap. XV n. 160.)

4 ,Multis ob iubilaeum Romam mira devotione accurrentibus auditum est philosophum
omnium, qui nunc vitam agunt, praecipuum in ponte reperiri, transeuntes admirari. Quem
orator quidam sciendi avidissimus sollicite quaerens ac ex faciei pallore, toga talari et ceteris
cogitabundi viri gravitatem praesignantibus cognoscens blande salutans inquirit, quae eum
causa eo loci fixum teneat.

Philosophus: Admiratio, inquit.“ (Idiota de mente, cap. I n. 51).



330 Susann Kabisch

In dieser Schilderung riicken wir, die Lesenden, schrittweise ndher an das
Geschehen heran. Erst erfahren wir nur, dass wir in Rom sind, dann wird
uns der genaue Ort in der Stadt genannt. Wir befinden uns auf einer
Briicke in Rom, zur Zeit des Jubeljahres. Wer sich in Rom auskennt, der er-
kennt in der Schilderung die Engelsbriicke.5 Die romischen Zeitgenossen
diirften den Philosophen ganz konkret an einer ihnen vertrauten Stelle vor
sich gesehen haben. Und vielleicht erkannte so mancher Lesende auch die
Stimmung in der Stadt wieder, die hier beschrieben wird. Hintergrund des
Geschehens ist die Menge der Pilgernden. Vor diesem Hintergrund betritt
nun der Redner die Szene. Als Lesende beobachten wir den Redner, der
den Philosophen beobachtet, der seinerseits die Menge der Pilgernden be-
obachtet. Schon dies ist ein erster Hinweis darauf, dass die Figur des Red-
ners in der Rolle des Beobachters dem Rezipienten einen Ort innerhalb
der Szene zuweist. Die Anwesenheit des Rezipienten als Beobachter der
Szene aus der Szene selbst heraus ist damit markiert. Wir sehen den Philo-
sophen mit den Augen des Redners auf der Briicke stehen und dessen Ant-
wort auf die Frage des Redners nach dem Grund seines Innehaltens auf der
Briicke ist zugleich die Antwort an uns Lesende: Das Staunen des Philo-
sophen iiber die Gewissheit der Unsterblichkeit des Geistes, welche das
einfache Volk allein aus Glauben (sola fide) besitze$, teilt auch der Redner.
Diesem gegeniiber bekennt der Philosoph, eben diese Gewissheit auch
selbst zu suchen, jedoch mit anderen Mitteln. Zur Begriindung seines Stre-
bens beruft er sich auf das Orakel von Delphi, wobei das sprichwértliche
,Erkenne dich selbst” in der Formulierung des Philosophen eine Erweite-
rung erfdhrt.

»lch habe namlich allezeit auf meiner Wanderung durch die Welt weise Man-
ner aufgesucht, um tiber die Unsterblichkeit des Geistes belehrt zu werden, da
in Delphi das Erkennen geboten worden ist, dass der Geist sich selbst erkennen
und mit dem gottlichen Geist verbunden fiihlen soll.“7

5 Ich folge hier den Anmerkungen der Ubersetzerin Renate Steiger: Anmerkungen der
Herausgeberin, in: Idiota de mente, 131. ,Das V., von Nikolaus V. verkiindete Jubildaum, wurde
1450 gefeiert. Pilgern, die in diesem Jahr nach Rom wallfahrten und 15 Tage lang die Apostel-
graber und die Laterankirche besuchten (von weiter her Anreisende acht Tage lang), wurde
Generalablass gewdhrt. Scharen von Glaubigen drangten iiber die Engelsbriicke, um dem
Haupt der wieder geeinten Christenheit ihre Verehrung darzubringen. Dieses Jubeljahr
sollte die Beendigung des Schismas und den Sieg der papstlichen {iber die konziliare Idee
feiern, die Devotion beférdern und brachte Rom einen nicht dagewesenen Zufluss an Geld
(vgl. PASTOR, L.: Geschichte der Pdpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. I, 3. und 4.
Aufl. Freiburg i.Br. 1901, 414-443; RE III 9).“

6 I[diota de mente, cap. I n. 52.

7 ,Ego enim omni tempore mundum peragrando sapientes adii, ut de mentis immorta-
litate certior fierem, cum apud Delphos praecepta sit cognitio, ut ipsa se mens cognoscat
coniunctamque cum divina mente se sentiat;“ (Idiota de mente, cap. I n. 52). Letzteres geht
nach Steiger zuriick auf Thomas von Aquin, Summa theologiae.



Die Figur des Redners in Idiota de mente 331

Damit ist das Thema des Dialogs genannt. Ziel ist die Selbsterkenntnis des
Geistes in seiner Verbundenheit mit dem gottlichen Geist. Der Philosoph
mochte diesem Ziel durch Schriftstudium naherkommen. Von seinem Ge-
sprachspartner erfiahrt er jedoch, dass er seinem Vorhaben nicht wie ge-
plant nachgehen kann. Die Schriften, die er im Tempel der Mens vermutet
hatte, seien nicht mehr auffindbar. Stattdessen macht der Redner den Vor-
schlag, der Philosoph solle das Gesprach mit einem gewissen Laien suchen,
worauf dieser sich ohne Umschweife einlasst. Die beiden begeben sich ,na-
he beim Tempel der Aeternitas in einen kleinen unterirdischen Raum®s.
Nach diesem Szenenwechsel bleibt der Ort des Geschehens bis zum Ende
des Textes unverandert. Der unterirdische Raum tritt als die Werkstatt des
Laien hervor. Dieser erldutert sein tagliches Tun, das Loffel-Schnitzen als
eine Ubung, die Geist und Leib erndhrt und erfreut.

,Ich beschiftige mich gern mit solchen Ubungen, die Geist und Leib unablissig
weiden. [...] In dieser meiner Kunst untersuche ich das, was ich will, auf symbo-
lischem Wege und weide den Geist, verkaufe die Loffel und erquicke den
Leib.“9

Das Schnitzen der Loffel ist fiir den Laien keine beildufige Beschaftigung.
Es sichert ihm den Lebensunterhalt. Zugleich ist das Tun des Schnitzens
selbst als Ubung (exercitium) der Weg der geistigen Untersuchung. Was
immer er mochte, kann der Laie im Loffelschnitzen ,symbolice” untersu-
chen. Wir werden im Folgenden sehen, wie auch das Tun des Lesers, das
Lesen selbst, als ein solches Exerzitium begriffen werden kann bzw. wie
der Text dem Leser die Moglichkeit bietet, sein je eigenes Tun, das Lesen,
als eben solches Exerzitium zu begreifen und zu reflektieren.

Im folgenden Gesprach tritt die Raumlichkeit der Szene weitgehend in
den Hintergrund, blitzt aber doch hin und wieder auf, wenn Gegenstdande
aus der Werkstatt vom Laien zur Illustration des Gesagten zur Hand ge-
nommen werden. Auch die Zeitlichkeit der Szene wird nicht explizit the-
matisiert, bis sie gegen Ende des Gesprachs in einer Bemerkung des Philo-
sophen (,Ich sehe die Nacht heranriicken“) in Erinnerung gerufen wird.

Die Rollen im Gesprach sind klar verteilt. Der Philosoph fragt. Es ist
keine Sokratische Ironie, wenn dieser Philosoph darum bittet, von seinem
Gesprachspartner belehrt zu werden. Der Laie kommt dieser Bitte nach -

8 ,[...] prope templum Aeternitatis in subterraneum quendam locellum*“ (Idiota de mente,
cap. I n. 54). Zur weiteren symbolischen Bedeutung der Ortsbeschreibung sieche SCHWAE-
TZER, Harald: Konjekturen zur coniectura. Zur Verschrinkung von Selbst- und Welterkenntnis
bei Nikolaus von Kues, in: BORSCHE, Tilman/SCHWAETZER Harald (Hgg.): K6nnen - Spielen -
Loben: Cusanus 2014. Miinster: Aschendorff Verlag 2016, 525-540.

9 ,Ego in his exercitiis libenter versor, quae et mentem et corpus indesinenter pascunt.
[...] Immo in hac mea arte id, quod volo, symbolice inquiro et mentem depasco, commute
coclearia et corpus reficio;“ (Idiota de mente, cap. I n. 54f.).

10 Video noctem accedere” (Idiota de mente, cap. IX n. 16).



332 Susann Kabisch

und der Redner hort weitgehend schweigend zu, worum er wiederum vom
Philosophen ganz explizit gebeten wurde.n

Der Philosoph eroffnet das Gesprach mit der Frage an den Laien nach
dessen ,Mutmafdung iiber den Geist“2. Die Figur des Philosophen verwen-
det hier den cusanischen Begriff der coniectura, den der Laie in seiner Ant-
wort aufgreift.

»Der Geist ist das, woraus aller Dinge Maf} und Grenze stammt. Mens, der Geist,
wird namlich von mensurare, messen, her benannt, vermute ich.“3

Der Laie prasentiert hier seine Vermutung als Aussage. Innerhalb des fol-
genden Gesprachs wird diese inhaltliche Bestimmung des Geistes fiir die
Teilnehmer des Gesprdchs zur Erfahrung. Die Benennung des Geistes weist
auf dessen Tatigkeit des Benennens. Dieses Tun des menschlichen Geistes
erweist sich als verbunden mit dem Tun des géttlichen Geistes. In der Re-
flexion des Benennens also tritt dieses als Tun hervor und zeigt sich der
Geist als Kraft, die Bild Gottes, der unendlichen Kraft ist. Der Laie formu-
liert:

»Das Begreifen des gottlichen Geistes ist Hervorbringen der Dinge; Das Begrei-
fen unseres Geistes ist begriffliches Erkennen der Dinge.“4

Von seiner Aktivitat her wird die Bestimmung des Geistes als Bild Gottes
gewonnen: ,Es scheint, dass allein der Geist Gottes Bild ist“s5, fasst der
Redner den Stand des Gesprachs zusammen. Doch wie verhadlt sich der
Geist zum Korper? Auf diese Frage antwortet das Beispiel des Spiegel-Lof-
fels. Im fortgesetzten und wiederholten Tun (Polieren) kann der Laie den
Loffel mehr und mehr zum Spiegel machen, zum Werkzeug der Selbster-
kenntnis, bis schliefdlich der Geist selbst als lebendiger Spiegel begreifbar
wird.16

Auf weitere Fragen des Philosophen hin zeigt der Laie unter anderem,
dass die Positionen von Platon und Aristoteles der Sache nach iiberein-
stimmen. Uber den Unterschied der Namensgebungen tritt erneut das Be-
nennen selbst als Aktivitat des Geistes hervor. Eine Bemerkung des Laien
ist im weiteren Verlauf des Dialogs noch iiberraschend, nimmt er doch
ohne weitere Vorbereitung Bezug auf die Leser des Textes. Thema ist die
Schau der absoluten Weisheit. Der Laie schlief3t seine Ausfiihrungen mit
der Bemerkung:

1 Jdiota de mente, cap. I n. 56.

12 “de mente [...] coniecturam” (Idiota de mente, cap. [ n. 57).

13 [M]entem esse, ex qua omnium rerum terminus et mensura. Mentem quidem a men-
surando dici conicio“ (Idiota de mente, cap. I n. 57).

14 ,Conceptio divinae mentis est rerum productio; conceptio nostrae mentis est rerum
notio“ (Idiota de mente, cap. III n. 72).

15 Videtur, quod sola mens sit dei imago“ (Idiota de mente, cap. IV n. 75).

16 Idiota de mente, cap. V n. 86f.



Die Figur des Redners in Idiota de mente 333

,Dies aber mochte ich nun so im raschen Durchgang und schmucklos gesagt
haben. Du wirst es ja durch geziemende Verfeinerung schoner herrichten kon-
nen, damit es fiir die Leser angenehmer wird.“17

Was der Redner darauf zur Antwort gibt, liest sich nicht nur wie eine Be-
schreibung der Haltung des idealen Lesers.

,Wie begierig habe ich gerade das zu hdren gehofft, was du so sehr treffend er-
klart hast, und es wird denen, die nach der Wahrheit suchen, voller Zier er-
scheinen.“18

Schreibt der Autor sich selbst ein Lob? Aus dem Munde der Dialogfigur er-
klingt ein Kompliment fiir die Lehre des Kusaners und auch fiir die Art
und Weise, wie er sie in Worte gefasst hat. Doch nicht nur das: Wenn man
so will, ist dies eine Sollbruchstelle: Hier soll uns, den Lesenden, klar wer-
den, dass die Figur im Text beschreibt, wie wir den Text zu lesen haben.
Erneut wird die Position des Lesers innerhalb des beschriebenen Gesche-
hen des Dialogs markiert von der Figur des Redners.

Bevor wir, weitere lesenswerte Stellen und Themen beiseite lassend,
zum Schluss kommen, greifen wir noch eine Stelle heraus, die mit dem
Thema der Selbsterkenntnis des Geistes den Bogen zuriick zum Anfang des
Textes schlagt. Der Laie antwortet hier auf die Frage des Philosophen, wa-
rum denn der Geist so ,begierig“9 auf das Messen aller Dinge gerichtet sei.

L,LAIE: Um das Maf seiner selbst zu erreichen. Denn der Geist ist ein lebendi-
ges Maf3, das, indem es anderes misst, sein eigenes Fassungsvermogen erreicht.
Denn alles tut er, um sich zu erkennen. Aber sein eigenes Maf3, das er in allem
sucht, findet er nur dort, wo alles eins ist. Dort ist die Wahrheit seiner Ge-
nauigkeit, weil dort sein angemessenes Urbild ist.“20

Im Messen als seiner spezifischen Tatigkeit erkennt der Geist sich selbst.
So zeigt sich das eingangs zitierte Bekenntnis des Redners als Reflexion
des Gesprichs als gemeinsame Ausiibung bzw. Ubung eben dieser spezifi-
schen Tatigkeit des Geistes, die zur Selbstgewissheit des Geistes als der al-
les messenden Kraft fithrt. In der folgenden Danksagung des Philosophen
an den Laien wird ein Amen als das letzte Wort des Textes positioniert.
Mit dem Gebet verweist dieses Amen auf eine Glaubenspraxis und eréffnet
die Méglichkeit, das philosophische Gesprach als Teil einer Glaubenspraxis
zu verstehen. Dies ware ganz im Sinne der Gesprachskultur der Devotio

17  Haec autem nunc sic dixerim cursorie et rustice. Tu vero decora limatione pulchrius
ea poteris adaptare, ut reddantur legentibus gratiora“ (Idiota de mente, cap. VII, n. 106).

18 Non nisi hoc audire quam avide exspectavi, quod sic luculentissime explanasti, et ve-
ritatem quaerentibus quam ornata videbuntur (Idiota de mente, cap. VII n. 107).

19 avide“ (Idiota de mente, cap. IX n. 123).

20 Idiota: Ut sui ipsius mensuram attingat. Nam mens est viva mensura, quae men-
surando alia sui capacitatem attingit. Omnia enim agit, ut se cognoscat. Sed sui mensuram
in omnibus quaerens non invenit, nisi ubi sunt omnia unum. Ibi est veritas praecisionis eius,
quia ibi exemplar suum adaequatum® (Idiota de mente, cap. IX n. 123).



334 Susann Kabisch

moderna.z Auch die Figur des Laien, der von dem finanziellen Ertrag sei-
ner Handarbeit lebt, kann als Anspielung auf diese Frommigkeitsbewe-
gung des 15. Jahrhunderts, mit der Cusanus vertraut war, verstanden wer-
den.z2

Genau an dieser Stelle bietet sich auch den Lesenden die Gelegenheit,
die Tatigkeit des Lesens selbst, den denkenden Nachvollzug des im Text
beschriebenen Gesprachs im Akt des Lesens, als eine Glaubenspraxis zu
begreifen. Anders gesagt: Wenn wir uns als Lesende am Ende des Textes in
der Figur des Redners wiedererkennen und das im Text formulierte Be-
kenntnis mitsprechen kénnen, haben wir ein wesentliches Potential ausge-
schopft, das der Text anbietet. Hier verbindet sich das Ende mit der Ein-
gangsszene des Textes. Sollten die Lesenden an dieser Stelle durch die Ge-
wissheit des Redners in Staunen versetzt werden, so entsprache diesem
Staunen der Lesenden am Ende der Lektiire jenem Staunen des Philoso-
phen mit Blick auf die Gewissheit der Menge zu Anfang des Textes. Wie
das Staunen des Philosophen den Beginn des Gesprdchs iiber den Geist
markierte, so ist das Staunen fiir die Lesenden ein méglicher Anlass, um
sich noch einmal in den Text zu vertiefen und jenes Gesprach noch einmal
zu lesen. Wie der Laie den Loffel, so miissen die Lesenden ,symbolice den
Text polieren, immer wieder bearbeiten, um so den Text selbst zum Spie-
gel, zum Medium der Selbsterkenntnis werden zu lassen und sich also
mehr und mehr in diesem Vollzug der Lektiire gewiss zu werden, ,dass der
Geist die Kraft ist, die alles misst“.23 Und wie der Laie das Polieren des
Loffels, so konnen auch die Lesenden das wiederholte Lesen des Textes
selbst als Ubung begreifen.

Damit bietet der Text den Lesenden die Gelegenheit einer Ubung, wo-
bei die Lektiire, als Exerzitium vollzogen, jene Erfahrung ermoglicht, wel-
che die Figur des Redners am Ende in Worte fasst. Bei dem Restimee des
Redners am Ende handelt es sich demnach um ein Bekenntnis, das wir, die
Lesenden, wenn wir das Potential des Textes ausgeschopft haben, inner-
lich mitsprechen konnen. Die Figur des Redners lasst damit die Rolle des
Rezipienten im Text prasent werden.

Auch in dem beruhmten Text De visione Dei, den ich hier als bekannt
voraussetze, gibt es eine Stelle, die als Bekenntnis gelesen werden kann. In
Kapitel 17, etwa nach dem zweiten Drittel des Textes, heifdt es:

21 BORSCHE, Tilman: Reden unter Briidern. Diskurstheoretische Bedingungen der Konkor-
danz bei Nikolaus von Kues, in: BOCKEN, Inigo (Hg.): Conflict and reconciliation: perspectives
on Nicolaus of Cusa. Leiden: Brill 2004, g-27.

22 BOCKEN, Inigo: The Language of the Layman. The Meaning of Imitatio Christi for a
Theory of Spirituality, in: Studies in Spirituality 15 (2005), 217-249.

23 Zum Holzlo6ffel als Spiegel siehe weiterhin CERTEAU, Michel de: La Fable mystique: 11
(XVIe-XVII* siécle), éd. de Luce Giard. Paris: Gallimard 2013, 65f.



Die Figur des Redners in Idiota de mente 335

»,Im Vertrauen auf Deine unendliche Giite habe ich mich dieser Entriickung hin-
zugeben versucht (conatus sum), um Dich, den Unsichtbaren, und die unent-
hiillbare Schau enthiillt zu sehen. Doch wohin ich gekommen bin - Du weifdt es;
ich weifd es nicht. Und es geniigt mir Deine Gnade, durch die Du mich gewiss
machst, dass Du unerfassbar bist, und durch die Du mich zu starker Hoffnung
aufrichtest, dass ich, von Dir geleitet, zum Genuss Deiner kommen werde.“24

Die Erfahrung, welche hier im Bekenntnis formuliert wird, ist eine andere
Erfahrung als die der Selbstgewissheit des Geistes in Idiota de mente. Fir
das Gelingen der in De visione Dei angestrebten2s Erfahrung gibt es kein
Kriterium. Kein endlicher Mafsstab ist dem Unendlichen angemessen. Doch
gerade dariiber kann Gewissheit erlangt werden: Die Gewissheit, dass Gott
unendlich und damit unerfassbar ist. Diese Stelle korrespondiert mit einer
Stelle aus Kapitel sieben: ,Sei du dein, und Ich werde dein sein.“26 Dies ist
der Auftrag, den der Betrachtende/Erzahler im Inneren als die Antwort
Gottes auf seine Frage danach, wie er Gott erreichen kénne, vernimmt. Be-
zogen auf das Bekenntnis an spdterer Stelle des Textes erweist sich hier
auch das Selbst als fiir den Einzelnen im Ganzen unbegreiflich. Kénnte ich
selbst mich jemals ganz erfassen, so ware auch Gott fiir mich zu fassen.27
Zu dieser Einsicht in die Unergriindlichkeit der eigenen Erfahrung und so-
gar des eigenen Ich, in welcher die Unergriindlichkeit Gottes prasent ist,
kann De visione Dei eine Hinflihrung sein.

Blicken wir von hier noch einmal auf Idiota de mente, so zeigt sich, dass
auch diese Dimension in Idiota de mente benannt ist. Sie kommt zum Aus-
druck im Schlusswort des Philosophen, der bekennt, die Folgen seiner Ge-
sprachserfahrung noch nicht vollends absehen, seine Erfahrung nicht kon-
trollieren zu konnen: Auch da, wo sie mit Gewissheit verkniipft ist, wird
Erfahrung doch nicht transparent.

,Ich glaube, ich habe bisher keinen gliicklicheren Tag als diesen heutigen er-
lebt. Ich weiff nicht, was daraus werden wird.“28

24 Conatus sum me subicere raptui confisus de infinita bonitate tua, ut viderem te
invisibilem et visionem revelatam irrevelabilem. Quo autem perveni, tu scis, ego autem nes-
cio, et sufficit mihi gratia tua, qua me certum reddis te incomprehensibilem esse, et erigis in
spem firmam, quod ad fruitionem tui te duce perveniam.“ (NIKOLAUS VON KUES: De visione
Die / Das Sehen Gottes. Deutsche Ubersetzung von Helmut Pfeiffer. Textauswahl in deut-
scher Ubersetzung, Heft 3, 3. Auflage, bearbeitet am Institut fiir Cusanus-Forschung. Trier:
Paulinus-Verlag 2007, cap. XVII n. 79).

25 Vgl. De visione Dei Praefatio.

26 Sis tu tuus et ego ero tuus“ (De visione Dei, cap. VII n. 25).

27 Diese Einsicht verdanke ich Wolfgang Christian Schneider.

28 Non me puto feliciorem diem hactenus hac ista vixisse. Nescio quid eveniet* (Idiota
de mente, cap. XV n. 160).



336 Susann Kabisch

Zusammenfassung

Im Durchgang durch den Dialog Idiota de mente zeichnet der Beitrag einen
moglichen Erfahrungsweg des Lesers durch den Text nach und deutet darin
die Figur des Redners als Vertreter fiir die Position des Lesers im Text. Wie
es der Redner am Ende des Gesprdchs bekennt, so soll auch der Leser am
Ende seiner Lektiire erkennen, dass das denkende Nachvollziehen des gelese-
nen Textes fiir ihn zu einer Erfahrung geworden ist. Lesen erweist sich somit
als Exerzitium und der Text selbst als Gelegenheit fiir eine Erfahrung, die auf
eine Selbstgewissheit des Geistes hinfiihrt und sich zugleich, wie der verglei-
chende Blick auf De visione Dei nahelegt, einer vollstindigen Durchdrin-
gung entzieht.

Abstract

Passing through the dialogue Idiota de mente, the article demonstrates a
possible way of guiding the reader’s experience by means of the text. In this,
it interprets the figure of the Orator as representative of the reader’s posi-
tion in the text. Mirroring the Orator’s confession at the end of the conver-
sation, the reader should also recognize at the end of his reading, that com-
prehending the text has become an experience for him. Thus, reading turns
out to be a spiritual exercise, and the text itself an opportunity for an expe-
rience that leads to self-recognition of mind (mens) whilst, at the same time,
and as the comparative view of De visione Dei suggests, withdrawing itself
from full penetration.



	Die Figur des Redners in Idiota de mente

