
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 2

Artikel: Die Figur des Redners in Idiota de mente

Autor: Kabisch, Susann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susann Kabisch

Die Figur des Redners in Idiota de mentei

Idiota de mente beschreibt ein Gespräch zwischen drei Personen: Idiota,
Philosophus und Orator. Die Figur des Redners könnte unter diesen als die
unwichtigste erscheinen. Denn anders als in den beiden anderen Idiota-
Dialogen, Idiota de sapientia und Idiota de staticis experimentis, in welchen
der Redner als alleiniger Gesprächspartner des Laien auftritt, kommt er in
Idiota de mente selten zu Wort.2 Am Ende dieses Gesprächs aber, das
vornehmlich zwischen dem Philosophen und dem Laien stattgefunden hat
und dessen Verlauf also in dem Text geschildert ist, bekennt der Redner:

„Aufgrund einer unzweifelhaften Erfahrung weiß ich nun ganz sicher, dass der
Geist die Kraft ist, die alles misst."3

Welche Erfahrung kann der Redner gemacht haben, während er größtenteils

schweigend einem Gespräch gefolgt ist? Diese Frage steht im Mittelpunkt

der folgenden Textlektüre. Gleich zu Beginn wird das Geschehen
räumlich und zeitlich situiert. Der Text stellt eine konkrete Szene vor
Augen.

„Zu der Zeit, als viele Menschen wegen des Jubeljahrs in staunenswerter Hingabe
nach Rom herbeieilten, da war, so hörte man, ein unter allen Zeitgenossen

hervorragender Philosoph auf einer Brücke anzutreffen, wie er die Vorübergehenden

voll Staunen betrachtete. Ihn suchte ein sehr wissbegieriger Redner
angelegentlich, und als er ihn an der Blässe des Gesichts, dem bis auf die Knöchel
reichenden Gewand und anderen Merkmalen, die die Würde des dem Denken
zugewandten Mannes anzeigten, erkannte, grüßte er höflich und fragte, was
ihn an diesen Ort gebannt halte.
Der Philosoph sagte: Das Staunen."4

1 Für die Förderung des Dissertationsprojekts danke ich der Gerda Henkel Stiftung.
2 Zum inneren Zusammenhang der drei Idiota-Dialoge siehe BACHER, Christiane Maria:

Philosophische Waagschalen. Experimentelle Mystik bei Nikolaus von Kues mit Blick auf die
Moderne. Münster: Aschendorff Verlag 2015.

3 „[Ijndubio nunc experimento certissimum habens mentem vim omnia mensurantem
exsistere". (NIKOLAUS VON KUES: Idiota de mente / Der Laie über den Geist. Schriften des
Nikolaus von Kues in deutscher Übersetzung, im Auftrag der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften hg. von Ernst Hoffmann, Paul Wilpert, Karl Bormann, Heft 21, hg. Renate Steiger.

Hamburg: Meiner Verlag 1995, cap. XV n. 160.)
4 „Multis ob iubilaeum Romam mira devotione accurrentibus auditum est philosophum

omnium, qui nunc vitam agunt, praecipuum in ponte reperiri, transeuntes admirari. Quem
orator quidam sciendi avidissimus sollicite quaerens ac ex faciei pallore, toga talari et ceteris
cogitabundi viri gravitatem praesignantibus cognoscens blande salutans inquirit, quae eum
causa eo loci fixum teneat.

Philosophus: Admiratio, inquit." (Idiota de mente, cap. I n. 51).



33° Susann Kabisch

In dieser Schilderung rücken wir, die Lesenden, schrittweise näher an das
Geschehen heran. Erst erfahren wir nur, dass wir in Rom sind, dann wird
uns der genaue Ort in der Stadt genannt. Wir befinden uns auf einer
Brücke in Rom, zur Zeit des Jubeljahres. Wer sich in Rom auskennt, der
erkennt in der Schilderung die Engelsbrücke.5 Die römischen Zeitgenossen
dürften den Philosophen ganz konkret an einer ihnen vertrauten Stelle vor
sich gesehen haben. Und vielleicht erkannte so mancher Lesende auch die
Stimmung in der Stadt wieder, die hier beschrieben wird. Hintergrund des
Geschehens ist die Menge der Pilgernden. Vor diesem Hintergrund betritt
nun der Redner die Szene. Als Lesende beobachten wir den Redner, der
den Philosophen beobachtet, der seinerseits die Menge der Pilgernden
beobachtet. Schon dies ist ein erster Hinweis darauf, dass die Figur des Redners

in der Rolle des Beobachters dem Rezipienten einen Ort innerhalb
der Szene zuweist. Die Anwesenheit des Rezipienten als Beobachter der
Szene aus der Szene selbst heraus ist damit markiert. Wir sehen den
Philosophen mit den Augen des Redners auf der Brücke stehen und dessen
Antwort auf die Frage des Redners nach dem Grund seines Innehaltens auf der
Brücke ist zugleich die Antwort an uns Lesende: Das Staunen des

Philosophen über die Gewissheit der Unsterblichkeit des Geistes, welche das
einfache Volk allein aus Glauben (sola fide) besitze6, teilt auch der Redner.
Diesem gegenüber bekennt der Philosoph, eben diese Gewissheit auch
selbst zu suchen, jedoch mit anderen Mitteln. Zur Begründung seines Strebens

beruft er sich auf das Orakel von Delphi, wobei das sprichwörtliche
„Erkenne dich selbst" in der Formulierung des Philosophen eine Erweiterung

erfahrt.

„Ich habe nämlich allezeit auf meiner Wanderung durch die Welt weise Männer

aufgesucht, um über die Unsterblichkeit des Geistes belehrt zu werden, da
in Delphi das Erkennen geboten worden ist, dass der Geist sich selbst erkennen
und mit dem göttlichen Geist verbunden fühlen soll."7

5 Ich folge hier den Anmerkungen der Übersetzerin Renate Steiger: Anmerkungen der
Herausgeberin, in: Idiota de mente, 131. „Das V., von Nikolaus V. verkündete Jubiläum, wurde
1450 gefeiert. Pilgern, die in diesem Jahr nach Rom wallfahrten und 15 Tage lang die Apostelgräber

und die Laterankirche besuchten (von weiter her Anreisende acht Tage lang), wurde
Generalablass gewährt. Scharen von Gläubigen drängten über die Engelsbrücke, um dem
Haupt der wieder geeinten Christenheit ihre Verehrung darzubringen. Dieses Jubeljahr
sollte die Beendigung des Schismas und den Sieg der päpstlichen über die konziliare Idee
feiern, die Devotion befördern und brachte Rom einen nicht dagewesenen Zufluss an Geld
(vgl. PASTOR, L.: Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Bd. I, 3. und 4.
Aufl. Freiburg i.Br. 1901, 414-443; RE III 9)."

6 Idiota de mente, cap. I n. 52.
7 „Ego enim omni tempore mundum peragrando sapientes adii, ut de mentis immorta-

litate certior fierem, cum apud Delphos praecepta sit cognitio, ut ipsa se mens cognoscat
coniunctamque cum divina mente se sentiat;" (Idiota de mente, cap. I n. 52). Letzteres geht
nach Steiger zurück auf Thomas von Aquin, Summa theologiae.



Die Figur des Redners in Idiota de mente 331

Damit ist das Thema des Dialogs genannt. Ziel ist die Selbsterkenntnis des

Geistes in seiner Verbundenheit mit dem göttlichen Geist. Der Philosoph
möchte diesem Ziel durch Schriftstudium näherkommen. Von seinem
Gesprächspartner erfahrt er jedoch, dass er seinem Vorhaben nicht wie
geplant nachgehen kann. Die Schriften, die er im Tempel der Mens vermutet
hatte, seien nicht mehr auffindbar. Stattdessen macht der Redner den
Vorschlag, der Philosoph solle das Gespräch mit einem gewissen Laien suchen,
worauf dieser sich ohne Umschweife einlässt. Die beiden begeben sich „nahe

beim Tempel der Aeternitas in einen kleinen unterirdischen Raum"8.
Nach diesem Szenenwechsel bleibt der Ort des Geschehens bis zum Ende
des Textes unverändert. Der unterirdische Raum tritt als die Werkstatt des

Laien hervor. Dieser erläutert sein tägliches Tun, das Löffel-Schnitzen als

eine Übung, die Geist und Leib ernährt und erfreut.

„Ich beschäftige mich gern mit solchen Übungen, die Geist und Leib unablässig
weiden. [...] In dieser meiner Kunst untersuche ich das, was ich will, auf
symbolischem Wege und weide den Geist, verkaufe die Löffel und erquicke den
Leib. "9

Das Schnitzen der Löffel ist für den Laien keine beiläufige Beschäftigung.
Es sichert ihm den Lebensunterhalt. Zugleich ist das Tun des Schnitzens
selbst als Übung (exercitium) der Weg der geistigen Untersuchung. Was
immer er möchte, kann der Laie im Löffelschnitzen „symbolice" untersuchen.

Wir werden im Folgenden sehen, wie auch das Tun des Lesers, das
Lesen selbst, als ein solches Exerzitium begriffen werden kann bzw. wie
der Text dem Leser die Möglichkeit bietet, sein je eigenes Tun, das Lesen,
als eben solches Exerzitium zu begreifen und zu reflektieren.

Im folgenden Gespräch tritt die Räumlichkeit der Szene weitgehend in
den Hintergrund, blitzt aber doch hin und wieder auf, wenn Gegenstände
aus der Werkstatt vom Laien zur Illustration des Gesagten zur Hand
genommen werden. Auch die Zeitlichkeit der Szene wird nicht explizit
thematisiert, bis sie gegen Ende des Gesprächs in einer Bemerkung des
Philosophen („Ich sehe die Nacht heranrücken"10) in Erinnerung gerufen wird.

Die Rollen im Gespräch sind klar verteilt. Der Philosoph fragt. Es ist
keine Sokratische Ironie, wenn dieser Philosoph darum bittet, von seinem
Gesprächspartner belehrt zu werden. Der Laie kommt dieser Bitte nach -

8 „[...] prope templum Aeternitatis in subterraneum quendam Iocellum" (Idiota de mente,
cap. I n. 54). Zur weiteren symbolischen Bedeutung der Ortsbeschreibung siehe SCHWAE-

TZER, Harald: Konjekturen zur coniectura. Zur Verschränkung von Selbst- und Welterkenntnis
bei Nikolaus von Kues, in: BORSCHE, Tilman/SCHWAETZER Harald (Hgg.): Können - Spielen -
Loben: Cusanus 2014. Münster: Aschendorff Verlag 2016, 525-540.

9 „Ego in his exercitiis libenter versor, quae et mentem et corpus indesinenter pascunt.
[...] Immo in hac mea arte id, quod volo, symbolice inquiro et mentem depasco, commute
coclearia et corpus reficio;" (Idiota de mente, cap. I n. 54h).

10 „Video noctem accedere" (Idiota de mente, cap. IX n. 116).



332 Susann Kabisch

und der Redner hört weitgehend schweigend zu, worum er wiederum vom
Philosophen ganz explizit gebeten wurde.11

Der Philosoph eröffnet das Gespräch mit der Frage an den Laien nach
dessen „Mutmaßung über den Geist"12. Die Figur des Philosophen verwendet

hier den cusanischen Begriff der coniectura, den der Laie in seiner
Antwort aufgreift.

„Der Geist ist das, woraus aller Dinge Maß und Grenze stammt. Mens, der Geist,
wird nämlich von mensurare, messen, her benannt, vermute ich/'U

Der Laie präsentiert hier seine Vermutung als Aussage. Innerhalb des

folgenden Gesprächs wird diese inhaltliche Bestimmung des Geistes für die
Teilnehmer des Gesprächs zur Erfahrung. Die Benennung des Geistes weist
auf dessen Tätigkeit des Benennens. Dieses Tun des menschlichen Geistes
erweist sich als verbunden mit dem Tun des göttlichen Geistes. In der
Reflexion des Benennens also tritt dieses als Tun hervor und zeigt sich der
Geist als Kraft, die Bild Gottes, der unendlichen Kraft ist. Der Laie formuliert:

„Das Begreifen des göttlichen Geistes ist Hervorbringen der Dinge; Das Begreifen

unseres Geistes ist begriffliches Erkennen der Dinge."h

Von seiner Aktivität her wird die Bestimmung des Geistes als Bild Gottes

gewonnen: „Es scheint, dass allein der Geist Gottes Bild ist''^, fasst der
Redner den Stand des Gesprächs zusammen. Doch wie verhält sich der
Geist zum Körper? Auf diese Frage antwortet das Beispiel des Spiegel-Löffels.

Im fortgesetzten und wiederholten Tun (Polieren) kann der Laie den
Löffel mehr und mehr zum Spiegel machen, zum Werkzeug der
Selbsterkenntnis, bis schließlich der Geist selbst als lebendiger Spiegel begreifbar
wird.16

Auf weitere Fragen des Philosophen hin zeigt der Laie unter anderem,
dass die Positionen von Piaton und Aristoteles der Sache nach
übereinstimmen. Über den Unterschied der Namensgebungen tritt erneut das

Benennen selbst als Aktivität des Geistes hervor. Eine Bemerkung des Laien
ist im weiteren Verlauf des Dialogs noch überraschend, nimmt er doch
ohne weitere Vorbereitung Bezug auf die Leser des Textes. Thema ist die
Schau der absoluten Weisheit. Der Laie schließt seine Ausführungen mit
der Bemerkung:

11 Idiota de mente, cap. I n. 56.
12 "de mente [...] coniecturam" (Idiota de mente, cap. I n. 57).
x3 ,,[M]entem esse, ex qua omnium rerum terminus et mensura. Mentem quidem a men-

surando dici conicio" (Idiota de mente, cap. I n. 57).
x4 „Conceptio divinae mentis est rerum productio; conceptio nostrae mentis est rerum

notio" (Idiota de mente, cap. III n. 72).
x5 Videtur, quod sola mens sit dei imago" (Idiota de mente, cap. IV n. 75).
16 Idiota de mente, cap. V n. 86f.



Die Figur des Redners in Idiota de mente 333

„Dies aber möchte ich nun so im raschen Durchgang und schmucklos gesagt
haben. Du wirst es ja durch geziemende Verfeinerung schöner herrichten können,

damit es für die Leser angenehmer wird."1?

Was der Redner darauf zur Antwort gibt, liest sich nicht nur wie eine
Beschreibung der Haltung des idealen Lesers.

„Wie begierig habe ich gerade das zu hören gehofft, was du so sehr treffend
erklärt hast, und es wird denen, die nach der Wahrheit suchen, voller Zier
erscheinen."18

Schreibt der Autor sich selbst ein Lob? Aus dem Munde der Dialogfigur
erklingt ein Kompliment für die Lehre des Kusaners und auch für die Art
und Weise, wie er sie in Worte gefasst hat. Doch nicht nur das: Wenn man
so will, ist dies eine Sollbruchstelle: Hier soll uns, den Lesenden, klar werden,

dass die Figur im Text beschreibt, wie wir den Text zu lesen haben.
Erneut wird die Position des Lesers innerhalb des beschriebenen Geschehen

des Dialogs markiert von der Figur des Redners.
Bevor wir, weitere lesenswerte Stellen und Themen beiseite lassend,

zum Schluss kommen, greifen wir noch eine Stelle heraus, die mit dem
Thema der Selbsterkenntnis des Geistes den Bogen zurück zum Anfang des

Textes schlägt. Der Laie antwortet hier auf die Frage des Philosophen,
warum denn der Geist so „begierig"^ auf das Messen aller Dinge gerichtet sei.

„LAIE: Um das Maß seiner selbst zu erreichen. Denn der Geist ist ein lebendiges

Maß, das, indem es anderes misst, sein eigenes Fassungsvermögen erreicht.
Denn alles tut er, um sich zu erkennen. Aber sein eigenes Maß, das er in allem
sucht, findet er nur dort, wo alles eins ist. Dort ist die Wahrheit seiner
Genauigkeit, weil dort sein angemessenes Urbild ist."20

Im Messen als seiner spezifischen Tätigkeit erkennt der Geist sich selbst.
So zeigt sich das eingangs zitierte Bekenntnis des Redners als Reflexion
des Gesprächs als gemeinsame Ausübung bzw. Übung eben dieser spezifischen

Tätigkeit des Geistes, die zur Selbstgewissheit des Geistes als der
alles messenden Kraft führt. In der folgenden Danksagung des Philosophen
an den Laien wird ein Amen als das letzte Wort des Textes positioniert.
Mit dem Gebet verweist dieses Amen auf eine Glaubenspraxis und eröffnet
die Möglichkeit, das philosophische Gespräch als Teil einer Glaubenspraxis
zu verstehen. Dies wäre ganz im Sinne der Gesprächskultur der Devotio

V „Haec autem nunc sie dixerim cursorie et rustice. Tu vero decora limatione pulchrius
ea poteris adaptare, ut reddantur legentibus gratiora" (Idiota de mente, cap. VII, n. 106).

18 „Non nisi hoc audire quam avide exspectavi, quod sic Iuculentissime explanasti, et ve-
ritatem quaerentibus quam ornata videbuntur" (Idiota de mente, cap. VII n. 107).

„avide" (Idiota de mente, cap. IX n. 123).
20 „Idiota: Ut sui ipsius mensuram attingat. Nam mens est viva mensura, quae men-

surando alia sui capacitatem attingit. Omnia enim agit, ut se cognoscat. Sed sui mensuram
in omnibus quaerens non invenit, nisi ubi sunt omnia unum. Ibi est Veritas praecisionis eius,
quia ibi exemplar suum adaequatum" (Idiota de mente, cap. IX n. 123).



334 Susann Kabisch

moderna.21 Auch die Figur des Laien, der von dem finanziellen Ertrag seiner

Handarbeit lebt, kann als Anspielung auf diese Frömmigkeitsbewegung
des 15. Jahrhunderts, mit der Cusanus vertraut war, verstanden

werden.22

Genau an dieser Stelle bietet sich auch den Lesenden die Gelegenheit,
die Tätigkeit des Lesens selbst, den denkenden Nachvollzug des im Text
beschriebenen Gesprächs im Akt des Lesens, als eine Glaubenspraxis zu
begreifen. Anders gesagt: Wenn wir uns als Lesende am Ende des Textes in
der Figur des Redners wiedererkennen und das im Text formulierte
Bekenntnis mitsprechen können, haben wir ein wesentliches Potential
ausgeschöpft, das der Text anbietet. Hier verbindet sich das Ende mit der
Eingangsszene des Textes. Sollten die Lesenden an dieser Stelle durch die
Gewissheit des Redners in Staunen versetzt werden, so entspräche diesem
Staunen der Lesenden am Ende der Lektüre jenem Staunen des Philosophen

mit Blick auf die Gewissheit der Menge zu Anfang des Textes. Wie
das Staunen des Philosophen den Beginn des Gesprächs über den Geist
markierte, so ist das Staunen für die Lesenden ein möglicher Anlass, um
sich noch einmal in den Text zu vertiefen und jenes Gespräch noch einmal
zu lesen. Wie der Laie den Löffel, so müssen die Lesenden „symbolice" den
Text polieren, immer wieder bearbeiten, um so den Text selbst zum Spiegel,

zum Medium der Selbsterkenntnis werden zu lassen und sich also
mehr und mehr in diesem Vollzug der Lektüre gewiss zu werden, „dass der
Geist die Kraft ist, die alles misst".23 Und wie der Laie das Polieren des

Löffels, so können auch die Lesenden das wiederholte Lesen des Textes
selbst als Übung begreifen.

Damit bietet der Text den Lesenden die Gelegenheit einer Übung, wobei

die Lektüre, als Exerzitium vollzogen, jene Erfahrung ermöglicht, welche

die Figur des Redners am Ende in Worte fasst. Bei dem Resümee des
Redners am Ende handelt es sich demnach um ein Bekenntnis, das wir, die
Lesenden, wenn wir das Potential des Textes ausgeschöpft haben, innerlich

mitsprechen können. Die Figur des Redners lässt damit die Rolle des

Rezipienten im Text präsent werden.
Auch in dem berühmten Text De visione Dei, den ich hier als bekannt

voraussetze, gibt es eine Stelle, die als Bekenntnis gelesen werden kann. In
Kapitel 17, etwa nach dem zweiten Drittel des Textes, heißt es:

21 BORSCHE, Tilman: Reden unter Brüdern. Diskurstheoretische Bedingungen der Konkordanz

bei Nikolaus von Kues, in: BOCKEN, Inigo (Hg.): Conflict and reconciliation: perspectives
on Nicolaus ofCusa. Leiden: Brill 2004, 9-27.

22 BOCKEN, Inigo: The Language of the Layman. The Meaning of Imitatio Christi for a

Theory ofSpirituality, in: Studies in Spirituality 15 (2005), 217-249.
23 Zum Holzlöffel als Spiegel siehe weiterhin CERTEAU, Michel de: La Fable mystique: II

(XVI'-XVII' siècle), éd. de Luce Giard. Paris: Gallimard 2013, 65h



Die Figur des Redners in Idiota de mente 335

„Im Vertrauen auf Deine unendliche Güte habe ich mich dieser Entrückung
hinzugeben versucht (conatus sum), um Dich, den Unsichtbaren, und die unent-
hüllbare Schau enthüllt zu sehen. Doch wohin ich gekommen bin - Du weißt es;
ich weiß es nicht. Und es genügt mir Deine Gnade, durch die Du mich gewiss
machst, dass Du unerfassbar bist, und durch die Du mich zu starker Hoffnung
aufrichtest, dass ich, von Dir geleitet, zum Genuss Deiner kommen werde."24

Die Erfahrung, welche hier im Bekenntnis formuliert wird, ist eine andere
Erfahrung als die der Selbstgewissheit des Geistes in Idiota de mente. Für
das Gelingen der in De visione Dei angestrebten25 Erfahrung gibt es kein
Kriterium. Kein endlicher Maßstab ist dem Unendlichen angemessen. Doch
gerade darüber kann Gewissheit erlangt werden: Die Gewissheit, dass Gott
unendlich und damit unerfassbar ist. Diese Stelle korrespondiert mit einer
Stelle aus Kapitel sieben: „Sei du dein, und Ich werde dein sein."26 Dies ist
der Auftrag, den der Betrachtende/Erzähler im Inneren als die Antwort
Gottes auf seine Frage danach, wie er Gott erreichen könne, vernimmt.
Bezogen auf das Bekenntnis an späterer Stelle des Textes erweist sich hier
auch das Selbst als für den Einzelnen im Ganzen unbegreiflich. Könnte ich
selbst mich jemals ganz erfassen, so wäre auch Gott für mich zu fassen.27

Zu dieser Einsicht in die Unergründlichkeit der eigenen Erfahrung und
sogar des eigenen Ich, in welcher die Unergründlichkeit Gottes präsent ist,
kann De visione Dei eine Hinführung sein.

Blicken wir von hier noch einmal auf Idiota de mente, so zeigt sich, dass

auch diese Dimension in Idiota de mente benannt ist. Sie kommt zum
Ausdruck im Schlusswort des Philosophen, der bekennt, die Folgen seiner
Gesprächserfahrung noch nicht vollends absehen, seine Erfahrung nicht
kontrollieren zu können: Auch da, wo sie mit Gewissheit verknüpft ist, wird
Erfahrung doch nicht transparent.

„Ich glaube, ich habe bisher keinen glücklicheren Tag als diesen heutigen
erlebt. Ich weiß nicht, was daraus werden wird."28

24 „Conatus sum me subicere raptui confisus de infinita bonitate tua, ut viderem te
invisibilem et visionem revelatam irrevelabilem. Quo autem perveni, tu scis, ego autem nes-
cio, et sufficit mihi gratia tua, qua me certum reddis te incomprehensibilem esse, et erigis in
spem firmam, quod ad fruitionem tui te duce perveniam." (NIKOLAUS VON KUES: De visione
Die / Das Sehen Gottes. Deutsche Übersetzung von Helmut Pfeiffer. Textauswahl in
deutscher Übersetzung, Heft 3, 3. Auflage, bearbeitet am Institut für Cusanus-Forschung. Trier:
Paulinus-Verlag 2007, cap. XVII n. 79).

25 Vgl. De visione Dei Praefatio.
26 „Sis tu tuus et ego ero tuus" (De visione Dei, cap. VII n. 25).
27 Diese Einsicht verdanke ich Wolfgang Christian Schneider.
28 „Non me puto feliciorem diem hactenus hac ista vixisse. Nescio quid eveniet" (Idiota

de mente, cap. XV n. 160).



336 Susann Kabisch

Zusammenfassung
Im Durchgang durch den Dialog Idiota de mente zeichnet der Beitrag einen

möglichen Erfahrungsweg des Lesers durch den Text nach und deutet darin
die Figur des Redners als Vertreter für die Position des Lesers im Text. Wie
es der Redner am Ende des Gesprächs bekennt, so soll auch der Leser am
Ende seiner Lektüre erkennen, dass das denkende Nachvollziehen des gelesenen

Textes für ihn zu einer Erfahrung geworden ist. Lesen erweist sich somit
als Exerzitium und der Text selbst als Gelegenheit für eine Erfahrung, die auf
eine Selbstgewissheit des Geistes hinführt und sich zugleich, wie der vergleichende

Blick auf De visione Dei nahelegt, einer vollständigen Durchdringung

entzieht.

Abstract
Passing through the dialogue Idiota de mente, the article demonstrates a

possible way ofguiding the reader's experience by means of the text. In this,
it interprets the figure of the Orator as representative of the reader's position

in the text. Mirroring the Orator's confession at the end of the conversation,

the reader should also recognize at the end of his reading, that
comprehending the text has become an experience for him. Thus, reading turns
out to be a spiritual exercise, and the text itself an opportunity for an
experience that leads to self-recognition ofmind (mens) whilst, at the same time,
and as the comparative view of De visione Dei suggests, withdrawing itself
from full penetration.


	Die Figur des Redners in Idiota de mente

