
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Henryk Anzulewicz

Metamorphosen eines philosophiehistorischen Paradigmas:
Anmerkungen zum vierten Band des neuen Grundrisses der Geschichte der

Philosophie*

Als denkende Wesen sind wir historisch,
gerade auch dann, wenn wir Konstruktionen

ausdenken, die fast zeitlos sind.

Kurt Flasch

Der von Ovid stammende Spruch „Habent parvae commoda magna morae"1
und F. Nietzsches Aphorismus „Gut Buch will Weile haben"2 dürften sich an
dem hier zu rezensierenden Werk bewahrheitet haben. Auf die Frage, ob auch
Nietzsches Kommentar „Gute Leser machen ein Buch immer besser und gute
Gegner klären es ab"3 auf diese in zwei Bänden vorliegende Veröffentlichung,
die von einem aus 39 Fachgelehrten bestehenden Autorenkollektiv erarbeitet
wurde und insgesamt 1713 Seiten umfasst, zutrifft, werden ihre Leser und ihr
Rezensent eine letzte Antwort schuldig bleiben. Zu verschieden sind ihre
fachlichen Interessen und Kompetenzen, Erwartungen und Vorstellungen. Dergestalt

kontingenten Bedingungen unterliegt unvermeidlich auch der hier
unternommene Versuch einer Präsentation, Kritik und Würdigung dieses wichtigen,
lange erwarteten und mit einer großen Neugier aufgenommenen
philosophiegeschichtlichen Handbuchs. Es bedarf offensichtlich einer weiteren Metaebene

der Betrachtung, um auch die vorliegende Review kritisch zu beurteilen, und
diese Rolle fällt ihrem Leser zu.

Ein kurzer Rückblick auf die Vorgeschichte dieser Neubearbeitung des vom
ehemaligen Bonner Privatdozenten und späteren Königsberger Philosophieprofessor

Friedrich Ueberweg (f 1871) begründeten Grundrisses der Geschichte der
Philosophie, hier speziell nur des Bandes, welcher dem lateinischen Mittelalter

* Die Philosophie des Mittelalters, Band 4:13. Jahrhundert, herausgegeben von Alexander
Brungs, Vilem Mudroch und Peter Schulthess, 2 Halbbände (in: Grundriss der Geschichte der
Philosophie, begründet von Friedrich Ueberweg. Völlig neu bearbeitete Ausgabe, herausgegeben

von Helmut Holzhey). Basel: Schwabe Verlag 2017, erster Halbband: XXVI + 1-858 S.,

zweiter Halbband: XX + 859-1667 S., ISBN: 978-3-7965-2626-8.
1 PUBLIUS OVIDIUS NASO: Fasti, III, 394.
2 NIETZSCHE, Friedrich: Werke in drei Bänden, Bd. 1. München: Hanser 1954, 794-795 Nr. 153.

3 Ebd.



296 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gewidmet ist, erscheint nötig. Denn diese im Vorwort der Herausgeber (XXI-
XXVI) unerwähnte Frage erklärt nicht nur die außerordentlich langwierige und
durch Rückschläge erschwerte Realisierung des für den deutschsprachigen
Raum zweifelsohne seltenen Prestigeprojektes, sondern sie lässt auch indirekt
die Metamorphosen eines durch Friedrich Ueberweg gesetzten Paradigmas der
Geschichtsschreibung erkennen. Die letzte und bis zum Erscheinen dieser
Neubearbeitung scheinbar zeitlose, gemessen am aktuellen Erkenntnisstand
jedoch längst überholte Ausgabe von Friedrich Ueberwegs Grundriss der Geschichte

der Philosophie, welche der Bonner Professor für Dogmatik, Dogmengeschichte
und Patrologie, Bernhard Geyer (f 1974), als alleiniger Herausgeber und nur

unter teilweisen Mitwirkung von M. Horten, J. Koch und J. Quint ins Werk
setztet verließ die Druckpresse des Berliner Verlages E.S. Mittler und Sohn im
Jahre 1928. Mit der Neubearbeitung der von M. Baumgartner (f 1933)

übernommenen 11. Auflage, die im Winter 1914/1915 erschien, begann Geyer im Jahre

1924. Der rasante Fortschritt der Mittelalterforschung, vor allem aufgrund
der weit vorangeschrittenen Erschliessung handschriftlicher Quellen, schrieb
Geyer im Vorwort seiner Ausgabe, veränderte das Bild der Epoche derart stark,
dass schon zehn Jahre nach dem Erscheinen Baumgartners Bearbeitung eine
vervollständigte und korrigierte Neubearbeitung notwendig wurde. Seitens des

Verlages wurde er indes mit dem Wunsch konfrontiert, den bisherigen
Bandumfang eher zu verringern als zu vergrößern. Im Alleingang - mit Ausnahme
der Kapitel über die syrische und arabische Philosophie (bearb. von M.
Horten), über die Anfange der Auflösung der scholastischen Synthese und über
die Thomistenschule am Ende des 13. und zu Beginn des 14. Jh. (J. Koch) sowie
über den Neuplatonismus (J. Quint) - hat er seine immense Aufgabe innerhalb
von drei Jahren bewältigt, so dass der Band bereits im Herbst 1927 gedruckt
vorlag. Es folgten mehrere Neuauflagen, deren vorletzte, ein unveränderter
Nachdruck, als die „Sonderauflage für die wissenschaftliche Buchgemeinschaft
e.V. Tübingen" in der Offizin von E.S. Mittler & Sohn im Jahre 1951 (unter
Angabe von Tübingen und Graz als Veröffentlichungs- bzw. Nachdrucksorte)
erschien. Die letzte Reprint-Ausgabe des Ueberweg-Geyer-Bandes legte der Verlag
Schwabe im Jahre 1967 auf. Genau 90 Jahren nach ihrer Erstveröffentlichung
(1927) wird dieser durch die vorliegende, zweibändige Neubearbeitung, die von
drei Herausgebern betreut und einem internationalen Mediävisten-Team
erstellt wurde, abgelöst.

Wie ist diese ungewöhnlich lange Zeitspanne zwischen Geyers Bearbeitung
und dem Erscheinen der letztlich von A. Brungs, V. Mudroch und P. Schul-
thess (ursprünglich lag die Herausgeberschaft bei P. Schulthess und Ch. Flüe-
ler) betreuten Neuausgabe des Grundrisses zu erklären? Nachdem der Basler

Verlag Schwabe 1955 die alleinigen Rechte am Grundriss der Geschichte der
Philosophie, die er zuvor mit der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft, Darmstadt,

teilte, erwarb und dessen neue Folge plante, wurde P. Wilpert (Thomas-
Institut der Universität zu Köln), der noch im selben Jahr eine Neubearbeitung
des Grundrisses bei der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft anstrengte, im

4 Die Namen der drei Koautoren einzelner Abschnitte tauchen im Geyerschen Band nur
im Inhaltsverzeichnis auf.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 297

Jahre darauf mit der Gesamtherausgeberschaft der Neuausgabe vom Verlag
Schwabe betraut. Diese Ausgabe sollte unter dem Titel Ueberweg-Wilpert:
Grundriss der Geschichte der Philosophie spätestens bis i960 erarbeitet sein.5
Den Mittelalter-Band (bis 1400) sowie die zwei Bände zur Antike übernahm
Wilpert selbst. Das Projekt kam jedoch nicht wie geplant voran, weshalb der
Verlag Schwabe sieben Jahre nach dem ursprünglich vorgesehenen Abschluss
der Arbeiten und dem Tod des Herausgebers Wilpert (f 1967) die Bände zum
Mittelalter, Ueberweg-Geyer, und zur Philosophie der Antike, Ueberweg-
Praechter, das letzte Mal als Reprint auflegte und ein Jahr später, 1968, die
Herausgeberschaft der von Wilpert betreuten Bände zur Antike und zum
Mittelalter auf H. Flashar resp. auf W. Kluxen übertrug, während der Patristik-
Band von den beiden Herausgebern gemeinsam erarbeitet werden sollte. Der
erste Band des neuen Grundrisses in der Bearbeitung von Flashar erschien
1983. Inzwischen liegen alle vier von Flashar betreuten Bände zur Philosophie
der Antike und der fünfte zur Philosophie der Kaiserzeitz und der Spätantike
in drei Teilbänden vor. Für diesen fünften Band zeichnen Ch. Riedweg und D.

Wyrwa als Herausgeber. Vom Band zur Philosophie des Mittelalters, den
Kluxen trotz der ihm bereitgestellten Fördermittel und Planstellen nicht
fertigstellen konnte, legten A. Brungs, V. Mudroch und P. Schulthess den ersten,
die Philosophie des 13. Jahrhunderts in zwei Teilbänden behandelnden Band 4
vor. Diesem gilt nunmehr die Aufmerksamkeit der nachfolgenden Betrachtungen.

Für die Neubearbeitung des Grundrisses hat der Basler Verlag zusammen mit
dem Gesamtherausgeber, seit 2000 H. Holzey, und dem Kuratorium bei der
Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften, das die
institutionelle und wissenschaftliche Kontinuität, Qualität und die Einheitlichkeit

des Werkes in methodischer und formaler Hinsicht sichert, für die
allgemeinen Richtlinien gesorgt. Von Begriffen „Philosophie" und „Grundriss"
geleitet, verpflichten sie die Herausgeber und Autoren zur „Beschränkung auf
philosophischen Stoff und Stoff von philosophischer Relevanz".6 Ihre Ausbuchsta-
bierung und Gestaltung in einzelnen Bänden kann und muss ihrem Stoff ange-
passt und entsprechend umgesetzt werden. Wie formulieren und führen sie die
Herausgeber und Autoren des vorliegenden Bandes aus?

Im Vorwort des Bandes weisen die Herausgeber darauf hin, dass die
Konzeption der Bandreihe Mittelalter von den Reihenherausgebern, R. Imbach
und P. Schulthess erarbeitet, indes die Anlage dieses Bandes sowie die
Auswahl der Mitarbeiter ursprünglich von Ch. Flüeler vorgenommen wurde
(Vorwort, XXV). Die oberste Priorität wird bei der Konzeption auf „eine möglichst
unparteiische und ausgewogene Darstellung" gesetzt, „in der verschiedene
Positionen und Interpretationen hinreichend berücksichtigt sind" sowie bei
Inhalt und Anlage auf die Orientierung „am vorherrschenden philosophischen
Selbstverständnis des vorgestellten Zeitraums", dem ein weitgefasster Philoso-

5 Vgl. ROTHER, Wolfgang: Nur Wesentliches, aber auch nach Möglichkeit alles Wesentliche

in concisester Form. Zum alten und neuen Grundriß der Geschichte der Philosophie, in:
Archiv für Geschichte der Philosophie 84 (2002), 232-241.

6 Rother: ebd. 241.



298 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

phiebegriff zugrunde gelegt wird. Unter diesem Begriff werden „mit Ausnahme
von Theologie und Rechtswesen" „alle Disziplinen des Unterrichts an höheren
Schulen" subsumiert. Eine Berücksichtigung finden auch Medizin und Alche-
mie, was für die Erstere dadurch begründet wird, dass sie sich zwar aus dem
Kanon der philosophischen Wissenschaften allmählich löste und verselbständigte,

ihre Grundlagen und theoretischen Inhalte jedoch aus der philosophischen

Anthropologie bezog. Die Herausgeber geben zu, dass in der Darstellung
auch inhaltliche und institutionelle Überschneidungen mit der christlichen
Theologie nicht vermieden werden (XXI). Sie unterstreichen die Stellung der
Logik in der Lehre und in der wissenschaftlichen Praxis. Dem entspricht der ihr
zugemessene Raum in der Darstellung. Die chronologische Anlage des Bandes
und seine Erstreckung auf das 13. Jahrhundert kommen bereits im Band-Titel
zum Ausdruck. In diesem chronologischen Raster, der in Grenzfällen auf das

12. und 14. Jahrhundert ausgreift, werden bei der Aufteilung des Stoffes und
der Methode seiner Präsentation weitere Differenzierungen vorgenommen.

Der Inhalt der beiden Halbbände gliedern die Herausgeber in drei Hauptteile,

diese in 14 Kapitel und unterteilen das Ganze in 54 Paragraphe. Die
Verfasserschaft einzelner Kapitel, Paragraphe und Paragraphenabschnitte wechselt
öfter, wie aus der jeweils namentlichen Kennzeichnung ersichtlich ist. Der
erste, allgemeine Teil erläutert eingehend und ausführlich in drei Kapiteln auf
264 Seiten die Voraussetzungen der Philosophie im 13. Jahrhundert. Nach der
begrifflichen Klärung, was unter „Philosophie" im 13. Jahrhundert verstanden
wurde, stehen hier im Fokus „die materialen und institutionellen Grundlagen
des Philosophierens", dessen Orte, Rahmenbedingungen, Regeln, Quellen und
die literarische Produktion. Jedes Kapitel in diesem Hauptteil, wie auch in den
zwei nachfolgenden, schließt mit einer Auswahl einschlägiger Sekundärliteratur;

ab dem vierten Kapitel wird der Darstellung der einzelnen Kapitel jeweils
die Primärliteratur vorangestellt, geschieden in Schriften, Editionen und
Übersetzungen.

Im zweiten Hauptteil, den die Herausgeber zum Herzstück des Bandes
erklären, wird die Philosophie des 13. Jahrhunderts nach geopolitischen Räumen
und hierin offenbar nach der Gewichtung von Universitätszentren dargestellt.
An erster Stelle fällt der Blick auf Frankreich (Kap. 4, 267-704), in Wirklichkeit
nur auf die Universität von Paris. Reflektiert wird zuerst die ursprüngliche
Stellung der Philosophie gegenüber der Theologie sowie die Rolle der Magistri der
Theologie in der Rezeption neuer philosophischer Texte und in der Entwicklung

der Philosophie innerhalb der theologischen Fakultät. In diesem Kontext
wird noch nicht ganz deutlich, dass die Rezeption und Adaption neuer
philosophischer Quellen, insbesondere des neuen Aristoteles, außer Spannungen, die
sie im Verhältnis von Philosophie und Theologie hervorbrachte, eine Wegbereitung

zur Anerkennung der Philosophie durch die Theologen als eine
paritätische und autonome Wissenschaft war. Die Darstellung dieses Kapitels führt
dem Leser vor Augen, wie kennzeichnend für den geographischen Raum und
den institutionellen sowie den zeitlichen Rahmen die klerikale Dominanz auf
dem Terrain war, das die Vertreter des Philosophie-Faches stets für ihr eigenes
betrachteten. Die in diesem Kapitel präsentierten Gott- und Welt-Denker
gehörten so gut wie ausnahmslos zur species der Kleriker, deren Individuen



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 299

entweder die Weltgeistlichkeit oder unterschiedliche Orden repräsentierten.
Von den Letzteren waren wissenschaftlich besonders aktiv und innovativ die
Mendikanten, unter denen sich die jüngsten - Franziskaner und Dominikaner
- zu einer sowohl theologischen als auch philosophischen Avantgarde
entwickelten. Geopolitisch als der zweitwichtigste Raum des Philosophierens im
r3. Jahrhundert gilt gemäß der Darstellungsordnung England (Kap. 5, 705-858),
gefolgt von Imperium (Nord) (Kap. 6, 859-956), Imperium Süd, Kirchenstaat
und Königreich Sizilien (Kap. 7, 957-1026) sowie der Iberischen Halbinsel (Kap.
8, 1027-1107). Die von diesen Georäumen ausgehende Wirkung wird an Orte,
Personen, deren Leben, Werke und Lehransichten, an Institutionen und
Ordensgemeinschaften gebunden. Dabei wird dem Programm Friedrich Ueber-

wegs Rechnung tragend „nur Wesentliches, aber auch nach Möglichkeit alles
Wesentliche [...] in concisester Form dem Leser geboten".7 Für England
geschieht dies zuerst durch die Darstellung von Robert Grosseteste mit seinen
Wirkungsstätten Oxford und Lincoln, seiner Licht- und Wahrheitstheorie,
Wissenschaftslehre und Psychologie. An die nachfolgende Präsentation der
Artistenfakultät von Oxford und Cambridge schließt sich die Schilderung der
Hauptakteure im philosophischen Geschäft, ihrer Werke und Lehren, sozialen
Strukturen und Ordensgemeinschaften an. Das den deutschen Dominikanern
und Franziskanern gewidmete Kapitel Imperium (Nord) beginnt mit einer
gerafften Darstellung von Leben, Werk, Lehre und Wirkung Alberts des Großen;
es berücksichtigt sechs weitere dominikanische Schriftsteller des 13. Jahrhunderts,

die bis auf Erkenfrid von Erfurt das Vermächtnis Alberts des Großen
weiterführten. Einzig Dietrich von Freiberg, dessen Leben und Wirken noch
viele Jahre über die Epochengrenze hinausging, wird wie das Alberts des

Großen gesondert und ausführlich porträtiert. Unter den Franziskanern wird
für diesen Zeitraum keine philosophisch bedeutende Persönlichkeit
ausgemacht, die einzeln dargestellt zu werden verdiente. Sieht man von Thomas
von Aquin ab, sind sie indes besser als die Dominikaner im Imperium Süd
aufgestellt. Hier erlangen die Vertreter der Augustinereremiten, einige Philosophielehrer

an den italienischen Universitäten Neapel und Bologna sowie die Laien
eine größere Bedeutung. Auf der Iberischen Halbinsel wird das Wiederaufleben

des philosophischen Denkens erst nach der Bewältigung der Folgen der
Reconquista (nach 1260er Jahren) konstatiert und den Grund für seine
anfanglich auf diesen Raum begrenzte Auswirkung im Aufgeben des Lateins und
im Gebrauch der Volkssprache gesehen. Den Bettelorden kam deshalb hier, wo
auch der Ursprung des Dominikanerordens liegt, eine wichtige Rolle im
Bereich der Bildung und des Transfers von Wissen zu. Zu den philosophisch
bedeutenden Persönlichkeiten werden Antonius von Padua (Fernando Gomes),
Juan Gil Zamora, Pedro Gallego, Ferrandus de Hispania, Guillelmus von Aragon,

der Dominikaner Ramön Marti, Petrus Hispanus und Ramon Lull gerechnet.

In der neueren Forschung wird davon ausgegangen, dass unter dem
Namen des Petrus Hispanus möglicherweise fünf(!) verschiedene Personen zu
unterscheiden sind (1046), darunter der Verfasser der logischen Schriften und

7 ROTHER: ebd. 241.



300 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

ein von diesem verschiedener Petrus Hispanus Portugalensis, Philosoph sowie
ein weiterer Petrus Hispanus Physicus, Autor naturphilosophischer und
medizinischer Werke. Zum Schluss dieses zweiten Hauptteils erscheint Ramon Lull
(neukatal. und lat. Llull). Die ausgiebige Schilderung von seinem Leben und
Werk und ein Durchgang durch seine philosophisch wichtigen Werke, ein
ausführlicher Bericht über seine Lehransichten, ihre Rezeptions- und
Wirkungsgeschichte verleihen ihm die Züge eines Geistesriesen mit universalistischem
Anspruch seines philosophischen Denkens. Eine reichhaltige Zusammenstellung

von primären Quellen und Sekundärliteratur rundet sein Gesamtporträt
ab und macht es zu einem historiographisch grandiosen Denkmal.

Der dritte und letzte Hauptteil (1109-1648), der gemäß der Absicht und
dem Urteil der Herausgeber (Vorwort, XXIII) sowie dem Sinngehalt seiner
Überschrift Disziplinen und Themen der systematischste ist, beginnt mit einer
Präsentation der im 13. Jahrhundert geläufigen Wissenschaftseinteilungen und
der sie reflektierenden Literaturgattung (divisiones scientiae und divisiones
philosophiae) sowie auch sonstiger, thematisch relevanten Schriftlichkeit (1111-

1131). Es zeigt sich, dass die Erklärung der in diesem Zeitraum wirksamen, sich
überlagernden Wissenschaftssystematiken unterschiedlicher Traditionen und
Herkunft weder monokausal noch innerhalb des auf die Epoche begrenzten
Raumes möglich ist. Vielmehr erfordert sie sowohl eine genetische Retrospektive,

die bis auf Piaton, Aristoteles und die Stoa reicht, über die Spätantike
und die Frühscholastik auf die Autoren des 12. und 13. Jahrhunderts zurückwirkt

und von ihnen weiterentwickelt wird, als auch die Berücksichtigung von
neuen Impulsen, Anleihen und Adaptionen, welche die Rezeption der
arabisch-islamischen Quellen bot. Im Mittelpunkt stehen jedoch die Einteilungen
der Philosophie und der Wissenschaften der anonymen und der namentlich
bekannten Autoren des 13. Jahrhunderts sowie deren unmittelbaren, zumeist
dem 12. Jahrhundert entstammenden Quellen. Unter den wirksamsten Entwürfen

einer systematisierenden Einteilung der Philosophie und der Wissenschaft
kommen neben den anonymen divisiones philosophie und divisiones scientiae
jene von Hugo und Richard von St. Viktor, Dominicus Gundissalinus, Robert
Kilwardby und Johannes von Dacien in den Blick. Daneben werden auch
diesbezügliche Auffassungen u.a. von Roger Bacon, Robert Grosseteste, Albertus
Magnus (einmalige Erwähnung) und Thomas von Aquin berücksichtigt.
Hervorzuheben ist die von P. Schulthess enorm gründlich und umfassend
geleistete Aufarbeitung der auf Aristoteles zurückgehenden, auf dieser Basis nach
der Rezeption der Zweiten Analytiken und in Begegnung mit der arabisch-islamischen

Tradition im 12. und 13. Jahrhundert fortentwickelten Wissenschaftsund

Philosophiesystematik der Lateiner. Eine absolut lückenlose Erschließung
aller relevanten primären und sekundären Quellen würde nicht nur die
programmatisch gesetzten Grenzen des Grundrisses sprengen, sondern auch
aufgrund einer Materialfülle kaum zu bewältigen sein. Dies nötigt zu einer selektiven

Präsentation und erklärt u.a. eine geringe Berücksichtigung des

wissenschaftssystematischen Beitrags Alberts des Großen oder die Nichterwähnung



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 301

jenes von Gilbert von Porrete.8 Nichtsdestotrotz bleibt gerade dieser Beitrag
grundlegend sowohl für das Verständnis der Wissenschaftssystematiken als
auch für das Selbstverständnis der anschließend präsentierten Disziplinen und
ihrer weiteren Entwicklung bis in die Neuzeit. In den auf die Einleitung zu den
Wissenschaftseinteilungen folgenden sechs Kapiteln, denen jeweils eine eigene

Einleitung vorangestellt wird, werden die einzelnen Wissenschaftsdisziplinen
und ihre Gegenstände nach einem von der Stoa und Aristoteles inspirierten,

in seiner Vollform u.a. im Frühwerk Alberts des Großen De quattuor coae-
quaevis (Summa de creaturis I) IV.61.4 vorliegenden Schema in gedrängter Form
dargestellt: Philosophia rationalis sive scientia sermocinalis (Kap. 9, 1133-1341,

zur Gänze von P. Schulthess), Naturphilosophie (Kap. 10,1343-1386), Mathematische

Wissenschaften (Kap. 11, 1387-1453), Metaphysik (Kap. 12, 1455-1513),
Praktische Philosophie (Kap. 13, 1515-1591) und zum Schluss Medizin und Alche-
mie (Kap. 14, 1593-1648). Die Anordnung der dargestellten Disziplinen
entspricht dem ordo disciplinae. Die Logik steht deshalb bei der Darstellung der
Disziplinen im Grundriss an der Spitze. Sie wird mit den Gegenständen ihrer
Teildisziplinen im Ausgang von der Tradition der artes sermocinales (trivium)
und im Übergang von der logica vetus zur Methodenwissenschaft an der
Universität mit ihren arabischen Quellen und Textgattungen, ihrer unterschiedlich

verlaufenden Entwicklung und ihren Differenzierungen sowie mit der
einschlägigen Kommentartradition überaus sorgfältig, umfassend und detailreich
vorgestellt. Die aufwendige Aufarbeitung eines komplexen, in nahezu endlosen
Mengen vorhandenen und in seinem Sachgehalt schwierigen Stoffes bietet sich
dem Leser als ein Lehrstück aus einem Guss dar und macht dieses Kapitel zum
Highlight des Bandes. Die Autoren des nachfolgenden 10. Kapitels werden in
quantitativer und qualitativer Hinsicht nicht weniger bei der Sichtung und
Erschließung der Quellen zur Naturphilosophie sowie der Darstellung ihrer
Inhalte herausgefordert. Erschwerend kommt die Tatsache hinzu, dass die
Naturphilosophie keine einheitliche Wissenschaft, sondern ein Konglomerat von
Einzeldisziplinen unter dem Sammelbegriff der Physik bildet, deren weite
Teile in den sog. Lebenswissenschaften (life sciences) aufgehen und auf die
benachbarten Disziplinen wie auf die Kosmologie und Meteorologie, Geographie
und Mineralogie, Medizin und Alchemie, Astronomie und Astrologie sowie
einige mathematische Disziplinen ausgreifen. Die Entwicklung der Naturphilosophie

im 13. Jahrhundert vollzog sich wesentlich mit der Rezeption der Schriften

des Aristoteles und der sie begleitenden arabischen Kommentare. Die
naturwissenschaftlichen Schriften wurden in der Hauptsache am Leitfaden dieser
Vorlagen als Kommentarwerke verfasst. Die lateinischen Übersetzungen der
griechischen und arabischen Quellen und die Integration dieser neuen Schrift-

8 Alberts Beitrag wird dennoch durch die verzeichnete Sekundärliteratur, vor allem
durch die Studien von J.A. Weisheipl, indirekt abgedeckt. Für Gilbert von Porrete böte sich
die Untersuchung von HAAS, M.: Die Wissenschaftsklassifikation des Gilbert von Poitiers, in:
Gilbert de Poitiers et ses contemporains: aux origines de la logica modernorum. Actes du
Septième Symposium Européen d'Histoire de la Logique et de la Sémantique Médiévales. Centre
d'Études Supérieures de Civilisatione Médiévale de Poitiers, Poitiers 17-22 juin 1985, ed. J. Joli-
vet et A. de Libera. Napoli: Bibliopolis 1987, 279-295, an.



302 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

korpora in die universitären curricula, ein Überblick über die Kommentare zu
den libri naturales, ferner die wissenschaftstheoretischen und -systematischen
Fragen in Bezug auf die Naturphilosophie wie deren Gegenstand, Einteilung in
Einzeldisziplinen, Wissenschaftscharakter und Methoden, das Verhältnis von
Naturphilosophie und Theologie, bilden die hauptsächlichen Inhalte dieses

Kapitels. Zu den wissenschaftssystematischen Themen, die unter Rücksicht des

Verhältnisses von Naturphilosophie und Theologie dargestellt werden, gehören
nicht nur solche wie die Ewigkeit der Welt und der Determinismus, sondern
auch die Seelenlehre, in deren Zentrum die Intellekttheorie, Averroes' Lehre

von der Einheit des Intellekts und die Frage nach dem Averroismus stehen.
Die Wichtigkeit dieses Kapitels erkennt der Leser im vollen Ausmaß, wenn er
sich mit der Präsentation der einzelnen Autoren im Teil II des Grundrisses
vertraut gemacht hat. Denn in diesem Teil III werden Inhalte geboten, die im
Personen-Teil entweder gänzlich fehlen oder nur andeutungsweise thematisiert

werden oder aber in manchem Fall Wiederholungen sind. Diese Beobachtung

macht verständlich, warum dieses 10. Kapitel im Unterschied zum 11.

Kapitel keinen Autorenteil bietet. Die Darstellung der mathematischen
Wissenschaften, die nach aristotelischen Verständnis einen selbständigen Bereich der
theoretischen Philosophie und seit Boethius die Fächer des quadrivium bildeten,

erfolgt im letztgenannten (11.) Kapitel weitgehend nach dem gleichen
Schema, das allen Kapiteln dieses III. Hauptteils gemeinsam ist. Die einzige
Ausnahme besteht im Vorhandensein des Autorenteils, in welchem Leben und
Werk der wichtigsten sechs Autoren gesondert präsentiert wird. Auf eine kon-
zise Einführung zur Geschichte dieser Wissenschaft folgen Erörterungen zu
ihrem Gegenstand und ihrer Einteilung in Einzeldisziplinen, zu deren Stellung
als Fächer des Quadriviums und als Wissenschaften im universitären curriculum

sowie zum Spannungsverhältnis von Naturphilosophie und Mathematik
mit Bezug auf die Astronomie, Optik und die Teilgebiete der Mechanik. Die
gesonderte Darstellung der scientia perspectiva im Spannungsfeld von Mathematik

und Naturphilosophie, Erkenntnislehre und Metaphysik, ferner der Frage

nach der Bedeutung der Mathematik für die Wissenschaften und dem onti-
schen Status mathematischer Gegenstände zeigt, welche philosophisch
virulenten, wissenschaftssystematisch und -theoretisch komplexen Probleme sich
in diesem Geflecht entzündeten und gelöst werden mussten. Das Ringen um
ihre Lösungen führte, wie den Darlegungen zu entnehmen ist, zur Klärung des

Wissenschaftscharakters und der Etablierung der Arithmetik und Algebra, der
Geometrie und der geometrisch-physikalischen Optik (perspectiva), der Astronomie

und Astrologie und der scientia de ponderibus (Statik mit Ansätzen zur
Kinematik und Dynamik), des Magnetismus und der Musiktheorie als
Wissenschaften. Im letzten Teil des Kapitels werden die Biographien und Werke der
bedeutendsten Autoren auf dem Gebiet der mathematischen Wissenschaften
präsentiert: Johannes von Sacrobosco, Leonardo Fibonacci, Jordanus de Ne-

more, Campanus, Witelo und Heinrich Bate. Das nächste, der Metaphysik
gewidmete 12. Kapitel des Grundrisses wird mit Erörterungen zum Selbstverständnis

der Metaphysik als Disziplin der Philosophie, zu den textuellen Grundlagen

und konzeptuellen Ansätzen ihrer Entwicklung als Erste Philosophie,
ferner zu den Transformationen der Konzepte von Metaphysik bei ihren wich-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 303

tigsten Exponenten sowie dem unterschiedlichen Bild von diesen in der
Forschung eingeleitet. Es folgt die Darstellung unterschiedlicher Konzepte der
Metaphysik im Ausgang von ihren Quellen unter besonderer Berücksichtigung
der arabisch-islamischen und neuplatonischen Einflüsse (v.a. Avicenna), der
durch lateinische Übersetzungen vermittelten Rezeption der Metaphysik des

Aristoteles und der lateinischen Kommentare zu diesem Text. Schon in diesem
Kontext kommen die Fragen nach der neuplatonisch-arabisch inspirierten
Ausrichtung der Metaphysik als Theologie in den Blick, später und gesondert nach
dem Gegenstand der Metaphysik und dem Verhältnis von Metaphysik und
Theologie. Das Kapitel bietet detaillierte Auskünfte über die Hauptthemen der
Metaphysik, konzeptuelle Umdeutungen und metaphysikkritische Reflexionen
der neueren Forschung. Das vorletzte, 13. Kapitel vom Teil III des Grundrisses,
welches der praktischen Philosophie gewidmet ist, wird mit der Verortung
dieser Disziplin in der mittelalterlichen Wissenschaftssystematik eingeleitet.
Die weiteren Aspekte, die in diesem Rahmen erläutert oder nur erwähnt werden,

betreffen den Doppelcharakter der Ethik als scientia docens und scientia
utens, die Einteilung der praktischen Philosophie in ihre Teildisziplinen Ethik,
Ökonomik und Politik, ferner ihre ursprünglichen Themen (Zins, Eigentum,
Geld/Kapital) sowie einige der in diesem Zusammenhang bedeutenden Autoren

(neben Robert Kilwardby, Thomas von Aquin und Johannes von Dacien).
Die wissenschaftssystematische Einordnung der praktischen Philosophie als
Wissenschaft, die menschliche Belange partikulärer Art zum Gegenstand hat,
wird auf De ortu scientiarum von Robert Kilwardby zurückgeführt und durch
Thomas von Aquin bestätigt. Ihre Unterteilung in drei Disziplinen (Ethik,
Ökonomik und Politik) soll ansatzweise bei Piaton und Aristoteles vorliegen;
sie wird von Boethius und Cassiodor an das Mittelalter vermittelt und durch
Hugo von St. Viktor in der mittelalterlichen Wissenschaftssystematik fest
verankert. Die Unterscheidung von einem theoretischen und einem angewandten
Teil der Ethik, die u.a. Albert der Große sich zu eigen macht, geht möglicherweise,

wie in der Einleitung nahegelegt wird, auf die Summa Alexandrinorum
zurück. Bei der Darstellung der drei Disziplinen der praktischen Philosophie
stehen jeweils im Mittelpunkt in Bezug auf die Ethik die Fragen der Rezeption
der antiken Tugendlehre, die Willensproblematik, Glück und Naturrecht,
hinsichtlich der Ökonomik das mittelalterliche Selbstverständnis dieser Disziplin,
Zinswesen und Wucher sowie gerechter Preis. Viel komplexer als die Schilderung

der Themen der Ethik und Ökonomik erscheint indes das Bild der politischen

Philosophie, obwohl ihr Darsteller davon ausgeht, dass es in im Mittelalter

keine eigenständige Wissenschaft der Politik gegeben hat und er deshalb
bevorzugt vom „politischen Denken" oder von „politiktheoretischen Vorstellungen

und Theorien" spricht. Dieser Annahme steht jedenfalls die Auffassung
Alberts des Großen entgegen, der in seinem Kommentar zur Politik des
Aristoteles die Politik ausdrücklich als Wissenschaft bezeichnet und ausweist. Die
Spannweite der mit Bezug auf „das politische Denken" dargestellten Themen
reicht von den universitären Voraussetzungen dieses Denkens und den
Textgattungen sowie Schriftkorpora, die es tradieren, bis zur Präsentation der
politischen Ansichten zweier bedeutender Theoretiker: Thomas von Aquin und



304 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Ägidius von Rom. Die Abwesenheit Alberts des Großen in diesem Kontext
indes, auch die Annahme, er habe die „Gesamtparaphrase sämtlicher Aristotelischer

Schriften" bereits „in Paris" begonnen (1564-^65) dürften einen Leser,
der mit Albert ein wenig vertraut ist, verwundern. Sehr positiv wird er indes
mit dem nachfolgenden, der Medizin und Alchemie gewidmeten 14. Kapitel
beeindruckt, das den darstellenden Teil III des Bandes beendet. Auf die
Präsentation der Medizin als universitäre Wissenschaft in ihrer Aufbauphase
und die Vorstellung ihrer griechischen und arabischen Quellen sowie deren
Rezeption - in erster Linie der Canon des Avicenna, die Schriften des Galen
und das Colliget des Averroes - folgen eine detailreiche Schilderung des
Verhältnisses von Medizin und Philosophie, der Wirkungsgeschichte medizinischer

Theorien außerhalb der Medizin selbst und schließlich die Vorstellung
der drei bedeutendsten medizinischen Autoren mit ihrem Leben, Werk und
Wirkung: Taddeo Alderotti, Arnald von Villanova und Peter von Abano.
Unterstrichen sei die angemessene Berücksichtigung des langfristig wirkungsvollen

Beitrags von Albert dem Großen sowohl zum Selbstverständnis der Medizin

als Wissenschaft, als auch zur Vermittlung und genuinen Vermehrung des
medizinischen Wissens. Der Schlussparagraph des letzten Kapitels des Bandes
stellt in sehr konziser Weise die Alchemie, ihren Begriff, ihre Quellen und
Entwicklung dar. Das vertiefte Verständnis dieser Domäne, die eher eine Technologie

mit entsprechendem Anwendungswissen ist als eine Wissenschaft im
aristotelischen Sinne und die auf die künstliche, naturnachahmende Herstellung
ausgerichtet ist, wird v.a. in Anlehnung auf den diesbezüglichen Beitrag Alberts
des Großen gewonnen. Den Band schließen ein Sachregister (1649^656) und ein
Namenregister von Personen aus dem t3. Jahrhundert und früheren Zeiten
(1657-1667).

Nach dieser auf die Vorgeschichte, die formalen und inhaltliche Vorgaben
der Herausgeber und vor allem auf die Inhalte des Bandes konzentrierten
Präsentation des Grundrisses sollen einige kritische Beobachtungen festgehalten
und das Werk abschließend gewürdigt werden. Eine Würdigung geschah schon
vielfach bei der inhaltlichen Vorstellung der Einzelteile des Handbuchs und sie

wird an dieser Stelle erneut bekräftigt. Denn in allen drei Hauptteilen und in
fast jedem Kapitel wird das Bestreben überaus deutlich, dem Ueberwegschen
Anspruch des Grundrisses auf eine konzise, alles philosophisch Wesentliche
erfassende Darstellung zu genügen. Manche vom Rezensenten empfundene
Unzulänglichkeit, auf die im Folgenden hingewiesen wird, tut der hierdurch
ausgesprochenen hohen Wertschätzung der von Autoren erbrachten Leistung
keinen Abbruch und kann es auch nicht. Es wäre geradezu anmaßend, das

Werk als Ganzes in allen seinen Einzelheiten kritisch und dennoch sachgerecht

evaluieren zu wollen, das nicht eine Schulter, sondern ein Kollektiv von
über dreißig Experten getragen hat. Einige allgemeine und einige punktuelle,
kritisch-würdigende Bemerkungen erscheinen dennoch berechtigt und, folgt
man Nietzsches Kommentar, sinnvoll. Sie können aber das Handbuch kaum
noch besser werden lassen als es ist, für dessen wissensvermittelnde Stärke es

selbst das beste Zeugnis ablegt. Kritisch hinterfragt werden kann an erster
Stelle die uneinheitliche, wechselnd analytische und systematische Methode,
die sich teilweise auf die Struktur des Bandes auswirkt und zu inhaltlichen



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 305

Überschneidungen und Redundanzen in allen drei Hauptteilen, besonders
jedoch im zweiten und dritten Hauptteil führt. Andererseits können dieser
Strukturierung und dem Methodenwechsel insofern ein Vorteil abgewonnen werden,

als sie sich wechselseitig ergänzen und in mancher Hinsicht korrigieren.
Dies scheint im zweiten Hauptteil auf das sechste Kapitel § 28 (Albert der
Große) insofern zuzutreffen, als die dort gebotenen Interpretationen des
Verhältnisses von Theologie und Philosophie (insbes. Metaphysik) und der
Naturphilosophie in den entsprechenden systematischen Abschnitten des dritten
Hauptteils vertieft und zum Teil korrigiert werden. Auf einige Auffälligkeiten
im erwähnten § 28 wurde bereits andernorts hingewiesen. 9 Einer Korrektur
bedarf die unzutreffende und dem gesicherten Forschungsstand entgegengesetzte

Interpretation der redaktionellen Frage von der Abhandlung De forma
résultante in speculo Alberts des Großen (862, 6). In keinem wie in diesem Teil
werden die konzeptionellen Vorgaben der Herausgeber (Vorwort, XXI) nicht
konsequent genug eingehalten. Diese Beobachtung betrifft sowohl den darstellenden

Teil als auch die Zusammenstellung der Sekundärliteratur. Ähnliche
Tendenzen sind im Hauptteil I § 7.3 festzustellen. Vermag das besondere
Interesse des Rezensenten an diesen Teilen zu rechtfertigen, sie einer genaueren
Fektüre zu unterziehen, rechtfertigt es auch seinen Eindruck preiszugeben, dass

diese Teile keine Highlights des Bandes nach Maßgabe der Darstellung etwa
von Thomas von Aquin, Ramon Fullus oder der Logik, der Medizin und Al-
chemie sind. Und dennoch kann auf das Ganze bezogen nur folgendes Fazit
gezogen werden: Die mit diesem Doppelband dokumentierte, sorgfältige
Erschließung und Aufarbeitung komplexer philosophischer und fächerübergreifenden,

jedoch stets philosophisch unterlegten wissenschaftlicher Probleme, ist
eine zuhöchst beeindruckende, von Experten mit wissenschaftshistorischer und
-systematische Kompetenz erbrachte Leistung. Sie macht den neuen Grundriss
zu einem idealen Nachschlagewerk, das seinen Benutzer umfassend und
insgesamt in zuverlässiger Weise über die Philosophie und die Wissenschaft im
13. Jahrhundert orientiert.

9 Vgl. die Rezension in: Theologische Revue 115 (2019), 50-53.





Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Suarez-Nani, Tiziana/PARAVICINI BAGLIANI, Agostino (éds.): Materia. Nouvelles
perspectives de recherche dans la pensée et la culture médiévales (XIIe-XVIe
siècles). Firenze: SISMEL/Edizioni del Galluzzo 2017, 395 p. ISBN 978-88-8450-
807-2.

Le volume que nous présentons ici réunit les actes d'un colloque tenu à Fri-
bourg entre le 14 et le 16 avril 2016 autour de la conception médiévale de la
matière. Cette dernière, « prope nihil » pour Augustin, « la plus obscure des
choses » selon F.W.J. Schelling, constitue à plus d'un titre la croix de la
philosophie en général et peut bien à cet égard toujours revendiquer l'avant-scène
des questions débattues par ses historiens. C'est que la matière en effet, avant
que la modernité ne l'astreigne progressivement à la conception qu'en tient le
langage courant aujourd'hui pour en faire quelque chose d'étendu devant nous
et de tangible, représentait surtout pour les philosophes d'obédience platonicienne

au sens large, et donc Aristote y compris, ce qui résiste à la pensée, à

l'acte, à la détermination. Pour le Stagirite, elle est certes un substrat de la
forme, mais toujours en quête d'une nouvelle, mettant ainsi au jour le
royaume du « possible ».

Le beau recueil rassemblé ici par Tiziana Suarez-Nani et Agostino Paravi-
cini Bagliani réunit un ensemble de contributions fort intéressantes, explorant
les hésitations et les évolutions du concept de matière entre le Moyen Age et
la Renaissance, au fil surtout de la reprise des questions laissées en suspens
par la philosophie de la nature aristotélicienne. Danielle Jacquart ouvre le
recueil en présentant quelques interprétations philosophiques de la Genèse à

partir du Timée et de la Physique entre le XIIe et le XIVe siècle (Hugues de

Saint-Victor, Pierre Abélard, Pierre Lombard, Nicolas de Lyre, Robert Grosse-
teste). Cecilia Panti montre comment Robert Grosseteste marie mathématiques

et physique pour aboutir à la thèse de l'infinie réplicabilité de la forme et
de la matière en tout changement substantiel. Anna Rodolfi se demande si la
théorie de la gradation de forme échafaudée par Roger Marston ne s'est pas
élaborée en étroite corrélation avec le rejet de la position adoptée par Henri de
Gand quant à l'interprétation des raisons séminales. Anik Sienkewicz-Pépin
expose comment la nécessité d'expliquer le mouvement (tant local que volontaire

ou intellectuel) des anges, pousse Richard de Mediavilla à inclure une
matière spirituelle en leur substance. Cecilia Trifogli s'emploie à présenter la
distinction développée dans le Commentaire à la Physique rédigé par Geoffrey
d'Aspall, typique des commentaires anglais d'Aristote au XIIIe siècle, entre
matière première et matière naturelle. Cette dernière serait seule au principe du
mouvement en tant qu'elle possède déjà certaines potentialités actives
diminuées. La part belle est laissée à l'école franciscaine et aux scotistes de tous
bords : Guillaume de Brienne s'interrogeant sur la rémanence des éléments
dans le mixte (William Duba étudie pour nous son opinion sur ce point tout



3o8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

en éditant une Reportatio de ses leçons parisiennes), Jacques d'Ascoli sur les
relations entre matière et métaphysique de la puissance (Roberta Padlina), Jean
le Chanoine et sa compréhension de l'actualité de la matière, qui s'élabore en
dialogue avec Duns Scot, Pierre Auriole, Antoine André, Gérard Odon et
Guillaume d'Ockham pour préfigurer une conception corpusculaire (Antonio
Petagine). Joël Biard souligne comment Biaise de Parme, confrontant la thèse
moniste d'un principe unique de la nature défendue par les Anciens et la dualité

des principes forme-matière aristotélicienne interprétés comme non-substantiels

et non-préexistants par soi, finit par faire de la matière non plus le

sujet persistant sous le changement de forme, mais la chose même, dont les

rapports de qualités qui l'affublent engendrent les formes nouvelles, faisant ainsi
honneur au « réductionnisme » nominaliste. Aurélien Robert écarte avec succès

la légende d'un Pietro d'Abano matérialiste. A partir de l'étude de quatre
problèmes paradigmatiques (la rémanence des éléments dans le mixte, l'action
des qualités, la croissance animale, la génération spontanée), il montre
comment Pietro d'Abano sollicite Aristote, Alexandre d'Aphrodise et Averroès pour
toujours soutenir la primauté de la forme, ordonnant les modifications de la
matière. D'Abano apparaît dépendant du philosophe de Cordoue surtout, sans

pour autant défendre la théorie de l'unicité de l'intellect séparé, celle-là même
qui, pour beaucoup, devait s'accompagner par contraste d'une forme de
matérialisme en ce monde. Marc Bayard soutient que la conception de la matière
développée à l'aune des principes métaphysiques de Nicolas de Cues aboutit à

une ontologie dynamique qui n'oppose pas substance et mouvement, mais
n'appréhende au contraire le mouvement de l'univers qu'au sein même de ses

contractions, dans les rapports d'acte et de puissance internes à toute chose.
Sur les traces de R. Specht, Olivier Ribordy expose la théorie suarézienne de la

matière, entité substantielle incomplète « par mode de puissance ». Nicolas
Weill-Parott nous présente une succession d'interprétations des phénomènes
extraordinaires et des propriétés occultes (Albert le Grand, Thomas d'Aquin,
Pietro d'Abano, Henri de Langenstein). L'intéressant article de Michèle Bacci
est d'une brûlante actualité puisqu'il montre les origines historiques, au
travers de l'exemple de la controverse entretenue avec le christianisme par le sunnite

Taqî al-Dîn Ahmad ihn Taymiyya (1263-1328), de l'aversion éprouvée par
certains courants islamiques pour toute intervention de la matérialité au sein
de la dévotion religieuse. Michel Pastoureau nous offre une contribution historique

sur les couleurs et le processus de teinturerie au Moyen Age. L'article de
Michela Pereira conclut le volume en montrant comment l'introduction du

corpus alchimique au Moyen Age au travers des œuvres d'Avicenne, Albert le

Grand, Raymond Lulle, Roger Bacon et le pseudo-Gerber, introduisit parfois
une inflexion dans la manière dont on comprit la notion de matière première.
De principe métaphysique de pure potentialité, elle devenait cette masse
informe et sombre (le fameux nigredo) obtenue par dissolution des substances

corporelles au premier stade de l'œuvre de transmutation.
Le volume se distingue par la qualité générale des contributions présentées.

L'ouvrage est très informatif et s'il faut lui discerner une ligne, il faut
constater qu'il met magnifiquement en évidence, sous un angle historique,



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 309

comment les réflexions médiévales sur le concept de matière pouvaient mener
de proche en proche aux grandes théories de la modernité scientifique. De
manière très générale, la mise en évidence d'une actualité minimale au sein de la
matière en son état « naturel » semblait nécessaire à beaucoup pour expliquer
le mouvement et les phénomènes physiques. Sans nul doute, la distinction de
la res extensa et de la res cogitans entérinée par Descartes et à certains égards
symbolique de la révolution scientifique moderne, dépendra de ces élabora-
tions théoriques médiévales.

Nous voudrions toutefois relever deux absences significatives au sein d'un
ouvrage pourtant déjà fort complet. Celle de la physiologie et de la médecine
d'abord, seulement évoquée çà et là, ou au détour du problème de la complexion

des éléments. Guillaume de la Mare n'avait-il pas opposé, directement
après avoir soulevé la question de la forme des éléments dans le mixte, l'étude
de la médecine à la doctrine thomiste de l'unicité de la forme substantielle Il
apparaît que la physiologie, à l'aune de la synthèse magistrale qu'en offrait le
Canon de médecine d'Avicenne, est un aspect fondamental de la compréhension

médiévale de la matière. En dépendaient bien entendu la saisie des
émotions et des aspects corporels de la cognition, mais également le statut du
spiritus, de la nutrition et de la persistance de l'identité de la substance en dépit

des changements quantitatifs qu'elle introduit, puis des questions théologiques

majeures, telle la transmission du péché de la chair d'Adam et la
Résurrection.

L'absence d'étude concernant l'Aquinate pourrait encore être regrettée, tant
il demeure que c'est une dimension métaphysique essentielle donnée à la
compréhension de la matière au Moyen Age qui disparaît avec lui : la matière
« pure puissance » comme cette altérité qui ouvre la question de l'être à partir
de la constitution même de l'étant fini. L'on voit bien comment, des explications

de la genèse du monde au moyen des images provoquées par les mythes
platoniciens du Timée ou d'un « chaos » originel, jusqu'à la masse informe qui
sert de base à l'opération alchimique, en passant par les virtualités pour le
changement d'une matière « actualisée » et productrice, c'est le sens noble de

l'imagination, l'expérience et l'attention à la phénoménalité qui guideront
l'appréhension de la matière jusqu'aux expérimentations modernes. Suarez lui-
même et ses fameuses Disputes métaphysiques, parce qu'elle étaient prises mé-
thodologiquement, comme l'avait bien montré L. Ulrich dès sa dissertation
doctorale (Inwiefern ist die Konstruktion der Substanzkonstitution massgebend
für die Konstruktion des Materiebegriffs bei Suarez, Duns Scotus und Thomas?,
1.955), dune analyse de l'essence réelle déjà posée ou hors de ses causes,
n'échappe pas à cette tendance. Appréhendée à partir du tout de l'essence du
composé, la matière apparaissait certes pour Suarez incomplète, mais possédait

une actualité de fait, à la lorgnette d'un processus d'abstraction réifiant.
La separatio conceptuelle propre à la métaphysique thomiste était oubliée, qui
seule ménageait un départ pris à l'acte intensif fondateur donnant sens à l'être
même de la matière. Disparaissait également la fonction transcendentale donnée

à la matière par l'Aquinate, à savoir celle d'une participation à la perfection

dynamique de l'être, pour la considérer désormais de manière statique,



3i° Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

comme une essence dont il s'agissait de déduire analytiquement les propriétés.
En l'absence des réflexions que ce maître de la spéculation métaphysique
réserva à l'être de la matière, ne boudons pas notre plaisir toutefois, en mettant
une nouvelle fois en évidence les belles réflexions sur la possibilité métaphysique

en milieu scotiste abordées dans la contribution de Roberta Padlina et,
dans une ligne qui, sans doute, pourrait prolonger les intuitions de Thomas
sur la « puissance », les stimulantes analyses de Marc Bayard à propos de
l'ontologie dynamique de Nicolas de Cues. Très certainement en effet pour le docteur

angélique, si le nom même de Dieu dit l'opération, il n'y a point pour lui,
pas plus que pour Nicolas, de « substance sans dynamisme », ni de «
dynamisme sans substance ».

Julien Lambinet

Rexroth, Frank: Fröhliche Scholastik. Die Wissenschaftsrevolution des Mittelalters.

München: Verlag C.H. Beck 2018, 505 S., Illustrationen, Karten. ISBN

978-3-406-72521-0.

Wer Europa verstehen will, muss das Hochmittelalter kennen. Natürlich auch
die Renaissance, die Reformation und die Französische Revolution, aber
entscheidende Weichen für alles werden im 12. Jahrhundert gestellt. Dies ruft uns
Frank Rexroth, Professor für Mittlere und Neuere Geschichte in Göttingen, in
seinem Buch Fröhliche Scholastik (ein Titel, der Nietzsches Anarchie der
„Fröhlichen Wissenschaft" im intellektuellen Gepäck hat) in Erinnerung. Sein

Exkursionsgebiet sind die Schulen von Magistern und Studenten, die in den
letzten Jahrzehnten vor 1200, also noch vor dem Entstehen des klassischen Typs
der Universität in Bologna, Paris und Oxford, die gelehrte Welt im Okzident
aufmischten.

Einen, wenn nicht gar den zentralen Ausgangspunkt sieht Rexroth in
veränderten sozialen Strukturen - und weniger in intellektuellen Reflexionen.
Das Denken gewinne seine Dynamik nicht (mehr) in den Kathedralschulen,
sondern in einer „Hüttensiedlung" am linken Ufer der Seine in Paris (dem
heutigen Quartier latin). Rexroth rekonstruiert minutiös eine Vielzahl sozialer
Bedingungen dieser neuen Welt: Das Hüttendorf profitierte von der Lage im
Niemandsland vor den Stadtmauern von Paris, die herrschaftliche und
bischöfliche Kontrolle war schwach. Sodann machte ein altes Medium in diesem
Milieu neu Karriere: Der Brief, der neben den Traktat als Ort eigenständiger
Denkübungen trat. Auch der Kommentar, die Glosse, radikalisierte sich und
verwandelte sich von der dankbaren Erläuterung der großen Tradition zum
Entréebillet in die bohrende Nachfrage nach der Qualität eines verehrten
Textes. Schließlich: Die hierarchische Überordnung des Lehrers über den Schüler

werde durch eine Gemeinschaft aufgebrochen, in der sich philosophisch
Interessierte in einer freien Vergemeinschaftung zusammenfinden und wo die
Diskussion an die Stelle deduktiver Wissensvermittlung trete - das mittelal-
teriche Kommunenleben als Nukleus der diskursiven Scientific community.
Dies bedeute eine neue Bewertung der Freundschaft: Sie habe sich in diesen
Zirkeln gegen das hierarchische Lehrer-Schüler-Verhältnis etabliert. Ein „auto-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 311

poietischer" Raum entsteht vor Rexroths Augen, in dem Wissen um des Wissens

willen gesucht wird. Dies war so attraktiv, dass sich in Paris Lehrer aus
aller Herren Länder und auch die Scholaren aus dem ganzen Abendland
einfanden. Hier wurde gedacht, was lange undenkbar war.

Im Zentrum dieser „Wissenschaftsrevolution" steht in diesem Buch ein So-

litär, eine säkulare Ausnahmegestalt: Petrus Abaelard. Für Rexroth war er weit
mehr als der kastrierte Liebhaber von Héloise, vielmehr bildete er den Angelpunkt

der neuen Lebensform und einer Revolution des Denkens. Habe früher
das Wissen der Alten normativ gegolten, könne jetzt die Einsicht in das Neue,
das gar Unvordenkliche autoritative Geltung beanspruchen. Das Vertrauen in
die Wahrheit werde von der Reflexion auf die Wahrscheinlichkeit verunsichert.

Sprachphilosophische Bohrungen unterminierten die Verlässlichlceit des
kommunizierten Wissens: Haben Begriffe einen Inhalt oder sind sie freie
Konstruktionen (wie es später im Nominalismus-Streit weiter diskutiert werden
sollte)? Eigensinn gegen die Autorität der Tradition. Ein schwindelerregendes
Karussell intellektueller Reflexion setzte sich in Bewegung. Am Ende stehe
kein definitives Wissen mehr, sondern die unabschließbare Wissenssuche. Wer
die Unsicherheit des wilden Denkens liebte: Hier fand man sie.

Rexroth berichtet von all dem mit der Bereitschaft, auch komplexe
Zusammenhänge verständlich zu erläutern und diese intellektuell ambitionierten
und uns so ungemein fernen Zeiten nahezubringen. Er ist ein verlässlicher
Cicerone, er beherrscht die hohe Kunst der verständlichen Erläuterung und
der leichtfüßigen Eloquenz ohne den Absturz in die Banalität des Stammtisches.

Dabei interessieren ihn vor allem Fragen der damaligen Wissenschaftstheorie.

Hingegen steht die Theologie nicht im Zentrum seines Interesses. Die
religiösen Debatten hat er nicht ignoriert, schon angesichts der Biographien
seiner Protagonisten spielen sie eine wichtige Rolle. Aber hier würde ich gerne
mit Rexroth weiter diskutieren, nicht, weil der Rezensent auch Theologe ist,
sondern weil man die Frage nach dem Eigensinn intellektueller theologischer
Debatten und ihrer Interaktion mit sozialen Verhältnissen vielleicht doch
intensiver erwägen könnte. Denn Fragen etwa der Eucharistietheologie, der Tri-
nitätslehre oder - wer es gerne ganz fremd haben will - der Sühnetheologie
(Anselm von Canterbury und die Folgen...) waren nicht nur hermetische
Debatten in Theologenkreisen, sondern auch Angelpunkte inhaltlicher und eben
auch wissenschaftstheoretischer Grundsatzdebatten; aber sie spielen allenfalls
eine Statistenrolle.

Schließlich stellt Rexroth die Frage, in welchem Verhältnis diese Zeit des
anarchischen Denkens zu den dann um 1200 entstehenden Universitäten stand.
Sein Richterschwert führt er mit kühler Klarheit: Die Universitätsgründungen
waren für ihn eine „konservative Revolution", in der Bischöfe und Päpste die
entstehenden Universitäten autoritär kujonierten und ihrer Autonomie Fesseln

anlegten - eine Art Veralltäglichung des „fröhlichen" Charisma, der Weg
aus den „Hütten" in die Paläste. Hier erhielten die freischwebenden Intellektuellen

eine verlässliche Existenzgrundlage. Doch Rexroth fügt ein großes Aber
an: Dass mit der Universität die „fröhliche Wissenschaft" institutionell stabilisiert

wurde und damit dauerhaft existenzfähig, wie die Forschung auch be-



312 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

hauptet hat, wird für Rexroth durch den Freiheitsverlust nicht wirklich
aufgehoben. Rexroth bewegt sich hier in den Spuren einer eher protestantisch
geprägten Geschichtsschreibung (wie man seinem instruktiven Überblick über
die Forschungsgeschichte entnehmen kann), in der dem christlichen Bildungsethos

eine positive Rolle, der kirchlichen Institutionalisierung eine negative
zugeschrieben wird. Wie immer man Rexroths Perspektive auf diese
Institutionalisierung bewertet: Er realisiert, wie der nonkonformistische Geist einer
systemsprengenden Anfangszeit machtpolitisch nutzbar wurde. Dabei entstanden
allerdings wieder neue Strukturen, etwa durch rechtliche Absicherung und
den Zusammenschluss als Schwurgemeinschaft, wodurch das Organisationsmodell

einer im Prinzip selbstverwalteten Wissenschaft entstand, welches sich
als relativ stabil erweisen sollte.

Vielleicht würde er diese Bildung einer festen Struktur mit Blick auf
vergleichbare Entwicklungen in der arabisch-islamischen Welt milder beurteilen
(wobei die freisinnigen Scholaren ihre Ideen entwickelten, bevor es zur
Begegnung mit dieser Welt insbesondere im Rahmen der spanischen Reconquis-
ta kam). Hier gab es mit den Madresen ebenfalls Orte des intensiven und auch
oft genug wilden philosophischen und theologischen Denkens, von denen - ein
Grund unter vielen dürfte die oft hohe Abhängigkeit der Madresen von
Stiftern und Familienbeziehungen gewesen sein - aber kein Pfad in die
Wissenschaftswelt geführt hat, wie sie mit den Universitäten (und selbst mit den
späteren Akademien) entstand. Das hat vermutlich viel mit der institutionellen
Absicherung der Universität im Okzident zu tun.

Damit stehen wir in der Gegenwart, und um die geht es Rexroth bei aller
historischen Perspektive ganz sicher auch. In seinen abschließenden Überlegungen

legt er einen weiteren Grund offen, warum er die Differenz zwischen
freien Scholaren und institutionalisierter Universität so scharf markiert: Die
heutige Universität stehe wieder einmal in der Gefahr, die Freiheit der
Forschung und Lehre, die sich auch um des schieren Wissens willen für das Wissen

interessiert, zu verlieren. An die Stelle der Innovation trete der
Anwendungsbezug, das freundschaftlich-egalitäre Verhältnis zwischen Lehrenden
und Studierenden, in dem auf Augenhöhe letztlich nur das Argument zähle,
werde von der Prüfungsmaschinerie verdrängt. Dass hier Gefahr im Verzug ist,
kann man nicht bestreiten. Rexroth macht uns deutlich, wie die Freiheiten
universitärer Wissenschaft in einer historisch einmaligen Situation entstanden,

in der strukturelle Weichen für einen europäischen Sonderweg, der
inzwischen partiell globalisiert ist, gestellt wurden. Dass wir diese Weichen zu
unserem eigenen Schaden wieder umlegen, wenn wir die Suche nach der „Wahrheit"

mit der Administration von Modulen verwechseln, ist nicht schwer nach-
zuvollziehen.

Helmut Zander



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 313

Beck, Heinrich: Das Prinzip Liebe. Ein philosophischer Entwurf. Berlin: Peter
Lang 2018, too S., ISBN 978-3-631-73962-4.

I.

Der Bamberger Philosoph Heinrich Beck hat 2018 sein neues Werk Das Prinzip
Liebe. Ein philosophischer Entwurf herausgebracht. Mit too durchnummerier-
ten Seiten handelt es sich, im Vergleich zu anderen opera dieses Autors, um
ein vergleichsweise schmales Œuvre, das aber angesichts seines verdichteten
Inhalts in qualitativer Hinsicht besticht.

Beck verdeutlicht in dieser Schrift die klassisch philosophischen Sphären
des Seins, der Erkenntnis sowie der Handlung in deren Bezug und Relevanz zu
Gott, den Mitmenschen und der Natur. Hierfür bringt der Autor ein Prinzip
ins Spiel, das bislang in der Philosophie in dieser Weise noch nicht eigens und
eingehend systematische Würdigung erfahren hat: Das Prinzip Liebe.

Vergleichbare Prinzipien wurden bereits aufgestellt: 1954 schrieb Ernst Bloch

zum „Prinzip Hoffnung", 1979 Hans Jonas zum „Prinzip Verantwortung". Im
Sinne eines ontotriadischen1 Desiderats stellt Beck hiermit sein „Prinzip Liebe"
denselben zur Seite2: „Von daher ist die Sicht der Hoffnung bei Bloch und
ebenso die Sicht der Verantwortung bei Jonas entscheidend zu ergänzen" (9),
weswegen Beck folgerichtig ausführt: „Damit steht nun eine Auseinandersetzung

mit beiden Prinzipien an. Sie führt zur Aufstellung eines ,Prinzips
Liebe', wobei besonders der zugrunde liegende Begriff von ,Liebe' genauer zu
bestimmen ist." (8) Denn es „scheint: Hoffnung und Verantwortung gehen aus
der Liebe hervor; und sie ergeben sich als Forderung der Liebe." (9)

Nach einer kurzen und gedanklich komprimierten Einleitung (7-10) macht
sich Beck an die Aufgabe und exerziert in hoher Präzision, Tiefe und Breite
das komplexe Thema (11-93), mit einer Konklusion (95) beendet er seine
Ausführungen und beschließt das Opusculum mit einer weiterführenden
Bibliographie (97-100). Alleine die handwerkliche Gediegenheit, die sich sowohl in
der projektierten Gliederung, sprachlichen Akkuratesse (samt ihren sublim
gesetzten humoristischen Interjektionen), sachlich spezifizierten Engführung des
Themas wie Souveränität bezüglich der architektonisch-argumentativen
Gedankenführung zeigt, macht die Lektüre zu einem kurzweiligen Vergnügen.

Der formal-triadischen Gliederung der Materie in Ontologie, Erkenntnistheorie

und Ethik entsprechen analog drei Modi der Liebe in Becks Schrift, die
sich mit spox;, love & Caritas umschreiben lassen und unter deren Rubra sich
in allen drei Gliederungsbereichen thematische Entsprechungen finden: Der
Text ist durchgängig perichoretisch gearbeitet, wobei dem Moment des Evolu-
tiven eine maßgebliche Bedeutung zukommt.

1 Vgl. hierzu https://www.peterlang.com/view/serial/SZTO.
2 „In jüngster Zeit wurden vor allem zwei Prinzipien aufgestellt: das ,Prinzip Hoffnung'

[...] und das .Prinzip Verantwortung' [...]; auf diesem Hintergrund verdeutlicht sich unser
.Prinzip Liebe'. Die Trias dieser Prinzipien folgt einer gewissen Logik." (7)



314 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

II.

î. ëptoc; - ontologische Liebe

Platonisierend3 denkt Beck die Welt als Ausfluss göttlicher Schöpfungserotik:

„Die Materie verhält sich zu den im Weltprozeß entstehenden Formen wie ein
leeres Gefäß zu seinem Inhalt; sie bedeutet deren Möglichkeitsgrundlage, aber
noch nicht ihre Wirklichkeit. Also ergibt sich: Die in der Welt zunehmende
Sinnfülle verlangt als Quelle ein transzendentes Sein. [...] Sie kann dabei aber
keinesfalls aus nichts kommen. Dies weist auf einen umfassenden transzendenten

Seinsgrund hin, aus dem her die Existenz der Welt in aufsteigender Fülle
laufend zuströmt, im Sinne einer ,creatio continua'. [...] So aber ist er in seinem
Sein nicht als etwas Unter-personales und Un-persönliches zu betrachten,
sondern als sich mitteilende und verströmende personale Liebe." (14)

Im Hintergrund hierfür steht „ein sich verströmendes Gutes (Agathon), das vor
und über aller Zeit steht" (9) und von Beck als Gottes „gebende und sich
mitteilende Liebe" (ebd.) gesehen wird. Hierbei aufkommende Fragen zur Theo-
dizee begegnet Beck im Sinne der privatio-Theorie (15) und - veranschaulichend

entwickelt an der Spiegel-Metapher - ordnet sie einem jahrmarktlichen
„Lachkabinett" zu (16).

In dieser Tendenz steht auch Becks Idee, dass Liebe eine kosmisch-geschichtliche

Dimension aufweist: „Wenn aber eine auf Ergänzung und auf das
Gute gerichtete Handlung das Kennzeichen von ,Liebe' ist, so geht die
Tendenz der Geschichte mit der Differentiation und Integration der Kulturen auf
die Ermöglichung und Veranlassung von mehr und mehr Liebe." (79) Weswegen

er das Interimsfazit ziehen kann: „Die Liebe ist das Prinzip des Seins in
seiner Ganzheit." (32)

Erotisch ist das Wirkprinzip Liebe auch im Bereich der Erkenntnis: „Wie
sich zeigt, ist Vernunfterkenntnis auf Synthese von Elementen zur Einheit
ausgerichtet. Damit steht das ,Prinzip Liebe' im Hintergrund, aus dem die Einheit
als das .anstehende Gute' hervorgeht." (54)

Einen Fokus legt Beck - hier zeigt sich das perichoretische Denken des
Autors - auf die „Familie als Urzelle der Liebe", die er auf eine „göttliche
Seinsurheberschaft" (20) zurückführt (und in ihr auf Seite 26 die „Vorschule einer
lebendigen Demokratie" erblickt), wobei selbstredend (ich komme in Kürze hierauf

zu sprechen) auch sexuelle und caritative Belange eine Rolle spielen. So
liefert er eine Ergänzung zu seiner 2012 erschienen Autobiographie.4 „Die wesenhafte

Ausprägung der menschlichen Natur [der die Grundlage des Ehebegriffs
darstellt] in zwei entgegengesetzten Geschlechtern zeigt an, dass diese Anlage

3 „Der Liebe als dem Prinzip des Gebens, des Sich-Mitteilens und Sich-Verströmens, worin

Plato das Wesen des Guten, des .Agathon' sah, entspricht das Hin- und Emporstreben
zum Guten und Erfüllenden und zu seiner Erscheinung im Schönen, der platonische Eros"
(17)-

4 BECK, Heinrich: Episoden und das Ganze. Werden einer philosophischen Existenz.
Autobiographisches. Frankfurt a.Main: 2012.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 315

auf gegenseitige leiblich-seelisch-geistige Ergänzung ausgerichtet ist und so eine
beide Partner umfassende ,Lebens-Ganzheit' aufbauen soll." (21)

2. love - menschliche Liebe

Eheliche Liebe zeigt sich nicht nur im Bereich der göttlichen Liebe als
Schöpfungsakt im Sinne der Familie, sondern, so führt Beck aus, auch in sexueller
Hinsicht - ein intrinsisch-perichoretischer Zusammenhang, der durch die
Vervollständigung letzten Zitats an Anschaulichkeit gewinnt: „Infolge der (relativen)

Einheit des Menschen entspricht dabei dem Körperlichen in gewisser
Weise auch das Seelische und Geistige. Das bedeutet, dass beim Mann die
Bewegungsrichtung des Aus-sich-Herausgehens und ,Objektivierens', bei der Frau
aber die des In-sich-Hineinnehmens und ,Subjektivierens' akzentuiert ist;
entsprechend ist die Denkweise des Mannes eher abstrakt, die der Frau eher
konkret." (2lf.)

Von Becks ungezwungenem Geist zeugt auch dessen integrative Verortung
bestimmter Sinnesorgane im Kontext des Geschlechtlichen - der ganzheitliche
Ansatz wird ernst genommen und entsprechend ausformuliert: „Hierzu ist
anthropologisch aufschlussreich, daß [sie!] die Sprech- und Hörorgane eine
Ähnlichkeitsbeziehung zur Sexualität aufweisen: Zunge und Mundhöhle zum männlichen

bzw. weiblichen Geschlechtsorgan, die Ohrmuschel zum Uterus bzw.
Embryo." (42)

Auf der Höhe der aktuellen Debatten in Politik und Gesellschaft, weist
Beck bezüglich der Möglichkeiten non-ehelicher und nicht auf Nachkommenschaft

ausgelegter menschlicher Liebesbeziehungen auf die eigene Unterforderung

hin (25L), da im göttlichen Schöpfungsrahmen, der sich deutlich in der
Natur als ganzer in dieser Beziehung zeigt, die Seinsordnung distinkt ist: „So
ist abschließend noch die Sexualität in ihrer triadischen Anlage wahrzunehmen;

sie zeigt nämlich in sich selbst wiederum die rhythmische Struktur des
Aus-sich-Heraus- und In-sich-Hineingehens." (93)

3. Caritas - göttliche Liebe

„Das Sexualleben sollte Ausdruck personaler Liebe und Zuwendung und von
Verantwortung getragen sein. Ein Anspruch auf sexuelle Bereitschaft des Partners

kann deshalb nur bedingt erhoben werden - unter Berücksichtigung von
dessen seelischer Disposition und Freiheit. Denn .Sexualität' ist nicht etwa nur
Triebhaftes, sondern auch eine Aussage. Der menschliche Wert des sexuellen
Geschehens ,ex-pliziert' sich im Alltag, wie umgekehrt dessen Inhalt in der
sexuellen Begegnung im-pliziert und ver-dichtet sein kann." (22) Dem ist aus
ethisch-moralischer Hinsicht nichts weiter hinzuzufügen.

Aber auch im Bereich der Erkenntnis zeigt sich Liebe in seiner caritativ-ero-
tischen Dimension: „Das mystische Erleben ereignet sich aus der Liebe heraus
und auf eine Steigerung der Liebe hin: Die Liebe manifestiert sich als das

.spezifische Prinzip' der mystischen Erkenntnis; Mystik ist liebendes Erkennen
und erkennendes Lieben, bei ihr sind Erkennen und Lieben eins" (62) - gemäß
dem Motto Antoine de Saint-Exupérys: „Man sieht nur mit dem Herzen gut!"
(34), was Beck mit beredten Beispielen aus der Tradition zu unterfüttern weiß,



3i6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

indem er als Gelehrter auf den Unterschied zwischen „Visio beatifica" und „Au-
ditio beatifica" hinweist, ohne dabei jedoch das mystische Motiv eines „göttlichen

Liebesgeflüster[s]" (53) zu unterschlagen.
Zumal im Feld supererogatorischer Ethik wird das caritative Moment

ersichtlich: „Die verschiedenen Menschenrechte bestehen nicht unabhängig
voneinander, sondern stets im Bezug zu einem umgreifenden Ganzen, das heißt in
concreto: im Maße ihres Dienstes an der Liebe." (77)

III.

Alles in allem ein gelungenes Brevier, in dem Beck unter dem Leitstern der
Liebe ein komprimiertes Kompendium seines philosophischen Lebenswerkes
vorstellt. Auch wenn er dem Leser eine Definition seines Verständnisses von
Liebe vorenthält, so lässt er doch anhand eines Beispiels durchscheinen, was
man darunter philosophisch verstehen könnte: „Es stellte sich heraus, dass

diejenigen Gewächse, die um ihrer selbst willen und in Dankbarkeit für ihre Schönheit

gepflegt wurden, weit besser gediehen und erheblich höhere Erträge
erbrachten als die anderen, die man nur als Nutzwerte für den Menschen
betrachtete." (90)

Matthias Scherbaum

Bauer, Thomas: Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit

und Vielfalt Was bedeutet das alles?). Ditzingen: Reclam 2018, 127
S. ISBN 978-3-15-011200-7.

Dieser Essay des in Münster lehrenden Arabisten und Islamwissenschafters
Thomas Bauer erhielt 2018 den Tractatus-Preis des 22. Philosophicum Lech.
Die Ausgangsthese des Büchleins ist folgende: Die Welt ist mehrdeutig, voller
Ambiguität. Auch der Mensch selbst ist ein ambiges Wesen: Als Kulturwesen
ist er nie völlig deckungsgleich mit seinem Naturwesen (82). Ambiguität ist
das Markenzeichen von Humanität. Dem steht allerdings entgegen, dass der
Mensch nur bedingt ambiguitätstolerant ist; er strebt danach, die Ambiguität
der Welt zu reduzieren (18). Ambiguitätsintoleranz ist der Schlüsselbegriff, auf
dem Bauer seine Überlegungen aufbaut. Denn, das ist für ihn klar, wir leben in
einer „Zeit geringer Ambiguitätstoleranz" (36). Wir sind nicht mehr bereit und
willens, Vielfalt und Mehrdeutigkeit der Welt zu ertragen. Gefährdet werden sie

durch Kapitalismus und Globalisierung. Das ist nicht gut, denn - Bauer zitiert
hier den Soziologen Zygmut Baumann - Ambiguität ist die Kraft, welche das

der Moderne innewohnende genozidale Potenzial zurückbinden kann (17).

Bauer exerziert seine These anhand zahlreicher Beispiele und Themen
durch. Die Reformation Calvins dient als Anlass, die drei Merkmale von
Fundamentalismus herauszuschälen: Wahrheitsobsession, die Ablehnung von
Geschichte und das Streben nach absoluter Reinheit (36). Fundamentalismus ist
totale Eindeutigkeit, die keine Mehrdeutigkeit mehr duldet; etwas hat entweder

eine ganze bestimmte Bedeutung, oder, im Umkehrschluss, keine. Funda-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 317

mentalismus und Bedeutungslosigkeit beziehungsweise Gleichgültigkeit sind
also die zwei Seiten der gleichen Medaille. Das zeigt sich in Kunst und Musik.
Diese sind höchst ambige Phänomene, der marktliche Kapitalismus aber zwängt
sie in ein Entweder-Oder-Korsett von radikaler Eindeutigkeit, sprich: einem
Marktpreis, und lauer Gleichgültigkeit, sprich: Banalisierung. Der Authentizitätswahn

unserer Zeit wird eloquent angeprangert (nur, was authentisch ist,
ist eindeutig), und die Instrumentalisierung von Identität durch die Neue Rechte

beispielsreich analysiert (88f.). Zum Schluss wendet sich der Tractatus
Digitalisierung, Big Data und Künstlicher Intelligenz (KI) zu (108). KI übernimmt
für uns zunehmend Entscheidungen, Entscheidungen sind aber Beseitigung von
Ambiguität. Für diese Entwicklung - die eine der Enthumanisierung ist - tragen

wir selbst die Verantwortung. Bauer verschliesst nicht die Augen vor der
Realität. Er weiss, dass der Trend in Richtung von immer mehr Vereindeuti-
gung nicht einfach so gestoppt werden kann. Aber er hofft auf eine Bremsung,
und den Schlüssel dazu sieht er in der Wiederherstellung des Eigenwertes von
Kunst, Religion, Wissenschaft, Politik und Natur jenseits kapitalistischer Marktlogik.

Inspiration durch die ambiguitätstolerante Mentalität vormoderner
Gesellschaften könnte dabei mithelfen (119).

Der Text ist in einer eleganten, leichten Prosa geschrieben, was ihn zur
angenehmen Lektüre macht. Und wie es sich für einen Tractatus gehört, ist er
voller interessanter Gedankengänge, luzider Einsichten und treffender
Formulierungen. Etwa, wenn er sich zur Manie unserer Zeit auslässt, wonach jeder
und jede zu allem eine Meinung haben muss (110). Oder: In der Sehnsucht nach
einer schönen Kunst zeigt sich nichts anderes als die Sehnsucht der Menschen
nach einer menschlicheren, beschaulicheren Welt - etwas, was die moderne
und postmoderne Kunst mit einer Brutalismus verpflichteten Programmatik
nicht leisten kann und will (71). Gekonnt seziert Bauer die zeitgeistige Forderung,

Politiker hätten authentisch zu sein. Gerade der Politiker als
Verantwortungsträger in einer auf der Koalition von wechselnden Interessen aufgebauten

Demokratie ist darauf angewiesen, mehrdeutig bleiben zu können, um
tragfähige und verantwortungsvolle Kompromisse auszuhandeln. Ob diese dann seiner

„authentischen" persönlichen Meinung entsprechen oder nicht, ist dabei
sekundär (104).

Aber je weiter man mit der Lektüre des Texts vorankommt, desto mehr
Fragezeichen häufen sich. Zwar ist die Grundthese einer fortlaufenden Verein-
deutigung der Welt durchaus eingängig und deckt sich mit eigenen Beobachtungen.

Doch im Bestreben, Vereindeutigung in allen möglichen Bereichen
und Lebenslagen zu beweisen, schiesst der Autor gelegentlich übers Ziel hinaus,

vor allem, wenn ihn der antikapitalistische Furor packt; konterkarieren-
den Entwicklungen zu mehr Vielfalt und Mehrdeutigkeit erwähnt er nicht.
Das mag daran liegen, dass der Tractatus auch Pamphlet sein will, das mit
apodiktischen Aussagen und polemischen Überspitzungen provoziert. Dennoch:
Der Tractatus überzeugt nur partiell. Es ist störend, wenn gewisse Formen von
Vielfalt, die nicht ins Konzept passen, einfach als Scheinvielfalt abgetan werden

(8,108). Man kann tatsächlich den (Zusatz)nutzen für die Menschheit von
immer mehr Zahnpasta- oder Fruchtsaftsorten hinterfragen. Doch sie stellen



3i8 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

prima facie - ob es einem passt oder nicht - zunächst einmal eine Vielfalt dar.
Will man sie als Scheinvielfalt von echter Vielfalt abtrennen, sollte man das

aufgrund von Kriterien tun. Ohne diese werden solche Einteilungen nämlich
willkürlich und man kann sich mit Fug und Recht fragen, warum Zahnpastasorten

im Supermarkt nur Scheinvielfalt reflektieren sollen, nicht aber miteinander

wetteifernde theologische Denkschulen und Koraninterpretationen (44h)?
Aus der Sicht eines überzeugten Agnostikers ist letztere Vielfalt ebenso
abstrus oder Scheinvielfalt wie jene von Zahnpasten aus der Sicht des
Kapitalismuskritikers.

Man kann diesen Hinweis des Rezensenten für kleinlich und spitzfindig
halten. Aber die Handhabung von Begrifflichkeiten ist ein Schwachpunkt des
Tractatus. Bauer spricht in seinen Ausführungen meist von Mehrdeutigkeit und
Ambiguität, gelegentlich von Vielfalt und einmal von Ambivalenz (22). Diese
Termini sind nicht unbedingt deckungsgleich, was der Autor auch konzediert;
er setzt sich aber nonchalant über diesen Einwurf hinweg. Man kann ihm das
als Bekenntnis zur Ambiguität durchgehen lassen, denn die Begriffe sind
tatsächlich nahe. Doch als Konsequenz bleibt eine gewisse Unsicherheit, von was
genau denn nun im Text die Rede ist.

Schwieriger wird es, wenn Begriffe in ihrer Bedeutung so zurecht gestutzt
werden, damit sie argumentativ passen. Das ist zum Beispiel der Fall, wenn
Religionen als besonders ambiguitätstolerant dargestellt werden (25-27, 41-45).
Ohne zu verneinen, dass Religionen und Kirchen immer wieder auch ein weites

Dach aufspannen, um viele Strömungen und Praktiken Platz zu bieten, so
sind sie doch immer wieder auch Quell von - zum Teil unerbittlichen -
Eindeutigkeiten gewesen, so etwa von gesellschaftlichen Verhaltens- oder Sitten-
kodizes. Diese sollen das Leben der Menschen hier auf Erden eindeutig und
zweifelfrei regulieren. Dass die Auslegung dieser Kodizes durch Theologen,
Richter und andere Exegeten sehr unterschiedlich ist, ändert nichts an der
Intention zur Eindeutigkeit. Insofern scheint die Qualifizierung von Religionen
als Horten der Ambiguitätstoleranz verkürzt.

Solche begriffliche Beliebigkeiten und Verkürzungen gehen im Text einher
mit kulturpessimistischer Tonalität und einer gewissen Idealisierung der
Vergangenheit. Zu sagen, vormoderne Gesellschaften hätten Ambiguität „geschätzt
und gepflegt", ja „regelrecht eingeübt" (119), ist in dieser Pauschalität übertrieben.

Vielmehr war es doch so, dass den Menschen damals die Fähigkeiten und
Mittel abgingen, Ambiguität und Vielfalt zu vermindern. Es war die
wissenschaftlich-technologische Revolution der Neuzeit, mit ihrer Quantifizierung
und Mathematisierung von Natur und Mensch, welche die Welt entzauberte
(Max Weber) und eine immer weiter gehenden Vereindeutigung überhaupt
erst ermöglichte. Die Schuldzuweisung Bauers an den Kapitalismus, allein
Vektor dieser - nach ihm dehumanisierenden - Entwicklung zu sein, ist vor
diesem Hintergrund zu einseitig; beide wirtschaftlich-gesellschaftlichen und
politischen Ordnungsversuche der Moderne, Kapitalismus und der bis 1989
gültige Sozialismus, haben Vereindeutigung mitgetragen und vorangetrieben.

So lässt sich auch Bauers Suggestivfrage, ob Kapitalismus und Demokratie
überhaupt miteinander dauerhaft vereinbar seien (107), dahingehend leicht



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 319

beantworten, dass bis heute historisch gesehen die kapitalistischsten Länder
auch die demokratischsten waren. Doch was in der Vergangenheit galt, muss
zugegebenermassen nicht in der Zukunft gelten, und Digitalisierung und KI
werfen in der Tat Fragen für die demokratische Gesellschaft auf. Immer mehr
lebensweltliche Vorgänge und menschliche Verhaltensweisen werden binär als

Daten codiert. Komplexität und Ambiguität können damit nicht abgebildet werden,

denn maschinenlesbare Daten müssen eindeutig zuordnungsbar sein.
Diesbezüglich stehen Digitalisierung und KI auf der Grundlage von Vereindeuti-
gung - und bringen auch immer mehr Vereindeutigung hervor. Hier lauert
tatsächlich die Gefahr eines zunehmenden sozialen Normierungszwangs entlang
der Gausschen Normalverteilung. Noch mehr als heute sind nur noch
Verhaltensweisen der grossen Mehrheit sind akzeptabel; was sich nicht dort befindet,
wird sanktioniert, und lässt sich dank einfacherer technologischer Festhaltung
von Übertretung auch leichter sanktionieren. Das in China im Aufbau befindliche

„Social Credit System" geht bereits in diese Richtung; es zementiert die
Herrschaft der Kommunistischen Partei, wobei die heimischen Digitalriesen
wie Ali Baba eine wichtige Rolle als Erfüllungsgehilfen spielen. Auf diese Punkte
geht der Tractatus allerdings nicht direkt ein. Trotzdem: Bauers Monitum
gegen Vereindeutigung gewinnt hier durchaus seine Bedeutung und kann auch
als Anstoss zur Debatte über die Vereinbarkeit von Digitalisierung und Demokratie

gelesen werden.

Rolf Tanner


	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

