Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

HENRYK ANZULEWICZ

Metamorphosen eines philosophiehistorischen Paradigmas:
Anmerkungen zum vierten Band des neuen Grundrisses der Geschichte der

Philosophie”

Als denkende Wesen sind wir historisch,
gerade auch dann, wenn wir Konstruktionen
ausdenken, die fast zeitlos sind.

Kurt Flasch

Der von Ovid stammende Spruch ,Habent parvae commoda magna morae“:
und F. Nietzsches Aphorismus ,Gut Buch will Weile haben“2 diirften sich an
dem hier zu rezensierenden Werk bewahrheitet haben. Auf die Frage, ob auch
Nietzsches Kommentar ,Gute Leser machen ein Buch immer besser und gute
Gegner kliaren es ab“3 auf diese in zwei Banden vorliegende Veroffentlichung,
die von einem aus 39 Fachgelehrten bestehenden Autorenkollektiv erarbeitet
wurde und insgesamt 1713 Seiten umfasst, zutrifft, werden ihre Leser und ihr
Rezensent eine letzte Antwort schuldig bleiben. Zu verschieden sind ihre fach-
lichen Interessen und Kompetenzen, Erwartungen und Vorstellungen. Derge-
stalt kontingenten Bedingungen unterliegt unvermeidlich auch der hier unter-
nommene Versuch einer Prasentation, Kritik und Wiirdigung dieses wichtigen,
lange erwarteten und mit einer grofden Neugier aufgenommenen philosophie-
geschichtlichen Handbuchs. Es bedarf offensichtlich einer weiteren Metaebe-
ne der Betrachtung, um auch die vorliegende Review kritisch zu beurteilen, und
diese Rolle fallt ihrem Leser zu.

Ein kurzer Riickblick auf die Vorgeschichte dieser Neubearbeitung des vom
ehemaligen Bonner Privatdozenten und spateren Konigsberger Philosophiepro-
fessor Friedrich Ueberweg (1 1871) begriindeten Grundrisses der Geschichte der
Philosophie, hier speziell nur des Bandes, welcher dem lateinischen Mittelalter

* Die Philosophie des Mittelalters, Band 4: 13. Jahrhundert, herausgegeben von Alexander
Brungs, Vilem Mudroch und Peter Schulthess, 2 Halbbande (in: Grundriss der Geschichte der
Philosophie, begriindet von Friedrich Ueberweg. Véllig neu bearbeitete Ausgabe, herausge-
geben von Helmut Holzhey). Basel: Schwabe Verlag 2017, erster Halbband: XXVI + 1-858 S,
zweiter Halbband: XX + 859-1667 S., ISBN: 978-3-7965-2626-8.

1 PUBLIUS OVIDIUS NASO: Fasti, 111, 394.

2 NIETZSCHE, Friedrich: Werke in drei Binden, Bd. 1. Miinchen: Hanser 1954, 794795 Nr. 153.

3 Ebd.



206 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gewidmet ist, erscheint notig. Denn diese im Vorwort der Herausgeber (XXI-
XXVI) unerwdhnte Frage erklart nicht nur die aulerordentlich langwierige und
durch Riickschlage erschwerte Realisierung des fiir den deutschsprachigen
Raum zweifelsohne seltenen Prestigeprojektes, sondern sie lasst auch indirekt
die Metamorphosen eines durch Friedrich Ueberweg gesetzten Paradigmas der
Geschichtsschreibung erkennen. Die letzte und bis zum Erscheinen dieser Neu-
bearbeitung scheinbar zeitlose, gemessen am aktuellen Erkenntnisstand je-
doch langst tiberholte Ausgabe von Friedrich Ueberwegs Grundriss der Geschich-
te der Philosophie, welche der Bonner Professor fiir Dogmatik, Dogmengeschich-
te und Patrologie, Bernhard Geyer (1 1974), als alleiniger Herausgeber und nur
unter teilweisen Mitwirkung von M. Horten, ]J. Koch und J. Quint ins Werk
setzte4, verliefd die Druckpresse des Berliner Verlages E.S. Mittler und Sohn im
Jahre 1928. Mit der Neubearbeitung der von M. Baumgartner (1 1933) iiber-
nommenen 11. Auflage, die im Winter 1914/1915 erschien, begann Geyer im Jah-
re 1924. Der rasante Fortschritt der Mittelalterforschung, vor allem aufgrund
der weit vorangeschrittenen Erschliessung handschriftlicher Quellen, schrieb
Geyer im Vorwort seiner Ausgabe, veranderte das Bild der Epoche derart stark,
dass schon zehn Jahre nach dem Erscheinen Baumgartners Bearbeitung eine
vervollstandigte und korrigierte Neubearbeitung notwendig wurde. Seitens des
Verlages wurde er indes mit dem Wunsch konfrontiert, den bisherigen Band-
umfang eher zu verringern als zu vergrof3ern. Im Alleingang - mit Ausnahme
der Kapitel tiber die syrische und arabische Philosophie (bearb. von M. Hor-
ten), liber die Anfinge der Auflosung der scholastischen Synthese und iber
die Thomistenschule am Ende des 13. und zu Beginn des 14. Jh. (J. Koch) sowie
tiber den Neuplatonismus (J. Quint) - hat er seine immense Aufgabe innerhalb
von drei Jahren bewidltigt, so dass der Band bereits im Herbst 1927 gedruckt
vorlag. Es folgten mehrere Neuauflagen, deren vorletzte, ein unveranderter
Nachdruck, als die ,Sonderauflage fiir die wissenschaftliche Buchgemeinschaft
e.V. Tiibingen“ in der Offizin von E.S. Mittler & Sohn im Jahre 1951 (unter An-
gabe von Tiibingen und Graz als Veroffentlichungs- bzw. Nachdrucksorte) er-
schien. Die letzte Reprint-Ausgabe des Ueberweg-Geyer-Bandes legte der Verlag
Schwabe im Jahre 1967 auf. Genau go Jahren nach ihrer Erstverdffentlichung
(1927) wird dieser durch die vorliegende, zweibandige Neubearbeitung, die von
drei Herausgebern betreut und einem internationalen Medidvisten-Team er-
stellt wurde, abgelost.

Wie ist diese ungewohnlich lange Zeitspanne zwischen Geyers Bearbeitung
und dem Erscheinen der letztlich von A. Brungs, V. Mudroch und P. Schul-
thess (urspriinglich lag die Herausgeberschaft bei P. Schulthess und Ch. Fliie-
ler) betreuten Neuausgabe des Grundrisses zu erklaren? Nachdem der Basler
Verlag Schwabe 1955 die alleinigen Rechte am Grundriss der Geschichte der
Philosophie, die er zuvor mit der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft, Darm-
stadt, teilte, erwarb und dessen neue Folge plante, wurde P. Wilpert (Thomas-
Institut der Universitat zu Kéln), der noch im selben Jahr eine Neubearbeitung
des Grundrisses bei der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft anstrengte, im

4 Die Namen der drei Koautoren einzelner Abschnitte tauchen im Geyerschen Band nur
im Inhaltsverzeichnis auf.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 297

Jahre darauf mit der Gesamtherausgeberschaft der Neuausgabe vom Verlag
Schwabe betraut. Diese Ausgabe sollte unter dem Titel Ueberweg-Wilpert:
Grundriss der Geschichte der Philosophie spatestens bis 1960 erarbeitet sein.5
Den Mittelalter-Band (bis 1400) sowie die zwei Bande zur Antike (ibernahm
Wilpert selbst. Das Projekt kam jedoch nicht wie geplant voran, weshalb der
Verlag Schwabe sieben Jahre nach dem urspriinglich vorgesehenen Abschluss
der Arbeiten und dem Tod des Herausgebers Wilpert (1 1967) die Binde zum
Mittelalter, Ueberweg-Geyer, und zur Philosophie der Antike, Ueberweg-
Praechter, das letzte Mal als Reprint auflegte und ein Jahr spater, 1968, die
Herausgeberschaft der von Wilpert betreuten Bande zur Antike und zum
Mittelalter auf H. Flashar resp. auf W. Kluxen tibertrug, wahrend der Patristik-
Band von den beiden Herausgebern gemeinsam erarbeitet werden sollte. Der
erste Band des neuen Grundrisses in der Bearbeitung von Flashar erschien
1983. Inzwischen liegen alle vier von Flashar betreuten Biande zur Philosophie
der Antike und der fiinfte zur Philosophie der Kaiserzeitz und der Spatantike
in drei Teilbdnden vor. Fiir diesen fiinften Band zeichnen Ch. Riedweg und D.
Wyrwa als Herausgeber. Vom Band zur Philosophie des Mittelalters, den
Kluxen trotz der ihm bereitgestellten Fordermittel und Planstellen nicht fer-
tigstellen konnte, legten A. Brungs, V. Mudroch und P. Schulthess den ersten,
die Philosophie des 13. Jahrhunderts in zwei Teilbanden behandelnden Band 4
vor. Diesem gilt nunmehr die Aufmerksamkeit der nachfolgenden Betrachtun-
gen.

Fiir die Neubearbeitung des Grundrisses hat der Basler Verlag zusammen mit
dem Gesamtherausgeber, seit 2000 H. Holzey, und dem Kuratorium bei der
Schweizerischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften, das die in-
stitutionelle und wissenschaftliche Kontinuitat, Qualitit und die Einheitlich-
keit des Werkes in methodischer und formaler Hinsicht sichert, fiir die allge-
meinen Richtlinien gesorgt. Von Begriffen ,Philosophie“ und ,Grundriss” ge-
leitet, verpflichten sie die Herausgeber und Autoren zur ,Beschrankung auf phi-
losophischen Stoff und Stoff von philosophischer Relevanz“.6 Ihre Ausbuchsta-
bierung und Gestaltung in einzelnen Binden kann und muss ihrem Stoff ange-
passt und entsprechend umgesetzt werden. Wie formulieren und fiihren sie die
Herausgeber und Autoren des vorliegenden Bandes aus?

Im Vorwort des Bandes weisen die Herausgeber darauf hin, dass die Kon-
zeption der Bandreihe Mittelalter von den Reihenherausgebern, R. Imbach
und P. Schulthess erarbeitet, indes die Anlage dieses Bandes sowie die Aus-
wahl der Mitarbeiter urspriinglich von Ch. Fliieler vorgenommen wurde (Vor-
wort, XXV). Die oberste Prioritdt wird bei der Konzeption auf ,eine moglichst
unparteiische und ausgewogene Darstellung” gesetzt, ,in der verschiedene Po-
sitionen und Interpretationen hinreichend beriicksichtigt sind“ sowie bei In-
halt und Anlage auf die Orientierung ,am vorherrschenden philosophischen
Selbstverstandnis des vorgestellten Zeitraums“, dem ein weitgefasster Philoso-

5 Vgl. ROTHER, Wolfgang: Nur Wesentliches, aber auch nach Moglichkeit alles Wesent-
liche in concisester Form. Zum alten und neuen Grundrif der Geschichte der Philosophie, in:
Archiv fiir Geschichte der Philosophie 84 (2002), 232-241.

6 ROTHER: ebd. 241.



298 Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus

phiebegriff zugrunde gelegt wird. Unter diesem Begriff werden ,mit Ausnahme
von Theologie und Rechtswesen® ,alle Disziplinen des Unterrichts an hoheren
Schulen“ subsumiert. Eine Berticksichtigung finden auch Medizin und Alche-
mie, was fiir die Erstere dadurch begriindet wird, dass sie sich zwar aus dem
Kanon der philosophischen Wissenschaften allmahlich 16ste und verselbstan-
digte, ihre Grundlagen und theoretischen Inhalte jedoch aus der philosophi-
schen Anthropologie bezog. Die Herausgeber geben zu, dass in der Darstellung
auch inhaltliche und institutionelle Uberschneidungen mit der christlichen
Theologie nicht vermieden werden (XXI). Sie unterstreichen die Stellung der
Logik in der Lehre und in der wissenschaftlichen Praxis. Dem entspricht der ihr
zugemessene Raum in der Darstellung. Die chronologische Anlage des Bandes
und seine Erstreckung auf das 13. Jahrhundert kommen bereits im Band-Titel
zum Ausdruck. In diesem chronologischen Raster, der in Grenzfdllen auf das
12. und 14. Jahrhundert ausgreift, werden bei der Aufteilung des Stoffes und
der Methode seiner Prasentation weitere Differenzierungen vorgenommen.

Der Inhalt der beiden Halbbdande gliedern die Herausgeber in drei Haupt-
teile, diese in 14 Kapitel und unterteilen das Ganze in 54 Paragraphe. Die Ver-
fasserschaft einzelner Kapitel, Paragraphe und Paragraphenabschnitte wechselt
ofter, wie aus der jeweils namentlichen Kennzeichnung ersichtlich ist. Der er-
ste, allgemeine Teil erldutert eingehend und ausfithrlich in drei Kapiteln auf
264 Seiten die Voraussetzungen der Philosophie im 13. Jahrhundert. Nach der
begrifflichen Klarung, was unter ,Philosophie® im 13. Jahrhundert verstanden
wurde, stehen hier im Fokus ,die materialen und institutionellen Grundlagen
des Philosophierens”, dessen Orte, Rahmenbedingungen, Regeln, Quellen und
die literarische Produktion. Jedes Kapitel in diesem Hauptteil, wie auch in den
zwei nachfolgenden, schlief3t mit einer Auswahl einschlagiger Sekundarlitera-
tur; ab dem vierten Kapitel wird der Darstellung der einzelnen Kapitel jeweils
die Primirliteratur vorangestellt, geschieden in Schriften, Editionen und Uber-
setzungen.

Im zweiten Hauptteil, den die Herausgeber zum Herzstiick des Bandes er-
klaren, wird die Philosophie des 13. Jahrhunderts nach geopolitischen Raumen
und hierin offenbar nach der Gewichtung von Universititszentren dargestellt.
An erster Stelle fallt der Blick auf Frankreich (Kap. 4, 267-704), in Wirklichkeit
nur auf die Universitdt von Paris. Reflektiert wird zuerst die urspriingliche Stel-
lung der Philosophie gegeniiber der Theologie sowie die Rolle der Magistri der
Theologie in der Rezeption neuer philosophischer Texte und in der Entwick-
lung der Philosophie innerhalb der theologischen Fakultat. In diesem Kontext
wird noch nicht ganz deutlich, dass die Rezeption und Adaption neuer philo-
sophischer Quellen, insbesondere des neuen Aristoteles, aufder Spannungen, die
sie im Verhaltnis von Philosophie und Theologie hervorbrachte, eine Wegbe-
reitung zur Anerkennung der Philosophie durch die Theologen als eine pari-
tatische und autonome Wissenschaft war. Die Darstellung dieses Kapitels fiihrt
dem Leser vor Augen, wie kennzeichnend fiir den geographischen Raum und
den institutionellen sowie den zeitlichen Rahmen die klerikale Dominanz auf
dem Terrain war, das die Vertreter des Philosophie-Faches stets fiir ihr eigenes
betrachteten. Die in diesem Kapitel prasentierten Gott- und Welt-Denker ge-
hérten so gut wie ausnahmslos zur species der Kleriker, deren Individuen



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 299

entweder die Weltgeistlichkeit oder unterschiedliche Orden reprdsentierten.
Von den Letzteren waren wissenschaftlich besonders aktiv und innovativ die
Mendikanten, unter denen sich die jiingsten - Franziskaner und Dominikaner
- zu einer sowohl theologischen als auch philosophischen Avantgarde ent-
wickelten. Geopolitisch als der zweitwichtigste Raum des Philosophierens im
13. Jahrhundert gilt gemafd der Darstellungsordnung England (Kap. 5, 705-858),
gefolgt von Imperium (Nord) (Kap. 6, 859-956), Imperium Siid, Kirchenstaat
und Kénigreich Sizilien (Kap. 7, 957-1026) sowie der Iberischen Halbinsel (Kap.
8, 1027-107). Die von diesen Geordumen ausgehende Wirkung wird an Orte,
Personen, deren Leben, Werke und Lehransichten, an Institutionen und Or-
densgemeinschaften gebunden. Dabei wird dem Programm Friedrich Ueber-
wegs Rechnung tragend ,nur Wesentliches, aber auch nach Méglichkeit alles
Wesentliche [...] in concisester Form dem Leser geboten®.7 Fiir England ge-
schieht dies zuerst durch die Darstellung von Robert Grosseteste mit seinen
Wirkungsstdtten Oxford und Lincoln, seiner Licht- und Wahrheitstheorie, Wis-
senschaftslehre und Psychologie. An die nachfolgende Prasentation der Artis-
tenfakultit von Oxford und Cambridge schliefft sich die Schilderung der
Hauptakteure im philosophischen Geschaft, ihrer Werke und Lehren, sozialen
Strukturen und Ordensgemeinschaften an. Das den deutschen Dominikanern
und Franziskanern gewidmete Kapitel Imperium (Nord) beginnt mit einer ge-
rafften Darstellung von Leben, Werk, Lehre und Wirkung Alberts des Grof3en;
es berticksichtigt sechs weitere dominikanische Schriftsteller des 13. Jahrhun-
derts, die bis auf Erkenfrid von Erfurt das Vermadchtnis Alberts des Grofden
weiterfiihrten. Einzig Dietrich von Freiberg, dessen Leben und Wirken noch
viele Jahre iiber die Epochengrenze hinausging, wird wie das Alberts des
Grofden gesondert und ausfiihrlich portrdtiert. Unter den Franziskanern wird
fiir diesen Zeitraum keine philosophisch bedeutende Personlichkeit ausge-
macht, die einzeln dargestellt zu werden verdiente. Sieht man von Thomas
von Aquin ab, sind sie indes besser als die Dominikaner im Imperium Siid auf-
gestellt. Hier erlangen die Vertreter der Augustinereremiten, einige Philosophie-
lehrer an den italienischen Universitdten Neapel und Bologna sowie die Laien
eine groflere Bedeutung. Auf der Iberischen Halbinsel wird das Wiederauf-
leben des philosophischen Denkens erst nach der Bewdltigung der Folgen der
Reconquista (nach 1260er Jahren) konstatiert und den Grund fiir seine an-
fanglich auf diesen Raum begrenzte Auswirkung im Aufgeben des Lateins und
im Gebrauch der Volkssprache gesehen. Den Bettelorden kam deshalb hier, wo
auch der Ursprung des Dominikanerordens liegt, eine wichtige Rolle im Be-
reich der Bildung und des Transfers von Wissen zu. Zu den philosophisch be-
deutenden Personlichkeiten werden Antonius von Padua (Fernando Gomes),
Juan Gil Zamora, Pedro Gallego, Ferrandus de Hispania, Guillelmus von Ara-
gon, der Dominikaner Ramén Marti, Petrus Hispanus und Ramon Lull gerech-
net. In der neueren Forschung wird davon ausgegangen, dass unter dem Na-
men des Petrus Hispanus moglicherweise finf (!) verschiedene Personen zu
unterscheiden sind (1046), darunter der Verfasser der logischen Schriften und

7 ROTHER: ebd. 241.



300 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

ein von diesem verschiedener Petrus Hispanus Portugalensis, Philosoph sowie
ein weiterer Petrus Hispanus Physicus, Autor naturphilosophischer und medi-
zinischer Werke. Zum Schluss dieses zweiten Hauptteils erscheint Ramon Lull
(neukatal. und lat. Llull). Die ausgiebige Schilderung von seinem Leben und
Werk und ein Durchgang durch seine philosophisch wichtigen Werke, ein aus-
fithrlicher Bericht iiber seine Lehransichten, ihre Rezeptions- und Wirkungs-
geschichte verleihen ihm die Ziige eines Geistesriesen mit universalistischem
Anspruch seines philosophischen Denkens. Eine reichhaltige Zusammenstel-
lung von primdren Quellen und Sekundarliteratur rundet sein Gesamtportrat
ab und macht es zu einem historiographisch grandiosen Denkmal.

Der dritte und letzte Hauptteil (1109-1648), der gemafl der Absicht und
dem Urteil der Herausgeber (Vorwort, XXIII) sowie dem Sinngehalt seiner Uber-
schrift Disziplinen und Themen der systematischste ist, beginnt mit einer Pra-
sentation der im 13. Jahrhundert geldufigen Wissenschaftseinteilungen und
der sie reflektierenden Literaturgattung (divisiones scientiae und divisiones
philosophiae) sowie auch sonstiger, thematisch relevanten Schriftlichkeit (1111-
1u31). Es zeigt sich, dass die Erklarung der in diesem Zeitraum wirksamen, sich
tiberlagernden Wissenschaftssystematiken unterschiedlicher Traditionen und
Herkunft weder monokausal noch innerhalb des auf die Epoche begrenzten
Raumes moglich ist. Vielmehr erfordert sie sowohl eine genetische Retrospek-
tive, die bis auf Platon, Aristoteles und die Stoa reicht, iiber die Spatantike
und die Frithscholastik auf die Autoren des 12. und 13. Jahrhunderts zuriick-
wirkt und von ihnen weiterentwickelt wird, als auch die Berticksichtigung von
neuen Impulsen, Anleihen und Adaptionen, welche die Rezeption der ara-
bisch-islamischen Quellen bot. Im Mittelpunkt stehen jedoch die Einteilungen
der Philosophie und der Wissenschaften der anonymen und der namentlich
bekannten Autoren des 13. Jahrhunderts sowie deren unmittelbaren, zumeist
dem 12. Jahrhundert entstammenden Quellen. Unter den wirksamsten Entwiir-
fen einer systematisierenden Einteilung der Philosophie und der Wissenschaft
kommen neben den anonymen divisiones philosophie und divisiones scientiae
jene von Hugo und Richard von St. Viktor, Dominicus Gundissalinus, Robert
Kilwardby und Johannes von Dacien in den Blick. Daneben werden auch dies-
beziigliche Auffassungen u.a. von Roger Bacon, Robert Grosseteste, Albertus
Magnus (einmalige Erwahnung) und Thomas von Aquin berticksichtigt. Her-
vorzuheben ist die von P. Schulthess enorm griindlich und umfassend ge-
leistete Aufarbeitung der auf Aristoteles zuriickgehenden, auf dieser Basis nach
der Rezeption der Zweiten Analytiken und in Begegnung mit der arabisch-isla-
mischen Tradition im 12. und 13. Jahrhundert fortentwickelten Wissenschafts-
und Philosophiesystematik der Lateiner. Eine absolut lickenlose Erschliefung
aller relevanten primdren und sekundaren Quellen wiirde nicht nur die pro-
grammatisch gesetzten Grenzen des Grundrisses sprengen, sondern auch auf-
grund einer Materialfiille kaum zu bewiltigen sein. Dies nétigt zu einer selek-
tiven Prdsentation und erklart u.a. eine geringe Berticksichtigung des wissen-
schaftssystematischen Beitrags Alberts des Groflen oder die Nichterwahnung



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 301

jenes von Gilbert von Porrete.8 Nichtsdestotrotz bleibt gerade dieser Beitrag
grundlegend sowohl fiir das Verstandnis der Wissenschaftssystematiken als
auch fiir das Selbstverstandnis der anschliefdend prasentierten Disziplinen und
ihrer weiteren Entwicklung bis in die Neuzeit. In den auf die Einleitung zu den
Wissenschaftseinteilungen folgenden sechs Kapiteln, denen jeweils eine eige-
ne Einleitung vorangestellt wird, werden die einzelnen Wissenschaftsdiszipli-
nen und ihre Gegenstiande nach einem von der Stoa und Aristoteles inspirier-
ten, in seiner Vollform u.a. im Frithwerk Alberts des Grofden De quattuor coae-
quaevis (Summa de creaturis 1) IV.61.4 vorliegenden Schema in gedrangter Form
dargestellt: Philosophia rationalis sive scientia sermocinalis (Kap. 9, 1133-1341,
zur Ganze von P. Schulthess), Naturphilosophie (Kap. 10, 1343-1386), Mathema-
tische Wissenschaften (Kap. 11, 1387-1453), Metaphysik (Kap. 12, 1455-1513),
Praktische Philosophie (Kap. 13, 1515-1591) und zum Schluss Medizin und Alche-
mie (Kap. 14, 1593-1648). Die Anordnung der dargestellten Disziplinen ent-
spricht dem ordo disciplinae. Die Logik steht deshalb bei der Darstellung der
Disziplinen im Grundriss an der Spitze. Sie wird mit den Gegenstinden ihrer
Teildisziplinen im Ausgang von der Tradition der artes sermocinales (trivium)
und im Ubergang von der logica vetus zur Methodenwissenschaft an der Uni-
versitat mit ihren arabischen Quellen und Textgattungen, ihrer unterschied-
lich verlaufenden Entwicklung und ihren Differenzierungen sowie mit der ein-
schlagigen Kommentartradition tiberaus sorgfaltig, umfassend und detailreich
vorgestellt. Die aufwendige Aufarbeitung eines komplexen, in nahezu endlosen
Mengen vorhandenen und in seinem Sachgehalt schwierigen Stoffes bietet sich
dem Leser als ein Lehrstiick aus einem Guss dar und macht dieses Kapitel zum
Highlight des Bandes. Die Autoren des nachfolgenden 10. Kapitels werden in
quantitativer und qualitativer Hinsicht nicht weniger bei der Sichtung und Er-
schliefung der Quellen zur Naturphilosophie sowie der Darstellung ihrer In-
halte herausgefordert. Erschwerend kommt die Tatsache hinzu, dass die Na-
turphilosophie keine einheitliche Wissenschaft, sondern ein Konglomerat von
Einzeldisziplinen unter dem Sammelbegriff der Physik bildet, deren weite
Teile in den sog. Lebenswissenschaften (life sciences) aufgehen und auf die be-
nachbarten Disziplinen wie auf die Kosmologie und Meteorologie, Geographie
und Mineralogie, Medizin und Alchemie, Astronomie und Astrologie sowie ei-
nige mathematische Disziplinen ausgreifen. Die Entwicklung der Naturphilo-
sophie im 13. Jahrhundert vollzog sich wesentlich mit der Rezeption der Schrif-
ten des Aristoteles und der sie begleitenden arabischen Kommentare. Die na-
turwissenschaftlichen Schriften wurden in der Hauptsache am Leitfaden dieser
Vorlagen als Kommentarwerke verfasst. Die lateinischen Ubersetzungen der
griechischen und arabischen Quellen und die Integration dieser neuen Schrift-

8 Alberts Beitrag wird dennoch durch die verzeichnete Sekundarliteratur, vor allem
durch die Studien von J.A. Weisheipl, indirekt abgedeckt. Fiir Gilbert von Porrete béte sich
die Untersuchung von HAAS, M.: Die Wissenschaftsklassifikation des Gilbert von Poitiers, in:
Gilbert de Poitiers et ses contemporains: aux origines de la logica modernorum. Actes du Sep-
tiéme Symposium Europeen d’Histoire de la Logique et de la Semantique Médiévales. Centre
d’Etudes Supérieures de Civilisatione Médiévale de Poitiers, Poitiers 17-22 juin 1985, ed. J. Joli-
vet et A. de Libera. Napoli: Bibliopolis 1987, 279-295, an.



302 Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus

korpora in die universitiren curricula, ein Uberblick iiber die Kommentare zu
den libri naturales, ferner die wissenschaftstheoretischen und -systematischen
Fragen in Bezug auf die Naturphilosophie wie deren Gegenstand, Einteilung in
Einzeldisziplinen, Wissenschaftscharakter und Methoden, das Verhaltnis von
Naturphilosophie und Theologie, bilden die hauptsiachlichen Inhalte dieses Ka-
pitels. Zu den wissenschaftssystematischen Themen, die unter Riicksicht des
Verhaltnisses von Naturphilosophie und Theologie dargestellt werden, gehoren
nicht nur solche wie die Ewigkeit der Welt und der Determinismus, sondern
auch die Seelenlehre, in deren Zentrum die Intellekttheorie, Averroes’ Lehre
von der Einheit des Intellekts und die Frage nach dem Averroismus stehen.
Die Wichtigkeit dieses Kapitels erkennt der Leser im vollen Ausmaf3, wenn er
sich mit der Prdsentation der einzelnen Autoren im Teil Il des Grundrisses ver-
traut gemacht hat. Denn in diesem Teil III werden Inhalte geboten, die im
Personen-Teil entweder ganzlich fehlen oder nur andeutungsweise themati-
siert werden oder aber in manchem Fall Wiederholungen sind. Diese Beobach-
tung macht verstandlich, warum dieses 10. Kapitel im Unterschied zum 11. Ka-
pitel keinen Autorenteil bietet. Die Darstellung der mathematischen Wissen-
schaften, die nach aristotelischen Verstdandnis einen selbstandigen Bereich der
theoretischen Philosophie und seit Boethius die Facher des quadrivium bilde-
ten, erfolgt im letztgenannten (11.) Kapitel weitgehend nach dem gleichen
Schema, das allen Kapiteln dieses III. Hauptteils gemeinsam ist. Die einzige
Ausnahme besteht im Vorhandensein des Autorenteils, in welchem Leben und
Werk der wichtigsten sechs Autoren gesondert prasentiert wird. Auf eine kon-
zise Einfiihrung zur Geschichte dieser Wissenschaft folgen Erérterungen zu ih-
rem Gegenstand und ihrer Einteilung in Einzeldisziplinen, zu deren Stellung
als Facher des Quadriviums und als Wissenschaften im universitdaren curricu-
lum sowie zum Spannungsverhdltnis von Naturphilosophie und Mathematik
mit Bezug auf die Astronomie, Optik und die Teilgebiete der Mechanik. Die
gesonderte Darstellung der scientia perspectiva im Spannungsfeld von Mathe-
matik und Naturphilosophie, Erkenntnislehre und Metaphysik, ferner der Fra-
ge nach der Bedeutung der Mathematik fiir die Wissenschaften und dem onti-
schen Status mathematischer Gegenstidnde zeigt, welche philosophisch viru-
lenten, wissenschaftssystematisch und -theoretisch komplexen Probleme sich
in diesem Geflecht entziindeten und geldst werden mussten. Das Ringen um
ihre Losungen fiihrte, wie den Darlegungen zu entnehmen ist, zur Klarung des
Wissenschaftscharakters und der Etablierung der Arithmetik und Algebra, der
Geometrie und der geometrisch-physikalischen Optik (perspectiva), der Astro-
nomie und Astrologie und der scientia de ponderibus (Statik mit Ansdtzen zur
Kinematik und Dynamik), des Magnetismus und der Musiktheorie als Wissen-
schaften. Im letzten Teil des Kapitels werden die Biographien und Werke der
bedeutendsten Autoren auf dem Gebiet der mathematischen Wissenschaften
prasentiert: Johannes von Sacrobosco, Leonardo Fibonacci, Jordanus de Ne-
more, Campanus, Witelo und Heinrich Bate. Das nachste, der Metaphysik ge-
widmete 12. Kapitel des Grundrisses wird mit Erdrterungen zum Selbstver-
staindnis der Metaphysik als Disziplin der Philosophie, zu den textuellen Grund-
lagen und konzeptuellen Ansdtzen ihrer Entwicklung als Erste Philosophie,
ferner zu den Transformationen der Konzepte von Metaphysik bei ihren wich-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 303

tigsten Exponenten sowie dem unterschiedlichen Bild von diesen in der For-
schung eingeleitet. Es folgt die Darstellung unterschiedlicher Konzepte der
Metaphysik im Ausgang von ihren Quellen unter besonderer Beriicksichtigung
der arabisch-islamischen und neuplatonischen Einfliisse (v.a. Avicenna), der
durch lateinische Ubersetzungen vermittelten Rezeption der Metaphysik des
Aristoteles und der lateinischen Kommentare zu diesem Text. Schon in diesem
Kontext kommen die Fragen nach der neuplatonisch-arabisch inspirierten Aus-
richtung der Metaphysik als Theologie in den Blick, spater und gesondert nach
dem Gegenstand der Metaphysik und dem Verhdltnis von Metaphysik und
Theologie. Das Kapitel bietet detaillierte Auskiinfte iiber die Hauptthemen der
Metaphysik, konzeptuelle Umdeutungen und metaphysikkritische Reflexionen
der neueren Forschung. Das vorletzte, 13. Kapitel vom Teil III des Grundrisses,
welches der praktischen Philosophie gewidmet ist, wird mit der Verortung
dieser Disziplin in der mittelalterlichen Wissenschaftssystematik eingeleitet.
Die weiteren Aspekte, die in diesem Rahmen erldautert oder nur erwahnt wer-
den, betreffen den Doppelcharakter der Ethik als scientia docens und scientia
utens, die Einteilung der praktischen Philosophie in ihre Teildisziplinen Ethik,
Okonomik und Politik, ferner ihre urspriinglichen Themen (Zins, Eigentum,
Geld/Kapital) sowie einige der in diesem Zusammenhang bedeutenden Auto-
ren (neben Robert Kilwardby, Thomas von Aquin und Johannes von Dacien).
Die wissenschaftssystematische Einordnung der praktischen Philosophie als
Wissenschaft, die menschliche Belange partikuldrer Art zum Gegenstand hat,
wird auf De ortu scientiarum von Robert Kilwardby zurlickgefiihrt und durch
Thomas von Aquin bestatigt. Thre Unterteilung in drei Disziplinen (Ethik,
Okonomik und Politik) soll ansatzweise bei Platon und Aristoteles vorliegen;
sie wird von Boethius und Cassiodor an das Mittelalter vermittelt und durch
Hugo von St. Viktor in der mittelalterlichen Wissenschaftssystematik fest ver-
ankert. Die Unterscheidung von einem theoretischen und einem angewandten
Teil der Ethik, die u.a. Albert der Grof3e sich zu eigen macht, geht moglicher-
weise, wie in der Einleitung nahegelegt wird, auf die Summa Alexandrinorum
zuriick. Bei der Darstellung der drei Disziplinen der praktischen Philosophie
stehen jeweils im Mittelpunkt in Bezug auf die Ethik die Fragen der Rezeption
der antiken Tugendlehre, die Willensproblematik, Gliick und Naturrecht, hin-
sichtlich der Okonomik das mittelalterliche Selbstverstindnis dieser Disziplin,
Zinswesen und Wucher sowie gerechter Preis. Viel komplexer als die Schilde-
rung der Themen der Ethik und Okonomik erscheint indes das Bild der politi-
schen Philosophie, obwohl ihr Darsteller davon ausgeht, dass es in im Mittel-
alter keine eigenstindige Wissenschaft der Politik gegeben hat und er deshalb
bevorzugt vom ,politischen Denken“ oder von ,politiktheoretischen Vorstel-
lungen und Theorien® spricht. Dieser Annahme steht jedenfalls die Auffassung
Alberts des Grof3en entgegen, der in seinem Kommentar zur Politik des Aris-
toteles die Politik ausdriicklich als Wissenschaft bezeichnet und ausweist. Die
Spannweite der mit Bezug auf ,das politische Denken“ dargestellten Themen
reicht von den universitaren Voraussetzungen dieses Denkens und den Text-
gattungen sowie Schriftkorpora, die es tradieren, bis zur Prasentation der poli-
tischen Ansichten zweier bedeutender Theoretiker: Thomas von Aquin und



304 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Agidius von Rom. Die Abwesenheit Alberts des Groen in diesem Kontext in-
des, auch die Annahme, er habe die ,Gesamtparaphrase samtlicher Aristote-
lischer Schriften“ bereits ,in Paris“ begonnen (1564-1565) diirften einen Leser,
der mit Albert ein wenig vertraut ist, verwundern. Sehr positiv wird er indes
mit dem nachfolgenden, der Medizin und Alchemie gewidmeten 14. Kapitel
beeindruckt, das den darstellenden Teil III des Bandes beendet. Auf die
Prasentation der Medizin als universitire Wissenschaft in ihrer Aufbauphase
und die Vorstellung ihrer griechischen und arabischen Quellen sowie deren
Rezeption - in erster Linie der Canon des Avicenna, die Schriften des Galen
und das Colliget des Averroes — folgen eine detailreiche Schilderung des Ver-
héltnisses von Medizin und Philosophie, der Wirkungsgeschichte medizini-
scher Theorien auflerhalb der Medizin selbst und schliefdlich die Vorstellung
der drei bedeutendsten medizinischen Autoren mit ihrem Leben, Werk und
Wirkung: Taddeo Alderotti, Arnald von Villanova und Peter von Abano. Un-
terstrichen sei die angemessene Beriicksichtigung des langfristig wirkungsvol-
len Beitrags von Albert dem Groflen sowohl zum Selbstverstandnis der Medi-
zin als Wissenschaft, als auch zur Vermittlung und genuinen Vermehrung des
medizinischen Wissens. Der Schlussparagraph des letzten Kapitels des Bandes
stellt in sehr konziser Weise die Alchemie, ihren Begriff, ihre Quellen und Ent-
wicklung dar. Das vertiefte Verstandnis dieser Domadne, die eher eine Techno-
logie mit entsprechendem Anwendungswissen ist als eine Wissenschaft im aris-
totelischen Sinne und die auf die kiinstliche, naturnachahmende Herstellung
ausgerichtet ist, wird v.a. in Anlehnung auf den diesbeziiglichen Beitrag Alberts
des Groflen gewonnen. Den Band schlieffen ein Sachregister (1649-1656) und ein
Namenregister von Personen aus dem 13. Jahrhundert und fritheren Zeiten
(1657-1667).

Nach dieser auf die Vorgeschichte, die formalen und inhaltliche Vorgaben
der Herausgeber und vor allem auf die Inhalte des Bandes konzentrierten Pra-
sentation des Grundrisses sollen einige kritische Beobachtungen festgehalten
und das Werk abschlieffend gewiirdigt werden. Eine Wiirdigung geschah schon
vielfach bei der inhaltlichen Vorstellung der Einzelteile des Handbuchs und sie
wird an dieser Stelle erneut bekraftigt. Denn in allen drei Hauptteilen und in
fast jedem Kapitel wird das Bestreben iiberaus deutlich, dem Ueberwegschen
Anspruch des Grundrisses auf eine konzise, alles philosophisch Wesentliche
erfassende Darstellung zu geniigen. Manche vom Rezensenten empfundene Un-
zuldnglichkeit, auf die im Folgenden hingewiesen wird, tut der hierdurch aus-
gesprochenen hohen Wertschatzung der von Autoren erbrachten Leistung
keinen Abbruch und kann es auch nicht. Es ware geradezu anmafiend, das
Werk als Ganzes in allen seinen Einzelheiten kritisch und dennoch sachge-
recht evaluieren zu wollen, das nicht eine Schulter, sondern ein Kollektiv von
tiber dreiffig Experten getragen hat. Einige allgemeine und einige punktuelle,
kritisch-wiirdigende Bemerkungen erscheinen dennoch berechtigt und, folgt
man Nietzsches Kommentar, sinnvoll. Sie konnen aber das Handbuch kaum
noch besser werden lassen als es ist, fiir dessen wissensvermittelnde Starke es
selbst das beste Zeugnis ablegt. Kritisch hinterfragt werden kann an erster
Stelle die uneinheitliche, wechselnd analytische und systematische Methode,
die sich teilweise auf die Struktur des Bandes auswirkt und zu inhaltlichen



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 305

Uberschneidungen und Redundanzen in allen drei Hauptteilen, besonders je-
doch im zweiten und dritten Hauptteil fithrt. Andererseits konnen dieser Struk-
turierung und dem Methodenwechsel insofern ein Vorteil abgewonnen wer-
den, als sie sich wechselseitig erginzen und in mancher Hinsicht korrigieren.
Dies scheint im zweiten Hauptteil auf das sechste Kapitel § 28 (Albert der
Grofde) insofern zuzutreffen, als die dort gebotenen Interpretationen des Ver-
héltnisses von Theologie und Philosophie (insbes. Metaphysik) und der Natur-
philosophie in den entsprechenden systematischen Abschnitten des dritten
Hauptteils vertieft und zum Teil korrigiert werden. Auf einige Auffilligkeiten
im erwahnten § 28 wurde bereits andernorts hingewiesen.9 Einer Korrektur be-
darf die unzutreffende und dem gesicherten Forschungsstand entgegengesetz-
te Interpretation der redaktionellen Frage von der Abhandlung De forma re-
sultante in speculo Alberts des Grofien (862, 6). In keinem wie in diesem Teil
werden die konzeptionellen Vorgaben der Herausgeber (Vorwort, XXI) nicht
konsequent genug eingehalten. Diese Beobachtung betrifft sowohl den darstel-
lenden Teil als auch die Zusammenstellung der Sekundirliteratur. Ahnliche
Tendenzen sind im Hauptteil I § 7.3 festzustellen. Vermag das besondere Inte-
resse des Rezensenten an diesen Teilen zu rechtfertigen, sie einer genaueren
Lektiire zu unterziehen, rechtfertigt es auch seinen Eindruck preiszugeben, dass
diese Teile keine Highlights des Bandes nach Mafdgabe der Darstellung etwa
von Thomas von Aquin, Ramon Lullus oder der Logik, der Medizin und Al-
chemie sind. Und dennoch kann auf das Ganze bezogen nur folgendes Fazit ge-
zogen werden: Die mit diesem Doppelband dokumentierte, sorgfaltige Er-
schliefung und Aufarbeitung komplexer philosophischer und facheriibergrei-
fenden, jedoch stets philosophisch unterlegten wissenschaftlicher Probleme, ist
eine zuhochst beeindruckende, von Experten mit wissenschaftshistorischer und
-systematische Kompetenz erbrachte Leistung. Sie macht den neuen Grundriss
zu einem idealen Nachschlagewerk, das seinen Benutzer umfassend und ins-
gesamt in zuverldssiger Weise tiber die Philosophie und die Wissenschaft im
13. Jahrhundert orientiert.

9 Vgl. die Rezension in: Theologische Revue 115 (2019), 50-53.






REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

SUAREZ-NANI, Tiziana/PARAVICINI BAGLIANI, Agostino (éds.): Materia. Nouvelles
perspectives de recherche dans la pensée et la culture médiévales (XII*-XVI*
siécles). Firenze: SISMEL/Edizioni del Galluzzo 2017, 395 p. ISBN 978-88-8450-
807-2.

Le volume que nous présentons ici réunit les actes d'un colloque tenu a Fri-
bourg entre le 14 et le 16 avril 2016 autour de la conception médiévale de la
matiére. Cette derniére, « prope nihil » pour Augustin, « la plus obscure des
choses » selon F.W.]. Schelling, constitue a plus d’un titre la croix de la phi-
losophie en général et peut bien a cet égard toujours revendiquer I'avant-scéne
des questions débattues par ses historiens. C'est que la matiére en effet, avant
que la modernité ne I'astreigne progressivement a la conception qu’en tient le
langage courant aujourd’hui pour en faire quelque chose d’étendu devant nous
et de tangible, représentait surtout pour les philosophes d’obédience platoni-
cienne au sens large, et donc Aristote y compris, ce qui résiste a la pensée, a
'acte, a la détermination. Pour le Stagirite, elle est certes un substrat de la
forme, mais toujours en quéte d'une nouvelle, mettant ainsi au jour le roy-
aume du « possible ».

Le beau recueil rassemblé ici par Tiziana Suarez-Nani et Agostino Paravi-
cini Bagliani réunit un ensemble de contributions fort intéressantes, explorant
les hésitations et les évolutions du concept de matiére entre le Moyen Age et
la Renaissance, au fil surtout de la reprise des questions laissées en suspens
par la philosophie de la nature aristotélicienne. Danielle Jacquart ouvre le re-
cueil en présentant quelques interprétations philosophiques de la Genése a
partir du Timée et de la Physique entre le XII® et le XIV® siécle (Hugues de
Saint-Victor, Pierre Abélard, Pierre Lombard, Nicolas de Lyre, Robert Grosse-
teste). Cecilia Panti montre comment Robert Grosseteste marie mathémati-
ques et physique pour aboutir a la these de 'infinie réplicabilité de la forme et
de la matiére en tout changement substantiel. Anna Rodolfi se demande si la
théorie de la gradation de forme échafaudée par Roger Marston ne s’est pas
élaborée en étroite corrélation avec le rejet de la position adoptée par Henri de
Gand quant a l'interprétation des raisons séminales. Anik Sienkewicz-Pépin ex-
pose comment la nécessité d’expliquer le mouvement (tant local que volon-
taire ou intellectuel) des anges, pousse Richard de Mediavilla a inclure une
matiére spirituelle en leur substance. Cecilia Trifogli s’emploie a présenter la
distinction développée dans le Commentaire a la Physique rédigé par Geoffrey
d’Aspall, typique des commentaires anglais d’Aristote au XIII® siecle, entre ma-
tiére premiere et matiere naturelle. Cette derniere serait seule au principe du
mouvement en tant qu’elle posséde déja certaines potentialités actives dimi-
nuées. La part belle est laissée a 'école franciscaine et aux scotistes de tous
bords : Guillaume de Brienne s’interrogeant sur la rémanence des éléments
dans le mixte (William Duba étudie pour nous son opinion sur ce point tout



308 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

en éditant une Reportatio de ses legons parisiennes), Jacques d’Ascoli sur les
relations entre matiére et métaphysique de la puissance (Roberta Padlina), Jean
le Chanoine et sa compréhension de I'actualité de la matiére, qui s’élabore en
dialogue avec Duns Scot, Pierre Auriole, Antoine André, Gérard Odon et
Guillaume d’Ockham pour préfigurer une conception corpusculaire (Antonio
Petagine). Joél Biard souligne comment Blaise de Parme, confrontant la thése
moniste d’'un principe unique de la nature défendue par les Anciens et la dua-
lité des principes forme-matiére aristotélicienne interprétés comme non-sub-
stantiels et non-préexistants par soi, finit par faire de la matiére non plus le
sujet persistant sous le changement de forme, mais la chose méme, dont les
rapports de qualités qui I'affublent engendrent les formes nouvelles, faisant ainsi
honneur au « réductionnisme » nominaliste. Aurélien Robert écarte avec suc-
cés la légende d’'un Pietro d’Abano matérialiste. A partir de I'étude de quatre
problémes paradigmatiques (la rémanence des éléments dans le mixte, 'action
des qualités, la croissance animale, la génération spontanée), il montre com-
ment Pietro d’Abano sollicite Aristote, Alexandre d’Aphrodise et Averroés pour
toujours soutenir la primauté de la forme, ordonnant les modifications de la
matiére. D’Abano apparait dépendant du philosophe de Cordoue surtout, sans
pour autant défendre la théorie de l'unicité de I'intellect séparé, celle-la méme
qui, pour beaucoup, devait s’accompagner par contraste d'une forme de maté-
rialisme en ce monde. Marc Bayard soutient que la conception de la matiéere
développée a 'aune des principes métaphysiques de Nicolas de Cues aboutit a
une ontologie dynamique qui n’oppose pas substance et mouvement, mais
n’appréhende au contraire le mouvement de 'univers qu’au sein méme de ses
contractions, dans les rapports d’acte et de puissance internes a toute chose.
Sur les traces de R. Specht, Olivier Ribordy expose la théorie suarézienne de la
matiére, entité substantielle incompléte « par mode de puissance ». Nicolas
Weill-Parott nous présente une succession d’interprétations des phénomeénes
extraordinaires et des propriétés occultes (Albert le Grand, Thomas d’Aquin,
Pietro d’Abano, Henri de Langenstein). L'intéressant article de Michele Bacci
est d’'une briilante actualité puisqu’il montre les origines historiques, au tra-
vers de 'exemple de la controverse entretenue avec le christianisme par le sun-
nite Taqi al-Din Ahmad ibn Taymiyya (1263-1328), de l'aversion éprouvée par
certains courants islamiques pour toute intervention de la matérialité au sein
de la dévotion religieuse. Michel Pastoureau nous offre une contribution histo-
rique sur les couleurs et le processus de teinturerie au Moyen Age. L’article de
Michela Pereira conclut le volume en montrant comment l'introduction du
corpus alchimique au Moyen Age au travers des ceuvres d’Avicenne, Albert le
Grand, Raymond Lulle, Roger Bacon et le pseudo-Gerber, introduisit parfois
une inflexion dans la maniére dont on comprit la notion de matiére premiere.
De principe métaphysique de pure potentialité, elle devenait cette masse in-
forme et sombre (le fameux nigredo) obtenue par dissolution des substances
corporelles au premier stade de I'ceuvre de transmutation.

Le volume se distingue par la qualité générale des contributions présen-
tées. L’ouvrage est trés informatif et s’il faut lui discerner une ligne, il faut
constater qu’il met magnifiquement en évidence, sous un angle historique,



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 309

comment les réflexions médiévales sur le concept de matiere pouvaient mener
de proche en proche aux grandes théories de la modernité scientifique. De ma-
niere trés générale, la mise en évidence d’'une actualité minimale au sein de la
matiére en son état « naturel » semblait nécessaire a beaucoup pour expliquer
le mouvement et les phénomeénes physiques. Sans nul doute, la distinction de
la res extensa et de la res cogitans entérinée par Descartes et a certains égards
symbolique de la révolution scientifique moderne, dépendra de ces élabora-
tions théoriques médiévales.

Nous voudrions toutefois relever deux absences significatives au sein d'un
ouvrage pourtant déja fort complet. Celle de la physiologie et de la médecine
d’abord, seulement évoquée ca et 13, ou au détour du probléme de la comple-
xion des éléments. Guillaume de la Mare n’avait-il pas opposé, directement
apres avoir soulevé la question de la forme des éléments dans le mixte, I'étude
de la médecine a la doctrine thomiste de 'unicité de la forme substantielle ? Il
apparait que la physiologie, a 'aune de la synthése magistrale qu’en offrait le
Canon de médecine d’Avicenne, est un aspect fondamental de la compréhen-
sion médiévale de la matiére. En dépendaient bien entendu la saisie des émo-
tions et des aspects corporels de la cognition, mais également le statut du
spiritus, de la nutrition et de la persistance de 'identité de la substance en dé-
pit des changements quantitatifs qu’elle introduit, puis des questions théologi-
ques majeures, telle la transmission du péché de la chair d’Adam et la Résur-
rection.

L’absence d’étude concernant '’Aquinate pourrait encore étre regrettée, tant
il demeure que c’est une dimension métaphysique essentielle donnée a la com-
préhension de la matiére au Moyen Age qui disparait avec lui : la matiére
« pure puissance » comme cette altérité qui ouvre la question de l’étre a partir
de la constitution méme de I'étant fini. L'on voit bien comment, des explica-
tions de la genése du monde au moyen des images provoquées par les mythes
platoniciens du Timée ou d'un « chaos » originel, jusqu’a la masse informe qui
sert de base a l'opération alchimique, en passant par les virtualités pour le
changement d’'une matiére « actualisée » et productrice, c’est le sens noble de
I'imagination, 'expérience et I'attention a la phénoménalité qui guideront l'ap-
préhension de la matiére jusqu’aux expérimentations modernes. Suarez lui-
méme et ses fameuses Disputes métaphysiques, parce qu’elle étaient prises mé-
thodologiquement, comme l'avait bien montré F. Ulrich dés sa dissertation
doctorale (Inwiefern ist die Konstruktion der Substanzkonstitution massgebend
fiir die Konstruktion des Materiebegriffs bei Suarez, Duns Scotus und Thomas?,
1955), d'une analyse de l'essence réelle déja posée ou hors de ses causes,
n’échappe pas a cette tendance. Appréhendée a partir du tout de 'essence du
composé, la matiére apparaissait certes pour Suarez incompléte, mais possé-
dait une actualité de fait, a la lorgnette d'un processus d’abstraction réifiant.
La separatio conceptuelle propre a la métaphysique thomiste était oubliée, qui
seule ménageait un départ pris a 'acte intensif fondateur donnant sens a I'étre
méme de la matiére. Disparaissait également la fonction transcendentale don-
née a la matiére par ’Aquinate, a savoir celle d’'une participation a la perfec-
tion dynamique de l'étre, pour la considérer désormais de maniére statique,



310 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

comme une essence dont il s’agissait de déduire analytiquement les propriétés.
En 'absence des réflexions que ce maitre de la spéculation métaphysique ré-
serva a I'étre de la matieére, ne boudons pas notre plaisir toutefois, en mettant
une nouvelle fois en évidence les belles réflexions sur la possibilité métaphy-
sique en milieu scotiste abordées dans la contribution de Roberta Padlina et,
dans une ligne qui, sans doute, pourrait prolonger les intuitions de Thomas
sur la « puissance », les stimulantes analyses de Marc Bayard a propos de 'on-
tologie dynamique de Nicolas de Cues. Trés certainement en effet pour le doc-
teur angélique, si le nom méme de Dieu dit 'opération, il n’y a point pour lui,
pas plus que pour Nicolas, de « substance sans dynamisme », ni de « dyna-
misme sans substance ».

JULIEN LAMBINET

REXROTH, Frank: Frohliche Scholastik. Die Wissenschaftsrevolution des Mittel-
alters. Miinchen: Verlag C.H. Beck 2018, 505 S., Illustrationen, Karten. ISBN

978-3-406-72521-0.

Wer Europa verstehen will, muss das Hochmittelalter kennen. Natiirlich auch
die Renaissance, die Reformation und die Franzosische Revolution, aber ent-
scheidende Weichen fiir alles werden im 12. Jahrhundert gestellt. Dies ruft uns
Frank Rexroth, Professor fiir Mittlere und Neuere Geschichte in Géttingen, in
seinem Buch Frohliche Scholastik (ein Titel, der Nietzsches Anarchie der
,2Frohlichen Wissenschaft® im intellektuellen Gepack hat) in Erinnerung. Sein
Exkursionsgebiet sind die Schulen von Magistern und Studenten, die in den
letzten Jahrzehnten vor 1200, also noch vor dem Entstehen des klassischen Typs
der Universitdt in Bologna, Paris und Oxford, die gelehrte Welt im Okzident
aufmischten.

Einen, wenn nicht gar den zentralen Ausgangspunkt sieht Rexroth in ver-
anderten sozialen Strukturen - und weniger in intellektuellen Reflexionen.
Das Denken gewinne seine Dynamik nicht (mehr) in den Kathedralschulen,
sondern in einer ,Hiittensiedlung” am linken Ufer der Seine in Paris (dem
heutigen Quartier latin). Rexroth rekonstruiert minutids eine Vielzahl sozialer
Bedingungen dieser neuen Welt: Das Hiittendorf profitierte von der Lage im
Niemandsland vor den Stadtmauern von Paris, die herrschaftliche und bi-
schofliche Kontrolle war schwach. Sodann machte ein altes Medium in diesem
Milieu neu Karriere: Der Brief, der neben den Traktat als Ort eigenstandiger
Denkiibungen trat. Auch der Kommentar, die Glosse, radikalisierte sich und
verwandelte sich von der dankbaren Erlauterung der groffen Tradition zum
Entréebillet in die bohrende Nachfrage nach der Qualitdt eines verehrten
Textes. SchlieRlich: Die hierarchische Uberordnung des Lehrers iiber den Schii-
ler werde durch eine Gemeinschaft aufgebrochen, in der sich philosophisch In-
teressierte in einer freien Vergemeinschaftung zusammenfinden und wo die
Diskussion an die Stelle deduktiver Wissensvermittlung trete - das mittelal-
teriche Kommunenleben als Nukleus der diskursiven Scientific community.
Dies bedeute eine neue Bewertung der Freundschaft: Sie habe sich in diesen
Zirkeln gegen das hierarchische Lehrer-Schiiler-Verhaltnis etabliert. Ein ,auto-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 31

poietischer Raum entsteht vor Rexroths Augen, in dem Wissen um des Wis-
sens willen gesucht wird. Dies war so attraktiv, dass sich in Paris Lehrer aus
aller Herren Lander und auch die Scholaren aus dem ganzen Abendland ein-
fanden. Hier wurde gedacht, was lange undenkbar war.

Im Zentrum dieser ,Wissenschaftsrevolution“ steht in diesem Buch ein So-
litdr, eine sikulare Ausnahmegestalt: Petrus Abaelard. Fiir Rexroth war er weit
mehr als der kastrierte Liebhaber von Héloise, vielmehr bildete er den Angel-
punkt der neuen Lebensform und einer Revolution des Denkens. Habe friither
das Wissen der Alten normativ gegolten, konne jetzt die Einsicht in das Neue,
das gar Unvordenkliche autoritative Geltung beanspruchen. Das Vertrauen in
die Wahrheit werde von der Reflexion auf die Wahrscheinlichkeit verunsi-
chert. Sprachphilosophische Bohrungen unterminierten die Verldsslichkeit des
kommunizierten Wissens: Haben Begriffe einen Inhalt oder sind sie freie Kon-
struktionen (wie es spater im Nominalismus-Streit weiter diskutiert werden
sollte)? Eigensinn gegen die Autoritdt der Tradition. Ein schwindelerregendes
Karussell intellektueller Reflexion setzte sich in Bewegung. Am Ende stehe
kein definitives Wissen mehr, sondern die unabschlieffbare Wissenssuche. Wer
die Unsicherheit des wilden Denkens liebte: Hier fand man sie.

Rexroth berichtet von all dem mit der Bereitschaft, auch komplexe Zu-
sammenhange verstandlich zu erldutern und diese intellektuell ambitionierten
und uns so ungemein fernen Zeiten nahezubringen. Er ist ein verldsslicher
Cicerone, er beherrscht die hohe Kunst der verstdndlichen Erlduterung und
der leichtfiiffigen Eloquenz ohne den Absturz in die Banalitat des Stammti-
sches. Dabei interessieren ihn vor allem Fragen der damaligen Wissenschafts-
theorie. Hingegen steht die Theologie nicht im Zentrum seines Interesses. Die
religiosen Debatten hat er nicht ignoriert, schon angesichts der Biographien
seiner Protagonisten spielen sie eine wichtige Rolle. Aber hier wiirde ich gerne
mit Rexroth weiter diskutieren, nicht, weil der Rezensent auch Theologe ist,
sondern weil man die Frage nach dem Eigensinn intellektueller theologischer
Debatten und ihrer Interaktion mit sozialen Verhadltnissen vielleicht doch in-
tensiver erwagen konnte. Denn Fragen etwa der Eucharistietheologie, der Tri-
nitdtslehre oder — wer es gerne ganz fremd haben will - der Siihnetheologie
(Anselm von Canterbury und die Folgen...) waren nicht nur hermetische
Debatten in Theologenkreisen, sondern auch Angelpunkte inhaltlicher und eben
auch wissenschaftstheoretischer Grundsatzdebatten; aber sie spielen allenfalls
eine Statistenrolle.

Schliefllich stellt Rexroth die Frage, in welchem Verhadltnis diese Zeit des
anarchischen Denkens zu den dann um 1200 entstehenden Universitaten stand.
Sein Richterschwert fithrt er mit kiithler Klarheit: Die Universitatsgriindungen
waren fiir ihn eine ,konservative Revolution®, in der Bischife und Papste die
entstehenden Universitdten autoritdr kujonierten und ihrer Autonomie Fes-
seln anlegten - eine Art Veralltaglichung des ,frohlichen” Charisma, der Weg
aus den ,Hutten“ in die Palaste. Hier erhielten die freischwebenden Intellek-
tuellen eine verldssliche Existenzgrundlage. Doch Rexroth fiigt ein grofles Aber
an: Dass mit der Universitat die ,frohliche Wissenschaft“ institutionell stabili-
siert wurde und damit dauerhaft existenzfdhig, wie die Forschung auch be-



312 Rezensionen — Besprechungen - comptes rendus

hauptet hat, wird fiir Rexroth durch den Freiheitsverlust nicht wirklich auf-
gehoben. Rexroth bewegt sich hier in den Spuren einer eher protestantisch ge-
prigten Geschichtsschreibung (wie man seinem instruktiven Uberblick iiber
die Forschungsgeschichte entnehmen kann), in der dem christlichen Bildungs-
ethos eine positive Rolle, der kirchlichen Institutionalisierung eine negative
zugeschrieben wird. Wie immer man Rexroths Perspektive auf diese Institutio-
nalisierung bewertet: Er realisiert, wie der nonkonformistische Geist einer sys-
temsprengenden Anfangszeit machtpolitisch nutzbar wurde. Dabei entstanden
allerdings wieder neue Strukturen, etwa durch rechtliche Absicherung und
den Zusammenschluss als Schwurgemeinschaft, wodurch das Organisations-
modell einer im Prinzip selbstverwalteten Wissenschaft entstand, welches sich
als relativ stabil erweisen sollte.

Vielleicht wiirde er diese Bildung einer festen Struktur mit Blick auf ver-
gleichbare Entwicklungen in der arabisch-islamischen Welt milder beurteilen
(wobei die freisinnigen Scholaren ihre Ideen entwickelten, bevor es zur Be-
gegnung mit dieser Welt insbesondere im Rahmen der spanischen Reconquis-
ta kam). Hier gab es mit den Madresen ebenfalls Orte des intensiven und auch
oft genug wilden philosophischen und theologischen Denkens, von denen - ein
Grund unter vielen diirfte die oft hohe Abhdngigkeit der Madresen von Stif-
tern und Familienbeziehungen gewesen sein - aber kein Pfad in die Wissen-
schaftswelt gefiihrt hat, wie sie mit den Universitaten (und selbst mit den spa-
teren Akademien) entstand. Das hat vermutlich viel mit der institutionellen
Absicherung der Universitdt im Okzident zu tun.

Damit stehen wir in der Gegenwart, und um die geht es Rexroth bei aller
historischen Perspektive ganz sicher auch. In seinen abschlieBenden Uberle-
gungen legt er einen weiteren Grund offen, warum er die Differenz zwischen
freien Scholaren und institutionalisierter Universitat so scharf markiert: Die
heutige Universitat stehe wieder einmal in der Gefahr, die Freiheit der For-
schung und Lehre, die sich auch um des schieren Wissens willen fiir das Wis-
sen interessiert, zu verlieren. An die Stelle der Innovation trete der Anwen-
dungsbezug, das freundschaftlich-egalitire Verhaltnis zwischen Lehrenden
und Studierenden, in dem auf Augenhohe letztlich nur das Argument zahle,
werde von der Priiffungsmaschinerie verdrangt. Dass hier Gefahr im Verzug ist,
kann man nicht bestreiten. Rexroth macht uns deutlich, wie die Freiheiten
universitirer Wissenschaft in einer historisch einmaligen Situation entstan-
den, in der strukturelle Weichen fiir einen europdischen Sonderweg, der in-
zwischen partiell globalisiert ist, gestellt wurden. Dass wir diese Weichen zu
unserem eigenen Schaden wieder umlegen, wenn wir die Suche nach der ,,Wahr-
heit“ mit der Administration von Modulen verwechseln, ist nicht schwer nach-
zuvollziehen.

HELMUT ZANDER



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 313

BECK, Heinrich: Das Prinzip Liebe. Ein philosophischer Entwurf. Berlin: Peter
Lang 2018, 100 S., ISBN 978-3-631-73962-4.

L.

Der Bamberger Philosoph Heinrich Beck hat 2018 sein neues Werk Das Prinzip
Liebe. Ein philosophischer Entwurf herausgebracht. Mit 100 durchnummerier-
ten Seiten handelt es sich, im Vergleich zu anderen opera dieses Autors, um
ein vergleichsweise schmales (Euvre, das aber angesichts seines verdichteten
Inhalts in qualitativer Hinsicht besticht.

Beck verdeutlicht in dieser Schrift die klassisch philosophischen Spharen
des Seins, der Erkenntnis sowie der Handlung in deren Bezug und Relevanz zu
Gott, den Mitmenschen und der Natur. Hierfiir bringt der Autor ein Prinzip
ins Spiel, das bislang in der Philosophie in dieser Weise noch nicht eigens und
eingehend systematische Wiirdigung erfahren hat: Das Prinzip Liebe.

Vergleichbare Prinzipien wurden bereits aufgestellt: 1954 schrieb Ernst Bloch
zum ,Prinzip Hoffnung®, 1979 Hans Jonas zum ,Prinzip Verantwortung®. Im
Sinne eines ontotriadischen! Desiderats stellt Beck hiermit sein ,Prinzip Liebe“
denselben zur Seite2: ,Von daher ist die Sicht der Hoffnung bei Bloch und
ebenso die Sicht der Verantwortung bei Jonas entscheidend zu erginzen® (g),
weswegen Beck folgerichtig ausfithrt: ,Damit steht nun eine Auseinander-
setzung mit beiden Prinzipien an. Sie fithrt zur Aufstellung eines ,Prinzips
Liebe‘, wobei besonders der zugrunde liegende Begriff von ,Liebe‘ genauer zu
bestimmen ist.“ (8) Denn es ,scheint: Hoffnung und Verantwortung gehen aus
der Liebe hervor; und sie ergeben sich als Forderung der Liebe.“ (9)

Nach einer kurzen und gedanklich komprimierten Einleitung (7-10) macht
sich Beck an die Aufgabe und exerziert in hoher Prazision, Tiefe und Breite
das komplexe Thema (11-93), mit einer Konklusion (95) beendet er seine Aus-
fiihrungen und beschliefdt das Opusculum mit einer weiterfiihrenden Biblio-
graphie (97-100). Alleine die handwerkliche Gediegenheit, die sich sowohl in
der projektierten Gliederung, sprachlichen Akkuratesse (samt ihren sublim ge-
setzten humoristischen Interjektionen), sachlich spezifizierten Engfiihrung des
Themas wie Souverdnitat beziiglich der architektonisch-argumentativen Ge-
dankenfiihrung zeigt, macht die Lektiire zu einem kurzweiligen Vergniigen.

Der formal-triadischen Gliederung der Materie in Ontologie, Erkenntnis-
theorie und Ethik entsprechen analog drei Modi der Liebe in Becks Schrift, die
sich mit £€pwg, love & caritas umschreiben lassen und unter deren Rubra sich
in allen drei Gliederungsbereichen thematische Entsprechungen finden: Der
Text ist durchgangig perichoretisch gearbeitet, wobei dem Moment des Evolu-
tiven eine maf3gebliche Bedeutung zukommit.

1 Vgl. hierzu https://www.peterlang.com/view/serial/SZTO.

2 In jingster Zeit wurden vor allem zwei Prinzipien aufgestellt: das ,Prinzip Hoffnung’
[...] und das ,Prinzip Verantwortung' [...]; auf diesem Hintergrund verdeutlicht sich unser
,Prinzip Liebe‘. Die Trias dieser Prinzipien folgt einer gewissen Logik.“ (7)



314 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

II.

1. £pwg - ontologische Liebe
Platonisierend3 denkt Beck die Welt als Ausfluss gottlicher Schopfungserotik:

»Die Materie verhalt sich zu den im Weltprozef entstehenden Formen wie ein
leeres Gefafd zu seinem Inhalt; sie bedeutet deren Mdglichkeitsgrundlage, aber
noch nicht ihre Wirklichkeit. Also ergibt sich: Die in der Welt zunehmende
Sinnfiille verlangt als Quelle ein transzendentes Sein. [...] Sie kann dabei aber
keinesfalls aus nichts kommen. Dies weist auf einen umfassenden transzenden-
ten Seinsgrund hin, aus dem her die Existenz der Welt in aufsteigender Fiille lau-
fend zustrémt, im Sinne einer ,creatio continua‘. [...] So aber ist er in seinem
Sein nicht als etwas Unter-personales und Un-personliches zu betrachten, son-
dern als sich mitteilende und verstrémende personale Liebe.“ (14)

Im Hintergrund hierfiir steht ,ein sich verstromendes Gutes (Agathon), das vor
und tiiber aller Zeit steht“ (9) und von Beck als Gottes ,gebende und sich mit-
teilende Liebe“ (ebd.) gesehen wird. Hierbei aufkommende Fragen zur Theo-
dizee begegnet Beck im Sinne der privatio-Theorie (15) und - veranschauli-
chend entwickelt an der Spiegel-Metapher - ordnet sie einem jahrmarktlichen
,Lachkabinett“ zu (16).

In dieser Tendenz steht auch Becks Idee, dass Liebe eine kosmisch-ge-
schichtliche Dimension aufweist: ,Wenn aber eine auf Erganzung und auf das
Gute gerichtete Handlung das Kennzeichen von ,Liebe‘ ist, so geht die Ten-
denz der Geschichte mit der Differentiation und Integration der Kulturen auf
die Ermoglichung und Veranlassung von mehr und mehr Liebe.“ (79) Weswe-
gen er das Interimsfazit ziehen kann: ,Die Liebe ist das Prinzip des Seins in
seiner Ganzheit.“ (32)

Erotisch ist das Wirkprinzip Liebe auch im Bereich der Erkenntnis: ,Wie
sich zeigt, ist Vernunfterkenntnis auf Synthese von Elementen zur Einheit aus-
gerichtet. Damit steht das ,Prinzip Liebe‘ im Hintergrund, aus dem die Einheit
als das ,anstehende Gute‘ hervorgeht.“ (54)

Einen Fokus legt Beck - hier zeigt sich das perichoretische Denken des Au-
tors — auf die ,Familie als Urzelle der Liebe", die er auf eine , géttliche Seinsur-
heberschaft” (20) zuriickfithrt (und in ihr auf Seite 26 die ,Vorschule einer le-
bendigen Demokratie“ erblickt), wobei selbstredend (ich komme in Kiirze hier-
auf zu sprechen) auch sexuelle und caritative Belange eine Rolle spielen. So lie-
fert er eine Erganzung zu seiner 2012 erschienen Autobiographie.4 ,Die wesen-
hafte Auspragung der menschlichen Natur [der die Grundlage des Ehebegriffs
darstellt] in zwei entgegengesetzten Geschlechtern zeigt an, dass diese Anlage

3 ,Der Liebe als dem Prinzip des Gebens, des Sich-Mitteilens und Sich-Verstrémens, wo-
rin Plato das Wesen des Guten, des ,Agathon’ sah, entspricht das Hin- und Emporstreben
zum Guten und Erfiillenden und zu seiner Erscheinung im Schénen, der platonische Eros®
(17).

4 BECK, Heinrich: Episoden und das Ganze. Werden einer philosophischen Existenz. Auto-
biographisches. Frankfurt a.Main: 2012.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 315

auf gegenseitige leiblich-seelisch-geistige Erganzung ausgerichtet ist und so eine
beide Partner umfassende ,Lebens-Ganzheit‘ aufbauen soll.“ (21)

2. love - menschliche Liebe

Eheliche Liebe zeigt sich nicht nur im Bereich der gottlichen Liebe als Schop-
fungsakt im Sinne der Familie, sondern, so fithrt Beck aus, auch in sexueller
Hinsicht - ein intrinsisch-perichoretischer Zusammenhang, der durch die Ver-
vollstandigung letzten Zitats an Anschaulichkeit gewinnt: ,Infolge der (relati-
ven) Einheit des Menschen entspricht dabei dem Korperlichen in gewisser
Weise auch das Seelische und Geistige. Das bedeutet, dass beim Mann die Be-
wegungsrichtung des Aus-sich-Herausgehens und ,Objektivierens’, bei der Frau
aber die des In-sich-Hineinnehmens und ,Subjektivierens‘ akzentuiert ist; ent-
sprechend ist die Denkweise des Mannes eher abstrakt, die der Frau eher kon-
kret.“ (21f.)

Von Becks ungezwungenem Geist zeugt auch dessen integrative Verortung
bestimmter Sinnesorgane im Kontext des Geschlechtlichen - der ganzheitliche
Ansatz wird ernst genommen und entsprechend ausformuliert: ,Hierzu ist an-
thropologisch aufschlussreich, daf [sic!] die Sprech- und Hérorgane eine Ahn-
lichkeitsbeziehung zur Sexualitat aufweisen: Zunge und Mundhéhle zum mann-
lichen bzw. weiblichen Geschlechtsorgan, die Ohrmuschel zum Uterus bzw.
Embryo. (42)

Auf der Hohe der aktuellen Debatten in Politik und Gesellschaft, weist
Beck beziiglich der Moglichkeiten non-ehelicher und nicht auf Nachkommen-
schaft ausgelegter menschlicher Liebesbeziehungen auf die eigene Unterforde-
rung hin (25f.), da im gottlichen Schépfungsrahmen, der sich deutlich in der
Natur als ganzer in dieser Beziehung zeigt, die Seinsordnung distinkt ist: ,So
ist abschlieflend noch die Sexualitat in ihrer triadischen Anlage wahrzuneh-
men; sie zeigt namlich in sich selbst wiederum die rhythmische Struktur des
Aus-sich-Heraus- und In-sich-Hineingehens.“ (93)

3. caritas - gottliche Liebe

,Das Sexualleben sollte Ausdruck personaler Liebe und Zuwendung und von
Verantwortung getragen sein. Ein Anspruch auf sexuelle Bereitschaft des Part-
ners kann deshalb nur bedingt erhoben werden - unter Beriicksichtigung von
dessen seelischer Disposition und Freiheit. Denn ,Sexualitat’ ist nicht etwa nur
Triebhaftes, sondern auch eine Aussage. Der menschliche Wert des sexuellen
Geschehens ,ex-pliziert’ sich im Alltag, wie umgekehrt dessen Inhalt in der se-
xuellen Begegnung im-pliziert und ver-dichtet sein kann.“ (22) Dem ist aus
ethisch-moralischer Hinsicht nichts weiter hinzuzufiigen.

Aber auch im Bereich der Erkenntnis zeigt sich Liebe in seiner caritativ-ero-
tischen Dimension: ,Das mystische Erleben ereignet sich aus der Liebe heraus
und auf eine Steigerung der Liebe hin: Die Liebe manifestiert sich als das
,spezifische Prinzip‘ der mystischen Erkenntnis; Mystik ist liebendes Erkennen
und erkennendes Lieben, bei ihr sind Erkennen und Lieben eins® (62) - gemaf
dem Motto Antoine de Saint-Exupérys: ,Man sieht nur mit dem Herzen gut!*
(34), was Beck mit beredten Beispielen aus der Tradition zu unterfiittern weif,



316 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

indem er als Gelehrter auf den Unterschied zwischen ,Visio beatifica“ und ,Au-
ditio beatifica“ hinweist, ohne dabei jedoch das mystische Motiv eines ,gottli-
chen Liebesgefliister[s]“ (53) zu unterschlagen.

Zumal im Feld supererogatorischer Ethik wird das caritative Moment er-
sichtlich: ,Die verschiedenen Menschenrechte bestehen nicht unabhdngig von-
einander, sondern stets im Bezug zu einem umgreifenden Ganzen, das heifdt in
concreto: im Mafle ihres Dienstes an der Liebe.” (77)

I1I.

Alles in allem ein gelungenes Brevier, in dem Beck unter dem Leitstern der
Liebe ein komprimiertes Kompendium seines philosophischen Lebenswerkes
vorstellt. Auch wenn er dem Leser eine Definition seines Verstindnisses von
Liebe vorenthdlt, so lasst er doch anhand eines Beispiels durchscheinen, was
man darunter philosophisch verstehen konnte: ,Es stellte sich heraus, dass die-
jenigen Gewachse, die um ihrer selbst willen und in Dankbarkeit fiir ihre Schon-
heit gepflegt wurden, weit besser gediehen und erheblich hohere Ertrage er-
brachten als die anderen, die man nur als Nutzwerte fiir den Menschen be-
trachtete.” (go)

MATTHIAS SCHERBAUM

BAUER, Thomas: Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeu-
tigkeit und Vielfalt (= Was bedeutet das alles?). Ditzingen: Reclam 2018, 127
S. ISBN 978-3-15-011200-7.

Dieser Essay des in Miinster lehrenden Arabisten und Islamwissenschafters
Thomas Bauer erhielt 2018 den Tractatus-Preis des 22. Philosophicum Lech.
Die Ausgangsthese des Biichleins ist folgende: Die Welt ist mehrdeutig, voller
Ambiguitdt. Auch der Mensch selbst ist ein ambiges Wesen: Als Kulturwesen
ist er nie vollig deckungsgleich mit seinem Naturwesen (82). Ambiguitat ist
das Markenzeichen von Humanitdt. Dem steht allerdings entgegen, dass der
Mensch nur bedingt ambiguitatstolerant ist; er strebt danach, die Ambiguitdt
der Welt zu reduzieren (18). Ambiguitdtsintoleranz ist der Schliisselbegriff, auf
dem Bauer seine Uberlegungen aufbaut. Denn, das ist fiir ihn klar, wir leben in
einer ,Zeit geringer Ambiguitatstoleranz“ (36). Wir sind nicht mehr bereit und
willens, Vielfalt und Mehrdeutigkeit der Welt zu ertragen. Gefdhrdet werden sie
durch Kapitalismus und Globalisierung. Das ist nicht gut, denn - Bauer zitiert
hier den Soziologen Zygmut Baumann - Ambiguitdt ist die Kraft, welche das
der Moderne innewohnende genozidale Potenzial zuriickbinden kann (17).
Bauer exerziert seine These anhand zahlreicher Beispiele und Themen
durch. Die Reformation Calvins dient als Anlass, die drei Merkmale von Fun-
damentalismus herauszuschilen: Wahrheitsobsession, die Ablehnung von Ge-
schichte und das Streben nach absoluter Reinheit (36). Fundamentalismus ist
totale Eindeutigkeit, die keine Mehrdeutigkeit mehr duldet; etwas hat entwe-
der eine ganze bestimmte Bedeutung, oder, im Umkehrschluss, keine. Funda-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 317

mentalismus und Bedeutungslosigkeit beziehungsweise Gleichgiiltigkeit sind
also die zwei Seiten der gleichen Medaille. Das zeigt sich in Kunst und Musik.
Diese sind hochst ambige Phanomene, der marktliche Kapitalismus aber zwangt
sie in ein Entweder-Oder-Korsett von radikaler Eindeutigkeit, sprich: einem
Marktpreis, und lauer Gleichgultigkeit, sprich: Banalisierung. Der Authentizi-
titswahn unserer Zeit wird eloquent angeprangert (nur, was authentisch ist,
ist eindeutig), und die Instrumentalisierung von Identitdt durch die Neue Rech-
te beispielsreich analysiert (88f.). Zum Schluss wendet sich der Tractatus Digi-
talisierung, Big Data und Kiinstlicher Intelligenz (KI) zu (108). KI iibernimmt
fir uns zunehmend Entscheidungen, Entscheidungen sind aber Beseitigung von
Ambiguitat. Fiir diese Entwicklung - die eine der Enthumanisierung ist - tra-
gen wir selbst die Verantwortung. Bauer verschliesst nicht die Augen vor der
Realitat. Er weiss, dass der Trend in Richtung von immer mehr Vereindeuti-
gung nicht einfach so gestoppt werden kann. Aber er hofft auf eine Bremsung,
und den Schliissel dazu sieht er in der Wiederherstellung des Eigenwertes von
Kunst, Religion, Wissenschaft, Politik und Natur jenseits kapitalistischer Markt-
logik. Inspiration durch die ambiguititstolerante Mentalitdt vormoderner Ge-
sellschaften konnte dabei mithelfen (119).

Der Text ist in einer eleganten, leichten Prosa geschrieben, was ihn zur an-
genehmen Lektiire macht. Und wie es sich fiir einen Tractatus gehort, ist er
voller interessanter Gedankengdnge, luzider Einsichten und treffender Formu-
lierungen. Etwa, wenn er sich zur Manie unserer Zeit ausldsst, wonach jeder
und jede zu allem eine Meinung haben muss (110). Oder: In der Sehnsucht nach
einer schonen Kunst zeigt sich nichts anderes als die Sehnsucht der Menschen
nach einer menschlicheren, beschaulicheren Welt - etwas, was die moderne
und postmoderne Kunst mit einer Brutalismus verpflichteten Programmatik
nicht leisten kann und will (71). Gekonnt seziert Bauer die zeitgeistige Forde-
rung, Politiker hdtten authentisch zu sein. Gerade der Politiker als Verantwor-
tungstrager in einer auf der Koalition von wechselnden Interessen aufgebau-
ten Demokratie ist darauf angewiesen, mehrdeutig bleiben zu kénnen, um trag-
fahige und verantwortungsvolle Kompromisse auszuhandeln. Ob diese dann sei-
ner ,authentischen“ persénlichen Meinung entsprechen oder nicht, ist dabei
sekundar (104).

Aber je weiter man mit der Lektiire des Texts vorankommt, desto mehr
Fragezeichen hiufen sich. Zwar ist die Grundthese einer fortlaufenden Verein-
deutigung der Welt durchaus eingangig und deckt sich mit eigenen Beobach-
tungen. Doch im Bestreben, Vereindeutigung in allen moglichen Bereichen
und Lebenslagen zu beweisen, schiesst der Autor gelegentlich iibers Ziel hin-
aus, vor allem, wenn ihn der antikapitalistische Furor packt; konterkarieren-
den Entwicklungen zu mehr Vielfalt und Mehrdeutigkeit erwahnt er nicht.
Das mag daran liegen, dass der Tractatus auch Pamphlet sein will, das mit
apodiktischen Aussagen und polemischen Uberspitzungen provoziert. Dennoch:
Der Tractatus iiberzeugt nur partiell. Es ist storend, wenn gewisse Formen von
Vielfalt, die nicht ins Konzept passen, einfach als Scheinvielfalt abgetan wer-
den (8, 108). Man kann tatsachlich den (Zusatz)nutzen fiir die Menschheit von
immer mehr Zahnpasta- oder Fruchtsaftsorten hinterfragen. Doch sie stellen



318 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

prima facie — ob es einem passt oder nicht - zundchst einmal eine Vielfalt dar.
Will man sie als Scheinvielfalt von echter Vielfalt abtrennen, sollte man das
aufgrund von Kriterien tun. Ohne diese werden solche Einteilungen namlich
willkiirlich und man kann sich mit Fug und Recht fragen, warum Zahnpasta-
sorten im Supermarkt nur Scheinvielfalt reflektieren sollen, nicht aber mitein-
ander wetteifernde theologische Denkschulen und Koraninterpretationen (44f.)?
Aus der Sicht eines iiberzeugten Agnostikers ist letztere Vielfalt ebenso ab-
strus oder Scheinvielfalt wie jene von Zahnpasten aus der Sicht des Kapitalis-
muskritikers.

Man kann diesen Hinweis des Rezensenten fiir kleinlich und spitzfindig
halten. Aber die Handhabung von Begrifflichkeiten ist ein Schwachpunkt des
Tractatus. Bauer spricht in seinen Ausfithrungen meist von Mehrdeutigkeit und
Ambiguitat, gelegentlich von Vielfalt und einmal von Ambivalenz (22). Diese
Termini sind nicht unbedingt deckungsgleich, was der Autor auch konzediert;
er setzt sich aber nonchalant iiber diesen Einwurf hinweg. Man kann ihm das
als Bekenntnis zur Ambiguitat durchgehen lassen, denn die Begriffe sind tat-
sachlich nahe. Doch als Konsequenz bleibt eine gewisse Unsicherheit, von was
genau denn nun im Text die Rede ist.

Schwieriger wird es, wenn Begriffe in ihrer Bedeutung so zurecht gestutzt
werden, damit sie argumentativ passen. Das ist zum Beispiel der Fall, wenn
Religionen als besonders ambiguitdtstolerant dargestellt werden (25-27, 41-45).
Ohne zu verneinen, dass Religionen und Kirchen immer wieder auch ein wei-
tes Dach aufspannen, um viele Stromungen und Praktiken Platz zu bieten, so
sind sie doch immer wieder auch Quell von - zum Teil unerbittlichen - Ein-
deutigkeiten gewesen, so etwa von gesellschaftlichen Verhaltens- oder Sitten-
kodizes. Diese sollen das Leben der Menschen hier auf Erden eindeutig und
zweifelfrei regulieren. Dass die Auslegung dieser Kodizes durch Theologen,
Richter und andere Exegeten sehr unterschiedlich ist, andert nichts an der In-
tention zur Eindeutigkeit. Insofern scheint die Qualifizierung von Religionen
als Horten der Ambiguitatstoleranz verkiirzt.

Solche begriffliche Beliebigkeiten und Verkiirzungen gehen im Text einher
mit kulturpessimistischer Tonalitdt und einer gewissen Idealisierung der Ver-
gangenheit. Zu sagen, vormoderne Gesellschaften hatten Ambiguitdt ,geschatzt
und gepflegt, ja ,regelrecht eingeiibt“ (119), ist in dieser Pauschalitdt tibertrie-
ben. Vielmehr war es doch so, dass den Menschen damals die Fahigkeiten und
Mittel abgingen, Ambiguitat und Vielfalt zu vermindern. Es war die wissen-
schaftlich-technologische Revolution der Neuzeit, mit ihrer Quantifizierung
und Mathematisierung von Natur und Mensch, welche die Welt entzauberte
(Max Weber) und eine immer weiter gehenden Vereindeutigung tiberhaupt
erst ermodglichte. Die Schuldzuweisung Bauers an den Kapitalismus, allein
Vektor dieser - nach ihm dehumanisierenden - Entwicklung zu sein, ist vor
diesem Hintergrund zu einseitig; beide wirtschaftlich-gesellschaftlichen und
politischen Ordnungsversuche der Moderne, Kapitalismus und der bis 1989
glltige Sozialismus, haben Vereindeutigung mitgetragen und vorangetrieben.

So lasst sich auch Bauers Suggestivfrage, ob Kapitalismus und Demokratie
tiberhaupt miteinander dauerhaft vereinbar seien (107), dahingehend leicht



Rezensionen - Besprechungen — comptes rendus 319

beantworten, dass bis heute historisch gesehen die kapitalistischsten Lander
auch die demokratischsten waren. Doch was in der Vergangenheit galt, muss
zugegebenermassen nicht in der Zukunft gelten, und Digitalisierung und KI
werfen in der Tat Fragen fiir die demokratische Gesellschaft auf. Immer mehr
lebensweltliche Vorgange und menschliche Verhaltensweisen werden binar als
Daten codiert. Komplexitdat und Ambiguitdt konnen damit nicht abgebildet wer-
den, denn maschinenlesbare Daten miissen eindeutig zuordnungsbar sein. Dies-
beziiglich stehen Digitalisierung und KI auf der Grundlage von Vereindeuti-
gung - und bringen auch immer mehr Vereindeutigung hervor. Hier lauert tat-
sachlich die Gefahr eines zunehmenden sozialen Normierungszwangs entlang
der Gausschen Normalverteilung. Noch mehr als heute sind nur noch Verhal-
tensweisen der grossen Mehrheit sind akzeptabel; was sich nicht dort befindet,
wird sanktioniert, und lasst sich dank einfacherer technologischer Festhaltung
von Ubertretung auch leichter sanktionieren. Das in China im Aufbau befind-
liche ,Social Credit System“ geht bereits in diese Richtung; es zementiert die
Herrschaft der Kommunistischen Partei, wobei die heimischen Digitalriesen
wie Ali Baba eine wichtige Rolle als Erfiillungsgehilfen spielen. Auf diese Punkte
geht der Tractatus allerdings nicht direkt ein. Trotzdem: Bauers Monitum ge-
gen Vereindeutigung gewinnt hier durchaus seine Bedeutung und kann auch
als Anstoss zur Debatte tiber die Vereinbarkeit von Digitalisierung und Demo-
kratie gelesen werden.

ROLF TANNER



	Rezensionen = Besprechungen = Comptes rendus

