
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben als Herausforderung bei
Sören Kierkegaard

Autor: Brock, Eike

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eike Brock

Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben
als Herausforderung bei Sören Kierkegaard*

l. Einleitung

Um zu erfahren, dass die dialektische Bewegung des Hin und Her
zwischen These und Antithese nicht notwendig in eine Synthese und damit in
einen irgendwie versöhnlichen Abschluss mündet, muss man nicht unbedingt

Piaton lesen. Statt die Mühe und Zeit zu investieren, die darin
liegen, ein altehrwürdiges Buch aufzuschlagen, um sodann lesend nachzu-
vollziehen, wie Sokrates seine Gesprächspartner vom vermeintlichen Festland

des überzeugten Meinens auf das dünne Eis der bewusst gewordenen
Ungewissheit führt,1 genügt es, den Fernseher einzuschalten und - gleichsam

als Idealexempel - eine politische Talkshow zu verfolgen. Auf diese
Weise gelingt es, sozusagen im Schnellverfahren, Bekanntschaft mit der
Aporie oder zumindest mit dem Versanden eines Gespräches in einer apo-
retischen Situation zu machen: Die Sendung ist vorbei und wir sind in der
Regel nicht etwa nur so dumm oder schlau wie zuvor, sondern verwirrter
und desillusionierter denn je. Mit einem aporetischen Ende hat es freilich
eine besondere Bewandtnis, markiert ein solches Ende im Grunde doch
einen Anfang; das allerdings offenbaren die klassischen platonischen Dialoge

dann doch deutlicher als die zeitgenössischen TV-Debatten, die eher
Vertrautheit mit der nihilistischen Seite der (prominent von Nietzsche in
philosophische Stellung gebrachten) Idee der ewigen Wiederkehr des
Gleichen stiften.2 Jedenfalls begreifen wir als Leserinnen und Leser Piatons

* Der vorliegende Aufsatz geht auf einen Vortrag vom 09.11.2016 an der Universität Fri-
bourg zurück. Für freundliche Aufnahme in Fribourg und wertvolle Hinweise zum Thema
danke ich Jean-Claude Wolf sehr herzlich.

1 Die eigentliche Pointe dieses Verunsicherungsweges ist freilich die, dass es sich in
gewisser Weise um eine Bewegung auf der Stelle handelt, in deren Verlauf sich das vermeintliche

Festland als dünnes Eis entpuppt. Jetzt allerdings scheint es ratsam, eine weitere
Bewegung von der Stelle weg zu vollführen und eben darin liegt ein neuer Anfang.

2 Vor dem Hintergrund des der Selbsterkenntnis geweihten sokratisch-platonischen
Philosophieprojektes soll die Aporie ein heilsamer Einschnitt sein in eine von hartnäckigen
Vorurteilen bestimmte (unphilosophische) Lebensführung. Auch wenn dieser Schnitt „Frustration,

Aggression, beschämende Erschütterung des Selbstwert- und des sozialen Statusgefühls"

bei der in den aporetischen Zustand geratenen Person auslösen mag, stellt die Aporie
„eigentlich ein[en] Fortschritt" (STROBACH, Niko: Aporie, in: HORN, Christoph/MÜLLER, Jörn/
SÖDER, Joachim [Hgg.]: Platon-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart: Metzler 2009,
255-258, hier: 256) auf dem Selbsterkenntnispfad der verunsicherten Person dar, insofern sie,

von Sokrates qua e/enchos-Methode vor die Aporie geführt, idealerweise von ihrer „Überheb-



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 269

schnell, dass wir einem Irrtum aufsäßen, wenn wir glaubten, der in die

Aporie gelaufene Verstand dürfe sich jetzt, in der Gewissheit eines zwar
vergeblichen, immerhin aber redlichen Bemühens, endlich ausruhen.
Tatsächlich ist die Aporie alles andere als das Ruhekissen des Verstandes -
oder sollte es wenigstens nicht sein. Insofern hier nämlich (mindestens)
eine Frage offen blieb, indem eine Aufgabe zwar in Angriff genommen
wurde, jedoch unerledigt blieb, stellt die Aporie ein Ärgernis dar.
Insbesondere wenn es sich um eine wichtige Frage bzw. eine dringliche Aufgabe
handelt, können wir uns mit der Aporie nicht so ohne weiteres abfinden.
Eingedenk der ursprünglichen Bedeutung des Wortes ,Aporie', der zufolge
es „höchst wahrscheinlich auf eine Furt [verweist], in der man stecken
bleibt",3 gilt es also, den Karren wieder flott zu machen bzw. ihn aus dem
Dreck zu ziehen.4 So verstanden ist die Aporie ein Ausgangs- und gerade
kein Endpunkt.

Allerdings gehört zum innersten Zirkel der menschlichen Erfahrungen
auch jenes tragische Erleben, dass sich nicht jedes Problem lösen lässt.

Häufig genug kommt es sogar vor, dass der Versuch, ein bestimmtes
Problem in den Griff zu bekommen, dasselbe nur weiter zuspitzt. In einem
solchen Fall tun sich erst im Zuge der auf eine Lösung zielenden
Beschäftigung mit dem Problem dessen wahre Abgründe auf. Was vorher nur
mehr oder weniger problematisch schien, wird plötzlich wirklich heikel.
Unzweifelhaft üben intrikate Probleme auf Menschen mitunter einen
gewissen Reiz aus. Dem Versuch, ein delikates Problem zu lösen, eignet
etwas Spielerisches - man muss also nicht gleich vom Schlage eines Sherlock
Holmes sein, damit die Leidenschaft des Verstandes in der Auseinandersetzung

mit einem Problem entflammt. Möglich ist im Rahmen dieses

Phänomen- und Problemzusammenhangs indessen immer auch - und vermutlich

macht gerade das einen Großteil besagten Reizes aus -, dass aus
spielerisch Begonnenem schrecklicher Ernst wird.

So kann es etwa sein, dass jemand, der die Kraft des Zweifels kennengelernt

hat, nicht mehr loskommt von dem ambivalenten Kitzel, der mit
der Wendung von Gewissheit zu Ungewissheit einhergeht. In einem
solchen Fall droht die beinahe sanft fließende Überschreitung der Schwelle
vom Zweifel zur Verzweiflung - ein Vorgang, der mit Blick auf die von ihm

lichkeit" (STROBACH: Aporie, 255) geheilt worden wäre. Allerdings wird dieses Ziel schon in
Piatons Dialogen nicht zuverlässig erreicht - eine heilende Wirkung der Aporie auf die
Gesprächsteilnehmerinnen einer Talkshow, die sich womöglich sogar auf die Zuschauer und
Zuschauerinnen überträgt, dürfte unterdessen kaum je erreicht werden (und ist, das sei der
Fairness halber nicht unterschlagen, vermutlich auch nicht der Zweck der Veranstaltung).

3 SCHLETTE, Heinz Robert: Mit der Aporie leben. Zur Grundlegung einer Philosophie der
Religion. Frankfurt: Josef Knecht 1997,18.

4 Ich nehme an, es ist häufiger der Fall, dass man mit einem Karren in einer Furt stecken
bleibt, als dass man selbst festsitzt, so dass man vor der Herausforderung steht, sich an den

eigenen Haaren aus dem Sumpf herauszuziehen



270 Eike Brock

aufgeworfenen existenziellen Konsequenzen freilich eher einem gefährlichen

Sturz gleicht. Um diesen Übergang in den Untergang, aber auch um
mögliche Rettung soll es im Folgenden gehen. Dabei ist mir besonders
daran gelegen zu zeigen, dass der Zweifel weniger Papiertigerhaftes an sich
hat als man als Kennerin oder Experte bestimmter epistemologischer Spe-
zialdebatten, deren hochfliegende, sich beständig nach oben schraubende
Denkakrobatik ins vertikal Bodenlose driftet, vermuten mag. Der zum
Skeptizismus ausgewachsene Zweifel ist mit anderen Worten nicht nur ein
bestimmtes Thema innerhalb einer philosophischen Spezialdisziplin (der
Erkenntnistheorie) für besonders schlaue Köpfe; er geht uns als Menschen,
und das heißt: als selbstreflexive endliche Wesen, vielmehr alle an. Gerade
darin liegt seine brisante Relevanz. Doch dazu später mehr. Ich beginne
meine Überlegungen zum Thema Zweifel und Verzweiflung im Ausgang
von Sören Kierkegaards unvollendet gebliebener, autobiografisch
eingefärbter Erzählung Johannes Climacus oder De Omnibus dubitandum est,
deren Niederschrift vermutlich im Winter 1842/43 erfolgte. 5

2. DE OMNIBUS DUBITANDUM EST I. ODER: DER ZAUBER DER DIALEKTIK

In dieser philosophischen Erzählung6 schildert Kierkegaard, wie sich ein
gewisser Johannes Climacus in das Denken verliebt und sein Leben
infolgedessen der Philosophie verschreibt. Das leidenschaftliche Denken bzw.
die Leidenschaft für das Denken ist die Konstante (s)eines Lebens, das von
außen betrachtet wenig bewegt scheint, während es im Inneren immerfort
auf dem Sprung und in permanenter Bewegung begriffen ist. Johannes ist
unentwegt auf geistiger Entdeckungsfahrt unterwegs. Wir haben es hier
also mit einem Abenteurer des Geistes zu tun, dessen ganze Freude darin
besteht, qua Reflexion die Landkarte des Gedachten beständig zu erweitern,

koste es, was es wolle. Denken ist die Essenz seines Lebens oder
anders gewendet: Johannes' „ganzes Leben war Denken".7 Die Erzählung legt
nun den Verdacht nahe, dass dieser, um es vorsichtig zu formulieren, nicht
ganz alltägliche Lebensentwurf unter anderem oder, vielleicht treffender
noch: vor allem anderen die Frucht jener Kindheitserfahrungen sein dürfte,

die Johannes seinerzeit mit der eigentümlichen Macht der sokratisch-

5 So jedenfalls Emanuel Hirsch, der Herausgeber der Gesammelten Werke Sören Kierkegaards,

in der Einleitung zu deren zehnten Abteilung, darin die Erzählung enthalten ist. Vgl.
HIRSCH, Emanuel: Geschichtliche Einleitung zur zehnten Abteilung, in: KIERKEGAARD, Sören:
Philosophische Brocken/De Omnibus dubitandum est Gesammelte Werke 10), 2. Auflage.
Gütersloh: Siebenstern 1985, VIII—XII, hier: XI. Walter Dietz mutmaßt, Kierkegaard könnte
die Schrift „womöglich schon 1838" (DIETZ, Walter: Sören Kierkegaard. Existenz und Freiheit.
Frankfurt: Anton Hain 1993,158) verfasst haben.

6 DlETZ: Sören Kierkegaard, 158 spricht von einer „Lehrerzählung", was die Sache denn
auch recht gut trifft.

7 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 116.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 271

dialektischen Gesprächs(ver-)führung machte. Es verhielt sich nämlich in
Johannes' Kindheit wie folgt: Der Junge wurde wiederholt Zeuge seines
sokratisch agierenden Vaters bzw. des sokratischen Agierens seines Vaters.
Im Klartext heißt das, er beobachtete den Vater fasziniert dabei, wie dieser
es fertig brachte, Diskussionen mit anderen Erwachsenen in buchstäbliche
Wortgefechte zu verwandeln, in deren Verlauf er die Argumente seiner
Kontrahenten dank seines leichtfüßigen Verstandes mit leichter Hand
beiseite wischte. All das, was eben noch geordnet und sicher schien, alles, was
der jeweilige Gesprächspartner des Vaters durchaus nicht ungeschickt
vorgetragen, was also eben noch überzeugend klang, wurde durch die Replik
des Vaters mit einem (Zungen-)Schlag fragwürdig. Wenngleich Johannes
die Einzelheiten der Gespräche nicht im Gedächtnis zu behalten wusste,
blieb doch angesichts der skeptischen Peripetie der Diskussion (d.h. desjenigen

Momentes, in dem Vertrautes fremd wurde oder sich scheinbar
Wahres in offenbar Falsches verwandelte) jeweils die Erinnerung eines
bestimmten Eindruckes im Jungen lebendig, den die Wortgefechte in ihm
hinterlassen hatten. Die Rede ist von einem „Erschauern der Seele", das

sein Leben fortan prägen sollte. Dieses Erschauern wird genauer als eine
durchaus erotische Erfahrung beschrieben, als etwas, das, gleichsam
bittersüß, eine angstvolle Freude in Johannes auslöste:

„Mit einer allmächtigen Einbildungskraft verband der Vater eine unwiderstehliche

Dialektik. Wenn da bei der einen oder andern Gelegenheit der Vater sich
in ein Wortgefecht mit einem andern einließ, so war Johannes ganz Ohr [...].
Der Vater ließ den Widerpart jederzeit völlig ausreden, fragte ihn vorsichtshalber,

ob er noch mehr zu sagen habe, ehe er mit seiner Antwort begann. Johannes

war dem Vortrage des Widerparts mit gespannter Aufmerksamkeit gefolgt,
war auf seine Weise mit daran interessiert, wie es ausging. [...] [D]ie Erwiderung

des Vaters folgte, und sieh! im Handumdrehen war alles anders. Wie das

zuging, blieb Johannes ein Rätsel; aber seine Seele vergnügte sich an diesem
Schauspiel. [...] Es geschah; in einem Nu war alles umgekehrt, das Erklärliche
unerklärlich gemacht, das Gewisse zweifelhaft, das Gegenteil einleuchtend.
Wenn ein Hai seine Beute packen will, so muß er sich auf den Rücken
herumwerfen, denn sein Rachen sitzt auf seiner Bauchseite; er ist am Rücken dunkel,
silberweiß auf dem Bauche. Es soll ein herrlicher Anblick sein, diesen Wechsel
in der Farbe zu sehen; sie soll zuweilen so stark blinken, daß es dem Auge
nahezu weh tut, und doch macht es Freude, es anzuschauen. Eines ähnlichen
Wechsels Zeuge wurde Johannes, wenn er den Vater disputieren hörte. Er vergaß

das Gesagte wieder, [...] aber dies Erschauern der Seele vergaß er nicht."8

Die Ambiguität oder gar Ambivalenz der Empfindung, welche die durch
den Vater ausgeübte „unwiderstehliche Dialektik" (s.o.) im Sohn entzündete,

wird durch das Wort .erschauern' gut getroffen, was denn auch das

Bild vom zupackenden Hai trefflich untermalt. Gewiss geht man nicht

8 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 115.



272 Eike Brock

völlig fehl, wenn man jenes Erschauern als eine Art Angstlust beschreibt,
wobei die Lust der Angst ohnehin eingeschrieben ist; das meint jedenfalls
Vigilius Haufniensis, der Wächter (Beobachter) Kopenhagens, unter dessen

Pseudonym Kierkegaard seine vorzüglich psychologisch interessierte
Schrift Der BegriffAngst verfasste. Dort heißt es an entscheidender Stelle:
„Angst ist eine sympathetische Antipathie und eine antipathetische

Sympathie."9 Und wirklich kann einem angesichts der Dialektik
angst und bange werden, bedenkt man nur ihr grundsätzliches Vermögen,
radikale Verunsicherung hervorzurufen, indem sie im Stande ist, die
menschliche Begriffswelt derart durcheinanderzuwirbeln, dass man im
Extremfall, mindestens vorübergehend, sprachlos wird. Im dialektischen
Wirbel verliert man leicht seine Stimme und damit zugleich den Bezug zu
sich selbst und zur Welt. Andererseits wird gerade durch die Dialektik die
Macht der Sprache offenbar - der geübte Dialektiker scheint etwas von
einem Magier an sich zu haben, dessen Zaubersprüche nicht bloß zu
quasikatatonischen Verhexungen führen, sondern (als logoi kaloi) sehr wohl
auch heilsame Wirkung entfalten können. Denken wir an Sokrates als den

sozusagen am lebendigen Objekt operierenden Dialektiker par excellence,
so entdecken wir in Menon und Charmides zwei seiner Gesprächspartner,
die ihrerseits mustergültige Beispiele für die ambivalente Wirksamkeit der
Dialektik darstellen: Während es jenem (Menon) im Verlauf des dialektischen

Gesprächs die Sprache verschlagen hat, darf sich dieser (Charmides)
darüber freuen, in der Dialektik eine vielversprechende Kur gegen seine
ihn quälenden Kopfschmerzen gefunden zu haben.10 Wenn man so will,
steckt in dieser (ambivalenten) Ambiguität die eigentümliche Dialektik
der Dialektik. Und in diesem Sinne macht sie Angst, sofern wir darunter
jene ihrerseits dialektisch zweideutige Empfindung begreifen, die zugleich
anzieht und abstößt, die also, mit Kierkegaard Worten, antipathetisch-
sympathetisch bzw. sympathetisch-antipathetisch ist. Wir dürfen Johannes

9 KIERKEGAARD, Sören: Der BegriffAngst Gesammelte Werke 11/12). Düsseldorf: Eugen
Diederichs 1952, 40.

10 Vgl. Men. 8oa-b und Charm. 176b (Hier verspricht Charmides, offenbar hoffnungsfroh,
sich von Sokrates weiterhin .besprechen' zu lassen). Es darf natürlich nicht übersehen werden,

dass Sokrates nicht nur im Einzelfall .Charmides', sondern allgemein von einer
heilsamen Wirkung des dialektischen Gespräches ausgeht. In Menons Fall könnte man daher
auch von einer Art Schocktherapie sprechen, die den ,Patienten' zunächst zwar gehörig aus
dem Tritt bringt, auf längere Sicht jedoch sein Wohl befördert (bzw. zumindest befördern
soll). Sokrates' Dialektik ist kein Selbstzweck, sondern dient bekanntlich seinem höheren,
vom delphischen Orakel abgesegneten Auftrag, der sich gleichsam als allgemeine Weisheitsförderung

begreifen lässt (was insbesondere die Vermehrung von Tugend und Selbsterkenntnis

bedeutet (vgl. Apol. 3od-e), sodass das sokratische Anliegen neben einer philosophischen

und einer therapeutischen Dimension auch eine politische Dimension aufweist). Die
Methode, die Sokrates zur Erfüllung dieses Zieles wählt, ist die sokratische Maieutik
(Hebammenkunst). Sie soll im einzelnen Menschen gleichsam schlummernde Erkenntnisse
wecken und zu Tage fördern, wobei die Maieutik eine Art äußeres Anschubverfahren zur
Entwicklung von im Inneren aufgehender Selbsterkenntnis ist.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 273

eine gewisse Schwäche für die Angst im definierten Sinne durchaus
unterstellen, zumal sein Leben ja wesentlich denken ist. Während nämlich
gemäß Haufniensis gilt, „je weniger Geist desto weniger Angst",11 ist im Um-
kehrschluss dort, wo man auf Geist trifft, auch die Angst nicht weit.12 Es ist
kein Wunder, dass sich Johannes als Kind vor der Dialektik so wonnevoll
zu ängstigten wusste, denn in ihrer Gestalt brach der Geist in das

verhältnismäßig noch unschuldige Leben des Kindes ein. Der sich aufschwingende
Geist kündet unterdessen vom weiten, wenn nicht gar ungeheuren Feld

des Möglichen, welches vor dem langsam erwachenden geistigen Auge des

Kindes als (mögliches bzw. vorsichtig antizipiertes) Abenteuer zunächst
noch zaghaft aufscheint. In diesem Stadium eignet der Angst eine sirenen-
hafte Anziehungskraft:

„Die Angst, welche in der Unschuld gesetzt ist, ist denn fürs erste keine
Schuld,13 zum andern ist sie keine beschwerliche Last, kein Leiden, welches
sich nicht in Einklang bringen ließe mit der Seligkeit der Unschuld. Bei der
Beobachtung von Kindern wird man diese Angst bestimmter angedeutet finden
als ein Trachten nach dem Abenteuerlichen, dem Ungeheuerlichen, dem
Rätselhaften. [...] Diese Angst ist dem Kind so wesentlich eigen, dass es sie nicht
entbehren mag; ob es gleich sie ängstigt, sie verstrickt es doch in ihre süße

Beängstigung."14

Mir scheint, man solle die in der Climacus-Erzählung beschriebene Freude
am blutigen Schauspiel, das ein erfolgreich jagender Hai und seine
unglückliche Beute bieten, nicht vorschnell als Ausdruck eines sadistischmorbiden

Charakters beiseiteschieben, sondern besser als ein Phänomen
von Angstlust, mithin als eine Form ,,süße[r] Beängstigung" (s.o.) begreifen.

Johannes erschauert. Seine Freude ist mit anderen Worten ein
Angstphänomen. Dieses eigentümliche Gefühl lebt von einer Ambivalenz, die in
furchtbarer Schönheit gründet und an Erhabenheit grenzt. Das Haibeispiel
verdeutlicht: Was sich im rapiden Wechsel der Dialektik abspielt, ist so

gewaltig, dass man einerseits zwar kaum noch hinsehen kann - es andererseits

aber dennoch tut; denn gerade dann, wenn es dem „Auge nahezu weh

11 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 40.
12 Vgl. Kierkegaard: Der BegriffAngst, 161.

13 Anders als De Omnibus dubitandum est befasst sich Der BegriffAngst auch mit
moralischen und theologischen Fragen, aus welchem Grund die Frage der Schuld darin eine
wesentliche Rolle spielt. Mir geht es an dieser Stelle aber allein um die Erhellung des besonderen,

in De Omnibus dubitandum est als „Erschauern der Seele" bezeichneten Gefühls im
Licht der Angstschrift, die sich nämlich gerade durch psychologischen Scharfsinn auszeichnet,

mithin durch außergewöhnliche Sensibilität für Gefühle und Stimmungen. Grundsätzlich

sollte man sich natürlich davor hüten, Kierkegaards pseudonym verfasste Schriften so
zu behandeln, als spräche aus ihnen immerzu die gleiche Stimme. Gegen eine breite Per-

spektivierung bestimmter gemeinsamer Themen durch das Hinzuziehen der Sichtweisen
verschiedener Pseudonyme spricht unterdessen nichts, sondern, umgekehrt, spricht Vieles dafür

(vor allem größere Phänomengerechtigkeit dank umfassenderer Betrachtung).
14 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 40.



274 Eike Brock

tut",15 ist der Blick unentrinnbar gefangen. Jetzt ist man außerstande, sich
vom Dargebotenen zu lösen. Man ist, mit einem treffenden Ausdruck des

Wächters von Kopenhagen gesprochen, zutiefst darin „verstrickt".16
Indessen, die Faszination für ein so blutiges Naturspektakel, wie es der

Hai und seine Beute bieten, wird sich nicht jedem Menschen auf Anhieb
erschließen - insbesondere dann nicht, wenn der Zustand kindlicher
Unschuld längst der Vergangenheit angehört, so dass sich der wonnevolle
Schauder, den das mit der Drehung des Hais verbundene Farbenspiel
verspricht, alleine schon aus Sozialisationsgründen verbietet. Ebenso wenig,
ja vermutlich sogar noch weniger, wird sich die Dialektik, wie bei Johannes
geschehen, als eine betörende Gewalt, deren Anziehungskraft man nicht
widerstehen kann, im Leben der meisten Menschen erweisen. Die Dialektik

ist in gewisser Weise eine Kunst, deren Beherrschung, wie bei anderen
Künsten auch, ein Lernprozess vorausgeht, der Geduld und Einsatz (von
vorhandenem Talent) erfordert. Bereits an dieser Schwelle scheiden sich
die Geister. Darüber hinaus ist die Dialektik nach dem Vorbild des Vaters,
d.h. also das unerbittlich prüfende, skeptische Denken, wie wir gleich
noch genauer sehen werden, nicht ungefährlich. Es droht nämlich die
Unterminierung jedes Standpunktes und infolgedessen der Sturz ins Bodenlose.

Zu befürchten steht, anders gesagt, dass der ins kritische Denken
verliebte Dialektiker à la Johannes Climacus den abschüssigen Weg vom Zweifel

in die Verzweiflung antritt.17

3. Auf der Spur des Zweifels

Johannes Climacus ist ein ungewöhnlicher Mensch, insofern er „schwärmerisch

verliebt [ist] in den Gedanken oder richtiger in das Denken".18 Als
vom Denken selbst erotisierter Denker erklimmt Johannes gleichsam himmlische

Höhen:

„Es war seine Lust mit einem einzelnen Gedanken zu beginnen, um von ihm
aus auf dem Wege der Gedankenfolge Stufe um Stufe zu steigen zu einem
höheren; denn die Gedankenfolge war ihm eine Himmelsleiter, und seine Seligkeit

erschien ihm noch herrlicher als die der Engel."19

15 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 115.
16 KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 40.
17 Zur Klärung: Ebendarum: um das Verhältnis zwischen Zweifel und Verzweiflung, ist es

mir in meiner Auseinandersetzung mit De omnibus dubitandum est zu tun, d.h. also um jene
Seite der Schrift, die sich, so DlETZ: Sören Kierkegaard, 161 mit der „Ausweitung des

Denkphänomens Zweifel in Richtung auf das Existenzphänomen Verzweiflung" befasst. Dahingegen

kommt es mir nicht so sehr auf die andere (thematische) Seite der philosophischen
Erzählung an, welche „die Frage nach dem Anfang der Erkenntnis" behandelt.

18 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 111.

19 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, mf.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 275

Der hier beschriebene Aufstieg in himmlische Denkgefilde erinnert an
Piatons Version des Stufenaufstiegs aus dem Irdischen ins Himmlische im
Symposion, d.h. an einen sukzessive entsinnlichten erotischen Prozess.20

Dem landläufigen Verständnis von Erotik entsprechend wäre dies ein
nachgerade antierotischer Regress: ein schrittweiser Rückzug aus der Welt
der Sinne. Konsequenterweise attestiert der Erzähler von De omnibus dubi-
tandum est seinem Protagonisten Johannes Weltfremdheit: ,,[E]r war und
blieb fremd in der Welt."21 Außerdem weckt das Bild vom die Himmelsleiter

erstürmenden Johannes Reminiszenzen an das in der Politeia gegebene

Versprechen, wahre Erkenntnis (d.h. Erkenntnis der ewigen, sich selbst

gleichbleibenden Ideen) sei unter bestimmten Umständen menschenmöglich.

Eine Schlüsselrolle auf dem Weg zur Wahrheit spielt hier freilich die
Dialektik.22 Nimmt man eingedenk der dezidiert christlichen Färbung des

Himmelsleiterbildes außerdem noch Augustinus' Beschreibung des (mit seiner

Mutter gemeinsam unternommenen) dialektischen Aufstiegs zu Gott
im neunten Buch der Confessiones23 mit ins Boot der assoziativ geweckten

20 Denn so verläuft ja der mehrstufige Weg zur Erkenntnis des (wahrhaft) Schönen im
Symposion: vom Sinnlichen zum Geistigen, das heißt konkreter: „Wie in einer Mysterieninitiation

führt der erotische Impuls den Liebenden über die Schönheit einzelner Körper hinauf
zum gestalthaft Schönen, zur erzieherischen Schönheit, zum geistig Schönen und letztlich
zur Idee des Schönen, die der Erotiker in einer plötzlich [...] eintretenden Schau erkennt und
die ihn wahrhaft glücklich macht[...]" (Erler, Michael: Piaton [= Becksche Reihe Denker],
München: Beck 2006, i2if.). Der in Sachen ,Entsinnlichung' entscheidende Schritt erfolgt,
wenn dem Erotiker im Anschluss an das Erschauen des gestalthaft Schönen aufgeht, dass die
Schönheit der Seele „verehrungswürdiger" ist „als die im Leibe" (Symp. 210 b).

21 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 112.

22 Der „Dialektiker" wird hier verstanden als derjenige, „der über das begriffliche Wesen
jedes Dinges Klarheit in sich gewonnen hat", was allem Anschein nach auch für das Gute
bzw. die Idee des Guten (der ultimative Gegenstand der Erkenntnis bzw. der Gegenstand der
ultimativen Erkenntnis) gilt. Sokrates gibt jedenfalls zu verstehen, dass man denjenigen, der
„die Idee des Guten nicht von allen anderen absondern und begrifflich abgrenzen kann"
(Rep. 534b), wohl kaum Dialektiker nennen könne.

23 Augustinus und seine Mutter Monnica sind sich schnell darüber einig, dass im Bezirk
des Sinnlichen die wahre Lust nicht angetroffen werden könne. Auch für Augustinus zielt
die Erotik in Wahrheit also auf das Übersinnliche, das Transzendente, das sich stets selbst
gleich bleibt und eben nicht dem Werden unterliegt, sondern das Werden vielmehr strukturiert

und allererst hervorbringt. Soweit ist er Platoniker. Anders als für Piaton ist bei Augustinus

aber der Gott des Christentums bzw. das Leben mit (einem) Gott (der mit den
Menschen in Verbindung tritt und eine persönliche Beziehung aufbaut, etwa indem er einen
Bund mit einem Volk schließt) das erstrebte Endziel der entsinnlichten erotischen Erkenntnis-

und zuletzt auch Lebensreise: „Nachdem wir uns darüber klar geworden, dass fleischliche

Sinnenlust, so groß sie auch sein und so hell sie auch im Erdenlicht erstrahlen mag,
mit den Wonnen jenes Lebens keinen Vergleich aushalten, ja nicht einmal der Erwähnung
wert sein kann, erhoben wir uns mit heißerem Verlangen zu ,ihm selbst'. Wir durchwanderten

von Stufe zu Stufe die ganze Körperwelt und auch den Himmel, von dem Sonne,
Mond und Sterne auf die Erde niederscheinen. Bald in stillem Sinnen, bald Worte wechselnd
und deine Werke bewundernd, stiegen wir weiter empor und kamen in das Reich unserer
Seelen. Auch dieses durchschritten wir und gelangten endlich zu dem Land unerschöpflicher
Fülle, wo du Israel auf grüner Aue der Wahrheit ewig weidest. Das ist Leben, Weisheit, jene



276 Eike Brock

intertextuellen Referenzen, entsteht in Bezug auf Johannes der Eindruck
eines zwar weltentfremdenden Denkens, das den Verlust der Welt indes
mehr als nur kompensiert, indem es nicht nur ins Herz der Wahrheit führt
(zu den platonischen Ideen), sondern überdies auch noch an die Brust des

himmlischen Vaters (zu Gott), mithin in die ultimative Geborgenheit.
Doch führt das Himmelsleiterbild - in dialektischer Vollendung - aufs
Glatteis, gerade indem es an die erwähnten Texte gemahnt. Erinnern wir
uns nämlich an den Ausgangspunkt und die Ursprungserfahrung von
Johannes' Verliebtheit, so werden wir gewahr, dass wir es hier mit einer
anderen Art von Dialektik zu tun haben. Die Dialektik des Vaters ist eben
weder platonisch noch augustinisch, sondern dezidiert sokratisch. Sie ist
das zur Lebensform ausgewachsene skeptische Verfahren eines brillanten
Ironikers und Begriffskünstlers,24 das, wenigstens fürs Erste, in die Aporie
statt ins Wahrheitszentrum der Dinge führt. Es handelt sich um ein Denken,

das (unruhige Herzen)2? nicht beruhigt, sondern vermittels Angstlust
verführt; denn es ist ja nicht so, als lauschte der Junge gebannt seinem
disputierenden Vater mit dem positiven Ergebnis, nun endlich wirklich
Bescheid zu wissen. Vielmehr steht es so mit Johannes, dass er, nachdem sein
Geist, salopp gesprochen, einmal kräftig durch die dialektische Mangel
gedreht wurde, nicht mehr in der Lage ist zu unterscheiden, wo oben und wo
unten ist. Er weiß nicht mehr, wo ihm der Kopf steht, ahnt und empfindet
jedoch, dass er Zeuge von etwas Außerordentlichem geworden ist. Was im
Sohn durch die Wortgewalt des Vaters geweckt wurde, ist nicht nur die
Liebe zum Denken, sondern auch die Faszination des Zweifels. Und dessen

Anziehungskraft ist er erlegen. Das - nimmt man die sokratischen Gesprä-

Weisheit, durch die alles wird, auch was einst war und künftig sein wird; aber sie selbst wird
nicht, sondern ist so, wie sie war, und wird immer so sein. Vielmehr, in ihr war nichts und
wird auch nichts sein, sondern in ihr gibt's nur Sein, denn ewig ist sie." (AUGUSTINUS, Au-
relius: Bekenntnisse. Aus dem Lateinischen übertr. und mit einer Einf. von Wilhelm Thim-
me, 9. Auflage. München: DTV 2000, 236F.)

24 Es ist die Dialektik des Kierkegaard'schen Sokrates, der vor allem anderen Ironiker ist.
Zu beachten ist in diesem Zusammenhang auch Kierkegaards Bericht zum Gesamtplan von
De Omnibus dubitandum est, aus dem hervorgeht, dass der Autor „im Ganzen" von Johannes'
Leben eine „schwermütige Ironie" am Werke sieht (vgl. KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum

est, 161). Die Schwermut scheint freilich ein vielleicht nicht zwangsläufiger, mindestens
aber doch möglicher Preis für ein Leben im Zeichen der sokratischen Ironie zu sein, insofern
„das Substantielle" eines solchen Lebens nur auf einen „negativen Begriff' (KIERKEGAARD, Sö-

ren: Über den Begriff Ironie mit ständiger Rücksicht auf Sokrates [= Gesammelte Werke 31].
Düsseldorf: Eugen Diederichs 1961, 16) (den der Ironie) gebracht werden kann. Es handelt
sich folgerichtig um ein Leben unter der Herrschaft „unendlichejr] Negativität" (vgl. KIERKEGAARD:

Über den BegriffIronie, 216). Sokratische Ironiker und Climacus'sche Zweifler könnte
man darum mit einigem Recht auch als Schwebeexistenzen bezeichnen.

25 Die erhoffte Beruhigung eines unruhigen Herzens scheint das zentrale Motiv der Au-
gustin'schen Gottessuche zu sein, wobei Gott offenbar sowohl das Heilmittel als in gewisser
Weise auch die Quelle oder wenigstens der Impulsgeber der Unruhe ist (vgl. AUGUSTINUS:

Bekenntnisse, 31: „Denn zu dir hin hast du uns geschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es
ruhet in dir.").



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 277

che des Vaters einmal zusammen - Initiationserlebnis, das Johannes
nachgerade zum Philosophen stempelte (er ist nun ein für alle Male geprägt),
steht unter dem zwielichtig brennenden Stern des Zweifels. Zwar macht
Johannes erst als Erwachsener Bekanntschaft mit dem seinerzeit gängigen
Philosophensatz ,de omnibus dubitandum est'; allerdings hat er bereits als
Kind mindestens intuitiv begriffen, dass sich an allem zweifeln lässt. Wie
die Erzählung zeigt, lässt sich übrigens auch an dem Philosophensatz selbst
zweifeln. Jedenfalls lässt sich nicht prinzipiell behaupten, die Philosophie
oder auch das Philosophieren müssten vom Zweifel ausgehen, wie die
dänischen Hegelianer meinten, die zu Kierkegaards (bzw. zu Johannes Cli-
macus') Zeit den philosophischen Diskurs des Landes bestimmten.
Überhaupt scheint ein systematisch verordneter Zweifel etwas ganz anderes zu
sein als ein gewissermaßen naturwüchsiger innerer Zweifel. Johannes
vermutet, dass die erstgenannte Art des Zweifels artifiziell ist, dahingegen
echt genannt zu werden allein der innerlich empfundene und gewachsene
Zweifel verdient.26 Während sich schnell zeigt, dass der artifizielle Zweifel
im Systemdenken nur ein Durchgangsstadium auf dem Weg zur Gewissheit

ist (und auch nie etwas anderes sein sollte), erweist sich der echte,
authentische Zweifel als resistenter bzw. persistenter. Man könnte es auch
so ausdrücken: Wer sich den echten Zweifel zuzieht, zweifelt fortan
chronisch. Aus diesem Grund droht der Zweifel denn auch in Verzweiflung
umzuschlagen. Aber so weit ist Johannes zu Beginn des zweiten Teiles der
Erzählung noch nicht - weder theoretisch noch praktisch. Zunächst steht er
noch an jenem Punkt seiner Entwicklung, an dem ihm die akademische
Philosophie seiner Zeit, die den Zweifel feierlich zum Anfangsprinzip der
Philosophie erklärt, fragwürdig geworden ist. Weil er aber das exzessive
Denken partout nicht sein lassen kann, beschließt er, in Zukunft ganz auf
eigene Rechnung zu denken. Unterdessen bleibt sein Denken bis zum
Schluss doch durch das Vorbild des Vaters geprägt, weswegen der Satz ,de
omnibus dubitandum est' für Johannes zwar einerseits an Valenz einbüßt,
insofern er, wie bei den Hegelianern, seiner unendlichen Negativität zum
Trotz als Erkenntnisprinzip einer auf absolute Wahrheit drängenden
Systemphilosophie taugen soll;27 andererseits jedoch hat sich die Richtigkeit
des Satzes als solcher gerade im Verlauf von Johannes' dialektischer
Untersuchung der kolportierten Behauptung, dieser Satz stünde am Anfang aller

26 Vgl. das der Erzählung vorangestellte Motto, das Kierkegaard Spinozas Schrift De in-
tellectus emendantione entnommen hat: „Ich spreche von dem echten Zweifel im Gemüte
und nicht von jenem, den wir so häufig sich ereignen sehn, da nämlich, wo einer, obwohl
sein Sinn nicht zweifelt, mit Worten versichert, dass er zweifle, denn: dergleichen lässt sich
nicht durch eine Methode berichtigen, sondern gehört eher in die Erforschung und Berichtigung

des Eigensinns" (KIERKEGAARD: De omnibus dubitandum est, 109).
27 Vgl. KAUFMANN, Kristin: Vom Zweifel zur Verzweiflung. Grundbegriffe der Existenzphilosophie

Sören Kierkegaards Epistemata Philosophie 310). Würzburg: Königshausen &
Neumann 2002, 45.



2j8 Eike Brock

Philosophie, bestätigt.28 Von daher hat der Satz selbst durch die Untersuchung

an Überzeugungskraft gewonnen. In der Praxis bedeutet dies:
Johannes ist mittlerweile unrettbar zum Zweifler geworden.2? Vor diesem
Hintergrund nimmt nicht wunder, dass er bald beschließt, dem Wesen des
Zweifels philosophisch auf den Grund zu gehen. Johannes fragt sich also,
„was es heißt zu zweifeln".3°

4. Das Wesen des Zweifels

Wie Sokrates (und Piaton) weiß auch Johannes, dass er sich keine
empirische Beantwortung dieser Frage erhoffen darf. Denn Menschen beginnen
aus ganz verschiedenen Gründen und Anlässen zu zweifeln. Teilweise
stehen sich diese Anlässe sogar konträr gegenüber, weswegen der empirische
Weg keine Antwort auf die brennende Frage zu versprechen scheint,
sondern bloß in das Chaos einer „verwirrende[n] Weitläufigkeit"?1 führen
müsse.?2 Johannes schlägt mithin einen andern Weg ein. Und zwar macht
er sich an eine transzendentale Untersuchung des Zweifels, indem er „die
ideelle Möglichkeit des Zweifels im Bewusstsein zu ermitteln
such[t]".?3 Das Bewusstsein ist in der Tat der Schlüssel bzw. die zentrale
Größe, beinahe möchte man sagen: der entscheidende Akteur im bitter-

28 Kierkegaards Johannes-Climacus-Erzählung handelt, wie gesagt, von jemandem, der
sein Leben dem Denken geweiht hat. Sein Leben dem Denken zu weihen bedeutet nun in
concreto, sich immerfort bestimmten Denkaufgaben bzw. Gegenständen zu widmen, die
man zu Denkgegenständen macht, indem man sie gründlich, und, falls nötig, auch bis an
den Rand des Unergründlichen, durchdenkt. Der ultimative Gegenstand eines dem Denken
gewidmeten Lebens mag dabei das Leben selbst sein - soweit jedoch kommt Johannes Cli-
macus angesichts der Aufgabe, seinem ersten großen Denkgegenstand, seiner ersten großen
(und tragischen) Liebe gleichsam, gerecht zu werden, gar nicht erst (vielleicht führt uns
Kierkegaard hier vor Augen, dass sich Gegenstände/Probleme im Grunde nie erschöpfend
durchdenken lassen). Johannes' autousurpatorischer Gedanke ist freilich ein Satz, „der
immer wieder hervorgebracht wurde, der von Munde zu Munde ging, jederzeit gepriesen, jeder
Zeit mit Ehrfurcht behandelt. [...]: de omnibus dubitandum est" (KIERKEGAARD: De Omnibus
dubitandum est, 121). Am Beispiel dieses (titelgebenden) Satzes präsentiert die Erzählung die
fieberhafte und selbstverzehrende Leidenschaft des Denkens in mustergültiger Aktion. Eine

gute Zusammenfassung der verwickelten Denkschritte, mit denen Johannes jenem Satz zu
Leibe rückt, den er, eigenem Bekunden zufolge, „nicht würde fahren lassen, und wenn es ihn
das Leben kosten sollte" (KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 122), bietet KAUFMANN:
Vom Zweifel zur Verzweiflung, 43-45.

29 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 149.
3° So der Titel des ersten Kapitels des zweiten Teils der Erzählung.
31 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 153.
32 Hier gilt, was sich am Beispiel platonischer Dialoge immer wieder nachvollziehen

lässt, dass man nämlich auf die Frage nach dem Wesen von etwas, auf eine ti estin- resp.
Was-ist-x-Frage nicht angemessen antwortet, wenn man sich damit begnügt, eine Reihe von
Beispielen statt einer Definition anzuführen; wohl fördert man auf diese Weise X-haftes zu
Tage, die X-haftigkeit selbst bleibt unterdessen im Dunkeln.

33 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 153.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 279

süßen Spiel des Zweifeins. Solange wir nämlich mehr oder weniger in
Unmittelbarkeit leben, d.h. solange unser Bewusstsein noch nicht so recht
erwacht ist, haben wir auch mit dem Zweifel wenig zu schaffen. Neben der
Realität und der Idealität ist das Bewusstsein, so überlegt Johannes, eine
dritte Größe, die eigentlich erst dann entsteht (d.h. aus der Latenz in die
Präsenz tritt), wenn die beiden anderen Größen miteinander in Widerstreit

geraten. Der Widerstreit zwischen Realität und Idealität ist somit in
gewisser Weise die Voraussetzung für das Erwachen des Bewusstseins. Er
ist dieweil keineswegs dessen hinreichende Bedingung. Solange nämlich
das Bewusstsein kein persönliches Interesse an besagtem Widerstreit hegt,
schläft es friedlich weiter. Es ist dann „nur seiner Möglichkeit nach da".34

Dabei ist auch das schlafende Bewusstsein zu Großem im Stande. Ohne
Zweifel vermag es sich so seine Gedanken zu machen, und zwar mitunter
sogar recht verzwickte und hochentwickelte, wenn es etwa über mathematische,

ästhetische und metaphysische Gegenstände nachdenkt.33 Nur macht
es sich diese Gedanken buchstäblich ohne Zweifel, indem es das persönliche
Involviertsein vermissen lässt, wenn es sich als objektives Denken rein im
ideellen Raum abspielt. Um Bewusstsein in Cilmacus' Sinn zu sein, muss
zu der ihrem Wesen nach dichotomischen Reflexion,36 die Idealität und
Realität, Seele und Leib, Gott und die Welt aufeinander bezieht, noch
etwas anderes hinzukommen: das Verhältnis des Bewusstsein (oder Geistes),

das sich (oder der sich) selbst in ein Verhältnis zur Reflexion und den
jeweiligen Reflexionsmomenten setzt. Derart werden aus zweien drei:

„So sind z.B.: Idealität und Realität, Seele und Leib, das Wahre - erkennen, das

Gute - wollen, das Schöne - lieben, Gott und Welt usw. Reflexionsbestimmungen.

In der Reflexion berühren sie einander dergestalt, dass ein Verhältnis möglich

wird. Die Bestimmungen des Bewusstseins hingegen sind dreiteilig (tricho-
tomisch), was auch die Sprache zeigt. Denn wenn ich sage: ich werde mir dieses

Sinneneindrucks bewusst, so sage ich eine Dreiheit. Bewusstsein ist Geist,
und das ist das Merkwürdige, dass wenn in der Welt des Geistes eines geteilt
wird, es zu drei wird, niemals zu zwei. Das Bewusstsein setzt daher die Reflexion

voraus."37

Andererseits - und an dieser Stelle wird es paradox - erwacht das Bewusstsein

als zweifelndes nur dann, wenn es schon im Vorhinein ein Interesse
für diesen Streit mitbringt. So gesehen setzt es sich selbst voraus:38

34 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 155.
35 Vgl. KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 157.
36 Vgl. KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 156.

37 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 157
38 „Kierkegaard hat solche paradoxe Verhältnisse genau definiert: mit dem Begriff .Sprung'.

Wenn etwas Voraussetzung eines andern ist, aber es doch nicht zu klären vermag, so kommt
das zweite aus dem ersten durch einen Sprung hervor. Kierkegaard sagt dafür auch: Es setzt
sich selbst voraus, es kommt durch sich selbst in die Welt. Diese Wendung besagt jedoch



28O Eike Brock

„[...] denn lass die Idealität und die Realität in alle Ewigkeit miteinander streiten,

solange kein Bewusstsein, kein Interesse da ist, kein Bewusstsein, das

Interesse an diesem Streite nimmt, solange gibt es keinen Zweifel."39

Tatsächlich vertritt Johannes die Auffassung, „dass der Zweifel der Anfang
ist zur höchsten Form des Daseins",4° dass also, anders gewendet, wer zu
zweifeln unterlässt, seine menschlichen Möglichkeiten nicht ausschöpft.
Er unterschreitet sich sozusagen selbst. Ein solcher Mensch ist
uninteressiert', d.h. er nimmt keinen Anteil an dem allgegenwärtigen Streit
zwischen Realität und Idealität, und gelangt auf diese Weise natürlich auch zu
keinem entsprechenden Urteil. So bleibt sein Bewusstsein unterentwickelt,
wenn anders Johannes das Bewusstsein als Inter-esse, mithin als Zwischen-
Sein begreift, nämlich als dasjenige Dritte, welches explizit in ein Verhältnis

zur Dichotomie von Realität und Idealität tritt.
Um bei alledem, d.h. in Anbetracht der (vom Denker selbst sichtlich

genossenen) Kompliziertheit der Climacus'schen Reflexionen, den Durchblick

zu behalten, ist es hilfreich, zunächst zu klären, was genau Climacus
unter (1) Realität und (2) Idealität sowie (3) unter Bewusstsein versteht.

Die (1) Realität bezeichnet er wiederholt auch als das Unmittelbare.
Offenbar geht es ihm um die äußeren Gegenstände der Welt, so wie sie

uns unmittelbar gegeben sind, die Objekte ,da draußen', mit denen wir als
Bewohner der sinnlichen Welt alltäglich, immer und überall konfrontiert
sind. Die (2) Idealität hingegen identifiziert er mit der Sprache. Da nun die
Sprache das Medium unseres Denkens ist,41 kommen wir, als geistige Wesen,

schlechterdings nicht umhin, die Realität bzw. die Unmittelbarkeit
immer wieder aufzuheben. Indem wir nämlich versuchen, die Realität
auszusagen, heben wir sie (die Unmittelbarkeit) gleich auch schon wieder auf,
ist doch die Aussage (als Begriff oder Urteil) keineswegs mit der Realität
identisch - es handelt sich eben um eine Aussage über die Realität. Die
Krux, mit der wir es hier zu tun haben, gestaltet sich wie folgt: „Die Idealität

[...] soll die Realität ausdrücken und setzt sie insofern voraus, aber
weil sie die Realität nicht ausdrückt, sondern etwas Neues hervorbringt,
wird die Realität zugleich negiert."42 Offenkundig ist dies ein
Widerspruch, und ebendiesen bestimmt Johannes als (3) Bewusstsein:

nur, dass es hier nichts zu erklären gibt" (HÜGLI, Anton: Die Erkenntnis der Subjektivität und
die Objektivität des Erkennens bei Sören Kierkegaard. Zürich: Theologischer Verlag 1973, 47).

39 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, i57f.
4° KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 157.
41 PIEPER, Annemarie: Sören Kierkegaard Becksche Reihe Denker). München: Beck

2000, 43 fasst die Dichotomie von Realität und Idealität als den Unterschied zwischen „Sein
und Denken", was sich durchaus mit obiger Gegenüberstellung von äußeren Welt-Dingen
als seiende Dinge (Realität) und Sprache (als Medium des Denkens) als Idealität verträgt.

42 HÜGLI: Die Erkenntnis der Subjektivität, 56t. In KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum
est, 155 heißt es entsprechend: „In der Realität allein ist keine Möglichkeit des Zweifels; in-



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 281

„Die Unmittelbarkeit ist die Realität, die Sprache die Idealität, das Bewusstsein
ist der Widerspruch. In dem Augenblick, da ich die Realität aussage, ist der
Widerspruch da; denn was ich sage, ist die Idealität."45

Stets ist das Bewusstsein also da; immer dann, wenn wir als Sprachakteure
agieren, d.h. wenn wir reden und/oder denken.44 Nun fehlt nur noch ein
weiterer Schritt, bis auch das skeptische Bewusstsein da ist, bis es, anders
ausgedrückt, erwacht. Das skeptische Bewusstsein ist in dem Sinne Selbst-
bewusstsein, als es seiner eigenen Zwischenposition zwischen Realität und
Idealität gewahr wird. Was noch fehlt, ist gerade dieser explizite Selbstbezug,

der, wie schon oben gesagt, durch die Anteilnahme des Bewusst-
seins am Widerspruch zwischen Realität und Idealität zustande kommt.
Wenn nun das Bewusstsein Anteil nimmt und infolgedessen als Selbstbe-
wusstsein aufgeht, begreift es auch, inwiefern der Widerspruch ihm selbst
als einem Verhältnis eingeschrieben ist, „dessen erste Form der
Widerspruch ist".45 Das bedeutet: Gleichviel wie wir uns drehen und wenden,

was auch immer wir tun, wohin auch immer wir gehen - stets tragen
wir einen Widerspruch mit uns herum, ja gravierender noch: stets sind wir
selbst widersprüchlich.

Das Selbstbewusstsein ist das interessierte Interesse: Es steht zwischen
der Realität und der Idealität und nimmt Anteil an ihrem Widerspruch.
Anteil zu nehmen bedeutet nicht zuletzt, nach der Wahrheit zu fragen:
Stimmt wirklich, was die Idealität von der Realität behauptet, ist X
tatsächlich jenes X, für das ich es halte oder mache ich mir als Urteilender
nicht unter der Hand, wie der Volksmund durchaus philosophisch sagt,
ein X für ein U vor? Wer sollte hierüber befinden, wenn nicht das Bewusstsein?46

Anteil zu nehmen bedeutet ferner, sich für etwas, im vorliegenden

dem ich sie in der Sprache ausdrücke, ist der Widerspruch da, da ich sie gar nicht
ausdrücke!,] sondern etwas anderes erzeuge."

43 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 155.
44 Damit ist klar: Das Bewusstsein ist immer da, denn wir unterliegen, wie George Steiner

festhält, einer regelrechten Tyrannei des Denkens: „Wie wir gesehen haben, gibt es zwei
Prozesse, die der Mensch zu seinen Lebzeiten nicht anhalten kann: Atmen und Denken. In
der Tat können wir unseren Atem für länger anhalten als unser Denken (falls dies überhaupt
möglich ist). Bei näherer Betrachtung bedeutet diese Unfähigkeit, das Denken zum Stillstand
zu bringen, eine Pause vom Denken einzulegen, einen erschreckenden Zwang. Sie erlegt uns
eine tyrannische, lastende Knechtschaft auf. In jedem Augenblick unseres Lebens, ob im
Wachen oder Schlafen, bewohnen wir die Welt mittels des Denkens" (STEINER, Georg: Warum

Denken traurig macht. Zehn (mögliche) Gründe. Übers, von Nikolaus Bornhorn. Frankfurt:

Suhrkamp 2008, 70). Dass das Bewusstsein da ist, heißt jedoch nicht automatisch, dass

es auch wach ist. Man könnte den Sachverhalt auch so ausdrücken: Dass das Bewusstsein
immer da ist, bedeutet nicht zwangsläufig, dass es immer auch voll und ganz da ist.

45 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 156.
46 „In der Realität ist eine Entscheidung unmöglich, weil es dort keine Idealität gibt und

darum kein Kriterium dafür, was wahr oder falsch ist; in der Idealität ist sie ebenso
unmöglich, weil es dort keine Realität gibt und darum kein Kriterium dafür, was wirklich und
was unwirklich ist. In der Realität ist das Falscheste und das Wahrste gleich wahr, und in



282 Eike Brock

Fall für sich selbst, zu interessieren. Im Zuge dieses Interesses breitet sich
der Schatten des Zweifels weiter aus: Nicht nur erscheinen Realität und
Idealität in seinem diffusen Licht, sondern jetzt ist sich auch das seiner
selbst bewusste Bewusstsein seiner selbst plötzlich nicht mehr so sicher;
und zwar gerade dann nicht, wenn es seine richterliche Rolle in der
Wahrheitsfrage bedenkt, mithin wenn es hinsichtlich eines Widerspruchs
entscheiden soll, der ihm selbst wesentlich ist. Es beginnt zu zweifeln: Kann
es Wahrheit als Übereinstimmung zwischen Sein und Denken bzw. Gegenstand

und Aussage (adaequatio rei et intellectus) überhaupt geben? Und
weiter: Bin ich als aus dem Widerspruch Hervorgetretenes meinerseits
Widersprüchliches wirklich die geeignete Instanz, in dieser Frage zu entscheiden?

5. Verzweiflung (De omnibus dubitandum est und Entweder Oder)

Kierkegaards Erzählung bricht nach diesen leidenschaftlich anspruchsvollen

transzendentalen Überlegungen zum Bewusstsein und zum Zweifel
ab. Nachdem Johannes Climacus die Bedingungen der Möglichkeit des

Zweifels im Menschen ausgelotet hat und dabei darauf gestoßen ist, dass

der Zweifel im widersprüchlichen Wesen des Menschen selbst wurzelt,
geht es nicht mehr weiter. Indessen wissen wir, die Leserinnen und Leser
der philosophischen Erzählung, wie es hätte weitergehen sollen. Unter
Kierkegaards Entwürfen zur Fortsetzung von De omnibus dubitandum est
befindet sich nämlich ein Gesamtplan, aus dem hervorgeht, dass der Autor
kein glückliches Ende für seinen Protagonisten vorsah. Der leidenschaftliche

Zweifler sollte endlich verzweifeln. Schuld daran sei unterdessen weniger

er selbst als vielmehr die Philosophie:

„Der Plan in dieser Erzählung ist folgender gewesen. Vermittels der schwermütigen

Ironie, welche nicht in einer einzelnen Äußerung von Johannes Climacus
lag, sondern im Ganzen seines Lebens, vermittels des tiefen Ernstes, der darin
liegt, dass ein junger Mensch, welcher redlich und ernst genug ist, um in aller
Stille und ohne Wortschwall das zu tun, was die Philosophen sagen, ebenda-
durch unglücklich wird, wollte ich die Philosophie treffen. Johannes tut, davon

gesagt wurde, man solle es tun, er zweifelt wirklich an allem, er durchleidet all
den Schmerz, der hierin liegt, wird hinterlistig, bekommt beinahe ein böses
Gewissen, nun ist er bis zum Äußersten gekommen, da will er zurück, das kann er
nicht; er sieht ein: um sich auf der Spitze des Zweifels an allem zu halten, hat
er des Geistes ganze Kraft mit Beschlag belegt, verlässt er diese Spitze, so kann
er wohl zu etwas kommen, aber er hat dann auch seinen Zweifel an allem
aufgegeben. Nun verzweifelt er, sein Leben ist verspielt, seine Jugend ist dahinge-

der Idealität ist das Mögliche und Unmögliche gleich wirklich. Die Entscheidung kann also

nur von einem Dritten gefallt werden, das außerhalb von Realität und Idealität steht und
doch beide zugleich voraussetzt. Climacus nennt dieses Dritte das .Bewußtsein'" (HÜGLI: Die
Erkenntnis der Subjektivität, 55).



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 283

gangen mit diesen Überlegungen, das Leben hat keinen Sinn für ihn bekommen,

und alles ist die Schuld der Philosophie."47

Zu diesem Abschnitt gäbe es grundsätzlich viel zu sagen. Ich möchte
indes, in aller Kürze, nur auf zwei Punkte Bezug nehmen, die mir besonders
wichtig erscheinen: die schwermütige Ironie und die Frage danach, wer
eigentlich Schuld hat am existenziellen Schlamassel des Johannes Climacus.

Im Gesamtplan ist also die Rede davon, dass Johannes' Leben als Ganzes

von einer schwermütigen Ironie bestimmt sei. Nun ist allerdings nicht
jede Form von Ironie schwermütig. Ironie kann auch heiter sein. Die Ironie
am Grunde von Johannes' Leben entspricht indessen, wie bereits
angeführt, der sokratischen Ironie im Sinne von Kierkegaards Examensschrift
Über den Begriff der Ironie (1841). Sie ist aus dem dunklen Kielwasser der
väterlichen Ironie in Johannes' Leben hinüber geschwappt, und zwar kraft
des ,Dialektisierens', worunter Kierkegaard das Zweifeln um des Zweifels
willen begreift.48 Solche Ironie ist aber unendlich negativ.49 Sie entbehrt,
wie wir gesehen haben, nicht eines gewissen Reizes. Nichtsdestotrotz hat
sie einen destruktiven Charakter; in der Ironieschrift ist gar von Krankheit
die Rede:

„Die Ironie ist nämlich eine Gesundheit, sofern sie die Seele aus den
Verstrickungen des Relativen herausrettet, sie ist eine Krankheit, sofern sie das

Absolute allein in der Gestalt des Nichts zu ertragen vermag."5°

Ein im Zeichen solcher Ironie geführtes Leben kommt selbstverständlich
auf keinen grünen Zweig - es kommt eben zu nichts und führt bloß in die
Schwermut. Womöglich will ein solches Leben aber auch gar nicht über
den rein negativen Modus hinaus; denn auch das ist Schwermut: nicht
aufrichtig zu wollen. Das ist zumindest die Auffassung des Gerichtsrates B aus
Entweder Oder II, die er dem Ästhetiker A, den er für profund schwermütig
hält, in aufrüttelnd erbaulicher Absicht an Fferz und Verstand legt: „[...]
Schwermut ist Sünde, ist eigentlich eine Sünde instar omnium, denn es ist
die Sünde, nicht tief und innerlich zu wollen, und dies ist eine Mutter aller
Sünden."51 Zwar ist es grundsätzlich nicht unproblematisch, so aus Kierke-

47 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 161.

4® Unter den Einzelbemerkungen, die zum Gedankenkreis von De Omnibus dubitandum
est gehören, ohne indes Eingang in die Erzählung selbst gefunden zu haben, findet sich
folgende aufschlussreiche Sentenz: „Zweifeln um zu zweifeln heißt dialektisieren" (KIERKEGAARD:

De Omnibus dubitandum est, 163).

49 Vgl. Anm. 24.
5° KIERKEGAARD: Über den Begriffder Ironie, 80. Kierkegaard fügt dieser Bemerkung indes

hinzu, dass eine so geartete Ironie in der Welt Seltenheitswert habe. Wenn jedoch Ironie als
Krankheit auftaucht, ist sie fürwahr zerstörerisch (vgl. zum destruktiven Charakter der „Ironie

im strengeren Sinne", die das ganze Leben unter dem Gesichtspunkt der Ironie betrachtet
KIERKEGAARD: Über den Begriff der Ironie, 258h).
51 KIERKEGAARD, Sören: Entweder Oder II Gesammelte Werke 2/3). Düsseldorf: Eugen

Diederichs 1957, 201.



284 Eike Brock

gaards pseudonym verfassten Schriften zu zitieren, als spräche hier stets
dieselbe Stimme zu einem bestimmten Thema?2 wie z.B. Angst oder der
Schwermut. Im vorliegenden Fall scheint mir das Zitieren der Einlassung
des Gerichtsrats aber doch gerechtfertigt, um nicht zu sagen hilfreich,
denn es wirft genau wie der Gesamtplan von De Omnibus dubitandum est
die Schuldfrage auf, betrachtet sie jedoch aus einer anderen Perspektive
bzw. kommt zu einem anderen Ergebnis. Schuld an Johannes' Verzweiflung

wäre demnach nicht die Philosophie, sondern der schwermütige
Johannes selbst, weil er an einer spezifischen Form von Willensschwäche
krankt. Darin, dass hier ein Willensproblem vorliegt, sind sich der Gerichtsrat

und Kierkegaard als Verfasser von De Omnibus dubitandum est im
Übrigen einig. Johannes transzendentalphilosophische Überlegungen zum
Zweifel haben nämlich ergeben, dass der Zweifel „nie in sich selbst zum
Stehen gebracht werden" kann; dazu müsse erst, so Kierkegaard in einer
Bemerkung aus dem Umfeld der Erzählung, „der Wille [...] herzutreten".??

Wie das konkret vonstattengehen soll, verrät die Erzählung nicht.
Allein der Gerichtsrat weiß Rat. Er empfiehlt (ausgerechnet) den Weg der
Verzweiflung. Wer nicht verzweifelt enden wolle, müsse vorher so tief
verzweifeln, dass er (oder sie) an einen Scheitelpunkt der Verzweiflung gelange,

an dem (wohl aufgrund von Leidensdruck) eine Entscheidung getroffen
werden müsse. Eine Wahl müsse erfolgen, ein Willensakt vollzogen werden,

der allererst ein Selbst hervorbringt, das es mit sich selbst wirklich
ernst meint. Schwermut entstehe unterdessen dort (und dann), wo (und
wenn) dieser Weg der positiven oder produktiven Verzweiflung auf halber
Strecke abgebrochen werde.?4

Nun empfiehlt B seine rosskurhafte Verzweiflungstherapie nach dem
Prinzip fight fire with fire?? allerdings nicht dem zweifelnd verzweifelten

52 Vgl. Anm. 13.

53 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 162.

54 Vgl. KIERKEGAARD: Sören: Entweder Oder II, 201.

55 Eine ähnliche, nicht weniger radikale Vorgehensweise schlägt auch Vigilius Haufnien-
sis in Der BegriffAngst vor, sofern es um die Überwindung der Angst geht. Seiner Meinung
nach könne allein der oder diejenige, der oder die gelernt habe, „sich zu ängstigen", die
Angst endlich auch im bzw. vermittels des Glauben überwinden. Das Sich-Ängstigen zu
lernen sei „das Höchste", was überhaupt gelernt werden könne (vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff
Angst, 161). Bei der Bildung durch Angst komme indes alles darauf an, keine Halbheiten
zuzulassen, denn gerade das könne zu einem fatalen Steckenbleiben in der Angst auf halbem
Wege durch die Angst führen; geschehe dies, führe die Angst nicht zum Glauben hin,
sondern, im Gegenteil, von ihm fort mit dem fatalen Ergebnis, dass das, wenn man so will:
verängstigte statt durchängstigte Individuum verloren sei (vgl. KIERKEGAARD: Der BegriffAngst,
165). Die Vermeidung der Halbheit werde unterdessen dadurch gewährleistet, dass das
Individuum eine Art „Lehrgang der Möglichkeit im Unglück" (KIERKEGAARD: Der BegriffAngst,
164) durchmacht, dass es also kraft der Vorstellung wirklich alles verliert, was sich als
Mensch potentiell verlieren lässt. Dann versinke das Individuum zwar in „des Abgrunds Tiefe"

(KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 165) der Angst; gleichwohl tauche es idealerweise bald
darauf wieder auf, wenn es in seinem „Verhältnis zum Schicksal [...] umgebildet" werde



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 285

Johannes, sondern dem Ästhetiker A, dessen Leben B gleichwohl ebenfalls
für Verzweiflung hält.56 A's Verzweiflung beruhe darauf, dass er die
Endlichkeit gewählt habe, das heißt, das Interessante, den Genuss, die
Zerstreuung, kurz: die endliche Welt statt seines unendlichen Selbst. Egal wie
reflektiert der blitzgescheite A auch immer sei, er bleibe derart, meint
zumindest B, in der Unmittelbarkeit stecken. Der Ästhetiker versuche den
„endlichen Ausweg aus der Verzweiflung"5? und verpasse eben dadurch
sein unendliches Selbst. Der Kern der Verzweiflung, die B A attestiert,
besteht darin, dass sich ein unendliches Selbst vom Endlichen abhängig
gemacht habe; worin B einen - per se beklagenswerten - Fall von Selbstver-
endlichung erkennt.58 Das sich selbst verendlichende Selbst schneide sich
gleichsam ins Fleisch der eigenen Freiheit: „Die endliche Verzweiflung",
führt B aus, „ist daher eine unfreie Verzweiflung, sie will eigentlich nicht
die Verzweiflung, sie will die Endlichkeit, aber das ist Verzweiflung."59 Die
Entscheidung für das Endliche sei nun - und das ist in gewisser Weise ein

durch das Quasi-Fegefeuer der durchlittenen, äußersten Angst. Zum einen könne nämlich
die endliche Wirklichkeit (auch) in Sachen .Schrecknisse' nicht mit der unendlichen
Möglichkeit konkurrieren (vgl. KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 163) - ein Gedanke, über den sich
meines Erachtens streiten Iässt - und zum anderen enthält der angesprochene „Lehrgang der
Möglichkeit im Unglück" (KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 164) als Lehrgang der Möglichkeit
auch ein entscheidendes Theoriestück über die Möglichkeit des Glücks (und des Glaubens
vgl. KIERKEGAARD: Der BegriffAngst, 163) auch und selbst vor dem Hintergrund des

größtmöglichen Unglücks. So erzählt etwa die Bibel von Hiob als von jemandem, der zwar einerseits

alles verloren hat, der aber offenbar nicht zuletzt wegen seines Glaubens von Gott am
Ende auch alles zurückerhalten hat.

Kierkegaard ist der „Anwalt für den Sinn des Möglichen im Dasein. Leben mit der
Möglichkeit ist Hoffnung auf einen Neubeginn, so gering die Chancen angesichts der bestehenden

Wirklichkeit auch sein mögen" (EICHLER, Uta: Nachwort, in: Sören Kierkegaard. Der
BegriffAngst. Stuttgart: Reclam 1992, 203-233, hier: 232). Die Möglichkeit ist indes - das weiß
Vigilius Haufniensis nur allzu gut - die „schwerste aller Kategorien" (KIERKEGAARD: Der
BegriffAngst, 162), eben weil sie zum Glauben führen soll, den Haufniensis mit Hegel als „die
innere Gewissheit [Hervorh. EB] begreift, welche die Unendlichkeit vorwegnimmt" (KIERKEGAARD:

Der BegriffAngst, 163), zugleich jedoch, indem sie eben Möglichkeit und somit Offenheit

ist, Gewissheit (mindestens als dauerhaften Zustand) ausschließt und also schlussendlich

„alles erneut infrage [stellt]" (EICHLER: Nachwort, 232).
56 Freilich könnte man durchaus fragen, ob nicht B vielleicht ebenso verzweifelt wie A

ist, wenn auch auf andere Art und Weise (während A etwa verzweifelt an zu wenig Wirklichkeit

aufgrund von zu viel Möglichkeit laboriert, könnte es sich bei B genau umgekehrt
verhalten. Mit Hilfe von Kierkegaards späterer Schrift Die Krankheit zum Tode lassen sich die
Lebensformen A's und B's wiederum erneut und anders als in der reziproken Dialektik
Entweder Oders im Lichte möglicher Verzweiflungsformen beleuchten.) Überhaupt ist nicht
klar, wie verzweifelt A denn nun eigentlich in Wirklichkeit ist (vgl. hierzu LIESSMANN, Konrad

Paul: Ästhetik der Verführung. Kierkegaards Konstruktion der Erotik aus dem Geiste der
Kunst. Frankfurt: Anton Hain 1991, 93: Wäre es nicht genauso gut möglich oder vielleicht
sogar richtiger, As' Schriften als „Versuche über die Verzweiflung" zu lesen, anstatt sie als
„Dokumente der Verzweiflung" zu begreifen?).

57 KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 236.
58 Vgl. KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 235.
59 KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 236.



286 Eike Brock

Glück - ihrerseits endlich, weswegen es sich zwar sehr wohl um eine Wahl
handele, nicht jedoch um eine absolute Wahl. Genau das: nämlich absolut
zu wählen, müsse man indes unternehmen, wenn man nicht verzweifeln
wolle. Soweit - in aller Kürze - B.

Problematisch an B's Ausführungen ist, dass er A's Wahl des Endlichen
womöglich nicht ernst genug nimmt, wie er auch, und darum ist es mir an
dieser Stelle zu tun, die Verzweiflung des Gedankens und damit implizit (B
richtet sein Wort ja an A und nicht an Johannes Climacus) Johannes' Zweifel

als einen authentischen Grund von Verzweiflung unterschätzt (während

er die moralische Gravitationskraft des unendlichen Selbst womöglich
überschätzt60). Wirklich entgeht B, inwiefern der Zweifel zu persönlicher
Verzweiflung führen kann, indem der Gerichtsrat einen existenziell
involvierten Zweifel, wie ihn Johannes Climacus kultiviert, nicht von dem
abstrakten Zweifel der hegelianisch geprägten akademischen Philosophie seiner

Zeit zu unterscheiden weiß. Und das liegt, wie mir scheint, daran, dass

B, anders als Johannes, nicht aufmerksam darauf ist, dass der Zweifel dem
Menschen sozusagen in den Geist geschrieben ist, dass er sich also aus
bewusstseinsstrukturellen Gründen von innen her aufdrängt. Trotzdem ist,
was B über den Unterschied zwischen Zweifel und Verzweiflung zu sagen
hat, durchaus aufschlussreich.

„Es ist in der neueren Philosophie überreichlich davon die Rede gewesen, dass
alle Spekulation anhebt mit dem Zweifel; dahingegen habe ich, soweit ich mich
gelegentlich mit solchen Erwägungen habe beschäftigen können, vergeblich eine
Aufklärung gesucht, worin denn Zweifel von Verzweiflung unterschieden sei.
[...] Zweifel ist des Gedankens Verzweiflung, Verzweiflung ist der Persönlichkeit

Zweifel, das ist der Grund, weshalb ich so festhalte an der Bestimmung des

Wählens, welche meine Losung ist, der Nerv meiner Lebensanschauung, und
eine solche habe ich, wiewohl ich mir keineswegs anmaße, ein System zu
haben. Zweifel ist die innere Bewegung des Gedankens selber, und in meinem Zweifel

verhalte ich mich so unpersönlich als möglich. Ich will nun annehmen, dass
der Gedanke, indem der Zweifel durchgeführt wird, das Absolute finde und darin

ruhe; alsdann ruht er darin nicht einer Wahl zufolge, sondern der gleichen
Notwendigkeit zufolge, gemäß deren er gezweifelt hat; denn der Zweifel selber
ist eine Bestimmung von Notwendigkeit und das Ruhen desgleichen. Dies ist
das Erhabene am Zweifel, um dessentwillen er von Leuten, die schwerlich
verstanden, was sie sagten, so oft angepriesen und ausgeschrien worden ist. Der
Umstand aber, dass es eine Bestimmung der Notwendigkeit ist, beweist, dass

die ganze Persönlichkeit nicht mit in Bewegung ist."61

60 B geht grundsätzlich davon aus, es gäbe ein unendliches Selbst in jedem von uns, das
sich gleichsam, mit Heidegger zu sprechen, als eine Art Ruf des Gewissens (vgl. HEIDEGGER,

Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, §§ 56, 57) bei einem
melde. Ob es ein solches rufendes unendliches Selbst wirklich gibt, ist alles andere als
ausgemacht. (Womöglich haben wir es hier mit einer Glaubensfrage zu tun.).

61 Kierkegaard: Entweder Oder II, 224L



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 287

Die Notwendigkeit, um die es hier geht, ist nicht jene bewusstseinsstruk-
turelle Zwangsläufigkeit, auf die Johannes Climacus im Zuge seiner
leidenschaftlichen Reflexionen gestoßen ist, sondern meint jenen vermeintlichen
Automatismus, mit dem der Zweifel sich laut Hegel in Gestalt eines „Läu-
terungsprozeß[es]"62 selbst vollbringt, d.h. überwindet.63 Wenn die
Notwendigkeit dagegen in der Struktur des menschlichen Geistes selbst liegt,
führt kein reflexiver Weg aus dem Zweifel heraus. Diese Erkenntnis kann
dann freilich sehr wohl die ganze Persönlichkeit in Bewegung setzen,
zumal die Person sich ja selbst als gleichsam chronisch widersprüchliches
Wesen entdeckt. Zwar bleibt auch unter diesen Umständen B's Bestimmung

richtig, dass der Zweifel „des Gedankens Verzweiflung" ist, während
es sich bei der Verzweiflung um „der Persönlichkeit Zweifel"64 handelt.
Allein mithilfe der transzendentalphilosophischen Überlegungen des am
Ende eben doch seriös verzweifelten Johannes Climacus wird offenbar, wie
durchlässig die Grenze zwischen Zweifel und Verzweiflung tatsächlich ist
und wie flüssig infolgedessen die Transgression vom Zweifel zur Verzweiflung

erfolgen kann.
Von einem dezidiert christlichen Standpunkt aus wird die Clima-

cus'sche Problematik innerhalb des Kierkegaard'schen Oeuvres schließlich
von Anti-Climacus in Die Krankheit zum Tode (1849) ernstgenommen und
sogar noch ausgeweitet. Anti-Climacus' Antwort auf das Climacus-Verhäng-
nis ist denn auch konsequenterweise der suprareflexive Sprung in den Glauben.

65

62 KLEINERT, Markus: Sich verzehrender Skeptizismus. Läuterungen bei Hegel und Kierkegaard

Kierkegaard Studies. Monograph Series 12). Berlin: De Gruyter 2005, 41.
63 Vgl. zu Hegels Konzept des sich selbst überwindenden Skeptizismus KLEINERT: Sich

selbst verzehrender Skeptizismus, 40-50.
64 KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 225.
65 Zum Verhältnis zwischen den Pseudonymen Climacus und Anti-Cimacus bemerkt

Anz, Heinrich: Selbstbewusstsein und Selbst. Zur Idealismuskritik Kierkegaards, in: ANZ,
Heinrich/KEMP, Peter/SCHMÖE, Friedrich (Hgg.): Kierkegaard und die deutsche Philosophie
seiner Zeit Text und Kontext. Sonderreihe 7). Kopenhagen: Verlag Text und Kontext 1980,
47-61, hier: 49, das die Pseudonyme begrifflich so scharf trennende ,Anti' bedeute nicht, wie
man leicht glauben möchte, „dass Anticlimacus die Denkrichtung des Climacus und das in
ihr Gedachte widerruft; das .Gegen' liegt in der Umkehrung der Blickrichtung. Anticlimacus
blickt vom Ende aus, dem nunmehr thematisierten christlichen Gottesverhältnis auf den
Weg zurück, den Climacus geführt hat." Darüber hinaus ist das ,Anti' des Pseudonyms Anti-
Climacus gleichsam eine bedauernde Negation des Autors Sören Kierkegaard, der im Rückblick

auf seine Schriftstellerei bekennt, dem durch Anti-Climacus aufgestellten christlichen
Ideal persönlich nicht zu genügen: „Anti Climacus. Aber gerade dass es ein Pseudonym ist,
bedeutet, was auch der Name (Anti-Climacus) andeutet, dass es [...] Halt gebietet. [...] [D]as
neue Pseudonym ist eine höhere Pseudonymität. Jedoch auf diese Art wird ja .Halt geboten':
es wird ein Höheres aufgewiesen, das mich gerade in meine Schranke zurückzwingt, über
mich das Urteil sprechend, dass mein Leben einer so hohen Forderung nicht entspreche,
und dass also die Mitteilung dichterisch sei" (KIERKEGAARD, Sören: Der Gesichtspunkt für
meine Wirksamkeit als Schriftsteller Gesammelte Werke 33). Düsseldorf: Eugen Diede-
richs 1951, 4 [Anm. 2]).



288 Eike Brock

6. Verzweiflung (Die Krankheit zum Tode)

Zur Erinnerung: Johannes Climacus hat im Rahmen seiner philosophischen
Suche nach den Bedingungen der Möglichkeit des Zweifels eine Bestimmung

des geistigen Wesens Mensch als Inter-esse, d.h. als Dazwischen-
Sein, vorgelegt. Diese Bestimmung schließt den philosophischen Befund
ein, dass der Mensch in epistemischer Hinsicht, bildhaft gesprochen,
immer zwischen den Stühlen steht. Sein Menschsein, seine Endlichkeit, ist
ihm ein unüberwindbares Hindernis auf dem Weg zur absoluten Wahrheit.
Dass der Mensch ein Interesse ist und aus ebendiesem Grund ein Zweifler,
bestätigt auch Anti-Climacus,66 dessen persönliches Interesse derweil weniger

erkenntnistheoretisch als psychologisch und in letzter Instanz religiös
motiviert ist. Anti-Climacus dürfte dementsprechend größeres Interesse
noch als an den Erörterungen des Johannes Climacus in De omnibus dubi-
tandum est an dessen persönlicher Geschichte haben, also an Johannes
selbst als psychologischem Fall. Denn Johannes ist ein Zweifler, der
verzweifelt und Anti-Climacus ist eine Art christlicher Psychoanalytiker67 mit
dem Spezialgebiet,Krankheit zum Tode' - die Krankheit zum Tode ist aber
nichts anderes als Verzweiflung.

Anti-Climacus begreift in gewisser Weise bereits den Zweifel als
Verzweiflung, insofern zweifeln nämlich so viel bedeutet als ,zaudern' und
inneres Schwanken'. Verzweiflung ist, so könnte man in Anti-Climacus' Sinne

formulieren, ein inneres Schwanken, das auf ein Missverhältnis im
menschlichen Selbst zurückzuführen ist. Das Selbst ist derweil ein Interesse

bzw. eine (in jeder Hinsicht komplizierte) Synthese, die freilich erst
noch .synthetisiert' werden muss:

„Der Mensch ist Geist. Was aber ist Geist? Geist ist das Selbst. Was aber ist das
Selbst? Das Selbst ist ein Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, oder ist das

an dem Verhältnisse, dass das Verhältnis sich zu sich selbst verhält; das Selbst
ist nicht das Verhältnis, sondern dass das Verhältnis sich zu sich selbst verhält.
Der Mensch ist eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von dem

66 Einen integralen, über das Thema .Interesse' hergestellten Zusammenhang zwischen
De Omnibus dubitandum est und Die Krankheit zum Tode sieht SCHMIDINGER, Heinrich M.:
Das Problem des Interesses und die Philosophie Sören Kierkegaards Symposion 67).
Freiburg: Karl Alber 1983, 299: „Man kann sogar ohne Übertreibung die These aufstellen, dass
das ganze Buch [Die Krankheit zum Tode EB] gemäß der [v.a. in De omnibus dubitandum est
EB] [...] beschriebenen Interesse-Struktur (in ihrem zweifachen Sinn) aufgebaut und
verstanden ist. Gleich zu Beginn steht ein Text [die berühmte Bestimmung des Menschen als
Geist EB], der von DO [De Omnibus dubitandum est EB] direkt hätte übernommen sein
können."

67 Vgl. PIEPER: Sören Kierkegaard, 105. Zu Kierkegaards Leistungen als Psychologe bzw.
zu seiner Psychologie vgl. NORDENTOFT, Kreisten: Kierkegaard's Psychology Kierkegaard
Classic Studies). Pittsburgh: Duquesne University Press 1972 und THEUNISSEN, Michael: Das
Selbst auf dem Grunde der Verzweiflung. Frankfurt: Suhrkamp 1991 sowie jüngst McCarthy,
Vincent: Kierkegaard as Psychologist. Evanston: Northwestern University Press 2015.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 289

Zeitlichen und dem Ewigen, von Freiheit und Notwendigkeit, kurz eine Synthesis.

Eine Synthesis ist ein Verhältnis zwischen Zweien. Auf diese Art betrachtet
ist der Mensch noch kein Selbst. In dem Verhältnis zwischen Zweien ist das

Verhältnis das Dritte als negative Einheit, und die Zwei verhalten sich zu dem
Verhältnis, und in dem Verhältnis zu dem Verhältnis; so ist z.B. unter der
Bestimmung Seele das Verhältnis zwischen Seele und Leib ein Verhältnis. Verhält
dagegen das Verhältnis sich zu sich selbst, so ist dies Verhältnis das positive
Dritte, und dies ist das Selbst."68

Anti-Climacus verdeutlicht in diesem - nicht nur für die Krankheit zum
Tode, sondern für Kierkegaards Anthropolgie und Philosophie überhaupt -
zentralen Abschnitt, dass der Mensch keine einfache Einheit ist. In Wahrheit

ist er gleichsam zusammengesetzt, und das ausgerechnet aus Komponenten,

die aufgrund ihrer relationalen Widersprüchlichkeit leicht in
Streit miteinander geraten können. Wenn dies geschieht, hat sich das
Verhältnis nicht „so zu sich selbst verhalten, dass es zur Einheit mit sich
selbst gelangt".69 Ganz im Gegenteil ist es in Dysbalance geraten, die es,
will das Selbst nicht verzweifelt sein,7° durch Ausbalancierung aufzuheben
gilt. Das Selbst ist demnach also keine einfache, sondern eine (im Übrigen
immer wieder) selbst herzustellende Einheit - und das ist ein anspruchsvolles

Geschäft. Immerhin ist der Mensch jedoch, wie Anti-Climacus
betont, frei.71 Und dass er verzweifeln kann, ist eine in gewisser Weise zwar
vielleicht faule Frucht des Geist- oder des Selbstseins - nichtsdestoweniger
stammt sie vom Baum der Freiheit. Der Mensch, bzw. der Christ oder,
noch genauer: der von Christus wissende Mensch,72 ist, positiv gewendet,
das zur Verzweiflung fähige Tier: das Animal desparationale. Dieses zur
Verzweiflung befähigte Wesen hat sich ein Stück weit selbst in der Hand.
Dass es sich selbst (gradweise) in der Hand hat, ist indes die Folge davon,
dass - und hier sehen wir mit Anti-Climacus eben einen christlichen
Psychologen am Werk - Gott den Menschen aus seiner (göttlichen) Hand
entlassen hat. Die Synthesis, die der Mensch ist, ist nicht an und für sich ein
Missverhältnis; wäre dem so, gäbe es wohl Leid, aber keine Verzweiflung.
Denn nach Anti-Climacus bedarf es zur Verzweiflung der menschlichen
Freiheit und der Möglichkeit des gelingenden Selbstverhältnisses. ,,[0]b er
verzweifelt", schreibt der christliche Psychologe, „das liegt am Menschen
selber; indes, wäre er nicht die Synthesis, so könnte er gar nicht ver-

68 KIERKEGAARD Sören: Die Krankheit zum Tode Gesammelte Werke 17). Düsseldorf:
Eugen Diederichs 1957, 8.

69 Pieper: Sören Kierkegaard, 107.
70 „Verzweiflung ist das Missverhältnis im Verhältnis einer Synthesis, die sich zu sich

selbst verhält" (KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 11).

71 Vgl. v.a. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 25: „Das Selbst ist gebildet aus Unendlichkeit

und Endlichkeit. Diese Synthese aber ist ein Verhältnis, und zwar ein Verhältnis das,
obschon abgeleitet, sich zu sich selbst verhält, welches Freiheit ist. Das Selbst ist Freiheit."

72 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, tof.



290 Eike Brock

zweifeln, und wäre die Synthesis nicht ursprünglich, so wie sie aus Gottes
Hand kommt, in dem rechten Verhältnis, so könnte er gleichfalls nicht
verzweifeln".73 Verzweiflung liegt somit in der Verantwortung des
Menschen,74 denn er hat die göttliche Hand ja in dem rechten Verhältnis
verlassen. Aber wie gelingt es dem Menschen, seiner Verantwortung derart
gerecht zu werden, dass er nicht verzweifelt? Anti-Climacus Antwort auf
diese kardinale Frage lautet: indem er glaubt. Gott ist also die Lösung des

Problems. In gewisser Weise ist er jedoch auch Teil des Problems (was
Anti-Climacus so natürlich nicht unterschreiben würde). Denn für Anti-
Climacus ist Gott eine Größe, zu der sich das Verhältnis, das das Selbst ist,
notwendigerweise in ein Verhältnis setzen muss. Geschieht dies auf andere
Weise als im Existenzmodus des Glaubens, so ist die Verzweiflung da. Für
Anti-Climacus ist die Verzweiflung also wesentlich ein Missverhältnis im
synthesehaften Selbst, das sich aus einem Missverhältnis zu Gott speist.
Wieso ist sich Anti-Climacus seiner Sache mit Gott nun aber so sicher?
Woher weiß er, dass das Selbstverhältnis ohne ein entsprechendes
Gottesverhältnis unvollkommen ist bzw. aus dem Ruder läuft und in Verzweiflung

mündet? Zum einen steht er schlicht dogmatisch auf dem Standpunkt
eines Christenmenschen, der sich zu Gott als seinem Schöpfer bekennt.
Zum anderen kommt er aber auch auf denkerischem Wege auf Gott, indem
er sich nach dem Woher des Menschen fragt. Wie ist der Mensch in die
Welt gekommen? „Ein solches Verhältnis [wie der Mensch EB], das sich zu
sich selbst verhält", überlegt Anti-Climacus, „ein Selbst, muss entweder
sich selbst gesetzt haben, oder durch ein anderes gesetzt sein". Und er
folgert weiter: „Ist das Verhältnis, das sich zu selbst verhält, durch ein Andres
gesetzt, so ist das Verhältnis freilich das Dritte, aber dies Verhältnis, das

Dritte, ist dann doch wiederum ein Verhältnis, verhält sich zu demjenigen,
welches das ganze Verhältnis gesetzt hat."75 Für Anti-Climacus besteht
kein Zweifel daran, dass der Mensch sich nicht selbst gesetzt hat - eine
Feststellung, der zu widersprechen, vorsichtig formuliert, reichlich
kontraintuitiv ist. Der bekannte Satz, demzufolge wir als Menschen die Schmiede

unseres eigenen Glücks sind, mag mit ein wenig Phantasie und etwas
mehr gutem Willen vielleicht gerade noch angehen - dass wir uns aber so,
wie wir jeweils sind, mit all unseren Vorzügen, vor allem aber auch mit
unseren Fehlern und Schwächen, mit all dem also, was Günther Anders so

pointiert als „ontische Mitgift" 76 bezeichnet, förmlich selbst geschmiedet

73 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 11.

74 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 11.

75 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 9.
76 Für Anders steht außer Frage, dass der menschliche Freiheitsanspruch zwar in seiner

ganzen Maßlosigkeit ein Ich verlangt, mit dem sich das jeweilige (anspruchsvolle) Individuum

voll und ganz identifizieren kann, dass aber die Wirklichkeit diesen Anspruch als
unfrommen Wunsch entlarvt, wenn das Individuum seiner selbst in seiner ganzen kontingen-
ten Endlichkeit gewahr wird: „Es gehört zum Wesen des Freiheitsanspruchs, maßstablos und



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 291

haben sollten, ist wenig plausibel. Dass die Macht, die das Selbst gesetzt
hat, aber ausgerechnet der christliche Gott sein soll, steht zwar für Anti-
Climacus gleichermaßen außer Zweifel, ist bei (sozusagen glaubensneutralem)

Licht besehen dann aber wohl doch eher eine Glaubensfrage als
eine Denknotwendigkeit. Gleichviel, das Selbst ist jedenfalls ein fremdgesetztes

oder, wie Anti-Climacus sich ausdrückt, ein „abgeleitetes" Verhältnis:

,,[e]in solches abgeleitetes, gesetztes Verhältnis ist des Menschen
Selbst, dass sich zu sich selbst verhält, und, indem es sich zu sich selbst
verhält, zu einem anderen sich verhält". Diese Konstellation bedeutet nun
mit Blick auf die Verzweiflung, „dass für eigentliche [bewusste EB]
Verzweiflung zwei Formen möglich werden" nämlich: „nicht man selbst sein
zu wollen, sich selbst los werden zu wollen" und „verzweifelt man selbst
sein"77 zu wollen.78

Worauf es mir bei alledem vorzüglich ankommt, ist Anti-Climacus'
Erkenntnis, dass der Mensch im Grunde an seiner eigenen Endlichkeit
verzweifelt (und diese Erkenntnis gilt, mit leichten Abstrichen, auch
unabhängig vom in Die Krankheit zum Tode eingenommenen christlichen
Standpunkt) 79. Er verzweifelt, anders formuliert, im Grunde an seinem eigenen
Grunde. Für Anti-Climacus ist dieser Verzweiflungsgrund Gott. Der Mensch
verzweifelt am Ewigen, gerade weil er - und das ist der springende Punkt -
selbst endlich ist. Sich mit der eigenen Endlichkeit abzufinden, fallt dem
Menschen freilich schwer. Es käme jedoch gerade darauf an, führt Anti¬

maßlos zu sein: nicht nur partiell will der Freie frei sein, nicht nur in Hinsichten das
Individuum individuell, nicht nur hie und da das Ich es selbst sein, sondern absolut frei, durchaus

individuell, nichts als es selbst. Aber dieser überspannte Anspruch ist .pathologisch'. Auf
die Dauer kann ihn das Ich nicht aufrechterhalten. Immer tritt der Moment ein, in dem es

an die Grenze seiner Freiheit, seiner Individualität, seines Selbstbewusstseins stößt; in dem
es sich als etwas vorfindet, was es, obwohl es mit ihm qua Individuum oder qua Selbst nicht
identisch ist, doch ist: der Moment, in dem es sich als ein ,Es' entdeckt. Unter ,Es' verstehe
ich [...] alles Nicht-Ichhafte überhaupt, alles Vor-Individuelle, welcher Art auch immer, an
dem das Ich, ohne etwas dafür zu können, ohne etwas dagegen tun zu können, teilhat;
dasjenige, was es, sofern es ist, auch sein, was ihm ,mitgegeben' sein muss. Darum nennen wir
es auch die ,ontische Mitgift'" (ANDERS, Günther: Die Antiquiertheit des Menschen 1. Über die
Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. 3. Auflage. München: Beck 2010, 69).
Übrigens macht Anders die Synthesestruktur des menschlichen Selbst aus Ich- und Es-An-
teilen als Quelle der Scham aus.

77 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 9.
78 Qer Vollständigkeit halber sei erwähnt, dass Anti-Climacus darüber hinaus bzw. dem

vorgelagert noch eine weitere Form von Verzweiflung als einer „Krankheit im Geist, im
Selbst" namhaft macht: die uneigentliche Verzweiflung, welche darin besteht, „verzweifelt
sich nicht bewusst [zu sein,] ein Selbst zu haben" (KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 8).

79 Vgl. zur Verzweiflung an der eigenen Endlichkeit im Sinne von Endlichkeitsinkompetenz

BROCK, Eike: Böse Ohnmacht. Die Geburt des Gespenstes aus dem Geiste des
Ressentiments, in: BROCK, Eike/HONNACKER, Ana (Hgg.): Das Böse erzählen. Perspektiven aus
Philosophie, Film und Literatur Philosophie Aktuell 15). Münster: LIT 2017,13-40.



2Ç2 Eike Brock

Climacus aus,80 „im Leben „richtig abzubiegen von der Verzweiflung fort
und zum Glauben hin". Es zähle, sich „vor Gott unter seine Schwachheit
[zu] demüti[gen]".Sl Verzweiflung ist, christlich betrachtet, Sünde, weil der
verzweifelnde Mensch nach radikaler Autonomie strebt,82 weil er sich
verzweifelt selbst los werden will als derjenige, der nicht Grund seiner selbst
(causa sui) ist und weil er, anders gewendet, verzweifelt er selbst sein will,
ohne die Einschränkungen, die das Leben bzw. Gott ihm nun einmal
auferlegt hat.

Vor diesem Hintergrund lässt sich der Kreis nun derart schließen, dass
wir den Augenblick, da Johannes Climacus sich von der Dialektik seines
Vaters bezaubern lässt und infolge dessen den Weg des endlich verzweifelten

Zweiflers einschlägt, als Sündenfall begreifen. Laut Vigilius Hauf-
niensis ist es die Angst, die den menschlichen Lapsus psychologisch vor-
bereitet;8? und wirklich haben wir gesehen, dass sich Johannes wonnevoll

80 Während er sich Gedanken macht über eine Spielart der Verzweiflung, die er als
Verzweiflung der Schwachheit bezeichnet.

81 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 61. Sich unter seine Schwachheit zu demütigen
bedeutet, genauer gesagt, sich selbst als Sünder zu begreifen, der in einem unendlichen
Schuldverhältnis zu Gott bzw. als einzelner Sünder vor Gott steht. Anti-Climacus macht un-
missverständlich klar, dass dieses Sündenbewusstsein eine wichtige Bedingung, wenn nicht
sogar die Conditio sine qua non für den Eintritt ins Christentum darstellt: „Allein im Be-
wusstsein der Sünde gibt es den Zugang; auf einem anderen Wege hineinkommen wollen, ist
Majestätsverbrechen gegen das Christentum." Fehlt das „demütige Bewusstsein, persönlich
(als Einzelner) ein Sünder zu sein", bleiben die Pforten des Christentums verschlossen. Der
Einzelne gewahrt dann nur die schreckliche Seite des Christentums (denn als schrecklich
muss es sich in der Kierkegaard'schen Rigorosität dem Auge des außenstehenden Betrachters

darbieten), während ihm dessen seligmachende Dimension verborgen bleibt. Demütiges
Sündenbewusstsein und damit einhergehende höchste Ehrfurcht sind für Anti-Climacus die
entscheidenden hohen Hürden (eine Schwierigkeit, die Anti-Climacus durchaus begrüßt,
insofern er sie dem hohen Gegenstand entsprechend für angemessen hält) auf dem Weg ins
Christentum. Wer aber die Hürde der Ehrfurcht erklommen hat, wird mittels eines transformierten

und transfigurierenden Blicks belohnt. Die Perspektive auf das Christentum (und -
als Glaubender - vom Standpunkt des Christentums ausgehend) ist nun eine qualitativ
verschiedene: „Allein das Bewusstsein der Sünde ist unbedingte Ehrfurcht; und eben weil das
Christentum die unbedingte Ehrfurcht heischt, muss und will das Christentum für jede
andere Bertachtungsweise sich als Wahnsinn und Grauen erweisen, eben damit der unendliche

qualitative Nachdruck darauf fallen kann, dass allein das Sündenbewusstsein der
Zugang ist, die Sicht ist, welche dadurch, dass sie unbedingte Ehrfurcht ist, die Milde und
Liebe und die Barmherzigkeit des Christentums erblickt" (KIERKEGAARD, Sören: Einübung im
Christentum [= Gesammelte Werke 26]. Düsseldorf: Eugen Diederichs 1955, 68). Als heilsam
kann sich das Sündenbewusstsein vor allem deswegen erweisen, weil es „die religiöse
Voraussetzung für die persönliche Beziehung des Einzelnen zu Gott [ist]" (WOLF, Jean-Claude/
BUCHMÜLLER-CODONI, Catherine: Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse, in: FZPhTh 61

[2014] 1, 77-95, hier: 88).
82 Erinnern wir uns, auch Günther Anders, der Gott bei seiner Schamanalyse außen vor

lässt, brandmarkt die Maßlosigkeit des absoluten Freiheitsanspruchs als „pathologisch" (vgl.
Anm. 77).

83 Für Kierkegaards Angstschrift gilt, dass sie in seinem „Werk als eine Zwischenbestimmung

[fungiert], die den Sündenfall zwar nicht erklärbar macht, aber doch die Bedin-



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Sören Kierkegaard 293

der Angstlust hingibt. Mit Anti-Climacus können wir Johannes' damaligen
Zustand nun komplementär als Verzweiflung begreifen, als ein Ungleichgewicht

im Selbst, dessen einer Synthesepol in den unendlichen Raum des

Denkmöglichen abdriftet, um sich in hybridem Streben nach absoluter
Erkenntnis sukzessive in leidenschaftlichem Denken selbst zu verzehren. Der
Glaube, den Kierkegaard sowohl in Der BegriffAngst als auch in Die Krankheit

zum Tode als einzigen Ausweg aus Angst und Verzweiflung ausweist,
ist nun selbstredend keine Option für all jene, die, aus welchen Gründen
auch immer, den christlichen Standpunkt nicht teilen mögen.84 Allerdings
ist die Akzeptanz der eigenen Endlichkeit ein wesentliches Moment dieses

verzweiflungslösenden Glaubens, und gerade dieses Moment scheint mir
ein vielversprechender Ausgangspunkt (als anvisiertes Ideal) und zugleich
Zielpunkt (den es vermutlich immer wieder neu anzulaufen gilt) auch
eines säkularen Umgangs mit der Verzweiflung zu sein. Der im säkularen
Sinne endlichkeitskompetente Mensch (eine Möglichkeit, die Vigilius Hauf-
niensis und Anti-Climacus allerdings bestreiten würden) müsste freilich
damit fertig werden, dass ihm im Unterschied zum gläubigen Menschen
der Zugang zum „ewig sichere[n] Gegengift gegen Verzweiflung", nämlich
zur „Möglichkeit" selbst unter unmöglichen Bedingungen verwehrt ist -
ein Antidot, dessen Rezeptur lautet, dass alles möglich ist „bei Gott [,] in
jedem Augenblick".85 Dieses Mittel bietet nun zwar den Vorteil, dass es,
bildhaft gesprochen, trotz seiner hohen Wirksamkeit nicht verschreibungspflichtig

ist, so dass potenziell jeder Mensch (post christum natum) darauf
zugreifen kann; es weist jedoch unglücklicherweise auch einen
gravierenden Nachteil auf, denn es lässt sich schlechterdings nicht
allgemeinverbindlich erklären, wie es einzunehmen sei.86 Anders als vielleicht (auch
das ist nicht abschließend geklärt) Vigilius Haufniensis und Anti-Climacus
ist Johannes Climacus die Einnahme, womöglich infolge von zu
leidenschaftlichem Denken, jedenfalls nicht gelungen. So endet sein vom Zweifel
bewegtes Leben offenbar unter dem unheilvollen Stern der Verzweiflung.

gungen seiner Möglichkeit aufzudecken hilft" (BOOMGARDEN, Jürgen: Das verlorene Selbst.
Eine Interpretation zu Sören Kierkegaards Schrift „Die Krankheit zum Tode" [= Forschungen
zur systematischen und ökumenischen Theologie 140]. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2016, 25).

84 Streng genommen muss man indes sagen: den christlichen Standpunkt in der
kompromisslosen Version Kierkegaards, der nicht nur selbst immer wieder daraufhinweist, dass

der Glaube ein Ärgernis für den Verstand darstellt, sondern insbesondere in Furcht und
Zittern auch die grausame Seite des Glaubens, der mitunter verlangen mag, das Ethische zu
„suspendieren", ins Licht rückt. Vgl. zur Grausamkeit des Gottesverhältnisses bei Kierkegaard

MARQUARD, Odo: Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilosophie Was bedeutet
das alles). Stuttgart: Reclam 2013, v.a. i58f. und 162h

85 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 37.
86 p)er punKt ist der, dass Anti-Cimacus' Verzweiflung nur mit religiösen Mitteln für

behandelbar hält. Eine religiöse Antwort auf ein Problem ist aber keine praktische Lösung, die
sich nach einem festgelegten Schema oder mittels bestimmter, recht eigentlich technischer
Handgriffe erreichen lässt.



294 Eike Brock

Zusammenfassung
Während der platonische Sokrates auf die Macht der Dialektik zur moralischen

Selbstbesinnung setzt, erfährt Kierkegaard das Denken von Jugend an
zumal als unheimlich, insofern es alles bislang für wahr Gehaltene in Zweifel
zu ziehen vermag. Dennoch kann sich Kierkegaard der Leidenschaft des

Denkens nicht entziehen. Bald erkennt er, dass Zweifel leicht in Verzweiflung

umschlägt. Als einzigen Ausweg aus der Verzweiflung sieht er freilich
den Glauben. Mit dem Glauben geht derweil die Affirmation der eigenen
Endlichkeit einher und das ist der Schlüssel zum nicht verzweifelten Leben. Doch
sollte die Versöhnung mit der eigenen Endlichkeit tatsächlich nur kraft des

Glaubens möglich sein?

Abstract
Unlike Plato's Socrates, who relies on the power of dialectics for the benefit
of moral self-reflection, Kierkegaard, while still young, experienced in particular

the uncanny side of thinking - since everything can be called into question

by skeptical thinking. Nonetheless, he could not resist the passion of
thinking. Soon he recognized that doubt easily turns into desperation.
Certainly, for Kierkegaard, there is no way out of desperation other than by

faith. True faith implies the affirmation of one's finitude - and that is the
key to the non-desperate life. But should the reconciliation with one's own
finitude really only be possible in virtue offaith?


	Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben als Herausforderung bei Sören Kierkegaard

