Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben als Herausforderung bei
Soren Kierkegaard

Autor: Brock, Eike

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869329

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIKE BROCK

Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben
als Herausforderung bei Soren Kierkegaard*

1. EINLEITUNG

Um zu erfahren, dass die dialektische Bewegung des Hin und Her zwi-
schen These und Antithese nicht notwendig in eine Synthese und damit in
einen irgendwie versohnlichen Abschluss miindet, muss man nicht unbe-
dingt Platon lesen. Statt die Mithe und Zeit zu investieren, die darin lie-
gen, ein altehrwiirdiges Buch aufzuschlagen, um sodann lesend nachzu-
vollziehen, wie Sokrates seine Gesprachspartner vom vermeintlichen Fest-
land des tiberzeugten Meinens auf das diinne Eis der bewusst gewordenen
Ungewissheit fiihrt,* gentigt es, den Fernseher einzuschalten und - gleich-
sam als Idealexempel - eine politische Talkshow zu verfolgen. Auf diese
Weise gelingt es, sozusagen im Schnellverfahren, Bekanntschaft mit der
Aporie oder zumindest mit dem Versanden eines Gespraches in einer apo-
retischen Situation zu machen: Die Sendung ist vorbei und wir sind in der
Regel nicht etwa nur so dumm oder schlau wie zuvor, sondern verwirrter
und desillusionierter denn je. Mit einem aporetischen Ende hat es freilich
eine besondere Bewandtnis, markiert ein solches Ende im Grunde doch
einen Anfang; das allerdings offenbaren die klassischen platonischen Dia-
loge dann doch deutlicher als die zeitgendssischen TV-Debatten, die eher
Vertrautheit mit der nihilistischen Seite der (prominent von Nietzsche in
philosophische Stellung gebrachten) Idee der ewigen Wiederkehr des Glei-
chen stiften.? Jedenfalls begreifen wir als Leserinnen und Leser Platons

* Der vorliegende Aufsatz geht auf einen Vortrag vom 09.11.2016 an der Universitit Fri-
bourg zuriick. Fir freundliche Aufnahme in Fribourg und wertvolle Hinweise zum Thema
danke ich Jean-Claude Wolf sehr herzlich.

1 Die eigentliche Pointe dieses Verunsicherungsweges ist freilich die, dass es sich in ge-
wisser Weise um eine Bewegung auf der Stelle handelt, in deren Verlauf sich das vermeint-
liche Festland als diinnes Eis entpuppt. Jetzt allerdings scheint es ratsam, eine weitere Be-
wegung von der Stelle weg zu vollfiihren und eben darin liegt ein neuer Anfang,.

2 Vor dem Hintergrund des der Selbsterkenntnis geweihten sokratisch-platonischen Phi-
losophieprojektes soll die Aporie ein heilsamer Einschnitt sein in eine von hartnackigen Vor-
urteilen bestimmte (unphilosophische) Lebensfiihrung. Auch wenn dieser Schnitt ,Frustra-
tion, Aggression, beschamende Erschiitterung des Selbstwert- und des sozialen Statusge-
fiihls“ bei der in den aporetischen Zustand geratenen Person auslosen mag, stellt die Aporie
»eigentlich ein[en] Fortschritt“ (STROBACH, Niko: Aporie, in: HORN, Christoph/MULLER, J6rn/
SODER, Joachim [Hgg.]: Platon-Handbuch. Leben — Werk - Wirkung. Stuttgart: Metzler 2009,
255-258, hier: 256) auf dem Selbsterkenntnispfad der verunsicherten Person dar, insofern sie,
von Sokrates qua elenchos-Methode vor die Aporie gefiihrt, idealerweise von ihrer ,Uberheb-



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 269

schnell, dass wir einem Irrtum aufsdffen, wenn wir glaubten, der in die
Aporie gelaufene Verstand diirfe sich jetzt, in der Gewissheit eines zwar
vergeblichen, immerhin aber redlichen Bemiihens, endlich ausruhen. Tat-
sachlich ist die Aporie alles andere als das Ruhekissen des Verstandes -
oder sollte es wenigstens nicht sein. Insofern hier namlich (mindestens)
eine Frage offen blieb, indem eine Aufgabe zwar in Angriff genommen
wurde, jedoch unerledigt blieb, stellt die Aporie ein Argernis dar. Insbe-
sondere wenn es sich um eine wichtige Frage bzw. eine dringliche Aufgabe
handelt, konnen wir uns mit der Aporie nicht so ohne weiteres abfinden.
Eingedenk der urspriinglichen Bedeutung des Wortes ,Aporie’, der zufolge
es ,hochst wahrscheinlich auf eine Furt [verweist], in der man stecken
bleibt“,3 gilt es also, den Karren wieder flott zu machen bzw. ihn aus dem
Dreck zu ziehen.4 So verstanden ist die Aporie ein Ausgangs- und gerade
kein Endpunkt.

Allerdings gehort zum innersten Zirkel der menschlichen Erfahrungen
auch jenes tragische Erleben, dass sich nicht jedes Problem lésen lasst.
Haufig genug kommt es sogar vor, dass der Versuch, ein bestimmtes Pro-
blem in den Griff zu bekommen, dasselbe nur weiter zuspitzt. In einem
solchen Fall tun sich erst im Zuge der auf eine Losung zielenden Be-
schaftigung mit dem Problem dessen wahre Abgriinde auf. Was vorher nur
mehr oder weniger problematisch schien, wird plétzlich wirklich heikel.
Unzweifelhaft tiben intrikate Probleme auf Menschen mitunter einen ge-
wissen Reiz aus. Dem Versuch, ein delikates Problem zu l6sen, eignet et-
was Spielerisches — man muss also nicht gleich vom Schlage eines Sherlock
Holmes sein, damit die Leidenschaft des Verstandes in der Auseinander-
setzung mit einem Problem entflammt. Moglich ist im Rahmen dieses Pha-
nomen- und Problemzusammenhangs indessen immer auch - und vermut-
lich macht gerade das einen Grof3teil besagten Reizes aus -, dass aus spie-
lerisch Begonnenem schrecklicher Ernst wird.

So kann es etwa sein, dass jemand, der die Kraft des Zweifels kennen-
gelernt hat, nicht mehr loskommt von dem ambivalenten Kitzel, der mit
der Wendung von Gewissheit zu Ungewissheit einhergeht. In einem sol-
chen Fall droht die beinahe sanft flieRende Uberschreitung der Schwelle
vom Zweifel zur Verzweiflung - ein Vorgang, der mit Blick auf die von ihm

lichkeit“ (STROBACH: Aporie, 255) geheilt worden wdre. Allerdings wird dieses Ziel schon in
Platons Dialogen nicht zuverldssig erreicht — eine heilende Wirkung der Aporie auf die Ge-
sprachsteilnehmerinnen einer Talkshow, die sich womdglich sogar auf die Zuschauer und
Zuschauerinnen tibertrigt, diirfte unterdessen kaum je erreicht werden (und ist, das sei der
Fairness halber nicht unterschlagen, vermutlich auch nicht der Zweck der Veranstaltung).

3 SCHLETTE, Heinz Robert: Mit der Aporie leben. Zur Grundlegung einer Philosophie der
Religion. Frankfurt: Josef Knecht 1997, 18.

4 Ich nehme an, es ist hdufiger der Fall, dass man mit einem Karren in einer Furt stecken
bleibt, als dass man selbst festsitzt, so dass man vor der Herausforderung steht, sich an den
eigenen Haaren aus dem Sumpf herauszuziehen



270 Eike Brock

aufgeworfenen existenziellen Konsequenzen freilich eher einem gefahrli-
chen Sturz gleicht. Um diesen Ubergang in den Untergang, aber auch um
mogliche Rettung soll es im Folgenden gehen. Dabei ist mir besonders da-
ran gelegen zu zeigen, dass der Zweifel weniger Papiertigerhaftes an sich
hat als man als Kennerin oder Experte bestimmter epistemologischer Spe-
zialdebatten, deren hochfliegende, sich bestindig nach oben schraubende
Denkakrobatik ins vertikal Bodenlose driftet, vermuten mag. Der zum
Skeptizismus ausgewachsene Zweifel ist mit anderen Worten nicht nur ein
bestimmtes Thema innerhalb einer philosophischen Spezialdisziplin (der
Erkenntnistheorie) fiir besonders schlaue Kopfe; er geht uns als Menschen,
und das heifdt: als selbstreflexive endliche Wesen, vielmehr alle an. Gerade
darin liegt seine brisante Relevanz. Doch dazu spdter mehr. Ich beginne
meine Uberlegungen zum Thema Zweifel und Verzweiflung im Ausgang
von Soren Kierkegaards unvollendet gebliebener, autobiografisch einge-
farbter Erzahlung Johannes Climacus oder De Omnibus dubitandum est, de-
ren Niederschrift vermutlich im Winter 1842/43 erfolgte.5

2. DE OMNIBUS DUBITANDUM EST 1. ODER: DER ZAUBER DER DIALEKTIK

In dieser philosophischen Erzahlung® schildert Kierkegaard, wie sich ein
gewisser Johannes Climacus in das Denken verliebt und sein Leben infol-
gedessen der Philosophie verschreibt. Das leidenschaftliche Denken bzw.
die Leidenschaft fiir das Denken ist die Konstante (s)eines Lebens, das von
auflen betrachtet wenig bewegt scheint, wahrend es im Inneren immerfort
auf dem Sprung und in permanenter Bewegung begriffen ist. Johannes ist
unentwegt auf geistiger Entdeckungsfahrt unterwegs. Wir haben es hier
also mit einem Abenteurer des Geistes zu tun, dessen ganze Freude darin
besteht, qua Reflexion die Landkarte des Gedachten bestandig zu erwei-
tern, koste es, was es wolle. Denken ist die Essenz seines Lebens oder an-
ders gewendet: Johannes’ ,ganzes Leben war Denken®“.7 Die Erzdhlung legt
nun den Verdacht nahe, dass dieser, um es vorsichtig zu formulieren, nicht
ganz alltdgliche Lebensentwurf unter anderem oder, vielleicht treffender
noch: vor allem anderen die Frucht jener Kindheitserfahrungen sein diirf-
te, die Johannes seinerzeit mit der eigentiimlichen Macht der sokratisch-

5 So jedenfalls Emanuel Hirsch, der Herausgeber der Gesammelten Werke Soren Kierke-
gaards, in der Einleitung zu deren zehnten Abteilung, darin die Erzahlung enthalten ist. Vgl.
HIrsCH, Emanuel: Geschichtliche Einleitung zur zehnten Abteilung, in: KIERKEGAARD, Soren:
Philosophische Brocken/De Omnibus dubitandum est (= Gesammelte Werke 10), 2. Auflage.
Giitersloh: Siebenstern 1985, VIII-XII, hier: XI. Walter Dietz mutmafdt, Kierkegaard kénnte
die Schrift ,womdglich schon 1838“ (DIETZ, Walter: Séren Kierkegaard. Existenz und Freiheit.
Frankfurt: Anton Hain 1993, 158) verfasst haben.

6 DIETZ: Séren Kierkegaard, 158 spricht von einer ,Lehrerzdhlung”, was die Sache denn
auch recht gut trifft.

7 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 116.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 271

dialektischen Gesprachs(ver-)fiihrung machte. Es verhielt sich namlich in
Johannes’ Kindheit wie folgt: Der Junge wurde wiederholt Zeuge seines
sokratisch agierenden Vaters bzw. des sokratischen Agierens seines Vaters.
Im Klartext heif3t das, er beobachtete den Vater fasziniert dabei, wie dieser
es fertig brachte, Diskussionen mit anderen Erwachsenen in buchstdbliche
Wortgefechte zu verwandeln, in deren Verlauf er die Argumente seiner
Kontrahenten dank seines leichtfiifligen Verstandes mit leichter Hand bei-
seite wischte. All das, was eben noch geordnet und sicher schien, alles, was
der jeweilige Gesprachspartner des Vaters durchaus nicht ungeschickt vor-
getragen, was also eben noch iiberzeugend klang, wurde durch die Replik
des Vaters mit einem (Zungen-)Schlag fragwiirdig. Wenngleich Johannes
die Einzelheiten der Gesprdche nicht im Gedachtnis zu behalten wusste,
blieb doch angesichts der skeptischen Peripetie der Diskussion (d.h. desje-
nigen Momentes, in dem Vertrautes fremd wurde oder sich scheinbar
Wahres in offenbar Falsches verwandelte) jeweils die Erinnerung eines be-
stimmten Eindruckes im Jungen lebendig, den die Wortgefechte in ihm
hinterlassen hatten. Die Rede ist von einem ,Erschauern der Seele“, das
sein Leben fortan pragen sollte. Dieses Erschauern wird genauer als eine
durchaus erotische Erfahrung beschrieben, als etwas, das, gleichsam bit-
tersiiff, eine angstvolle Freude in Johannes ausloste:

»Mit einer allmachtigen Einbildungskraft verband der Vater eine unwidersteh-
liche Dialektik. Wenn da bei der einen oder andern Gelegenheit der Vater sich
in ein Wortgefecht mit einem andern einlie}, so war Johannes ganz Ohr [...].
Der Vater liefd den Widerpart jederzeit vollig ausreden, fragte ihn vorsichtshal-
ber, ob er noch mehr zu sagen habe, ehe er mit seiner Antwort begann. Johan-
nes war dem Vortrage des Widerparts mit gespannter Aufmerksamkeit gefolgt,
war auf seine Weise mit daran interessiert, wie es ausging. [...] [D]ie Erwide-
rung des Vaters folgte, und sieh! im Handumdrehen war alles anders. Wie das
zuging, blieb Johannes ein Ritsel; aber seine Seele vergniigte sich an diesem
Schauspiel. [...] Es geschah; in einem Nu war alles umgekehrt, das Erklarliche
unerklarlich gemacht, das Gewisse zweifelhaft, das Gegenteil einleuchtend.
Wenn ein Hai seine Beute packen will, so muf$ er sich auf den Riicken herum-
werfen, denn sein Rachen sitzt auf seiner Bauchseite; er ist am Riicken dunkel,
silberweif auf dem Bauche. Es soll ein herrlicher Anblick sein, diesen Wechsel
in der Farbe zu sehen; sie soll zuweilen so stark blinken, daff es dem Auge
nahezu weh tut, und doch macht es Freude, es anzuschauen. Eines dhnlichen
Wechsels Zeuge wurde Johannes, wenn er den Vater disputieren horte. Er ver-
gafl das Gesagte wieder, [...] aber dies Erschauern der Seele vergaf er nicht.“®

Die Ambiguitdt oder gar Ambivalenz der Empfindung, welche die durch
den Vater ausgeiibte ,unwiderstehliche Dialektik“ (s.0.) im Sohn entziin-
dete, wird durch das Wort ,erschauern‘ gut getroffen, was denn auch das
Bild vom zupackenden Hai trefflich untermalt. Gewiss geht man nicht

8 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 115.



272 Eike Brock

vollig fehl, wenn man jenes Erschauern als eine Art Angstlust beschreibt,
wobei die Lust der Angst ohnehin eingeschrieben ist; das meint jedenfalls
Vigilius Haufniensis, der Wachter (Beobachter) Kopenhagens, unter des-
sen Pseudonym Kierkegaard seine vorziiglich psychologisch interessierte
Schrift Der Begriff Angst verfasste. Dort heifdt es an entscheidender Stelle:
,2Angst ist eine sympathetische Antipathie und eine antipatheti-
sche Sympathie.“9 Und wirklich kann einem angesichts der Dialektik
angst und bange werden, bedenkt man nur ihr grundsatzliches Vermogen,
radikale Verunsicherung hervorzurufen, indem sie im Stande ist, die
menschliche Begriffswelt derart durcheinanderzuwirbeln, dass man im Ex-
tremfall, mindestens voriibergehend, sprachlos wird. Im dialektischen
Wirbel verliert man leicht seine Stimme und damit zugleich den Bezug zu
sich selbst und zur Welt. Andererseits wird gerade durch die Dialektik die
Macht der Sprache offenbar - der geiibte Dialektiker scheint etwas von ei-
nem Magier an sich zu haben, dessen Zauberspriiche nicht blof3 zu quasi-
katatonischen Verhexungen fiithren, sondern (als logoi kaloi) sehr wohl
auch heilsame Wirkung entfalten kénnen. Denken wir an Sokrates als den
sozusagen am lebendigen Objekt operierenden Dialektiker par excellence,
so entdecken wir in Menon und Charmides zwei seiner Gesprdchspartner,
die ihrerseits mustergiiltige Beispiele fiir die ambivalente Wirksamkeit der
Dialektik darstellen: Wahrend es jenem (Menon) im Verlauf des dialekti-
schen Gesprachs die Sprache verschlagen hat, darf sich dieser (Charmides)
dariiber freuen, in der Dialektik eine vielversprechende Kur gegen seine
ihn qudlenden Kopfschmerzen gefunden zu haben.® Wenn man so will,
steckt in dieser (ambivalenten) Ambiguitit die eigentimliche Dialektik
der Dialektik. Und in diesem Sinne macht sie Angst, sofern wir darunter
jene ihrerseits dialektisch zweideutige Empfindung begreifen, die zugleich
anzieht und abstofdt, die also, mit Kierkegaard Worten, antipathetisch-
sympathetisch bzw. sympathetisch-antipathetisch ist. Wir diirfen Johannes

9 KIERKEGAARD, Soren: Der Begriff Angst (= Gesammelte Werke 11/12). Diisseldorf: Eugen
Diederichs 1952, 40.

10 Vgl. Men. 8oa-b und Charm. 176b (Hier verspricht Charmides, offenbar hoffnungsfroh,
sich von Sokrates weiterhin ,besprechen‘ zu lassen). Es darf natiirlich nicht tibersehen wer-
den, dass Sokrates nicht nur im Einzelfall ,Charmides’, sondern allgemein von einer heil-
samen Wirkung des dialektischen Gespriches ausgeht. In Menons Fall kénnte man daher
auch von einer Art Schocktherapie sprechen, die den ,Patienten’ zundchst zwar gehorig aus
dem Tritt bringt, auf ldngere Sicht jedoch sein Wohl befordert (bzw. zumindest beférdern
soll). Sokrates’ Dialektik ist kein Selbstzweck, sondern dient bekanntlich seinem hoheren,
vom delphischen Orakel abgesegneten Auftrag, der sich gleichsam als allgemeine Weisheits-
forderung begreifen lisst (was insbesondere die Vermehrung von Tugend und Selbsterkennt-
nis bedeutet (vgl. Apol. 30d-e), sodass das sokratische Anliegen neben einer philosophi-
schen und einer therapeutischen Dimension auch eine politische Dimension aufweist). Die
Methode, die Sokrates zur Erfiillung dieses Zieles wahlt, ist die sokratische Maieutik (He-
bammenkunst). Sie soll im einzelnen Menschen gleichsam schlummernde Erkenntnisse
wecken und zu Tage fordern, wobei die Maieutik eine Art dufleres Anschubverfahren zur
Entwicklung von im Inneren aufgehender Selbsterkenntnis ist.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 273

eine gewisse Schwache fiir die Angst im definierten Sinne durchaus unter-
stellen, zumal sein Leben ja wesentlich denken ist. Wahrend namlich ge-
mafd Haufniensis gilt, ,je weniger Geist desto weniger Angst®,* ist im Um-
kehrschluss dort, wo man auf Geist trifft, auch die Angst nicht weit.”? Es ist
kein Wunder, dass sich Johannes als Kind vor der Dialektik so wonnevoll
zu angstigten wusste, denn in ihrer Gestalt brach der Geist in das verhalt-
nismafdig noch unschuldige Leben des Kindes ein. Der sich aufschwingen-
de Geist kiindet unterdessen vom weiten, wenn nicht gar ungeheuren Feld
des Moglichen, welches vor dem langsam erwachenden geistigen Auge des
Kindes als (mogliches bzw. vorsichtig antizipiertes) Abenteuer zundchst
noch zaghaft aufscheint. In diesem Stadium eignet der Angst eine sirenen-
hafte Anziehungskraft:

»,Die Angst, welche in der Unschuld gesetzt ist, ist denn fiirs erste keine
Schuld,3 zum andern ist sie keine beschwerliche Last, kein Leiden, welches
sich nicht in Einklang bringen liefde mit der Seligkeit der Unschuld. Bei der
Beobachtung von Kindern wird man diese Angst bestimmter angedeutet finden
als ein Trachten nach dem Abenteuerlichen, dem Ungeheuerlichen, dem Rat-
selhaften. [...] Diese Angst ist dem Kind so wesentlich eigen, dass es sie nicht
entbehren mag; ob es gleich sie angstigt, sie verstrickt es doch in ihre siifde

Bedngstigung.“4

Mir scheint, man solle die in der Climacus-Erzahlung beschriebene Freude
am blutigen Schauspiel, das ein erfolgreich jagender Hai und seine un-
gliickliche Beute bieten, nicht vorschnell als Ausdruck eines sadistisch-
morbiden Charakters beiseiteschieben, sondern besser als ein Phanomen
von Angstlust, mithin als eine Form ,siiffe[r] Bedngstigung® (s.0.) begrei-
fen. Johannes erschauert. Seine Freude ist mit anderen Worten ein Angst-
phdnomen. Dieses eigentiimliche Gefiihl lebt von einer Ambivalenz, die in
furchtbarer Schonheit griindet und an Erhabenheit grenzt. Das Haibeispiel
verdeutlicht: Was sich im rapiden Wechsel der Dialektik abspielt, ist so
gewaltig, dass man einerseits zwar kaum noch hinsehen kann - es anderer-
seits aber dennoch tut; denn gerade dann, wenn es dem ,Auge nahezu weh

11 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 40.

12 Vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 161.

13 Anders als De Omnibus dubitandum est befasst sich Der Begriff Angst auch mit mora-
lischen und theologischen Fragen, aus welchem Grund die Frage der Schuld darin eine we-
sentliche Rolle spielt. Mir geht es an dieser Stelle aber allein um die Erhellung des beson-
deren, in De Omnibus dubitandum est als ,Erschauern der Seele“ bezeichneten Gefiithls im
Licht der Angstschrift, die sich namlich gerade durch psychologischen Scharfsinn auszeich-
net, mithin durch auflergewdhnliche Sensibilitdt fiir Gefithle und Stimmungen. Grundsatz-
lich sollte man sich natiirlich davor hiiten, Kierkegaards pseudonym verfasste Schriften so
zu behandeln, als spriache aus ihnen immerzu die gleiche Stimme. Gegen eine breite Per-
spektivierung bestimmter gemeinsamer Themen durch das Hinzuziehen der Sichtweisen ver-
schiedener Pseudonyme spricht unterdessen nichts, sondern, umgekehrt, spricht Vieles da-
fiir (vor allem grofere Phanomengerechtigkeit dank umfassenderer Betrachtung).

14 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 4o0.



274 Eike Brock

tut“,’ ist der Blick unentrinnbar gefangen. Jetzt ist man auflerstande, sich
vom Dargebotenen zu l6sen. Man ist, mit einem treffenden Ausdruck des
Wachters von Kopenhagen gesprochen, zutiefst darin ,verstrickt“.’6

Indessen, die Faszination fiir ein so blutiges Naturspektakel, wie es der
Hai und seine Beute bieten, wird sich nicht jedem Menschen auf Anhieb
erschliefen - insbesondere dann nicht, wenn der Zustand kindlicher Un-
schuld langst der Vergangenheit angehort, so dass sich der wonnevolle
Schauder, den das mit der Drehung des Hais verbundene Farbenspiel ver-
spricht, alleine schon aus Sozialisationsgriinden verbietet. Ebenso wenig,
ja vermutlich sogar noch weniger, wird sich die Dialektik, wie bei Johannes
geschehen, als eine betorende Gewalt, deren Anziehungskraft man nicht
widerstehen kann, im Leben der meisten Menschen erweisen. Die Dialek-
tik ist in gewisser Weise eine Kunst, deren Beherrschung, wie bei anderen
Kinsten auch, ein Lernprozess vorausgeht, der Geduld und Einsatz (von
vorhandenem Talent) erfordert. Bereits an dieser Schwelle scheiden sich
die Geister. Dariiber hinaus ist die Dialektik nach dem Vorbild des Vaters,
d.h. also das unerbittlich priifende, skeptische Denken, wie wir gleich
noch genauer sehen werden, nicht ungefdhrlich. Es droht namlich die Un-
terminierung jedes Standpunktes und infolgedessen der Sturz ins Boden-
lose. Zu befiirchten steht, anders gesagt, dass der ins kritische Denken ver-
liebte Dialektiker a la Johannes Climacus den abschiissigen Weg vom Zwei-
fel in die Verzweiflung antritt.'7

3. AUF DER SPUR DES ZWEIFELS

Johannes Climacus ist ein ungewohnlicher Mensch, insofern er ,schwar-
merisch verliebt [ist] in den Gedanken oder richtiger in das Denken“.’® Als
vom Denken selbst erotisierter Denker erklimmt Johannes gleichsam himm-
lische Hohen:

»Es war seine Lust mit einem einzelnen Gedanken zu beginnen, um von ihm
aus auf dem Wege der Gedankenfolge Stufe um Stufe zu steigen zu einem ho-
heren; denn die Gedankenfolge war ihm eine Himmelsleiter, und seine Selig-
keit erschien ihm noch herrlicher als die der Engel.“*9

15 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 115.

16 KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 4o0.

17 Zur Klarung: Ebendarum: um das Verhaltnis zwischen Zweifel und Verzweiflung, ist es
mir in meiner Auseinandersetzung mit De omnibus dubitandum est zu tun, d.h. also um jene
Seite der Schrift, die sich, so DIETZ: Séren Kierkegaard, 161 mit der ,Ausweitung des Denk-
phdanomens Zweifel in Richtung auf das Existenzphdnomen Verzweiflung“ befasst. Dahinge-
gen kommt es mir nicht so sehr auf die andere (thematische) Seite der philosophischen Er-
zahlung an, welche ,die Frage nach dem Anfang der Erkenntnis“ behandelt.

18 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 111.

19 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 111f.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 275

Der hier beschriebene Aufstieg in himmlische Denkgefilde erinnert an
Platons Version des Stufenaufstiegs aus dem Irdischen ins Himmlische im
Symposion, d.h. an einen sukzessive entsinnlichten erotischen Prozess.>°
Dem landldufigen Verstandnis von Erotik entsprechend wadre dies ein
nachgerade antierotischer Regress: ein schrittweiser Riickzug aus der Welt
der Sinne. Konsequenterweise attestiert der Erzdhler von De omnibus dubi-
tandum est seinem Protagonisten Johannes Weltfremdheit: ,[E]r war und
blieb fremd in der Welt.“** AuRerdem weckt das Bild vom die Himmels-
leiter erstiirmenden Johannes Reminiszenzen an das in der Politeia gege-
bene Versprechen, wahre Erkenntnis (d.h. Erkenntnis der ewigen, sich selbst
gleichbleibenden Ideen) sei unter bestimmten Umstdnden menschenmog-
lich. Eine Schliisselrolle auf dem Weg zur Wahrheit spielt hier freilich die
Dialektik.?> Nimmt man eingedenk der dezidiert christlichen Farbung des
Himmelsleiterbildes auflerdem noch Augustinus’ Beschreibung des (mit sei-
ner Mutter gemeinsam unternommenen) dialektischen Aufstiegs zu Gott
im neunten Buch der Confessiones® mit ins Boot der assoziativ geweckten

20 Denn so verlduft ja der mehrstufige Weg zur Erkenntnis des (wahrhaft) Schonen im
Symposion: vom Sinnlichen zum Geistigen, das heifdt konkreter: ,Wie in einer Mysterienini-
tiation fithrt der erotische Impuls den Liebenden {iber die Schonheit einzelner Kérper hinauf
zum gestalthaft Schonen, zur erzieherischen Schonheit, zum geistig Schénen und letztlich
zur Idee des Schénen, die der Erotiker in einer plétzlich [...] eintretenden Schau erkennt und
die ihn wahrhaft gliicklich macht][...]* (ERLER, Michael: Platon [= Becksche Reihe Denker].
Miinchen: Beck 2006, 121f.). Der in Sachen ,Entsinnlichung’ entscheidende Schritt erfolgt,
wenn dem Erotiker im Anschluss an das Erschauen des gestalthaft Schonen aufgeht, dass die
Schénheit der Seele ,verehrungswiirdiger ist ,als die im Leibe® (Symp. 210 b).

21 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 112.

22 Der , Dialektiker” wird hier verstanden als derjenige, ,der iiber das begriffliche Wesen
jedes Dinges Klarheit in sich gewonnen hat®, was allem Anschein nach auch fiir das Gute
bzw. die Idee des Guten (der ultimative Gegenstand der Erkenntnis bzw. der Gegenstand der
ultimativen Erkenntnis) gilt. Sokrates gibt jedenfalls zu verstehen, dass man denjenigen, der
,die Idee des Guten nicht von allen anderen absondern und begrifflich abgrenzen kann“
(Rep. 534b), wohl kaum Dialektiker nennen kénne.

23 Augustinus und seine Mutter Monnica sind sich schnell dariiber einig, dass im Bezirk
des Sinnlichen die wahre Lust nicht angetroffen werden konne. Auch fiir Augustinus zielt
die Erotik in Wahrheit also auf das Ubersinnliche, das Transzendente, das sich stets selbst
gleich bleibt und eben nicht dem Werden unterliegt, sondern das Werden vielmehr struktu-
riert und allererst hervorbringt. Soweit ist er Platoniker. Anders als fiir Platon ist bei Augus-
tinus aber der Gott des Christentums bzw. das Leben mit (einem) Gott (der mit den Men-
schen in Verbindung tritt und eine persénliche Beziehung aufbaut, etwa indem er einen
Bund mit einem Volk schliefdt) das erstrebte Endziel der entsinnlichten erotischen Erkennt-
nis- und zuletzt auch Lebensreise: ,Nachdem wir uns dariiber klar geworden, dass fleisch-
liche Sinnenlust, so groff sie auch sein und so hell sie auch im Erdenlicht erstrahlen mag,
mit den Wonnen jenes Lebens keinen Vergleich aushalten, ja nicht einmal der Erwahnung
wert sein kann, erhoben wir uns mit heifferem Verlangen zu ,ihm selbst’. Wir durchwan-
derten von Stufe zu Stufe die ganze Korperwelt und auch den Himmel, von dem Sonne,
Mond und Sterne auf die Erde niederscheinen. Bald in stillem Sinnen, bald Worte wechselnd
und deine Werke bewundernd, stiegen wir weiter empor und kamen in das Reich unserer
Seelen. Auch dieses durchschritten wir und gelangten endlich zu dem Land unerschépflicher
Fiille, wo du Israel auf griiner Aue der Wahrheit ewig weidest. Das ist Leben, Weisheit, jene



276 Eike Brock

intertextuellen Referenzen, entsteht in Bezug auf Johannes der Eindruck
eines zwar weltentfremdenden Denkens, das den Verlust der Welt indes
mehr als nur kompensiert, indem es nicht nur ins Herz der Wahrheit fiihrt
(zu den platonischen Ideen), sondern iiberdies auch noch an die Brust des
himmlischen Vaters (zu Gott), mithin in die ultimative Geborgenheit.
Doch fithrt das Himmelsleiterbild - in dialektischer Vollendung - aufs
Glatteis, gerade indem es an die erwdahnten Texte gemahnt. Erinnern wir
uns namlich an den Ausgangspunkt und die Ursprungserfahrung von Jo-
hannes’ Verliebtheit, so werden wir gewahr, dass wir es hier mit einer
anderen Art von Dialektik zu tun haben. Die Dialektik des Vaters ist eben
weder platonisch noch augustinisch, sondern dezidiert sokratisch. Sie ist
das zur Lebensform ausgewachsene skeptische Verfahren eines brillanten
Ironikers und Begriffskiinstlers,>¢ das, wenigstens fiirs Erste, in die Aporie
statt ins Wahrheitszentrum der Dinge fiithrt. Es handelt sich um ein Den-
ken, das (unruhige Herzen)?5 nicht beruhigt, sondern vermittels Angstlust
verfiihrt; denn es ist ja nicht so, als lauschte der Junge gebannt seinem dis-
putierenden Vater mit dem positiven Ergebnis, nun endlich wirklich Be-
scheid zu wissen. Vielmehr steht es so mit Johannes, dass er, nachdem sein
Geist, salopp gesprochen, einmal kraftig durch die dialektische Mangel ge-
dreht wurde, nicht mehr in der Lage ist zu unterscheiden, wo oben und wo
unten ist. Er weif nicht mehr, wo ihm der Kopf steht, ahnt und empfindet
jedoch, dass er Zeuge von etwas Auflerordentlichem geworden ist. Was im
Sohn durch die Wortgewalt des Vaters geweckt wurde, ist nicht nur die
Liebe zum Denken, sondern auch die Faszination des Zweifels. Und dessen
Anziehungskraft ist er erlegen. Das - nimmt man die sokratischen Gespra-

Weisheit, durch die alles wird, auch was einst war und kiinftig sein wird; aber sie selbst wird
nicht, sondern ist so, wie sie war, und wird immer so sein. Vielmehr, in ihr war nichts und
wird auch nichts sein, sondern in ihr gibt’s nur Sein, denn ewig ist sie.“ (AUGUSTINUS, Au-
relius: Bekenntnisse. Aus dem Lateinischen {ibertr. und mit einer Einf. von Wilhelm Thim-
me, 9. Auflage. Miinchen: DTV 2000, 236f.)

24 Es ist die Dialektik des Kierkegaard’schen Sokrates, der vor allem anderen Ironiker ist.
Zu beachten ist in diesem Zusammenhang auch Kierkegaards Bericht zum Gesamtplan von
De Omnibus dubitandum est, aus dem hervorgeht, dass der Autor ,im Ganzen“ von Johannes'
Leben eine ,schwermiitige Ironie“ am Werke sieht (vgl. KIERKEGAARD: De Omnibus dubitan-
dum est, 161). Die Schwermut scheint freilich ein vielleicht nicht zwangsldufiger, mindestens
aber doch méglicher Preis fiir ein Leben im Zeichen der sokratischen Ironie zu sein, insofern
»das Substantielle“ eines solchen Lebens nur auf einen ,negativen Begriff‘ (KIERKEGAARD, So-
ren: Uber den Begriff Ironie mit stindiger Riicksicht auf Sokrates [= Gesammelte Werke 31].
Diisseldorf: Eugen Diederichs 1961, 16) (den der Ironie) gebracht werden kann. Es handelt
sich folgerichtig um ein Leben unter der Herrschaft ,unendliche[r] Negativitat“ (vgl. KIERKE-
GAARD: Uber den Begriff Ironie, 216). Sokratische Ironiker und Climacus’sche Zweifler kénnte
man darum mit einigem Recht auch als Schwebeexistenzen bezeichnen.

25 Die erhoffte Beruhigung eines unruhigen Herzens scheint das zentrale Motiv der Au-
gustin’schen Gottessuche zu sein, wobei Gott offenbar sowohl das Heilmittel als in gewisser
Weise auch die Quelle oder wenigstens der Impulsgeber der Unruhe ist (vgl. AUGUSTINUS:
Bekenntnisse, 31: ,Denn zu dir hin hast du uns geschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es
ruhet in dir.“).



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 277

che des Vaters einmal zusammen - Initiationserlebnis, das Johannes nach-
gerade zum Philosophen stempelte (er ist nun ein fiir alle Male gepragt),
steht unter dem zwielichtig brennenden Stern des Zweifels. Zwar macht
Johannes erst als Erwachsener Bekanntschaft mit dem seinerzeit gangigen
Philosophensatz ,de omnibus dubitandum est’; allerdings hat er bereits als
Kind mindestens intuitiv begriffen, dass sich an allem zweifeln ldsst. Wie
die Erzdhlung zeigt, lasst sich iibrigens auch an dem Philosophensatz selbst
zweifeln. Jedenfalls ldsst sich nicht prinzipiell behaupten, die Philosophie
oder auch das Philosophieren miissten vom Zweifel ausgehen, wie die da-
nischen Hegelianer meinten, die zu Kierkegaards (bzw. zu Johannes Cli-
macus’) Zeit den philosophischen Diskurs des Landes bestimmten. Uber-
haupt scheint ein systematisch verordneter Zweifel etwas ganz anderes zu
sein als ein gewissermafen naturwiichsiger innerer Zweifel. Johannes
vermutet, dass die erstgenannte Art des Zweifels artifiziell ist, dahingegen
echt genannt zu werden allein der innerlich empfundene und gewachsene
Zweifel verdient.?® Wahrend sich schnell zeigt, dass der artifizielle Zweifel
im Systemdenken nur ein Durchgangsstadium auf dem Weg zur Gewiss-
heit ist (und auch nie etwas anderes sein sollte), erweist sich der echte,
authentische Zweifel als resistenter bzw. persistenter. Man konnte es auch
so ausdriicken: Wer sich den echten Zweifel zuzieht, zweifelt fortan chro-
nisch. Aus diesem Grund droht der Zweifel denn auch in Verzweiflung um-
zuschlagen. Aber so weit ist Johannes zu Beginn des zweiten Teiles der Er-
zahlung noch nicht - weder theoretisch noch praktisch. Zunachst steht er
noch an jenem Punkt seiner Entwicklung, an dem ihm die akademische
Philosophie seiner Zeit, die den Zweifel feierlich zum Anfangsprinzip der
Philosophie erklart, fragwiirdig geworden ist. Weil er aber das exzessive
Denken partout nicht sein lassen kann, beschlief3t er, in Zukunft ganz auf
eigene Rechnung zu denken. Unterdessen bleibt sein Denken bis zum
Schluss doch durch das Vorbild des Vaters geprdgt, weswegen der Satz ,de
omnibus dubitandum est’ fiir Johannes zwar einerseits an Valenz einbiifit,
insofern er, wie bei den Hegelianern, seiner unendlichen Negativitit zum
Trotz als Erkenntnisprinzip einer auf absolute Wahrheit drangenden Sys-
temphilosophie taugen soll;?” andererseits jedoch hat sich die Richtigkeit
des Satzes als solcher gerade im Verlauf von Johannes’ dialektischer Unter-
suchung der kolportierten Behauptung, dieser Satz stiinde am Anfang aller

26 Vgl. das der Erzdhlung vorangestellte Motto, das Kierkegaard Spinozas Schrift De in-
tellectus emendantione entnommen hat: ,Ich spreche von dem echten Zweifel im Gemiite
und nicht von jenem, den wir so hdufig sich ereignen sehn, da namlich, wo einer, obwohl
sein Sinn nicht zweifelt, mit Worten versichert, dass er zweifle, denn: dergleichen lasst sich
nicht durch eine Methode berichtigen, sondern gehort eher in die Erforschung und Berichti-
gung des Eigensinns“ (KIERKEGAARD: De omnibus dubitandum est, 109).

27 Vgl. KAUFMANN, Kristin: Vom Zweifel zur Verzweiflung. Grundbegriffe der Existenzphi-
losophie Soren Kierkegaards (= Epistemata Philosophie 310). Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann 2002, 45.



278 Eike Brock

Philosophie, bestatigt.?® Von daher hat der Satz selbst durch die Untersu-
chung an Uberzeugungskraft gewonnen. In der Praxis bedeutet dies: Jo-
hannes ist mittlerweile unrettbar zum Zweifler geworden.?9 Vor diesem
Hintergrund nimmt nicht wunder, dass er bald beschlief3t, dem Wesen des
Zweifels philosophisch auf den Grund zu gehen. Johannes fragt sich also,
,was es heifdt zu zweifeln“.3°

4. DAS WESEN DES ZWEIFELS

Wie Sokrates (und Platon) weif3 auch Johannes, dass er sich keine empi-
rische Beantwortung dieser Frage erhoffen darf. Denn Menschen beginnen
aus ganz verschiedenen Griinden und Anldssen zu zweifeln. Teilweise ste-
hen sich diese Anldsse sogar kontrar gegeniiber, weswegen der empirische
Weg keine Antwort auf die brennende Frage zu versprechen scheint, son-
dern bloff in das Chaos einer ,verwirrende[n] Weitldufigkeit“>' fiihren
miisse.3? Johannes schldgt mithin einen andern Weg ein. Und zwar macht
er sich an eine transzendentale Untersuchung des Zweifels, indem er ,die
ideelle Moglichkeit des Zweifels im Bewusstsein zu ermitteln
such[t]“.33 Das Bewusstsein ist in der Tat der Schliissel bzw. die zentrale
Grofle, beinahe mochte man sagen: der entscheidende Akteur im bitter-

28 Kierkegaards Johannes-Climacus-Erzihlung handelt, wie gesagt, von jemandem, der
sein Leben dem Denken geweiht hat. Sein Leben dem Denken zu weihen bedeutet nun in
concreto, sich immerfort bestimmten Denkaufgaben bzw. Gegenstinden zu widmen, die
man zu Denkgegenstinden macht, indem man sie griindlich, und, falls noétig, auch bis an
den Rand des Unergriindlichen, durchdenkt. Der ultimative Gegenstand eines dem Denken
gewidmeten Lebens mag dabei das Leben selbst sein - soweit jedoch kommt Johannes Cli-
macus angesichts der Aufgabe, seinem ersten groflen Denkgegenstand, seiner ersten grofien
(und tragischen) Liebe gleichsam, gerecht zu werden, gar nicht erst (vielleicht fiithrt uns
Kierkegaard hier vor Augen, dass sich Gegenstinde/Probleme im Grunde nie erschépfend
durchdenken lassen). Johannes’ autousurpatorischer Gedanke ist freilich ein Satz, ,der im-
mer wieder hervorgebracht wurde, der von Munde zu Munde ging, jederzeit gepriesen, jeder
Zeit mit Ehrfurcht behandelt. [...]: de omnibus dubitandum est“ (KIERKEGAARD: De Omnibus
dubitandum est, 121). Am Beispiel dieses (titelgebenden) Satzes prasentiert die Erzdhlung die
fieberhafte und selbstverzehrende Leidenschaft des Denkens in mustergiiltiger Aktion. Eine
gute Zusammenfassung der verwickelten Denkschritte, mit denen Johannes jenem Satz zu
Leibe riickt, den er, eigenem Bekunden zufolge, ,nicht wiirde fahren lassen, und wenn es ihn
das Leben kosten sollte“ (KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 122), bietet KAUFMANN:
Vom Zweifel zur Verzweiflung, 43—45.

29 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 149.

30 So der Titel des ersten Kapitels des zweiten Teils der Erzahlung,.

31 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 153.

32 Hier gilt, was sich am Beispiel platonischer Dialoge immer wieder nachvollziehen
ldasst, dass man namlich auf die Frage nach dem Wesen von etwas, auf eine ti estin- resp.
Was-ist-x-Frage nicht angemessen antwortet, wenn man sich damit begniigt, eine Reihe von
Beispielen statt einer Definition anzufiithren; wohl fordert man auf diese Weise X-haftes zu
Tage, die X-haftigkeit selbst bleibt unterdessen im Dunkeln.

33 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 153.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 279

stiflen Spiel des Zweifelns. Solange wir namlich mehr oder weniger in Un-
mittelbarkeit leben, d.h. solange unser Bewusstsein noch nicht so recht
erwacht ist, haben wir auch mit dem Zweifel wenig zu schaffen. Neben der
Realitat und der Idealitat ist das Bewusstsein, so tiberlegt Johannes, eine
dritte Grofle, die eigentlich erst dann entsteht (d.h. aus der Latenz in die
Prasenz tritt), wenn die beiden anderen Groflen miteinander in Wider-
streit geraten. Der Widerstreit zwischen Realitdt und Idealitdt ist somit in
gewisser Weise die Voraussetzung fiir das Erwachen des Bewusstseins. Er
ist dieweil keineswegs dessen hinreichende Bedingung. Solange namlich
das Bewusstsein kein personliches Interesse an besagtem Widerstreit hegt,
schlaft es friedlich weiter. Es ist dann ,nur seiner Moglichkeit nach da“.34
Dabei ist auch das schlafende Bewusstsein zu Groflem im Stande. Ohne
Zweifel vermag es sich so seine Gedanken zu machen, und zwar mitunter
sogar recht verzwickte und hochentwickelte, wenn es etwa iiber mathema-
tische, dsthetische und metaphysische Gegenstiande nachdenkt.35 Nur macht
es sich diese Gedanken buchstdblich ohne Zweifel, indem es das persénliche
Involviertsein vermissen lasst, wenn es sich als objektives Denken rein im
ideellen Raum abspielt. Um Bewusstsein in Cilmacus’ Sinn zu sein, muss
zu der ihrem Wesen nach dichotomischen Reflexion,3¢ die Idealitit und
Realitat, Seele und Leib, Gott und die Welt aufeinander bezieht, noch
etwas anderes hinzukommen: das Verhaltnis des Bewusstsein (oder Geis-
tes), das sich (oder der sich) selbst in ein Verhaltnis zur Reflexion und den
jeweiligen Reflexionsmomenten setzt. Derart werden aus zweien drei:

»50 sind z.B.: Idealitdt und Realitat, Seele und Leib, das Wahre - erkennen, das
Gute - wollen, das Schone - lieben, Gott und Welt usw. Reflexionsbestimmun-
gen. In der Reflexion beriihren sie einander dergestalt, dass ein Verhadltnis mog-
lich wird. Die Bestimmungen des Bewusstseins hingegen sind dreiteilig (tricho-
tomisch), was auch die Sprache zeigt. Denn wenn ich sage: ich werde mir die-
ses Sinneneindrucks bewusst, so sage ich eine Dreiheit. Bewusstsein ist Geist,
und das ist das Merkwiirdige, dass wenn in der Welt des Geistes eines geteilt
wird, es zu drei wird, niemals zu zwei. Das Bewusstsein setzt daher die Refle-

xion voraus.“37

Andererseits - und an dieser Stelle wird es paradox - erwacht das Bewusst-
sein als zweifelndes nur dann, wenn es schon im Vorhinein ein Interesse
fiir diesen Streit mitbringt. So gesehen setzt es sich selbst voraus:38

34 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 155.

35 Vgl. KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 157.

36 Vgl. KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 156.

37 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 157

38, Kierkegaard hat solche paradoxe Verhaltnisse genau definiert: mit dem Begriff ,Sprung’.
Wenn etwas Voraussetzung eines andern ist, aber es doch nicht zu kldren vermag, so kommt
das zweite aus dem ersten durch einen Sprung hervor. Kierkegaard sagt daftir auch: Es setzt
sich selbst voraus, es kommt durch sich selbst in die Welt. Diese Wendung besagt jedoch



280 Eike Brock

»[...] denn lass die Idealitit und die Realitat in alle Ewigkeit miteinander strei-
ten, solange kein Bewusstsein, kein Interesse da ist, kein Bewusstsein, das Inte-
resse an diesem Streite nimmt, solange gibt es keinen Zweifel.“3%

Tatsdchlich vertritt Johannes die Auffassung, ,dass der Zweifel der Anfang
ist zur hochsten Form des Daseins® 4° dass also, anders gewendet, wer zu
zweifeln unterldsst, seine menschlichen Méglichkeiten nicht ausschopft.
Er unterschreitet sich sozusagen selbst. Ein solcher Mensch ist ,uninte-
ressiert’, d.h. er nimmt keinen Anteil an dem allgegenwartigen Streit zwi-
schen Realitdt und Idealitdt, und gelangt auf diese Weise natiirlich auch zu
keinem entsprechenden Urteil. So bleibt sein Bewusstsein unterentwickelt,
wenn anders Johannes das Bewusstsein als Inter-esse, mithin als Zwischen-
Sein begreift, namlich als dasjenige Dritte, welches explizit in ein Verhalt-
nis zur Dichotomie von Realitdat und Idealitat tritt.

Um bei alledem, d.h. in Anbetracht der (vom Denker selbst sichtlich
genossenen) Kompliziertheit der Climacus’schen Reflexionen, den Durch-
blick zu behalten, ist es hilfreich, zundchst zu klaren, was genau Climacus
unter (1) Realitat und (2) Idealitdt sowie (3) unter Bewusstsein versteht.

Die (1) Realitdt bezeichnet er wiederholt auch als das Unmittelbare.
Offenbar geht es ihm um die dufleren Gegenstinde der Welt, so wie sie
uns unmittelbar gegeben sind, die Objekte ,da draufden’, mit denen wir als
Bewohner der sinnlichen Welt alltaglich, immer und tberall konfrontiert
sind. Die (2) Idealitdt hingegen identifiziert er mit der Sprache. Da nun die
Sprache das Medium unseres Denkens ist,# kommen wir, als geistige We-
sen, schlechterdings nicht umhin, die Realitdit bzw. die Unmittelbarkeit
immer wieder aufzuheben. Indem wir namlich versuchen, die Realitat aus-
zusagen, heben wir sie (die Unmittelbarkeit) gleich auch schon wieder auf,
ist doch die Aussage (als Begriff oder Urteil) keineswegs mit der Realitdt
identisch - es handelt sich eben um eine Aussage iiber die Realitdt. Die
Krux, mit der wir es hier zu tun haben, gestaltet sich wie folgt: ,Die Idea-
litat [...] soll die Realitat ausdriicken und setzt sie insofern voraus, aber
weil sie die Realitdt nicht ausdriickt, sondern etwas Neues hervorbringt,
wird die Realitat zugleich negiert.“4#> Offenkundig ist dies ein Wider-
spruch, und ebendiesen bestimmt Johannes als (3) Bewusstsein:

nur, dass es hier nichts zu erkldren gibt“ (HUGLI, Anton: Die Erkenntnis der Subjektivitdt und
die Objektivitdt des Erkennens bei Séren Kierkegaard. Ziirich: Theologischer Verlag 1973, 47).

39 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 157f.

40 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 157.

41 PIEPER, Annemarie: Soren Kierkegaard (= Becksche Reihe Denker). Miinchen: Beck
2000, 43 fasst die Dichotomie von Realitdt und Idealitdt als den Unterschied zwischen ,Sein
und Denken®, was sich durchaus mit obiger Gegeniiberstellung von dufieren Welt-Dingen
als seiende Dinge (Realitat) und Sprache (als Medium des Denkens) als Idealitdt vertragt.

42 HUGLL: Die Erkenntnis der Subjektivitdt, 56f. In KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum
est, 155 heifdt es entsprechend: ,In der Realitdt allein ist keine Moglichkeit des Zweifels; in-



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Séren Kierkegaard 281

»Die Unmittelbarkeit ist die Realitat, die Sprache die Idealitdt, das Bewusstsein
ist der Widerspruch. In dem Augenblick, da ich die Realitit aussage, ist der Wi-
derspruch da; denn was ich sage, ist die Idealitdt.“43

Stets ist das Bewusstsein also da; immer dann, wenn wir als Sprachakteure
agieren, d.h. wenn wir reden und/oder denken.44 Nun fehlt nur noch ein
weiterer Schritt, bis auch das skeptische Bewusstsein da ist, bis es, anders
ausgedriickt, erwacht. Das skeptische Bewusstsein ist in dem Sinne Selbst-
bewusstsein, als es seiner eigenen Zwischenposition zwischen Realitdt und
Idealitat gewahr wird. Was noch fehlt, ist gerade dieser explizite Selbst-
bezug, der, wie schon oben gesagt, durch die Anteilnahme des Bewusst-
seins am Widerspruch zwischen Realitdt und Idealitat zustande kommt.
Wenn nun das Bewusstsein Anteil nimmt und infolgedessen als Selbstbe-
wusstsein aufgeht, begreift es auch, inwiefern der Widerspruch ihm selbst
als einem Verhiltnis eingeschrieben ist, ,dessen erste Form der Wi-
derspruch ist“.45 Das bedeutet: Gleichviel wie wir uns drehen und wen-
den, was auch immer wir tun, wohin auch immer wir gehen - stets tragen
wir einen Widerspruch mit uns herum, ja gravierender noch: stets sind wir
selbst widerspriichlich.

Das Selbstbewusstsein ist das interessierte Interesse: Es steht zwischen
der Realitit und der Idealitit und nimmt Anteil an ihrem Widerspruch.
Anteil zu nehmen bedeutet nicht zuletzt, nach der Wahrheit zu fragen:
Stimmt wirklich, was die Idealitit von der Realitat behauptet, ist X tat-
sachlich jenes X, fiir das ich es halte oder mache ich mir als Urteilender
nicht unter der Hand, wie der Volksmund durchaus philosophisch sagt,
ein X fur ein U vor? Wer sollte hiertiber befinden, wenn nicht das Bewusst-
sein?4% Anteil zu nehmen bedeutet ferner, sich fiir etwas, im vorliegenden

dem ich sie in der Sprache ausdriicke, ist der Widerspruch da, da ich sie gar nicht aus-
driicke[,] sondern etwas anderes erzeuge.”

43 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 155.

44 Damit ist klar: Das Bewusstsein ist immer da, denn wir unterliegen, wie George Stei-
ner festhalt, einer regelrechten Tyrannei des Denkens: ,Wie wir gesehen haben, gibt es zwei
Prozesse, die der Mensch zu seinen Lebzeiten nicht anhalten kann: Atmen und Denken. In
der Tat konnen wir unseren Atem fiir langer anhalten als unser Denken (falls dies tiberhaupt
moglich ist). Bei ndherer Betrachtung bedeutet diese Unfihigkeit, das Denken zum Stillstand
zu bringen, eine Pause vom Denken einzulegen, einen erschreckenden Zwang. Sie erlegt uns
eine tyrannische, lastende Knechtschaft auf. In jedem Augenblick unseres Lebens, ob im
Wachen oder Schlafen, bewohnen wir die Welt mittels des Denkens“ (STEINER, Georg: Wa-
rum Denken traurig macht. Zehn (mégliche) Griinde. Ubers. von Nikolaus Bornhorn. Frank-
furt: Suhrkamp 2008, 70). Dass das Bewusstsein da ist, heif3t jedoch nicht automatisch, dass
es auch wach ist. Man konnte den Sachverhalt auch so ausdriicken: Dass das Bewusstsein
immer da ist, bedeutet nicht zwangslaufig, dass es immer auch voll und ganz da ist.

45 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 156.

46 |In der Realitit ist eine Entscheidung unmoglich, weil es dort keine Idealitat gibt und
darum kein Kriterium dafiir, was wahr oder falsch ist; in der Idealitat ist sie ebenso un-
moglich, weil es dort keine Realitdt gibt und darum kein Kriterium dafiir, was wirklich und
was unwirklich ist. In der Realitdt ist das Falscheste und das Wahrste gleich wahr, und in



282 Eike Brock

Fall fir sich selbst, zu interessieren. Im Zuge dieses Interesses breitet sich
der Schatten des Zweifels weiter aus: Nicht nur erscheinen Realitat und
Idealitdt in seinem diffusen Licht, sondern jetzt ist sich auch das seiner
selbst bewusste Bewusstsein seiner selbst plotzlich nicht mehr so sicher;
und zwar gerade dann nicht, wenn es seine richterliche Rolle in der Wahr-
heitsfrage bedenkt, mithin wenn es hinsichtlich eines Widerspruchs ent-
scheiden soll, der ihm selbst wesentlich ist. Es beginnt zu zweifeln: Kann
es Wahrheit als Ubereinstimmung zwischen Sein und Denken bzw. Gegen-
stand und Aussage (adaequatio rei et intellectus) tiberhaupt geben? Und
weiter: Bin ich als aus dem Widerspruch Hervorgetretenes meinerseits Wi-
derspriichliches wirklich die geeignete Instanz, in dieser Frage zu entschei-
den?

5. VERZWEIFLUNG (DE OMNIBUS DUBITANDUM EST UND ENTWEDER ODER)

Kierkegaards Erzdhlung bricht nach diesen leidenschaftlich anspruchs-
vollen transzendentalen Uberlegungen zum Bewusstsein und zum Zweifel
ab. Nachdem Johannes Climacus die Bedingungen der Moglichkeit des
Zweifels im Menschen ausgelotet hat und dabei darauf gestofden ist, dass
der Zweifel im widerspriichlichen Wesen des Menschen selbst wurzelt,
geht es nicht mehr weiter. Indessen wissen wir, die Leserinnen und Leser
der philosophischen Erzahlung, wie es hatte weitergehen sollen. Unter Kier-
kegaards Entwiirfen zur Fortsetzung von De omnibus dubitandum est be-
findet sich namlich ein Gesamtplan, aus dem hervorgeht, dass der Autor
kein gliickliches Ende fiir seinen Protagonisten vorsah. Der leidenschaftli-
che Zweifler sollte endlich verzweifeln. Schuld daran sei unterdessen weni-
ger er selbst als vielmehr die Philosophie:

»Der Plan in dieser Erzdhlung ist folgender gewesen. Vermittels der schwermii-
tigen Ironie, welche nicht in einer einzelnen Auferung von Johannes Climacus
lag, sondern im Ganzen seines Lebens, vermittels des tiefen Ernstes, der darin
liegt, dass ein junger Mensch, welcher redlich und ernst genug ist, um in aller
Stille und ohne Wortschwall das zu tun, was die Philosophen sagen, ebenda-
durch ungliicklich wird, wollte ich die Philosophie treffen. Johannes tut, davon
gesagt wurde, man solle es tun, er zweifelt wirklich an allem, er durchleidet all
den Schmerz, der hierin liegt, wird hinterlistig, bekommt beinahe ein boses Ge-
wissen, nun ist er bis zum Aufersten gekommen, da will er zuriick, das kann er
nicht; er sieht ein: um sich auf der Spitze des Zweifels an allem zu halten, hat
er des Geistes ganze Kraft mit Beschlag belegt, verldsst er diese Spitze, so kann
er wohl zu etwas kommen, aber er hat dann auch seinen Zweifel an allem auf-
gegeben. Nun verzweifelt er, sein Leben ist verspielt, seine Jugend ist dahinge-

der Idealitat ist das Mogliche und Unmogliche gleich wirklich. Die Entscheidung kann also
nur von einem Dritten gefallt werden, das auflerhalb von Realitdt und Idealitat steht und
doch beide zugleich voraussetzt. Climacus nennt dieses Dritte das ,Bewufstsein® (HUGLI: Die
Erkenntnis der Subjektivitit, 55).



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 283

gangen mit diesen Uberlegungen, das Leben hat keinen Sinn fiir ihn bekom-
men, und alles ist die Schuld der Philosophie.“47

Zu diesem Abschnitt gabe es grundsatzlich viel zu sagen. Ich moéchte in-
des, in aller Kiirze, nur auf zwei Punkte Bezug nehmen, die mir besonders
wichtig erscheinen: die schwermiitige Ironie und die Frage danach, wer ei-
gentlich Schuld hat am existenziellen Schlamassel des Johannes Climacus.

Im Gesamtplan ist also die Rede davon, dass Johannes’ Leben als Gan-
zes von einer schwermiitigen Ironie bestimmt sei. Nun ist allerdings nicht
jede Form von Ironie schwermiitig. Ironie kann auch heiter sein. Die Ironie
am Grunde von Johannes’ Leben entspricht indessen, wie bereits ange-
fiihrt, der sokratischen Ironie im Sinne von Kierkegaards Examensschrift
Uber den Begriff der Ironie (1841). Sie ist aus dem dunklen Kielwasser der
vaterlichen Ironie in Johannes’ Leben hiniiber geschwappt, und zwar kraft
des ,Dialektisierens’, worunter Kierkegaard das Zweifeln um des Zweifels
willen begreift.4® Solche Ironie ist aber unendlich negativ.49 Sie entbehrt,
wie wir gesehen haben, nicht eines gewissen Reizes. Nichtsdestotrotz hat
sie einen destruktiven Charakter; in der Ironieschrift ist gar von Krankheit
die Rede:

,Die Ironie ist namlich eine Gesundheit, sofern sie die Seele aus den Ver-
strickungen des Relativen herausrettet, sie ist eine Krankheit, sofern sie das Ab-

solute allein in der Gestalt des Nichts zu ertragen vermag.“5°

Ein im Zeichen solcher Ironie gefiihrtes Leben kommt selbstverstandlich
auf keinen griinen Zweig - es kommt eben zu nichts und fiihrt blof$ in die
Schwermut. Womoglich will ein solches Leben aber auch gar nicht iiber
den rein negativen Modus hinaus; denn auch das ist Schwermut: nicht auf-
richtig zu wollen. Das ist zumindest die Auffassung des Gerichtsrates B aus
Entweder Oder II, die er dem Asthetiker A, den er fiir profund schwermiitig
hédlt, in aufriittelnd erbaulicher Absicht an Herz und Verstand legt: ,|[...]
Schwermut ist Stinde, ist eigentlich eine Siinde instar omnium, denn es ist
die Siinde, nicht tief und innerlich zu wollen, und dies ist eine Mutter aller
Siinden.“5 Zwar ist es grundsatzlich nicht unproblematisch, so aus Kierke-

47 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 161.

48 Unter den Einzelbemerkungen, die zum Gedankenkreis von De Omnibus dubitandum
est gehoren, ohne indes Eingang in die Erzdahlung selbst gefunden zu haben, findet sich
folgende aufschlussreiche Sentenz: ,Zweifeln um zu zweifeln heifdt dialektisieren“ (KIERKE-
GAARD: De Omnibus dubitandum est, 163).

49 Vgl. Anm. 24.

50 KIERKEGAARD: Uber den Begriff der Ironie, 8o. Kierkegaard fiigt dieser Bemerkung indes
hinzu, dass eine so geartete Ironie in der Welt Seltenheitswert habe. Wenn jedoch Ironie als
Krankheit auftaucht, ist sie fiirwahr zerstorerisch (vgl. zum destruktiven Charakter der ,Iro-
nie im strengeren Sinne“, die das ganze Leben unter dem Gesichtspunkt der Ironie betrach-
tet KIERKEGAARD: Uber den Begriff der Ironie, 258f.).

5! KIERKEGAARD, Soren: Entweder Oder Il (= Gesammelte Werke 2/3). Diisseldorf: Eugen
Diederichs 1957, 201.



284 Eike Brock

gaards pseudonym verfassten Schriften zu zitieren, als sprache hier stets
dieselbe Stimme zu einem bestimmten Thema5* wie z.B. Angst oder der
Schwermut. Im vorliegenden Fall scheint mir das Zitieren der Einlassung
des Gerichtsrats aber doch gerechtfertigt, um nicht zu sagen hilfreich,
denn es wirft genau wie der Gesamtplan von De Omnibus dubitandum est
die Schuldfrage auf, betrachtet sie jedoch aus einer anderen Perspektive
bzw. kommt zu einem anderen Ergebnis. Schuld an Johannes’ Verzweif-
lung wdre demnach nicht die Philosophie, sondern der schwermiitige Jo-
hannes selbst, weil er an einer spezifischen Form von Willensschwache
krankt. Darin, dass hier ein Willensproblem vorliegt, sind sich der Gerichts-
rat und Kierkegaard als Verfasser von De Omnibus dubitandum est im Ub-
rigen einig. Johannes transzendentalphilosophische Uberlegungen zum
Zweifel haben namlich ergeben, dass der Zweifel ,nie in sich selbst zum
Stehen gebracht werden® kann; dazu miisse erst, so Kierkegaard in einer
Bemerkung aus dem Umfeld der Erzdhlung, ,der Wille [...] herzutreten®.53

Wie das konkret vonstattengehen soll, verrat die Erzahlung nicht. Al-
lein der Gerichtsrat weifd Rat. Er empfiehlt (ausgerechnet) den Weg der
Verzweiflung. Wer nicht verzweifelt enden wolle, miisse vorher so tief ver-
zweifeln, dass er (oder sie) an einen Scheitelpunkt der Verzweiflung gelan-
ge, an dem (wohl aufgrund von Leidensdruck) eine Entscheidung getroffen
werden miisse. Eine Wahl miisse erfolgen, ein Willensakt vollzogen wer-
den, der allererst ein Selbst hervorbringt, das es mit sich selbst wirklich
ernst meint. Schwermut entstehe unterdessen dort (und dann), wo (und
wenn) dieser Weg der positiven oder produktiven Verzweiflung auf halber
Strecke abgebrochen werde.54

Nun empfiehlt B seine rosskurhafte Verzweiflungstherapie nach dem
Prinzip fight fire with fire55 allerdings nicht dem zweifelnd verzweifelten

52 Vgl. Anm. 13.

53 KIERKEGAARD: De Omnibus dubitandum est, 162.

54 Vgl. KIERKEGAARD: Soren: Entweder Oder II, 201.

55 Eine dahnliche, nicht weniger radikale Vorgehensweise schldgt auch Vigilius Haufnien-
sis in Der Begriff Angst vor, sofern es um die Uberwindung der Angst geht. Seiner Meinung
nach koénne allein der oder diejenige, der oder die gelernt habe, ,sich zu angstigen®, die
Angst endlich auch im bzw. vermittels des Glauben iiberwinden. Das Sich-Angstigen zu ler-
nen sei ,das Hochste®, was tiberhaupt gelernt werden konne (vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff
Angst, 161). Bei der Bildung durch Angst komme indes alles darauf an, keine Halbheiten zu-
zulassen, denn gerade das konne zu einem fatalen Steckenbleiben in der Angst auf halbem
Wege durch die Angst fiihren; geschehe dies, fiihre die Angst nicht zum Glauben hin, son-
dern, im Gegenteil, von ihm fort mit dem fatalen Ergebnis, dass das, wenn man so will: ver-
dngstigte statt durchangstigte Individuum verloren sei (vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst,
165). Die Vermeidung der Halbheit werde unterdessen dadurch gewahrleistet, dass das Indi-
viduum eine Art ,Lehrgang der Moglichkeit im Ungliick (KIERKEGAARD: Der Begriff Angst,
164) durchmacht, dass es also kraft der Vorstellung wirklich alles verliert, was sich als
Mensch potentiell verlieren ldsst. Dann versinke das Individuum zwar in ,des Abgrunds Tie-
fe“ (KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 165) der Angst; gleichwohl tauche es idealerweise bald
darauf wieder auf, wenn es in seinem ,Verhdltnis zum Schicksal [..] umgebildet* werde



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 285

Johannes, sondern dem Asthetiker A, dessen Leben B gleichwohl ebenfalls
fiir Verzweiflung halt.5¢ A’s Verzweiflung beruhe darauf, dass er die End-
lichkeit gewdhlt habe, das heifdt, das Interessante, den Genuss, die Zer-
streuung, kurz: die endliche Welt statt seines unendlichen Selbst. Egal wie
reflektiert der blitzgescheite A auch immer sei, er bleibe derart, meint
zumindest B, in der Unmittelbarkeit stecken. Der Asthetiker versuche den
yendlichen Ausweg aus der Verzweiflung“s? und verpasse eben dadurch
sein unendliches Selbst. Der Kern der Verzweiflung, die B A attestiert, be-
steht darin, dass sich ein unendliches Selbst vom Endlichen abhdngig ge-
macht habe; worin B einen - per se beklagenswerten - Fall von Selbstver-
endlichung erkennt.5® Das sich selbst verendlichende Selbst schneide sich
gleichsam ins Fleisch der eigenen Freiheit: ,Die endliche Verzweiflung®,
fithrt B aus, ,ist daher eine unfreie Verzweiflung, sie will eigentlich nicht
die Verzweiflung, sie will die Endlichkeit, aber das ist Verzweiflung.“5? Die
Entscheidung fiir das Endliche sei nun - und das ist in gewisser Weise ein

durch das Quasi-Fegefeuer der durchlittenen, dufiersten Angst. Zum einen kénne namlich
die endliche Wirklichkeit (auch) in Sachen ,Schrecknisse’ nicht mit der unendlichen Méog-
lichkeit konkurrieren (vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 163) - ein Gedanke, iiber den sich
meines Erachtens streiten ldsst - und zum anderen enthdlt der angesprochene ,Lehrgang der
Moéglichkeit im Ungliick” (KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 164) als Lehrgang der Maéglichkeit
auch ein entscheidendes Theoriestiick tiber die Moglichkeit des Gliicks (und des Glaubens
vgl. KIERKEGAARD: Der Begriff Angst, 163) auch und selbst vor dem Hintergrund des grofit-
moglichen Ungliicks. So erzdhlt etwa die Bibel von Hiob als von jemandem, der zwar einer-
seits alles verloren hat, der aber offenbar nicht zuletzt wegen seines Glaubens von Gott am
Ende auch alles zuriickerhalten hat.

Kierkegaard ist der ,Anwalt fiir den Sinn des Mdéglichen im Dasein. Leben mit der Mog-
lichkeit ist Hoffnung auf einen Neubeginn, so gering die Chancen angesichts der bestehen-
den Wirklichkeit auch sein moégen® (EICHLER, Uta: Nachwort, in: Séren Kierkegaard. Der Be-
griff Angst. Stuttgart: Reclam 1992, 203-233, hier: 232). Die Moglichkeit ist indes — das weif3
Vigilius Haufniensis nur allzu gut - die ,schwerste aller Kategorien“ (KIERKEGAARD: Der Be-
griff Angst, 162), eben weil sie zum Glauben fiihren soll, den Haufniensis mit Hegel als , die
innere Gewissheit [Hervorh. EB] begreift, welche die Unendlichkeit vorwegnimmt“ (KIERKE-
GAARD: Der Begriff Angst, 163), zugleich jedoch, indem sie eben Mdglichkeit und somit Offen-
heit ist, Gewissheit (mindestens als dauerhaften Zustand) ausschlief3t und also schlussend-
lich ,alles erneut infrage [stellt]“ (EICHLER: Nachwort, 232).

56 Freilich kénnte man durchaus fragen, ob nicht B vielleicht ebenso verzweifelt wie A
ist, wenn auch auf andere Art und Weise (wdhrend A etwa verzweifelt an zu wenig Wirklich-
keit aufgrund von zu viel Méglichkeit laboriert, konnte es sich bei B genau umgekehrt ver-
halten. Mit Hilfe von Kierkegaards spaterer Schrift Die Krankheit zum Tode lassen sich die
Lebensformen A’s und B’s wiederum erneut und anders als in der reziproken Dialektik
Entweder Oders im Lichte méglicher Verzweiflungsformen beleuchten.) Uberhaupt ist nicht
klar, wie verzweifelt A denn nun eigentlich in Wirklichkeit ist (vgl. hierzu LIESSMANN, Kon-
rad Paul: Asthetik der Verfiihrung. Kierkegaards Konstruktion der Erotik aus dem Geiste der
Kunst. Frankfurt: Anton Hain 1991, 93: Waére es nicht genauso gut mdglich oder vielleicht so-
gar richtiger, As’ Schriften als ,Versuche iiber die Verzweiflung” zu lesen, anstatt sie als ,Do-
kumente der Verzweiflung” zu begreifen?).

57 KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 236.

58 Vgl. KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 235.

59 KIERKEGAARD: Entweder Oder I, 236.



286 Eike Brock

Gliick - ihrerseits endlich, weswegen es sich zwar sehr wohl um eine Wahl
handele, nicht jedoch um eine absolute Wahl. Genau das: namlich absolut
zu wahlen, miisse man indes unternehmen, wenn man nicht verzweifeln
wolle. Soweit - in aller Kiirze - B.

Problematisch an B’s Ausfiihrungen ist, dass er A’s Wahl des Endlichen
womoglich nicht ernst genug nimmt, wie er auch, und darum ist es mir an
dieser Stelle zu tun, die Verzweiflung des Gedankens und damit implizit (B
richtet sein Wort ja an A und nicht an Johannes Climacus) Johannes’ Zwei-
fel als einen authentischen Grund von Verzweiflung unterschatzt (wah-
rend er die moralische Gravitationskraft des unendlichen Selbst woméglich
tiberschdtzt®). Wirklich entgeht B, inwiefern der Zweifel zu personlicher
Verzweiflung fithren kann, indem der Gerichtsrat einen existenziell invol-
vierten Zweifel, wie ihn Johannes Climacus kultiviert, nicht von dem ab-
strakten Zweifel der hegelianisch gepragten akademischen Philosophie sei-
ner Zeit zu unterscheiden weif8. Und das liegt, wie mir scheint, daran, dass
B, anders als Johannes, nicht aufmerksam darauf ist, dass der Zweifel dem
Menschen sozusagen in den Geist geschrieben ist, dass er sich also aus
bewusstseinsstrukturellen Griitnden von innen her aufdrangt. Trotzdem ist,
was B iiber den Unterschied zwischen Zweifel und Verzweiflung zu sagen
hat, durchaus aufschlussreich.

»Es ist in der neueren Philosophie iiberreichlich davon die Rede gewesen, dass
alle Spekulation anhebt mit dem Zweifel; dahingegen habe ich, soweit ich mich
gelegentlich mit solchen Erwdgungen habe beschaftigen konnen, vergeblich eine
Aufklarung gesucht, worin denn Zweifel von Verzweiflung unterschieden sei.
[...] Zweifel ist des Gedankens Verzweiflung, Verzweiflung ist der Personlich-
keit Zweifel, das ist der Grund, weshalb ich so festhalte an der Bestimmung des
Wihlens, welche meine Losung ist, der Nerv meiner Lebensanschauung, und
eine solche habe ich, wiewohl ich mir keineswegs anmafle, ein System zu ha-
ben. Zweifel ist die innere Bewegung des Gedankens selber, und in meinem Zwei-
fel verhalte ich mich so unpersonlich als moglich. Ich will nun annehmen, dass
der Gedanke, indem der Zweifel durchgefiihrt wird, das Absolute finde und da-
rin ruhe; alsdann ruht er darin nicht einer Wahl zufolge, sondern der gleichen
Notwendigkeit zufolge, gemafd deren er gezweifelt hat; denn der Zweifel selber
ist eine Bestimmung von Notwendigkeit und das Ruhen desgleichen. Dies ist
das Erhabene am Zweifel, um dessentwillen er von Leuten, die schwerlich ver-
standen, was sie sagten, so oft angepriesen und ausgeschrien worden ist. Der
Umstand aber, dass es eine Bestimmung der Notwendigkeit ist, beweist, dass

die ganze Persénlichkeit nicht mit in Bewegung ist.“®

60 B geht grundsitzlich davon aus, es gibe ein unendliches Selbst in jedem von uns, das
sich gleichsam, mit Heidegger zu sprechen, als eine Art Ruf des Gewissens (vgl. HEIDEGGER,
Martin: Sein und Zeit, 19. Auflage. Tubingen: Max Niemeyer Verlag, §§ 56, 57) bei einem
melde. Ob es ein solches rufendes unendliches Selbst wirklich gibt, ist alles andere als aus-
gemacht. (Womdglich haben wir es hier mit einer Glaubensfrage zu tun.).

61 KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 224f.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 287

Die Notwendigkeit, um die es hier geht, ist nicht jene bewusstseinsstruk-
turelle Zwangslaufigkeit, auf die Johannes Climacus im Zuge seiner leiden-
schaftlichen Reflexionen gestofden ist, sondern meint jenen vermeintlichen
Automatismus, mit dem der Zweifel sich laut Hegel in Gestalt eines ,Ldu-
terungsprozef[es] %> selbst vollbringt, d.h. tiberwindet.®3 Wenn die Not-
wendigkeit dagegen in der Struktur des menschlichen Geistes selbst liegt,
fiihrt kein reflexiver Weg aus dem Zweifel heraus. Diese Erkenntnis kann
dann freilich sehr wohl die ganze Personlichkeit in Bewegung setzen, zu-
mal die Person sich ja selbst als gleichsam chronisch widerspriichliches
Wesen entdeckt. Zwar bleibt auch unter diesen Umstinden B’s Bestim-
mung richtig, dass der Zweifel ,des Gedankens Verzweiflung” ist, wahrend
es sich bei der Verzweiflung um ,der Personlichkeit Zweifel“®4 handelt.
Allein mithilfe der transzendentalphilosophischen Uberlegungen des am
Ende eben doch serios verzweifelten Johannes Climacus wird offenbar, wie
durchldssig die Grenze zwischen Zweifel und Verzweiflung tatsdchlich ist
und wie fliissig infolgedessen die Transgression vom Zweifel zur Verzweif-
lung erfolgen kann.

Von einem dezidiert christlichen Standpunkt aus wird die Clima-
cus’sche Problematik innerhalb des Kierkegaard’schen Oeuvres schliefilich
von Anti-Climacus in Die Krankheit zum Tode (1849) ernstgenommen und
sogar noch ausgeweitet. Anti-Climacus’ Antwort auf das Climacus-Verhdng-
nis ist denn auch konsequenterweise der suprareflexive Sprung in den Glau-
ben.%

62 KLEINERT, Markus: Sich verzehrender Skeptizismus. Liuterungen bei Hegel und Kierke-
gaard (= Kierkegaard Studies. Monograph Series 12). Berlin: De Gruyter 2005, 41.

63 Vgl. zu Hegels Konzept des sich selbst iberwindenden Skeptizismus KLEINERT: Sich
selbst verzehrender Skeptizismus, 40-50.

64 KIERKEGAARD: Entweder Oder II, 225.

65 Zum Verhéltnis zwischen den Pseudonymen Climacus und Anti-Cimacus bemerkt
ANz, Heinrich: Selbstbewusstsein und Selbst. Zur Idealismuskritik Kierkegaards, in: ANZ,
Heinrich/KEMP, Peter/SCHMOE, Friedrich (Hgg.): Kierkegaard und die deutsche Philosophie
seiner Zeit (= Text und Kontext. Sonderreihe 7). Kopenhagen: Verlag Text und Kontext 1980,
47-61, hier: 49, das die Pseudonyme begrifflich so scharf trennende ,Anti‘ bedeute nicht, wie
man leicht glauben mdchte, ,dass Anticlimacus die Denkrichtung des Climacus und das in
ihr Gedachte widerruft; das ,Gegen® liegt in der Umkehrung der Blickrichtung. Anticlimacus
blickt vom Ende aus, dem nunmehr thematisierten christlichen Gottesverhaltnis auf den
Weg zuriick, den Climacus gefithrt hat.“ Dartiber hinaus ist das ,Anti‘ des Pseudonyms Anti-
Climacus gleichsam eine bedauernde Negation des Autors Soren Kierkegaard, der im Riick-
blick auf seine Schriftstellerei bekennt, dem durch Anti-Climacus aufgestellten christlichen
Ideal personlich nicht zu geniigen: ,Anti Climacus. Aber gerade dass es ein Pseudonym ist,
bedeutet, was auch der Name (Anti-Climacus) andeutet, dass es [...] Halt gebietet. [...] [D]as
neue Pseudonym ist eine hohere Pseudonymitat. Jedoch auf diese Art wird ja ,Halt geboten":
es wird ein Hoheres aufgewiesen, das mich gerade in meine Schranke zuriickzwingt, tiber
mich das Urteil sprechend, dass mein Leben einer so hohen Forderung nicht entspreche,
und dass also die Mitteilung dichterisch sei“ (KIERKEGAARD, Soren: Der Gesichtspunkt fiir
meine Wirksamkeit als Schriftsteller (= Gesammelte Werke 33). Diisseldorf: Eugen Diede-
richs 1951, 4 [Anm. 2]).



288 Eike Brock

6. VERZWEIFLUNG (DI1E KRANKHEIT ZUM TODE)

Zur Erinnerung: Johannes Climacus hat im Rahmen seiner philosophischen
Suche nach den Bedingungen der Mdoglichkeit des Zweifels eine Bestim-
mung des geistigen Wesens Mensch als Inter-esse, d.h. als Dazwischen-
Sein, vorgelegt. Diese Bestimmung schliefdt den philosophischen Befund
ein, dass der Mensch in epistemischer Hinsicht, bildhaft gesprochen, im-
mer zwischen den Stiihlen steht. Sein Menschsein, seine Endlichkeit, ist
ihm ein uniiberwindbares Hindernis auf dem Weg zur absoluten Wahrheit.
Dass der Mensch ein Interesse ist und aus ebendiesem Grund ein Zweifler,
bestatigt auch Anti-Climacus,% dessen personliches Interesse derweil weni-
ger erkenntnistheoretisch als psychologisch und in letzter Instanz religios
motiviert ist. Anti-Climacus diirfte dementsprechend gréfieres Interesse
noch als an den Erdrterungen des Johannes Climacus in De omnibus dubi-
tandum est an dessen personlicher Geschichte haben, also an Johannes
selbst als psychologischem Fall. Denn Johannes ist ein Zweifler, der ver-
zweifelt und Anti-Climacus ist eine Art christlicher Psychoanalytiker®” mit
dem Spezialgebiet ,Krankheit zum Tode‘ - die Krankheit zum Tode ist aber
nichts anderes als Verzweiflung.

Anti-Climacus begreift in gewisser Weise bereits den Zweifel als Ver-
zweiflung, insofern zweifeln namlich so viel bedeutet als ,zaudern’ und ,in-
neres Schwanken’. Verzweiflung ist, so konnte man in Anti-Climacus’ Sin-
ne formulieren, ein inneres Schwanken, das auf ein Missverhdltnis im
menschlichen Selbst zurtickzufiithren ist. Das Selbst ist derweil ein Inter-
esse bzw. eine (in jeder Hinsicht komplizierte) Synthese, die freilich erst
noch ,synthetisiert’ werden muss:

»Der Mensch ist Geist. Was aber ist Geist? Geist ist das Selbst. Was aber ist das
Selbst? Das Selbst ist ein Verhaltnis, das sich zu sich selbst verhalt, oder ist das
an dem Verhaltnisse, dass das Verhaltnis sich zu sich selbst verhalt; das Selbst
ist nicht das Verhaltnis, sondern dass das Verhaltnis sich zu sich selbst verhalt.
Der Mensch ist eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von dem

66 Einen integralen, iiber das Thema ,Interesse’ hergestellten Zusammenhang zwischen
De Omnibus dubitandum est und Die Krankheit zum Tode sieht SCHMIDINGER, Heinrich M.:
Das Problem des Interesses und die Philosophie Séren Kierkegaards (= Symposion 67). Frei-
burg: Karl Alber 1983, 299: ,Man kann sogar ohne Ubertreibung die These aufstellen, dass
das ganze Buch [Die Krankheit zum Tode EB] gemaf$ der [v.a. in De omnibus dubitandum est
EB] [..] beschriebenen Interesse-Struktur (in ihrem zweifachen Sinn) aufgebaut und ver-
standen ist. Gleich zu Beginn steht ein Text [die beriihmte Bestimmung des Menschen als
Geist EB], der von DO [De Omnibus dubitandum est EB] direkt hatte ibernommen sein kon-
nen.“

67 Vgl. PIEPER: Soren Kierkegaard, 105. Zu Kierkegaards Leistungen als Psychologe bzw.
zu seiner Psychologie vgl. NORDENTOFT, Kreisten: Kierkegaard’s Psychology (= Kierkegaard
Classic Studies). Pittsburgh: Duquesne University Press 1972 und THEUNISSEN, Michael: Das
Selbst auf dem Grunde der Verzweiflung. Frankfurt: Suhrkamp 1991 sowie jiingst MCCARTHY,
Vincent: Kierkegaard as Psychologist. Evanston: Northwestern University Press 2015.



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 289

Zeitlichen und dem Ewigen, von Freiheit und Notwendigkeit, kurz eine Synthe-
sis. Eine Synthesis ist ein Verhadltnis zwischen Zweien. Auf diese Art betrachtet
ist der Mensch noch kein Selbst. In dem Verhaltnis zwischen Zweien ist das
Verhaltnis das Dritte als negative Einheit, und die Zwei verhalten sich zu dem
Verhaltnis, und in dem Verhdltnis zu dem Verhaltnis; so ist z.B. unter der Be-
stimmung Seele das Verhaltnis zwischen Seele und Leib ein Verhadltnis. Verhalt
dagegen das Verhiltnis sich zu sich selbst, so ist dies Verhdltnis das positive
Dritte, und dies ist das Selbst.“68

Anti-Climacus verdeutlicht in diesem - nicht nur fiir die Krankheit zum
Tode, sondern fiir Kierkegaards Anthropolgie und Philosophie iiberhaupt -
zentralen Abschnitt, dass der Mensch keine einfache Einheit ist. In Wahr-
heit ist er gleichsam zusammengesetzt, und das ausgerechnet aus Kompo-
nenten, die aufgrund ihrer relationalen Widerspriichlichkeit leicht in
Streit miteinander geraten konnen. Wenn dies geschieht, hat sich das Ver-
haltnis nicht ,so zu sich selbst verhalten, dass es zur Einheit mit sich
selbst gelangt.%9 Ganz im Gegenteil ist es in Dysbalance geraten, die es,
will das Selbst nicht verzweifelt sein,7® durch Ausbalancierung aufzuheben
gilt. Das Selbst ist demnach also keine einfache, sondern eine (im Ubrigen
immer wieder) selbst herzustellende Einheit - und das ist ein anspruchs-
volles Geschaft. Immerhin ist der Mensch jedoch, wie Anti-Climacus be-
tont, frei.” Und dass er verzweifeln kann, ist eine in gewisser Weise zwar
vielleicht faule Frucht des Geist- oder des Selbstseins — nichtsdestoweniger
stammt sie vom Baum der Freiheit. Der Mensch, bzw. der Christ oder,
noch genauer: der von Christus wissende Mensch,7? ist, positiv gewendet,
das zur Verzweiflung fdahige Tier: das Animal desparationale. Dieses zur
Verzweiflung befihigte Wesen hat sich ein Stiick weit selbst in der Hand.
Dass es sich selbst (gradweise) in der Hand hat, ist indes die Folge davon,
dass — und hier sehen wir mit Anti-Climacus eben einen christlichen Psy-
chologen am Werk - Gott den Menschen aus seiner (gottlichen) Hand ent-
lassen hat. Die Synthesis, die der Mensch ist, ist nicht an und fiir sich ein
Missverhadltnis; ware dem so, gabe es wohl Leid, aber keine Verzweiflung.
Denn nach Anti-Climacus bedarf es zur Verzweiflung der menschlichen
Freiheit und der Moglichkeit des gelingenden Selbstverhdltnisses. ,[O]b er
verzweifelt®, schreibt der christliche Psychologe, ,das liegt am Menschen
selber; indes, ware er nicht die Synthesis, so konnte er gar nicht ver-

68 KIERKEGAARD Soren: Die Krankheit zum Tode (= Gesammelte Werke 17). Diisseldorf:
Eugen Diederichs 1957, 8.

69 PIEPER: Soren Kierkegaard, 107.

70 ,Verzweiflung ist das Missverhaltnis im Verhaltnis einer Synthesis, die sich zu sich
selbst verhalt“ (KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 11).

71 Vgl. v.a. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 25: ,Das Selbst ist gebildet aus Unend-
lichkeit und Endlichkeit. Diese Synthese aber ist ein Verhaltnis, und zwar ein Verhiltnis das,
obschon abgeleitet, sich zu sich selbst verhilt, welches Freiheit ist. Das Selbst ist Freiheit.”

72 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 10f.



290 Eike Brock

zweifeln, und ware die Synthesis nicht urspriinglich, so wie sie aus Gottes
Hand kommt, in dem rechten Verhdltnis, so konnte er gleichfalls nicht
verzweifeln“.73 Verzweiflung liegt somit in der Verantwortung des Men-
schen,74 denn er hat die gottliche Hand ja in dem rechten Verhaltnis ver-
lassen. Aber wie gelingt es dem Menschen, seiner Verantwortung derart
gerecht zu werden, dass er nicht verzweifelt? Anti-Climacus Antwort auf
diese kardinale Frage lautet: indem er glaubt. Gott ist also die Losung des
Problems. In gewisser Weise ist er jedoch auch Teil des Problems (was
Anti-Climacus so naturlich nicht unterschreiben wiirde). Denn fiir Anti-
Climacus ist Gott eine Grofde, zu der sich das Verhaltnis, das das Selbst ist,
notwendigerweise in ein Verhiltnis setzen muss. Geschieht dies auf andere
Weise als im Existenzmodus des Glaubens, so ist die Verzweiflung da. Fir
Anti-Climacus ist die Verzweiflung also wesentlich ein Missverhadltnis im
synthesehaften Selbst, das sich aus einem Missverhadltnis zu Gott speist.
Wieso ist sich Anti-Climacus seiner Sache mit Gott nun aber so sicher?
Woher weifd er, dass das Selbstverhdltnis ohne ein entsprechendes Gottes-
verhdltnis unvollkommen ist bzw. aus dem Ruder lauft und in Verzweif-
lung miindet? Zum einen steht er schlicht dogmatisch auf dem Standpunkt
eines Christenmenschen, der sich zu Gott als seinem Schopfer bekennt.
Zum anderen kommt er aber auch auf denkerischem Wege auf Gott, indem
er sich nach dem Woher des Menschen fragt. Wie ist der Mensch in die
Welt gekommen? ,Ein solches Verhiltnis [wie der Mensch EB], das sich zu
sich selbst verhalt“, iiberlegt Anti-Climacus, ,ein Selbst, muss entweder
sich selbst gesetzt haben, oder durch ein anderes gesetzt sein“. Und er fol-
gert weiter: ,Ist das Verhaltnis, das sich zu selbst verhalt, durch ein Andres
gesetzt, so ist das Verhaltnis freilich das Dritte, aber dies Verhiltnis, das
Dritte, ist dann doch wiederum ein Verhaltnis, verhalt sich zu demjenigen,
welches das ganze Verhaltnis gesetzt hat.“75 Fir Anti-Climacus besteht
kein Zweifel daran, dass der Mensch sich nicht selbst gesetzt hat - eine
Feststellung, der zu widersprechen, vorsichtig formuliert, reichlich kon-
traintuitiv ist. Der bekannte Satz, demzufolge wir als Menschen die Schmie-
de unseres eigenen Gliicks sind, mag mit ein wenig Phantasie und etwas
mehr gutem Willen vielleicht gerade noch angehen - dass wir uns aber so,
wie wir jeweils sind, mit all unseren Vorziigen, vor allem aber auch mit
unseren Fehlern und Schwachen, mit all dem also, was Guinther Anders so
pointiert als ,ontische Mitgift“ 7° bezeichnet, formlich selbst geschmiedet

73 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 11.

74 Vgl. KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 1.

75 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 9.

76 Fiir Anders steht auer Frage, dass der menschliche Freiheitsanspruch zwar in seiner
ganzen MafRlosigkeit ein Ich verlangt, mit dem sich das jeweilige (anspruchsvolle) Indivi-
duum voll und ganz identifizieren kann, dass aber die Wirklichkeit diesen Anspruch als un-
frommen Wunsch entlarvt, wenn das Individuum seiner selbst in seiner ganzen kontingen-
ten Endlichkeit gewahr wird: , Es gehort zum Wesen des Freiheitsanspruchs, mafstablos und



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 291

haben sollten, ist wenig plausibel. Dass die Macht, die das Selbst gesetzt
hat, aber ausgerechnet der christliche Gott sein soll, steht zwar fir Anti-
Climacus gleichermaflen aufler Zweifel, ist bei (sozusagen glaubensneu-
tralem) Licht besehen dann aber wohl doch eher eine Glaubensfrage als
eine Denknotwendigkeit. Gleichviel, das Selbst ist jedenfalls ein fremdge-
setztes oder, wie Anti-Climacus sich ausdriickt, ein ,abgeleitetes” Verhalt-
nis: ,[e]in solches abgeleitetes, gesetztes Verhadltnis ist des Menschen
Selbst, dass sich zu sich selbst verhadlt, und, indem es sich zu sich selbst
verhalt, zu einem anderen sich verhalt“. Diese Konstellation bedeutet nun
mit Blick auf die Verzweiflung, ,dass fiir eigentliche [bewusste EB] Ver-
zweiflung zwei Formen moglich werden® namlich: ,nicht man selbst sein
zu wollen, sich selbst los werden zu wollen“ und ,verzweifelt man selbst
sein“77 zu wollen.”

Worauf es mir bei alledem vorziiglich ankommt, ist Anti-Climacus’ Er-
kenntnis, dass der Mensch im Grunde an seiner eigenen Endlichkeit ver-
zweifelt (und diese Erkenntnis gilt, mit leichten Abstrichen, auch unab-
hangig vom in Die Krankheit zum Tode eingenommenen christlichen Stand-
punkt)79. Er verzweifelt, anders formuliert, im Grunde an seinem eigenen
Grunde. Fiir Anti-Climacus ist dieser Verzweiflungsgrund Gott. Der Mensch
verzweifelt am Ewigen, gerade weil er — und das ist der springende Punkt -
selbst endlich ist. Sich mit der eigenen Endlichkeit abzufinden, fallt dem
Menschen freilich schwer. Es kime jedoch gerade darauf an, fithrt Anti-

mafilos zu sein: nicht nur partiell will der Freie frei sein, nicht nur in Hinsichten das Indi-
viduum individuell, nicht nur hie und da das Ich es selbst sein, sondern absolut frei, durch-
aus individuell, nichts als es selbst. Aber dieser {iberspannte Anspruch ist ,pathologisch’. Auf
die Dauer kann ihn das Ich nicht aufrechterhalten. Immer tritt der Moment ein, in dem es
an die Grenze seiner Freiheit, seiner Individualitat, seines Selbstbewusstseins stofdt; in dem
es sich als etwas vorfindet, was es, obwohl es mit ihm qua Individuum oder qua Selbst nicht
identisch ist, doch ist: der Moment, in dem es sich als ein ,Es‘ entdeckt. Unter ,Es‘ verstehe
ich [...] alles Nicht-Ichhafte tiberhaupt, alles Vor-Individuelle, welcher Art auch immer, an
dem das Ich, ohne etwas dafiir zu kénnen, ohne etwas dagegen tun zu konnen, teilhat; das-
jenige, was es, sofern es ist, auch sein, was ihm ,mitgegeben‘ sein muss. Darum nennen wir
es auch die ,ontische Mitgift“ (ANDERS, Giinther: Die Antiquiertheit des Menschen 1. Uber die
Seele im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. 3. Auflage. Miinchen: Beck 2010, 69).
Ubrigens macht Anders die Synthesestruktur des menschlichen Selbst aus Ich- und Es-An-
teilen als Quelle der Scham aus.

77 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 9.

78 Der Vollstindigkeit halber sei erwihnt, dass Anti-Climacus dariiber hinaus bzw. dem
vorgelagert noch eine weitere Form von Verzweiflung als einer ,Krankheit im Geist, im
Selbst“ namhaft macht: die uneigentliche Verzweiflung, welche darin besteht, ,verzweifelt
sich nicht bewusst [zu sein,] ein Selbst zu haben“ (KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 8).

79 Vgl. zur Verzweiflung an der eigenen Endlichkeit im Sinne von Endlichkeitsinkom-
petenz BROCK, Eike: Bése Ohnmacht. Die Geburt des Gespenstes aus dem Geiste des Ressen-
timents, in: BROCK, Eike/HONNACKER, Ana (Hgg.): Das Bése erzdhlen. Perspektiven aus Phi-
losophie, Film und Literatur (= Philosophie Aktuell 15). Miinster: LIT 2017, 13-40.



202 Eike Brock

Climacus aus,® ,im Leben ,richtig abzubiegen von der Verzweiflung fort
und zum Glauben hin“. Es zdhle, sich ,vor Gott unter seine Schwachheit
[zu] demiiti[gen]“.® Verzweiflung ist, christlich betrachtet, Stinde, weil der
verzweifelnde Mensch nach radikaler Autonomie strebt,32 weil er sich ver-
zweifelt selbst los werden will als derjenige, der nicht Grund seiner selbst
(causa sui) ist und weil er, anders gewendet, verzweifelt er selbst sein will,
ohne die Einschrankungen, die das Leben bzw. Gott ihm nun einmal auf-
erlegt hat.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich der Kreis nun derart schlieffen, dass
wir den Augenblick, da Johannes Climacus sich von der Dialektik seines
Vaters bezaubern ldsst und infolge dessen den Weg des endlich verzwei-
felten Zweiflers einschldgt, als Siindenfall begreifen. Laut Vigilius Hauf-
niensis ist es die Angst, die den menschlichen Lapsus psychologisch vor-
bereitet;®3 und wirklich haben wir gesehen, dass sich Johannes wonnevoll

80 Wihrend er sich Gedanken macht iiber eine Spielart der Verzweiflung, die er als Ver-
zweiflung der Schwachheit bezeichnet.

81 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 61. Sich unter seine Schwachheit zu demiitigen
bedeutet, genauer gesagt, sich selbst als Siinder zu begreifen, der in einem unendlichen
Schuldverhaltnis zu Gott bzw. als einzelner Siinder vor Gott steht. Anti-Climacus macht un-
missverstandlich klar, dass dieses Siindenbewusstsein eine wichtige Bedingung, wenn nicht
sogar die Conditio sine qua non fiir den Eintritt ins Christentum darstellt: ,Allein im Be-
wusstsein der Siinde gibt es den Zugang; auf einem anderen Wege hineinkommen wollen, ist
Majestatsverbrechen gegen das Christentum.” Fehlt das ,demiitige Bewusstsein, persénlich
(als Einzelner) ein Siinder zu sein”, bleiben die Pforten des Christentums verschlossen. Der
Einzelne gewahrt dann nur die schreckliche Seite des Christentums (denn als schrecklich
muss es sich in der Kierkegaard’schen Rigorositit dem Auge des auflenstehenden Betrach-
ters darbieten), wahrend ihm dessen seligmachende Dimension verborgen bleibt. Demiitiges
Siindenbewusstsein und damit einhergehende hochste Ehrfurcht sind fiir Anti-Climacus die
entscheidenden hohen Hiirden (eine Schwierigkeit, die Anti-Climacus durchaus begriiflt, in-
sofern er sie dem hohen Gegenstand entsprechend fiir angemessen hdlt) auf dem Weg ins
Christentum. Wer aber die Hiirde der Ehrfurcht erklommen hat, wird mittels eines transfor-
mierten und transfigurierenden Blicks belohnt. Die Perspektive auf das Christentum (und -
als Glaubender - vom Standpunkt des Christentums ausgehend) ist nun eine qualitativ ver-
schiedene: ,Allein das Bewusstsein der Siinde ist unbedingte Ehrfurcht; und eben weil das
Christentum die unbedingte Ehrfurcht heischt, muss und will das Christentum fiir jede
andere Bertachtungsweise sich als Wahnsinn und Grauen erweisen, eben damit der unend-
liche qualitative Nachdruck darauf fallen kann, dass allein das Siindenbewusstsein der Zu-
gang ist, die Sicht ist, welche dadurch, dass sie unbedingte Ehrfurcht ist, die Milde und
Liebe und die Barmherzigkeit des Christentums erblickt“ (KIERKEGAARD, Soren: Eintibung im
Christentum [= Gesammelte Werke 26]. Diisseldorf: Eugen Diederichs 1955, 68). Als heilsam
kann sich das Stindenbewusstsein vor allem deswegen erweisen, weil es ,die religiése Vor-
aussetzung fiir die personliche Beziehung des Einzelnen zu Gott [ist]“ (WOLF, Jean-Claude/
BUCHMULLER-CODONI, Catherine: Kierkegaard - der Einzelne gegen die Masse, in: FZPhTh 61
[2014] 1, 77-95, hier: 88).

82 Erinnern wir uns, auch Giinther Anders, der Gott bei seiner Schamanalyse auflen vor
lasst, brandmarkt die Maf3losigkeit des absoluten Freiheitsanspruchs als , pathologisch“ (vgl.
Anm. 77).

83 Fiir Kierkegaards Angstschrift gilt, dass sie in seinem ,Werk als eine Zwischenbe-
stimmung [fungiert], die den Siindenfall zwar nicht erklarbar macht, aber doch die Bedin-



Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben bei Soren Kierkegaard 293

der Angstlust hingibt. Mit Anti-Climacus konnen wir Johannes’ damaligen
Zustand nun komplementadr als Verzweiflung begreifen, als ein Ungleich-
gewicht im Selbst, dessen einer Synthesepol in den unendlichen Raum des
Denkmdglichen abdriftet, um sich in hybridem Streben nach absoluter Er-
kenntnis sukzessive in leidenschaftlichem Denken selbst zu verzehren. Der
Glaube, den Kierkegaard sowohl in Der Begriff Angst als auch in Die Krank-
heit zum Tode als einzigen Ausweg aus Angst und Verzweiflung ausweist,
ist nun selbstredend keine Option fiir all jene, die, aus welchen Griinden
auch immer, den christlichen Standpunkt nicht teilen mogen.8+ Allerdings
ist die Akzeptanz der eigenen Endlichkeit ein wesentliches Moment dieses
verzweiflungslosenden Glaubens, und gerade dieses Moment scheint mir
ein vielversprechender Ausgangspunkt (als anvisiertes Ideal) und zugleich
Zielpunkt (den es vermutlich immer wieder neu anzulaufen gilt) auch ei-
nes sikularen Umgangs mit der Verzweiflung zu sein. Der im sdkularen
Sinne endlichkeitskompetente Mensch (eine Mdglichkeit, die Vigilius Hauf-
niensis und Anti-Climacus allerdings bestreiten wiirden) miisste freilich
damit fertig werden, dass ihm im Unterschied zum glaubigen Menschen
der Zugang zum ,ewig sichere[n] Gegengift gegen Verzweiflung®, namlich
zur ,Moglichkeit” selbst unter unmoglichen Bedingungen verwehrt ist —
ein Antidot, dessen Rezeptur lautet, dass alles moglich ist ,bei Gott [,] in
jedem Augenblick®.85 Dieses Mittel bietet nun zwar den Vorteil, dass es,
bildhaft gesprochen, trotz seiner hohen Wirksamkeit nicht verschreibungs-
pflichtig ist, so dass potenziell jeder Mensch (post christum natum) darauf
zugreifen kann; es weist jedoch ungliicklicherweise auch einen gravie-
renden Nachteil auf, denn es ldsst sich schlechterdings nicht allgemein-
verbindlich erkliren, wie es einzunehmen sei.? Anders als vielleicht (auch
das ist nicht abschliefdend geklart) Vigilius Haufniensis und Anti-Climacus
ist Johannes Climacus die Einnahme, womdglich infolge von zu leiden-
schaftlichem Denken, jedenfalls nicht gelungen. So endet sein vom Zweifel
bewegtes Leben offenbar unter dem unheilvollen Stern der Verzweiflung.

gungen seiner Moglichkeit aufzudecken hilft“ (BOOMGARDEN, Jirgen: Das verlorene Selbst.
Eine Interpretation zu Séren Kierkegaards Schrift ,Die Krankheit zum Tode“ [= Forschungen
zur systematischen und 6kumenischen Theologie 140]. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2016, 25).

84 Streng genommen muss man indes sagen: den christlichen Standpunkt in der kom-
promisslosen Version Kierkegaards, der nicht nur selbst immer wieder darauf hinweist, dass
der Glaube ein Argernis fiir den Verstand darstellt, sondern insbesondere in Furcht und Zit-
tern auch die grausame Seite des Glaubens, der mitunter verlangen mag, das Ethische zu
ysuspendieren”, ins Licht riickt. Vgl. zur Grausamkeit des Gottesverhaltnisses bei Kierke-
gaard MARQUARD, Odo: Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilosophie (= Was bedeutet
das alles). Stuttgart: Reclam 2013, v.a. 158f. und 162f.

85 KIERKEGAARD: Die Krankheit zum Tode, 37.

86 Der Punkt ist der, dass Anti-Cimacus’ Verzweiflung nur mit religiosen Mitteln fiir be-
handelbar hélt. Eine religiose Antwort auf ein Problem ist aber keine praktische Losung, die
sich nach einem festgelegten Schema oder mittels bestimmter, recht eigentlich technischer
Handgriffe erreichen ldsst.



294 Eike Brock

Zusammenfassung

Wihrend der platonische Sokrates auf die Macht der Dialektik zur morali-
schen Selbstbesinnung setzt, erfihrt Kierkegaard das Denken von Jugend an
zumal als unheimlich, insofern es alles bislang fiir wahr Gehaltene in Zweifel
zu ziehen vermag. Dennoch kann sich Kierkegaard der Leidenschaft des
Denkens nicht entziehen. Bald erkennt er, dass Zweifel leicht in Verzweif-
lung umschldgt. Als einzigen Ausweg aus der Verzweiflung sieht er freilich
den Glauben. Mit dem Glauben geht derweil die Affirmation der eigenen End-
lichkeit einher und das ist der Schliissel zum nicht verzweifelten Leben. Doch
sollte die Vers6hnung mit der eigenen Endlichkeit tatsdchlich nur kraft des
Glaubens maglich sein?

Abstract

Unlike Plato’s Socrates, who relies on the power of dialectics for the benefit
of moral self-reflection, Kierkegaard, while still young, experienced in parti-
cular the uncanny side of thinking - since everything can be called into ques-
tion by skeptical thinking. Nonetheless, he could not resist the passion of
thinking. Soon he recognized that doubt easily turns into desperation. Cer-
tainly, for Kierkegaard, there is no way out of desperation other than by
faith. True faith implies the affirmation of one’s finitude — and that is the
key to the non-desperate life. But should the reconciliation with one’s own fi-
nitude really only be possible in virtue of faith?



	Von Zweifel, Verzweiflung und vom Glauben als Herausforderung bei Sören Kierkegaard

