
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Die Wahrheit des Konsens : Theorie und Praxis der concordantia bei
Nicolaus Cusanus

Autor: Bocken, Inigo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INIGO Bocken

Die Wahrheit des Konsens.
Theorie und Praxis der concordantia

bei Nicolaus Cusanus

Wenn der Lebensweg des Nicolaus Cusanus, der in Bernkastel-Kues an der
Mosel begonnen hat, in einem Begriff zusammengefasst werden könnte,
dann wäre es sicher die unaufhörliche und ruhelose, mehr scheiternde als

gelingende Suche nach concordantia - Übereinstimmung. Man kann auch
nach einer langen Liste von Übersetzungen, die vor kurzem von Tilman
Borsche verfasst wurde, sagen: Einvernehmen, Einträchtigkeit, Einklang/
Harmonie der Herzen, Einmütigkeit, wörtlich: „Mit-Herzigkeit", eines
Sinnes/eines Geistes-sein.1 Dass diese Suche für Cusanus lebenslänglich
andauerte, dass sie ständig neu anfing und anfangen musste, weil ein gefundenes

Ergebnis oder eine Einigung wieder einmal nicht zureichend war,
zeigt schon, was für eine Herausforderung es für Cusanus gewesen sein
muss, die concordantia zu erreichen - nicht nur in der Praxis seines politischen

Lebens, sondern auch in seinen philosophischen, theologisch-spirituellen

und politischen Schriften, die dieses politische Leben begleitet
haben und die zugleich dessen Ausdruck sind.2 Denn bei kaum einer anderen
Gestalt in der Europäischen Philosophiegeschichte scheinen die Praxis
eines politischen Lebens und die Theorie - und zwar eine Theorie der
concordantia - so grundlegend miteinander verknüpft zu sein, wie bei Nicolaus

Chryfftz von Kues, der in ein gutbürgerliches Elternhaus nahe der Mosel

hineingeboren wurde. Von dort aus zieht er immer weitere Kreise, weit
über das Moseltal hinaus, die schließlich die ganze damals bekannte Welt
umfassen sollten.3 Von Deventer nach Padua, von Hildesheim nach Basel,

von Rom bis Konstantinopel - er war stets rastlos unterwegs, von einem
Ort zum anderen, den Rhein entlang, über die Donau bis an die Ijssel, wo

1 BORSCHE, Tilman: Aequitas - Abbild der unendlichen Gerechtigkeit im Recht, in: KEMP,

Peter/HASHIMOTO, Noriko (Hgg.): Ethics and Justice. Münster: Litt 2017, 23-46.
2 Ein Überblick der Bedeutung des concordantia-Begriffs auch für die spätere Philosophie

des Cusanus findet man bei: GUZMAN MlROY, Jovino: Tracing Nicholas of Cusa's Early
Development. The Relationship between De concordantia catholica and De docta ignorantia.
Leuven: Peeters 2009.

3 Zur Biographie des Cusanus siehe: MEUTHEN, Erich: Nikolaus von Kues (1401-1464).
Skizze einer Biographie. Münster: Aschendorff 1979. Ein ausführlicher, wenn auch (immer
noch) nicht vollständiger, Überblick über die Reisen des Cusanus findet sich in: Acta Cusa-

na, herausgegeben von Hermann Hallauer, Erich Meuthen und Johannes Helmrath im
Hamburger Felix Meiner Verlag. Zwischen 1976 und 2016 erschienen bereits sieben Bände; eine
wichtige Quelle ist immer noch: VANSTEENBERGHE, Edmond: Nicolas de Cues - l'action - la

pensée. Paris: H. Champion 1920.



248 Inigo Bocken

die Schwestern und Brüdern des Gemeinsamen Lebens zuhause waren.4
Fast war er, so Michel de Certeau,5 wie ein homme aux semelles de vent -
führte ein Leben des Unterwegs-sein, das ihn zu sehen lehrte, dass die
Welt von jedem Standpunkt aus anders aussieht, dass sich Akzente
verschieben, die Farben des Lichts sich ändern, genau wie die Töne und
Zwischentöne. Dabei machte er auch die Erfahrung grundlegender Unterschiede

in den Sichtweisen über Wahrheit und Gerechtigkeit, über eine gerechte
Ordnung der Gesellschaft. Die Sichtweisen waren zum Teil so unterschiedlich,

dass sie sich theoretisch kaum noch miteinander in Einklang bringen
ließen, wie er als päpstlicher Legat manchmal schmerzhaft erfahren musste.
Diese Erfahrungen machten ihn mit dem Gedanken vertraut, dass in einem
unendlichen Universum der Mittelpunkt überall ist, wie er in seinem 1440
vollendeten Werk De docta ignorantia beobachtete.6

Flier möchte ich mich mit der Frage beschäftigen, wie die unaufhörliche

und ruhelose Suche des Cusanus nach concordantia, nach einer inhaltlichen

Übereinstimmung entgegengesetzter Positionen und Wahrheitsansprüche,

vor dem Hintergrund unserer heutigen Zeit verstanden werden
kann, 7 in der die gesellschaftliche Übereinstimmung und die Frage wie sie

zu vermitteln und zu gestalten ist, zu einem derartigen Problem geworden
ist, dass jeder Versuch, sie herzustellen oder festzulegen direkt neue Gegensätze

und Konflikte hervorruft. Die gesellschaftlichen Konflikte, die wir
heutzutage in Europa erleben - nicht nur zwischen den verschiedenen
Nationen, sondern auch innerhalb dieser - sind die traurigen Zeugen der
Brüchigkeit und Verletzbarkeit der Institutionen, die nach den Katastrophen
des 20. Jahrhunderts mühsam aufgebaut wurden. Einträchtigkeit konnte
hier mittels Perspektivwechsel verwirklicht werden. Man darf dabei aber
auch nicht vergessen, dass die beiden genannten Katastrophen wiederum
kaum anders verstanden werden können, als dass sie das Ergebnis des jeweiligen

Versuchs sind, zum Ausdruck zu bringen, wie die Gesellschaft im
Innersten zusammenhängt und dies dann noch in der Praxis umzusetzen.
Die Begründung des gerechten und friedvollen Zusammengehörens stellt
zweifelsohne eine der wichtigsten Herausforderungen jener Epoche dar, die
man philosophisch als Moderne andeutet und die spätestens mit der
traumatischen Erfahrung der konfessionellen Bürgerkriege der frühen Neuzeit
anfängt. Ihre Vorgeschichte ist jedoch schon zu Lebzeiten des Kardinals

4 STAUBACH, Nikolaus: Nicolaus Cusanus und die Devotio moderna, in: BOCKEN, Inigo
(Hg.): Conflict and Reconciliation. Perspectives on Nicholas ofCusa. Leiden: Brill 2004, 29-51.

5 DE CERTEAU, Michel: La fable mystique tome 2. Paris: Gallimard 2013, 58 ff.
6 CUSANUS, Nicolaus: De docta ignorantia II, 12, h I, n.156, 99-100.
7 MORITZ, Arne: Concordantia als normatives Prinzip der Herrschaft über Freie und Gleiche.

Nikolaus von Kues innerhalb der Geschichte der europäischen Demokratie, in:
SCHWAETZER, Harald/ZEYER, Kirstin (Hgg.): Das europäische Erbe im Denken des Nikolaus
von Kues. Münster: Aschendorff 2008, 257-282.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 249

aus Kues in vollem Gange,8 wie seine Beschäftigung mit den tiefgreifenden
Konflikten zwischen reformorientierten Konziliaristen und konservativen
Papalisten auf dem Baseler Konzil zeigt,9 ganz zu schweigen von seiner
Antwort auf die blutigen Auseinandersetzungen zwischen Christen und
Muslimen um Konstantinopel im Jahr 1453 im Namen des Glaubens in der
Schrift De pace fidei - fast könnte man sagen der 9/11 des 15. Jahrhunderts.10

Die Krise der concordantia im 15. Jahrhundert und in der Neuzeit

In einer hervorragenden Studie über Cusanus weist der deutsch-britische
Theologe Johannes Hoff darauf hin, wie der Kardinal aus Kues sowohl mit
seinen praktischen als auch mit seinen theoretischen Bemühungen zur
Reform und zur Versöhnung weitgehend gescheitert ist.11 Dieses Scheitern
brachte in all seiner Tragik dennoch etwas Glänzendes hervor, das uns
einiges über unsere heutige Problemlage lehren kann, die, Johannes Hoff
zufolge, nur von der Geschichte der neuzeitlichen Rationalität und deren
anscheinend unvermeidlichem Bruch zwischen wissenschaftlicher
Rationalität und Sinnfragen bzw. theologischen Überlegungen her zu verstehen
ist.12 Auf die Frage, ob das ganz aufgeht oder nicht, werde ich später noch
zurückkommen. Johannes Hoff hat aber zumindest in dem Sinne Recht,
dass Cusanus in einer Epoche lebt und denkt, in der die Krise der
Begründung der gesellschaftlichen Übereinstimmung vielleicht nicht ihren
Anfang nimmt, aber doch zum ersten Mal klar und deutlich an die
Oberfläche tritt. Es wäre übertrieben zu erwarten, dass eine Lektüre des Cusanus

klare Lösungen für unsere heutige Gesellschaft anböte, und auch
Johannes Hoff suggeriert das gewiss nicht. Mit ihm bin ich einer Meinung,
dass man auch auf unsere Situation neue Perspektiven gewinnt, wenn man
genau zu betrachten versucht, wie Cusanus mit den praktischen und theo-

8 Dupré, Louis: A Passage to Modernity. An Essay in the Hermeneutics of Culture. New
Haven: Yale University Press 1993.

9 STIEBER, Joachim W.: The "Hercules of the Eugenians" at the Crossroads: Nicholas of
Cusa's Decision for the Pope and against the Council in 1436/1437 - Theological, Political and
Social Aspects, in: CHRISTIANSON, Gerald/IZBICKI, Thomas (Hgg.): Nicholas of Cusa in Search

of God and Wisdom. Essays in Honour of Morimichi Watanabe by the American Cusanus
Society. Leiden: Brill 1991, 221-258.

10 DE COURCELLE, Dominique: Le de pace fidei (1453) de Nicolas de Cues ou l'exercice de la

représentation, in: LARRE, David (Hg.): Nicolas de Cues, penseur et artisan de l'unité. Conjecture,

concorde, coincidence des opposés. Paris: Ens éditions 2005, 21-36.
u HOFF, Johannes: The Analogical Turn. Rethinking Modernity with Nicholas of Cusa,

Grand Rapids/Cambridge: Eerdmans 2013, 139. Dieses Buch ist die Weiterführung einer
früheren deutschsprachigen Veröffentlichung: HOFF, Johannes: Kontingenz, Berührung,
Überschreitung. Zur philosophischen Propädeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues.

Freiburg: Karl Alber Verlag 2007.
12 HOFF: Kontingenz, Berührung, Überschreitung, 12.



250 Inigo Bocken

retischen Herausforderungen seiner Zeit umgeht, die als früher Anfang der
neuzeitlichen Gesellschaft bzw. Gesellschaftstheorie gelten kann.

Die Geschichte der Cusanus-Forschung ist in diesem Sinne fast genauso
interessant wie Cusanus selbst. Schon zu Beginn der Wiederentdeckung des

Cusanus am Anfang des 20. Jahrhunderts sieht man, wie Cusanus entweder
als genialer Vorläufer des neuzeitlichen Denkens - sogar der liberalen
Demokratien und der neuzeitlichen Subjektphilosophien - gefeiert wird (dies
oft von protestantisch geprägten Forschern) oder wie sein Denken (oft von
katholischen Kommentatoren) als letzter Versuch betrachtet wird, die
scholastische ordo-Metaphysik vor dem aufkommenden neuzeitlichen Nominalismus

bzw. der Subjektivierung zu retten.n Eine weitere Variation ist eine

Interpretationslinie, die sich fast genauso aber besser getarnt ideologisch
emanzipatorisch-historistisch gegen diese beide Tendenzen absetzt.16 Ohne
Anachronismus könnte man sagen, dass die Frage, wie man Cusanus und
seine Versuche die concordantia zu denken und herzustellen versteht, eine
entscheidende Bedeutung für das Verständnis der aktuellen gesellschaftlichen

Lage hat. Für Johannes Hoff ist es klar - und er hat für seine These
auch überzeugende Argumente: Cusanus weigert sich konsequent, sich dem
spätmittelalterlichen Nominalismus und Voluntarismus hinzugeben (auch
wenn er diese spätere Begrifflichkeit selbstverständlich nicht kannte). Er

ist sich außerdem auch der Tatsache bewusst, dass er dies tut und welche

U SIGMUND, Paul E.: Medieval and Modern Constitutionalism: Nicholas of Cusa and John
Locke, in: CASARELLA, Peter (Hg.): Cusanus. The Legacy of Learned Ignorance. Washington:
Catholic University of America Press 2006,196-209.

H CASSIRER, Ernst: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren

Zeit. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 19744; JACOBI, Klaus: Die Methode
der cusanischen Philosophie. Freiburg i.B: Karl Alber Verlag 1969; HEROLD, Norbert:
Menschliche Perspektive und Wahrheit. Zur Deutung der Subjektivität in den philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues. Münster: Aschendorff 1975; GÖBEL, Wolfgang: Okzidentale
Zeit. Die Subjektgeltung des Menschen im Praktischen nach der Entfaltungslogik unserer
Geschichte. Freiburg i.B.: Herder 1996. Eine Kritik an dieser Interpretationstradition kann man
finden bei: BENZ, Hubert: Individualität und Subjektivität. Interpretationstendenzen in der

Cusanus-Forschung und das Selbstverständnis des Nikolaus von Kues. Münster: Aschendorff
1999. Dennoch ist diese Kritik einseitig und vor allem ideologisch motiviert. Eine qualitativ
bessere Deutung dieser Debatte liest man bei: MÜLLER, Tom/VOLLET, Matthias (Hgg.): Die
Modernitäten des Nikolaus von Kues. Debatten und Rezeptionen. Bielefeld: Transcript 2013.

x5 Siehe z.B.: HAUBST, Rudolf: Streifzüge in die cusanische Philosophie. Münster: Aschendorff

1991; HOYE, William J.: The Idea of Truth as the Basis for Religious Tolerance According
to Nicholas of Cusa in Comparison with Thomas Aquinas, in: BOCKEN, Inigo: Conflict and
Reconciliation. Perspectives on Nicholas of Cusa, 161-173; FÜHRER, Markus L.: Echoes of Thomas

Aquinas in Cusanus' Vision ofMan. Lanham: Lexington 2014.
16 Siehe z.B.: FLASCH, Kurt: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt

a.M.: Vittorio Klostermann 1998; HOENEN, Maarten J.F.M.: ,Isti moderni', oder modernes Denken

im Mittelalter, in: KANN, Christopher (Hg.): Isti moderni. Erneuerungskonzepte und

Erneuerungskonflikte in Mittelalter und Renaissance. Düsseldorf: Droste Verlag 2009, 211-238.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 251

Folgen seine Weigerung für die Auffassung von gesellschaftlicher concordantia

hat.x7

Was bedeutet das nun?
Es geht in dieser Diskussion um die Zugänglichkeit der von Gott

gewollten Ordnung, wie sie z.B. bei Dionysius Areopagita beschrieben und
bei wichtigen Dionysius-Kommentatoren wie Thomas von Aquin bestätigt
wurde,18 an der auch unser Intellekt Anteil hat. In der scotistischen und
ockhamistischen, also der franziskanischen Tradition, in der die Problematik

des Willens sehr stark betont wird, wird dieser Zugänglichkeit eine klare

Absage erteilt. l9 Diese Absage hat bekanntlich weitgehende Folgen für
jede Auffassung von Wissenschaft, Kunst und Gesellschaftslehre, bis tief in
die Neuzeit hinein. Wenn wir Johannes Hoff glauben dürfen, der in dieser
Hinsicht dem französischen Theologen Henri de Lubac sowie seinem
britischen Kollegen John Milbank folgt, sogar bis heute. Die Ordnung von
Sein und Erkennen, von Wahrheit und Wissen wird hier im Grunde schon
zerschlagen. Die Übereinstimmung der verschiedenen Perspektiven und
Vorstellungen kann nicht mehr von der Erkenntnis der Wahrheit hergeleitet
werden. Sehr schön und detailreich beschreibt Hoff, wie diese Entwicklung
ihren kulturellen Ausdruck nicht zuletzt in einer neuen Bildauffassung
findet, und zwar bei Leonbattista Alberti. Diesem Zeitgenossen des Cusanus
verdanken wir die theoretischen Grundlagen der italienischen
zentralperspektivischen Renaissance-Malerei. Sein Werk befindet sich hier in der
Bibliothek zu Kues und wurde von unserem Kardinal gelesen.20

Hoff schließt sich damit einer kulturphilosophischen Tradition an,
deren erster wichtiger Vertreter der russische Mathematiker, Ingenieur und
Kunsthistoriker Pavel Florensky war, den er auch zitiert.21 Florensky zufolge

ist die gesamte neuzeitliche Philosophie von Descartes bis Kant und
alles, was daraus hervorgegangen ist, von einer großen Illusion geprägt,
dass nämlich der Mensch der Mittelpunkt der Wirklichkeit sei.22 Aus
seinem Mittelpunkt heraus ist er, nach Florenksy, in der Lage, sich die ganze
Wirklichkeit anzueignen und zu manipulieren, bevorzugt auf geometrische

Weise, ohne von einer in der Wirklichkeit begründeten Ordnung
Widerstand zu erfahren. Dennoch hat der Mensch sich mit dieser Entschei-

x7 HOFF: The Analogical Turn, îoff.
18 BOCKEN, Inigo: Scientia taudis ofhoe te prijzen? Nicolaus Cusanus als lezer van Dionysius

Areopagita op de drempel van de Moderne Tijd, in: SCHOMAKERS, Ben (Hg.): Spreken over
de grens. Essays over Dionysius en de onkenbare God. Amsterdam: Sjibbolet 2017.

x9 HOFF: The Analogical Turn, 18.

20 CUOZZO, Gianluca: Bild, visio und Perspektive. Cusanus und L.B. Alberti, in: BOCKEN,

Inigo/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Spiegel und Porträt. Zur Bedeutung zweier zentraler Bilder
im Denken des Nicolaus Cusanus. Maastricht: Shaker 2004,177-197.

21 HOFF: The Analogical Turn, 141.
22 BOCKEN, Inigo: Sophia or Modernity? The Reverse Perspective as a Critique of Modern

Naturalism, in: Transcultural Studies 4 (2008), 151-168.



252 Inigo Bocken

dung selbst eingekerkert. Seine Freiheit, die Welt zu gestalten, wie er es

will, ist eine Illusion, denn er ist im funktionalen Raum der Zentralperspektive

gefangen. Und Schuld an allem ist Leonbattista Alberti und seine
Zentralperspektive. Hoff argumentiert weitaus komplexer und viel
nuancierter als der fast reaktionär denkende russische Priester, der Leibniz des

20. Jahrhunderts, wie er wegen seiner disziplinären Vielseitigkeit oft
genannt wird. Dennoch geht seine These in die gleiche Richtung. Er sieht
jedoch, wie der Entscheidung von Alberti letztendlich die scotistisch-volun-
taristische Entscheidung vorausgeht, die das Göttliche jeder menschlichen
Erkenntnis entzieht. Cusanus widersetzt sich dieser nominalistischen
Entscheidung, wie Johannes Hoff postuliert. Er bezieht sich für sein Argument
sehr effektiv auf Cusanus' Auffassung des Bildes, auf die wir später
zurückkommen werden. Diese geht nicht zufallig von einer fundamentalen und
nahezu expliziten Kritik an Albertis Vorgehensweise aus. Leider geht Hoff
dabei nur spärlich auf Cusanus' politische Auffassungen ein. Im Folgenden
soll dies ein wenig nachgeholt werden, weil genau darin seine Auffassung
über coincidentia ihren Ursprung findet.

Das unvollendete Basler Konzil

Wenden wir uns wieder Cusanus selbst zu und verfolgen wir seine Reise
als junger Jurist aus dem Moseltal heraus in die Welt. Sehen wir, wie er als
Anwalt des Herzogs von Manderscheid eher zufällig die ganz große politische

Weltbühne seiner Zeit betritt (um diese zeitlebens nicht mehr zu
verlassen): zuerst beim berühmt-berüchtigten Konzil von Basel, auf dem der
Konflikt zwischen Konziliaristen und Papalisten so zugespitzt wurde, dass
das Konzil wohl nie offiziell abgeschlossen wurde.23 Es ist kaum übertrieben

zu sagen, dass dieses Konzil eigentlich heute immer noch fortdauert.
Tatsächlich stellt dieser Konflikt zwischen Autorität von oben und Zustimmung

von unten immer noch eine erhebliche Herausforderung dar, nicht
nur in der Politik, sondern auch im wirtschaftlichen, religiösen und sozialen

Leben. Und wie so oft sehen wir, wie der Anwalt Cusanus an seiner
Aufgabe scheitert. Seine intellektuellen und theoretischen Talente wurden
entdeckt, mit dem Ziel, dass sein Auftraggeber zum Bischof von Trier
ernannt werde. Man kann sagen, dass Cusanus zu einem der richtigen Stars
des Konzils aufstieg, so dass er später auch vom Papst zum persönlichen
Legaten ernannt wurde, was er wiederum einer ihm angebotenen Professur

- nämlich in Leuven - vorzog.

23 KOSLOWSKI, Stefan: Nicolaus Cusanus und der Kampf um die Herrschaft in Kirche und
Welt. Zu Entstehung und Perspektiven der drei Bücher De concordantia catholica, in: Archiv
für Rechts- und Sozialphilosophie 91 (2005), 221-238; VALLIERE, Pal: Conciliarism: A History
ofDecision-Making in the Church. Cambridge: Cambridge University Press 2012, i58ff.



Theorie und Praxis der concord.an.tia bei Nicolaus Cusanus 253

Während dieser heftigen und für die Kirche - und deshalb die ganze
damalige Gesellschaft - dramatischen Debatten über die letzte
Entscheidungs-Autorität, verfasst Cusanus seine erste große theoretischen Schrift:
De concordantia catholica24. Die Allgemeine Übereinstimmung ist ein
großer theoretischer Wurf; das Werk ist ein dreibändiges Buch, in dem er
nicht weniger als die gesamte Gesellschaftsordnung zu skizzieren
versucht.2? Das Buch gehört mittlerweile zu den am schwierigsten einzuordnenden

Werken in der Geschichte der politischen Theorie. Das liegt auch
an der Schwierigkeit, es epochal als ein Paradebeispiel der mittelalterlichen

Reichstheorie26 oder als eine Art Vorläufer der liberalen Demokratie
einzuordnen. Schon seit den siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts

streiten vor allem die amerikanischen Gelehrten über die Interpretation

des Buches.27 Mit großer Begeisterung haben wunderbare Kommentatoren

wie Francis Oakley aber auch Paul E. Sigmund auf
Argumentationsfiguren hingewiesen, die tatsächlich auf die liberale politische Theorie
eines John Locke vorausweisen, wie z.B. dass jede Autorität nur legitimiert
sei, wenn ihr von allen, die sie betreffen, zugestimmt werde.28 Wahlforscher

aller Länder freuen sich, dass sie dort Versuche finden, Prozeduren
zu entwickeln, die Gerechtigkeit zu quantifizieren.29 Tatsächlich sind
nicht unwichtige Teile des Werkes, vor allem das dritte Buch, von nomi-
nalistisch und voluntaristisch geprägten politischen Theorien geprägt. Der

24 Dieses Werk wurde 1433 dem Basler Konzil vorgelegt. Später hat Cusanus noch Teile
des Werkes überarbeitet. Das Werk umfasst drei Bücher. Das erste Buch thematisiert die
Ekklesiologie, das zweite eine Theorie des Konzils und das dritte bietet einen Vorschlag zur
Gesetzesreform des Reiches. Die kritische Edition umfasst vier Bände, zusammengefasst als
Band XIV der kritischen Edition: NICOLAI DE CUSA: Opera omnia, iussu et auctoritate Aca-
demiae litterarum Heidelbergensis ad codicem adfîda. Hamburg: Felix Meiner 1964-1968, von
Gerard Kallen. Es gibt eine anerkannte englische Übersetzung von SIGMUND, Paul E.: Nicholas

of Cusa. The Catholic Concordance. Cambridge: Cambridge University Press 1991. Der
Text ist, wie alle andere Texte des Cusanus, digital zugänglich: www.cusanus-portal.de.

25 LÜCKING-MlCHEL, Claudia: Konkordanz und Konsens. Zur Gesellschaftstheorie in der
Schrift De concordantia catholica. Würzburg: Echter Verlag 1994.

26 KALLEN, Gerhard: Der Reichsgedanke in der Reformschrift De concordantia catholica
des Nicolaus von Cues, in: Neue Heidelberger Jahrbücher 1940, 59-76.

27 Diese Debatte, die sogenannte Oakley-Nederman-Debatte am Ende des 20. Jahrhunderts

wurde eigentlich schon am Anfang des 20. Jahrhunderts initiiert; siehe: FIGGIS, John
Neville: Studies of Political Thought from Gerson to Grotius, 1414-1625. Cambridge:
Cambridge University Press 1907.

28 Siehe OAKLEY, Francis W.: Figgis, Constance and the Divines of Paris, in: American
Historical Review 75 (1969) 2, 368-386.

29 HÄGELE, Günter/PuKELSHEIM, Friedrich: Das Königswahlsystem der concordantia
catholica, in: SCHWAETZER, Harald/ZEYER, Kirstin (Hgg.): Das Mathematikverständnis des Nikolaus

von Kues. Mathematische, naturwissenschaftliche und philosophisch-theologische Dimensionen

Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 29). Trier: Paulinus
Verlag 2005, 81-94.



254 Inigo Bocken

Einfluss von Pierre d'Ailly und Marsilius von Padua3°, die die konziliaristi-
schen Reformbestrebungen theoretisch begründeten, kann kaum
überschätzt werden. Es mag aber nicht überraschen, dass diese allzu fortschrittlichen

Interpretationen schon bald irreführender Einseitigkeit bezichtigt
wurden. Man betonte, wie bei Cary Nedermann nachzulesen ist,31 dass Cu-
sanus in seiner Frühschrift letztendlich dem dionysischen hierarchischen
Ordnungsdenken verhaftet bleibt, und eher ein konservatives, für jene Zeit
fast altmodisches Gesellschaftsmodell darstellte und begründete. Zumindest
kann man sagen, dass dieses Buch einen einmaligen Schatz an
gesellschaftstheoretischen und juristischen Argumentationsfiguren enthält, mit tiefen,
sogar erschreckend tiefen historischen Kenntnissen, einschließlich der
Enttarnung der Konstantinischen Schenkung.?2 Mehr als die Entscheidung, ob
diese Vielzahl von Theoremen und Argumentationen nun auf eine eher
moderne oder auf eine mittelalterliche Gesellschaftsauffassung hinweisen,
interessiert mich persönlich die Tatsache, dass Cusanus die allgemeine
Gesellschaftstheorie als eine historisch gewachsene Theorie beschreibt. Das
geschieht nicht im Wortlaut, aber manchmal wird gesagt, dass diese Schrift
als die erste umfassende Rechtsgeschichte betrachtet werden kann. Hier in
dieser ganz frühen Phase seines Lebens und Denkens ist er von der
Einsicht durchdrungen, dass auch substantielle Institutionen veränderlich
und historisch geprägt sind und dass die Gerechtigkeitsauffassungen, die
sie tragen, genauso veränderlich sind wie der Rhein - ein Bild, das er in De
coniecturis verwendet.

Bedenke auch, dass, wenngleich die Religion oder irgendeine Herrschaftsform
in irgendeiner Nation dieser Welt für längere Zeit beständig zu sein scheint,
dies dennoch nicht in Genauigkeit der Fall ist. Der Rhein scheint lange beständig

zu fließen, jedoch niemals im selben Zustand. Einmal ist er unruhiger, einmal

klarer, einmal führt er viel Wasser, einmal wenig. Wiewohl es wahr ist, zu
sagen, dass er größer und kleiner gewesen ist und von Hochwasser zu Niederwasser

übergegangen ist, so steht es auch fest, dass er niemals genauso
gewesen ist, wie er jetzt ist. Ebenso fließt auch die Religion unbeständig zwischen

3° MlETHKE, Jürgen: Marsilius von Padua. Die politische Philosophie eines lateinischen
Aristotelikers des 14. Jahrhundert, in: BOOCKMANN, Hartmut et al. (Hgg.): Lebenslehren und
Weltentwürfe im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Göttingen: Vandenhoek und
Ruprecht 1989, 52-76.

31 NEDERMAN, Cary: Conciliarism and Constitutionalism: Jean Gerson and Medieval Political

Thought, in: History of European Ideas 12 (1990), 189-209; NEDERMAN, Cary: Constitutionalism

- Medieval and Modern: Against Neo-Figgisite Orthodoxy (Again), in: History of
Political Thought 17 (1996), 179-194.

32 CUSANUS, Nicolaus: De concordantia III, 294-312; h XIV,3, 328-337; siehe: MORRASSEY,

Thomas E.: Canonists in Crisi ca. 1400-1450: Pisa, Constance and Basle, in: IZBICKI, Thomas
M./BELLITO, Christopher (Hgg.): Nicholas of Cusa and his Age: Intellect and Spirituality.
Essays Dedicated to the Memory of F. Edward Cranz, Thomas P. McTighe and Charles Trin-
kaus. Leiden: Brill 2002, 62-75; LEPPIN, Volker: Transformationen. Studien zu den
Wandlungsprozessen in Theologie und Frömmigkeit zwischen Mittelalter und Neuzeit. Tübingen:
Mohr Siebeck 2015, 195-202 und passim.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 255

Geistigkeit und Zeitlichkeit. Genauso schwankt die Herrschaft beständig
zwischen größerem und geringerem Gehorsam (De coniecturis II, 15).33

Es mag stimmen, dass De concordantia catholica noch sehr von der
dionysischen himmlischen und kirchlichen Hierarchie und von der Realität der
mittelalterlichen, auf Körperschaften orientierten Gesellschaft geprägt ist.
Dennoch ist das wirklich Innovative dieser Schrift das Bewusstsein, dass

diese gesellschaftliche Ordnung zwar substantiell in Gott begründet ist, aber
in und durch historisch veränderliche Auffassungen Gestalt angenommen
hat. Es mag sein, dass Cusanus das Verhältnis von metaphysischem Rahmen
und historischer Genese in dieser Frühschrift noch nicht ausreichend und

ausgewogen reflektiert hat. Wichtiger ist meines Erachtens die Tatsache,
dass er sich der Bedeutung der historischen Genese bewusst ist, die eine
allzu statische ontologische Ordnung dynamisiert und sogar Brüche darin
aufzeigt: zwischen den Interessen und einer Herrschaft, der manchmal
sogar die historische Legitimität abgesprochen wird. Letzteres ist in der
Entdeckung der Fälschung der donatio Constantini der Fall.34

Theorie und Praxis in De concordantia catholica - Ein Gesprächsraum

Hier möchte ich noch auf eine zweite wichtige Beobachtung hinweisen,
die mit der ersten zusammenhängt. De concordantia catholica ist nämlich
eine Schrift, die wirklich in und für die Praxis entstanden ist. Sie ist
buchstäblich während der Konzilssitzungen zustande gekommen. Sie ist
teilweise Ausdruck der Diskussionen und teilweise eine Sammlung von
theoretischen Einsichten aus der Geschichte. Das Buch ist vom Autor
ausdrücklich als Hilfe für die Gesprächspartner gemeint, also für die Konzilsväter,

damit sie die tiefgreifenden Konflikte lösen und concordantia bewirken

können. Teilweise von den historischen Umständen dazu bewegt,
findet der junge Jurist und Gelehrte Cusanus hier schon eine Position für
seine Theoriebildung, eine Position, die er in späteren Phasen seines Wirkens

auch ausdrücklicher reflektieren wird. De concordantia catholica ist
kein Buch, das beansprucht von außen über die Ordnung der Kirche und

33 „Adverte etiam quod, etsi aut religio aut regimen aliquamdiu stabile videatur in aliqua
mundi huius natione, non tarnen in ipsa sua praecisione. Fluvius enim Rhenus stabiliter diu
fluere visus est, sed numquam in eodem statu permanens, iam turbulentior, iam clarior, iam
in augmento, iam in diminutione. Ita etiam ut, quamvis verum sit dicere ipsum et maiorem
et minorem fuisse et de maioritate in minoritatem sensim devenisse, tarnen, uti nunc est,
praecise numquam eum fuisse constat. Ita et religio intra spiritualitatem et temporalitatem
instabiliter fluctuât. Ita et de regimine inter maiorem minoremve oboediantiam pendule
perseverat." De coniecturis II, 15 h III, n 149.

34 SENGER, Hans-Gerhard: Ludus sapientiae. Studien zum Werk und zur Wirkungsgeschichte

des Nikolaus von Kues. Leiden: Brill 2002, 257ff.



256 Inigo Bocken

der Gesellschaft zu reflektieren.35 Es ist ein Buch, das mitten in der Praxis
entstanden ist, und es versucht von .innerhalb' dieses Netzwerks der
gegenteiligen/sich widersprechenden Argumente auf eine in den Gesprächen
vorausgesetzte Ordnung hinzuweisen. Ab jetzt wird Cusanus seine eigene
theoretische Position immer wieder innerhalb des Tuns verorten. Die
theoretische Reflexion, sowohl die juristische Theorie als auch die politische,
philosophische und theologische Theorie, bewegt sich innerhalb der Praxis
der Diskussionen. So soll auch das Buch selbst funktionieren, so soll es
gelesen werden: als ein Handbuch zur Orientierung innerhalb der geschichtlich

gewachsenen Ordnung, die man nur von innen heraus erahnen kann.
Ab jetzt werden alle philosophischen und theologischen Versuche bis hin zu
seinen letzten Schriften so angelegt sein. Besonders klar wird das in seinen
so experimentell - und, wie Susann Kabisch es formuliert hat - „perfor-
mativ" angelegten Schriften wie De visione Dei oder De ludo globi.36 Diese
sind Schriften, in denen der Leser vom Autor dazu eingeladen wird, etwas
zu tun. Erst dann ist er in der Lage, beispielsweise Gott zu sehen, oder den

eigenen geistigen Mittelpunkt zu ahnen. Nicht anders verhält es sich mit
seiner persönlichen Biographie. Seine Absage an die ehrwürdige Universität,

das Institut der theoria, wie Joachim Ritter es so schön beschrieben
hat,37 und seine Entscheidung politisch tätig zu sein, seine Bemühungen
Konflikte zu bewältigen (mit den Hussiten, seine Mission in Konstantinopel,

seine Reformbemühungen): all das geschieht innerhalb dieser Praxis,
in der auch seine Schriften, die oft Gelegenheitsschriften sind, ihren
Ausgangspunkt nehmen. Die Leser sollen eine Erfahrung machen. Und auch
die Konzilsteilnehmer sollen etwas tun, sie sollen miteinander reden,
Argumente austauschen, ihre Interessen vertreten und concordantia
erreichend Diese kann aber nicht rein argumentativ bewirkt werden, so als ob
sie von einer neutralen Position von außen bestimmt werden könnte. Die
Schrift ist eine Sammlung von Argumenten, die teilweise historisch sind,
teilweise biblisch, teilweise philosophisch bzw. theologisch. Dionysius und
seine kirchliche Hierarchie spielt zwar eine nicht unwichtige Rolle, aber
dieser dionysische Argumentationsstrang ist nur einer unter vielen, die
nicht nur theoretischer, sondern auch praktischer und historischer Art sind.

35 YAMAKI, Kazuhiko: Elliptisches Denken bei Nikolaus von Kues - den Anderen als Gefährten

suchend, in: YAMAKI, Kazuhiko (Hg.): Nicholas of Cusa. A Medieval Thinker for the
Modern Age. Richmond: Curzon 2002, 271-277.

36 KABISCH, Susann: Aufführungen der Gottesschau in De visione Dei, in: Coincidentia.
Zeitschrift für europäischen Geistesgeschichte 2 (2011) 2, 34-46.

37 Ritter, Joachim: Metaphysik und Politik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 34.
38 BOCKEN, Inigo: Das Sehen Gottes und die Alltäglichkeit. Die Bedeutung des Cusanus für

Certeaus Interpretation der Moderne, in: Coincidentia. Zeitschrift für europäischen
Geistesgeschichte, 5 (2014) 1, 22-48; DERS.: Everyday Life as Divine Practice. Modernity and
Transcendence in Michel de Certeau, in: VAN DER MERWE, Willy/STOKER, Wessel (Hgg.): Looking
Beyond. Shifting Views on Transcendence in Philosophy, Theology and Arts. Amsterdam: Ro-

dopi 2012, 223-242.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 257

In diesem Sinne ist es ein Gesprächsraum, der hier in De concordantia
catholica umrissen und skizziert wird. Es geht weniger um die objektive
Wiedergabe einer Struktur der Wirklichkeit. Und concordantia soll praktisch

realisiert werden, und zwar in zwei Richtungen. Erstens soll eine
Übereinstimmung zwischen den Konzilsteilnehmern erreicht werden; zweitens

aber auch zwischen der Autorität von oben - dem Papst als Stellvertreter

Christi - und der Zustimmung von unten, den Bischöfen als
Vertreter des Volkes. Es sind verschiedene Richtungen, die hier aufeinander
prallen, wie der junge Jurist Cusanus sehr wohl beobachten konnte. Mit
seiner damals schon feinen philosophischen Sensibilität und seinem
immensen rechtshistorischen Wissen hat er genau verstanden, dass auch der
grundlegende Konflikt in Basel zwischen reformorientierten Konziliaristen
und Papsttreuen nicht einfach theoretisch - d.h. Dionysisch, aus der
kirchlichen Hierarchie hergeleitet - gelöst werden konnte. Dennoch hat
Johannes Hoff recht, dass dies für Cusanus kein Grund war, die metaphysische

Begründung der concordantia zugunsten einer voluntaristischen bzw.
nominalistischen Erkenntnistheorie39 aufzugeben, die letztendlich Jan Hus
auf den Scheiterhaufen gebracht hat, da die fehlende Übereinstimmung
nur mit einer autoritären Berufung auf Gottes Willen kompensiert werden
kann.40 Die Strategie des Cusanus ist eine andere. Die Tatsache, dass er
sich bekanntlich sehr für eine Versöhnung mit den Hinterbliebenen der
Hussiten eingesetzt hat, ist dabei nur die Außenseite. Wichtig erscheint
mir, dass Cusanus tatsächlich eine völlig andere Strategie verfolgt als die
nominalistisch angehauchten Konservativen und Reformer. Die Trennlinie
zwischen Konziliaristen und Papalisten ist überhaupt nicht mit der
Unterscheidung zwischen Nominalisten und Realisten identisch. Seine Strategie
setzt auf ein tatsächliches Gespräch, auf die konkrete Suche nach concordantia,

die im Gespräch selbst verwirklicht und praktiziert werden soll.
Der Realismus des Cusanus ist an erster Stelle pragmatischer Art.41 Er
kennt sehr wohl die tiefgreifende Kritik der sogenannten voluntaristischen
Schule, dass Gott sich einer vernünftigen Argumentation entzieht. In De
concordantia catholica bleibt diese Frage noch einigermaßen implizit und
sogar ausgeklammert. Später, z.B. in De docta ignorantia oder De deo ab-
scondito, rückt sie in den Mittelpunkt. Es gibt keinerlei Proportion
zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen - nulla proportion2 Er steht

39 HOFF: The Analogical Turn, 6.

4° MARKERT, Gerbart: Jan Hus und die böhmische Reformation. Norderstedt: BoD 2013,

97-99-
41 BOCKEN, Inigo: Die Kunst des Sammeins. Philosophie der konjekturalen Interaktion

nach Nicolaus Cusanus. Münster: Aschendorff 2013, 150.
42 CUSANUS, Nicolaus: De docta ignorantia I, 3, h I n 9.



258 Inigo Bocken

also der thomasischen analogia entis scheinbar kritisch gegenüber.43 Doch
dabei bleibt es nicht. Denn diese nulla proportio spielt innerhalb des
Netzwerkes unserer menschlichen Vernunft eine Rolle. Wir können darüber
nachdenken, wir haben ein Wissen des Nichtwissens, und sind in der Lage
mit diesem Wissen zu spielen. Dieses Wissen des Nichtwissens ist ein
befreiendes Wissen, das es uns erlaubt, über unsere Grenzen hinaus zu sehen,
nicht weil wir das Gebiet der Vernunft verlassen, sondern weil die nulla
proportio in der Mitte des vernünftigen Tuns zuhause ist.

Doch bleiben wir noch auf dem Basler Konzil, wo gestritten und
gekämpft wird, wo einen Konsens zu finden sich als unmöglich erweist. Es

wird nicht nur keine concordantia zwischen den streitenden Parteien
gefunden, sondern infolgedessen auch nicht zwischen Autorität von oben
und Zustimmung von unten. Und sie scheint in der Folgezeit, auch nach
der Lebenszeit des Cusanus, vielleicht dann noch viel radikaler, auch
endgültig verloren zu sein. Aber so weit ist es noch nicht, als Cusanus die
verschiedenen Fassungen seiner De concordantia catholica schreibt und sich
als Star des Konzils etabliert. Leider scheiterte das Konzil, aber wie immer
im Leben des Cusanus hat dieses Scheitern ihm nicht geschadet, sondern
ihn weiter gebracht, weiter in die große Welt.

IBI DEUS UBI CONSENSUS - KONSENS ALS MYSTERIUM

Hier möchte ich dann auf eine interessante Passage aus De concordantia
catholica hinweisen, die von Cusanus gleich zwei Mal zitiert wird. Es sind
auch nicht Cusanus' eigene Worte, dieses ,ibi deus ubi sine pravitate
consensus'44, sondern sie stammen von Papst Hormisdas aus dem 6. Jahrhundert.

Dieser hat es, anders als Cusanus, wohl geschafft, die damalige Trennung

zwischen West- und Ostkirche zu beenden.
Doch wichtig ist, dass Cusanus diesen Satz mit Blick auf seine konzi-

liaristische Position anwendet, die er in dieser Schrift noch klar vertritt.
Konsens ist - nicht nur in diesem Satz übrigens - das entscheidende Kriterium,

das in den Verhandlungen zwischen den Bischöfen als den Repräsentanten

von Gläubigen aus verschiedenen Regionen erreicht werden soll. Wo
Dissens ist, kann auch kein Konzil sein - ubi dissensio ibi non est concilium,

so sagt Cusanus an anderer Stelle wörtlich. 45 Der Papst als Stellvertreter

Christi darf zwar ein wichtiges Wort mitreden in dieser Suche nach
Konsens, doch entscheidend ist der Konsens selbst zwischen den Ge-

43 MORITZ, Arne: Speculatio - Wissenschaft unterhalb der docta ignorantia, in: SCHWAE-

TZER, Harald/REINHARDT, Klaus (Hgg.): Nicolaus Cusanus - Perspektiven seiner Geistphilosophie.

Regensburg: Roderer 2003, 201-212; 202.
44 CC II cap. X., n. 104, Z. 12t en cap. XIX., n. 167, Z. 25 e.v.
45 „Ex quo patet quod, quia concilium ex consensu constituitur, quoniam, ubi dissensio,

ibi non est concilium [...], tunc non potest radicalius fundamentum canonum investigare
quam concordantia." CC II, cap. IX., n. 101, Z. 11-14.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 259

sprächspartnern, die das Kirchenvolk repräsentieren und in der Lage sein
sollen, die vom Konzil bestimmten Gesetze zu erklären und mit Hilfe der
Vernunft Zustimmung bei all denjenigen zu bewirken, die von dem Gesetz
betroffen sind.

In einem sehr einleuchtenden Vortrag hat Tilman Borsche jüngst
darauf hingewiesen, dass für Cusanus die Zustimmung und der Gebrauch
eines beschlossenen Gesetzes mit zur Geltung dieses Gesetzes gehören.46
Ein Gesetz soll praktisch zu verwirklichen sein und den konkreten Sitten
eines Landes oder einer Gemeinschaft nicht entgegenstehen. Sie gelten,
wie Borsche betont, dem Verfasser als „rechts-ko-konstitutiv"47. Wiederum
sehen wir hier den pragmatischen Realismus des Juristen und Rechtsphilosophen

Cusanus, der von der Praxis aus zu denken und dort vernünftige
Zusammenhänge zu entdecken versucht. Es ist schon hier beim jungen
Juristen genauso, wie er es in seinen großen philosophischen Schriften
immer wieder betont und reflexiv ausarbeitet. Er scheint es also zu einem seiner

wichtigsten philosophischen Grundprinzipien zu zählen. In einer wenig

beachteten Passage in De coniecturis betont Cusanus noch ganz im
Sinne von De concordantia catholica, wie die Autorität eines Herrschers bei
ihm ein Mutmaßen voraussetzt, dass er „sich zum Zweck und Ziel seiner
Sorge und des Heiles des Volkes" macht.48 Umgekehrt „wäre der Gehorsam
des Volkes und der Fleiß des Herrschers nicht freiwillig, wenn nicht das
Volk und der Herrscher mutmaßten, dass sie für die Unterwerfung und
Mühe Lohn erhalten würden" (De coniecturis II, 13,139). Herrscher und
Beherrschte mutmaßen dies, sie wissen es nicht - das heißt: es kann schiefgehen.

Aber sowohl beim Fürsten als beim Untertan ist es eine
vorausgesetzte Mutmaßung. Und das Verhältnis zwischen Autorität von oben
und Zustimmung von unten kann nicht anders als dieses vorausgesetzte
Mutmaßen (coniecturari, wie Cusanus es, einen Begriff sowohl der Rechtsais

der Medizingeschichte entnehmend, nennt) mit in Betracht zu ziehen. Es

ist eine analytische Gewissheit, dass in beiden Perspektiven - von oben und
von unten - dieses Mutmaßen vorausgesetzt ist. Und Mutmaßen, coniec-

46 Siehe Anmerkung 1.

47 BORSCHE, Tilman: Aequitas - Abbild der unendlichen Gerechtigkeit im Recht, in: KEMP,

Peter/HASHIMOTO, Noriko (Hgg.): Ethics and Justice. Münster: Litt 2017, 43.
48 „Volo autem te semper attentissimum esse, ut has praesidentiales spirituales adminis-

trationes, quas speciebus nationibus, linguis, congregationibus, regnis ecclesiisque quasi a

summo maximo universorum imperatore legati sedierter impendunt non putes eos quasi
nostri tantum causa assumpsisse, sed nostri quidem ac aliorum, quibus praesunt, ita hoc

agunt causa, ut se finem constituant, ut ita angelici Spiritus propter nos sint, quod nos propter

ipsos. Dum enim regnicolis quibusdam regalem curam propter eos esse videtur, rex non
minus ipsam in se reflectendo se suae curae et salutis populi finem constituit. Nec esset vo-
luntaria populi oboedientia et principis diligentia, si et populus se subiectonis et rector se

etiam laborum suorum non conicerent praemia hinc inde suscepturos. Quapropter rector
naturalis in veritatis legibus incedens causas ipsas, quantum potest, in unum nectit, ut in
populi salute suam quoque arbitretur." De coniecturis II, 13, n 139.



2ÔO Inigo Bocken

turari, heißt auch ein versuchendes Wissen, das nur im Tun falsifiziert
oder verifiziert werden kann - ein ständiger Prozess, der nie zu Ende geht.
Und wiederum kann die Theorie - z.B. die politische Theorie - niemals
außerhalb dieses Spiels zwischen Perspektiven stehen, so als ob sie in der
Lage sein würde, genau zu beschreiben wie beide Perspektiven zusammengehören

- es sei denn in diesem Prozess von gegenseitigem Mutmaßen.
Und ja, das Verhältnis ist hierarchisch, aber es setzt eine Begegnung zweier

Richtungen voraus - die Autorität ist nur Autorität, sofern sie in der
Lage ist, sich als Ziel seiner Sorge und des Heiles ihrer Untertanen zu
verstehen - und zu mutmaßen, dass all seine Mühe nicht umsonst ist. Er hat
auch ein Wissen, dass der Untertan versteht, dass seine Unterwerfung nur
Sinn hat, wenn es sich für ihn lohnt. Beide Parteien mutmaßen und in der
Mutmaßung ist die Hoffnung vorausgesetzt, dass die beiden Perspektiven
sich treffen, dass es gelingt und es ein harmonisches Verhältnis - eine con-
cordantia - gibt.49 Dieses Gelingen kann jedoch nicht von der Theorie
vorausgesagt und schon gar nicht vorgeschrieben oder verordnet werden. Die
Geschichte lehrt es: in vielen Fälle geht es schief. Aber wenn es gelingt,
dann ist Gott da. Dieser Grundgedanke wird in noch späteren Schriften
ausgeweitet, zum Beispiel in De visione Dei aus dem Jahr 1453. Hier aber ist es

das Verhältnis zwischen Bild und Betrachter, ein Verhältnis, das genauso
funktioniert.50 Auch hier gilt, dass es ein hierarchisches Verhältnis ist -
das Bild umfasst nämlich alle möglichen Sichtweisen, der Betrachter hat
nur eine Sichtweise, nämlich seine. Und so geht es weiter, bis in die
Spätschriften hinein, so betrachtet er z.B. im Compendium das Verhältnis
zwischen Zeichen und Zeichenbenutzer.51 Oder um auch dieses wunderbare
Beispiel zu nennen, das mir persönlich sehr gefällt, spielt dieses Verhältnis
in dem Brief des Cusanus an Nicolaus von Bologna eine Rolle, dem
sogenannten Albergati-Brief,52 in dem es um den Gehorsam geht, der dem jungen

Novizen bevorsteht, wenn er vorhat ins Kloster zu gehen. Denn es

geht zwar um oboedientia/Gehorsam, aber es ist sein Gehorsam, und wenn
er nicht mutmaßt, dass dieser Gehorsam ihn seinem spirituellen Ziel
näherbringt, ist es kein echter Gehorsam. Auch der Abt kann nicht anders,

49 BOCKEN, Inigo: Visions ofReform. Lay Piety as a Form of Thinking in Nicholas ofCusa,
in: FLANAGIN, David Zacharias/BELLITO, Michael: Reassessing Reform. Washington: Catholic
University Press 2012, 214-232.

5° CUSA, Nicolaas van: Het zien van God, vertaald, ingeleid en geannoteerd door Inigo
Bocken en Jos Decorte. Kapellen/Kampen: Kok Agora, 1993, Inleiding; HOFF, Johannes: The

Analogical Turn, 6gff.; BOCKEN, Inigo: Performative Vision. Jan Van Eyck, Cusanus and the
Devotio Moderna, in: JARITZ, Gerhart (Hg.): Ritual, Image and Daily Life Geschichte,
Forschung und Wissenschaft 39). Münster: Lit Verlag 2012, 128-140.

51 CUSANUS, Nicolaus: Compendium I h XI/3 n 1.

52 SCHWAETZER, Harald/ZEYER Kirstin (Hgg.J: Nicolaus Cusanus, „Ein lebendiges Loblied
Gottes". Cusanus' Gedenkbüchlein für Nikolaus von Bologna, eingeleitet und übersetzt von
Harald Schwaetzer und Kirstin Zeyer. Trier: Institut für Cusanus-Forschung 2006. Der
Lateinische Text ist zugänglich auf www.cusanus-portal.de.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 261

als zu mutmaßen, ob der Novize wirklich gehorsam ist, in dem Sinne, dass

er seinem Ziel näherkommt.
In allen diesen Beispielen geht es um die Begegnung zweier Perspektiven,

die von keinem Gesetz genau festgelegt werden kann, eine Begegnung,

die angestrebt werden soll, die aber ständig scheitern kann. Und
genau hier hegt das Geheimnis des Konsenses. Der Konsens kann nicht
anders als notwendig sein, sonst zerfällt gerade der größere Kreis, der
Zusammenhang - in De concordantia catholica ist es die Kirche, die bei Cusanus

die Heilsgemeinschaft auch jenseits der politischen Strukturen ist.53

Ibi deus, ubi consensus - das heißt also nicht nur, dass dort wo Konsens
in diesem Spiel erreicht wird, er Göttliches vergegenwärtigt. Es heißt
zugleich, dass sich kein fester Weg angeben lässt, der Konsens bringen kann,
kein Protokoll, kein Argumentationszusammenhang, kein Gesetz. Der Weg
kann auch nicht von Gott hergeleitet und schon gar nicht erzwungen werden.

Das Erreichen des Konsenses zwischen entgegengesetzten Positionen
ist in diesem Sinne etwas Mysteriöses, weil es irgendwann einen
Perspektivwechsel gibt, der in der Auseinandersetzung zustande kommt. Da
es keine Verfahrensregel gibt, die den Konsens erzwingt, stellt er eigentlich

eine Ausnahme dar, wenn auch die Erfahrung des Konsenses klar
macht, dass er, von Gott aus betrachtet, ein wünschenswerter Zustand ist.
In der Gestalt einer nulla proportio ist er schon in den entgegengesetzten
Positionen anwesend. Der theoretische Entwurf der concordantia catholica
ist als solcher eine Skizze des Kontextes, in dem die Auseinandersetzungen
stattfinden - ein Kontext der auch von der langen Geschichte der
Rechtsauffassungen, der theologisch-philosophischen Prinzipien und auch der
konkreten Lage der Gesprächspartner eine Rolle spielt. Diese Skizze ist
sozusagen ein Bild der umfassenden Lage, die aber von dieser Lage aus
skizziert wird. Auch die Theorie ist nicht zwingend, aus Prinzipien heraus
argumentierend, sondern zeigt den Gesprächspartnern wie auf einer Landkarte,

wo sie sich genau befinden, damit sie ihre Interessen vor diesem
Hintergrund erkennen und .plötzlich' verstehen können, warum sie
zustimmen sollen.54 Der Konsens - dessen Gründe und Motive letztendlich
nur Gott kennen kann - kann nicht auf eine definitive Art und Weise
formuliert werden, dennoch ist es möglich, dass die streitenden Parteien sich
verständigen können. Die Landkarte, die in De concordantia catholica
skizziert wird, kann Hilfe leisten, damit die Gesprächspartner verstehen,
dass sie sich von innen heraus für die concordantia entschließen. Sie bietet

53 MEUTHEN, Erich: Konsens bei Nikolaus von Kues und im Kirchenverständnis des 15.

Jahrhundert, in: ALBRECHT, Dieter (Hg.): Politik und Konfession. Berlin: De Gruyter 1983.
54 Sowohl das Bild der Landkarte als auch die Aufmerksamkeit für den .plötzlichem' und

.unterbrechenden' Charakter dieser Erfahrung findet man bei: DE CERTEAU, Michel: La fable
mystique, tome 2. Paris: Gallimard 2013, 58ff., in seinem ausführlichen Kapitel über Cusanus.



2Ô2 Inigo Bocken

ein Gesamtbild, aber es ist ein Bild mit Brüchen, das den Konzilsteilnehmern

auch die zugrundeliegenden Probleme aufzeigt.

Das Problem des Konsenses in der aktuellen politischen Philosophie

Es ist ein schönes Ideal, das Cusanus hier vorzuschweben scheint - ein Konsens

von unten sozusagen. Doch handelt es sich hier etwa um eine naive
Utopie, die nichts mit der irdischen Wirklichkeit zu tun hat? Wird die
spätere neuzeitliche Geschichte nicht zeigen, wie Konsens letztendlich nur
von oben aufoktroyiert werden kann? Und nicht zuletzt: ist ein
gesellschaftlicher Konsens überhaupt wünschenswert? Ist die Naivität der Utopie
nicht auch sehr gefährlich, wie die am Anfang des Artikels genannten
Beispiele zeigen? Hat nicht auch ein wichtiger Philosoph von heute, der sehr
grundsätzlich über Politik und die postdemokratische Gesellschaft nachgedacht

hat, nämlich Jacques Rancière, gute Argumente dafür angegeben,
dass eine tiefe, fast unüberbrückbare Spannung zwischen wahrer Demokratie

und unserer Sucht nach Konsens existiert?55
Die von Rancière beobachtete konsensuelle Demokratie scheint eine

echte Andersheit, Vielfältigkeit und Dissens - also politischen Streit -
auszuschließen. Die jetzige Notwendigkeit des Konsenses ist, nach Rancière,
nicht an einer Verschiedenheit der Meinungen interessiert und findet
ihren Ausdruck in Begriffen wie dem der Alternativlosigkeit. Sie bietet
keinen Raum für die, die von Rancière Anteilslose genannt werden.56
Rancière nennt zwei entscheidende gesellschaftliche Entwicklungen, die
zu diesem Ende des Politischen geführt haben und die beide mit einem
Fehlen jeder Differenz zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem zu tun
haben - denn sowohl in der totalen Herrschaft der Meinungsumfragen als
auch in der totalen Herrschaft des Rechts verschwinde jede Möglichkeit
des Dissenses und somit auch des politischen Streits. In den Meinungsumfragen

gebe es keine Möglichkeit der Meinungsverschiedenheit, der
demos erscheine als eine Einheit, die völlig transparent und bei sich selbst
präsent ist. 57 Diese Herrschaft der Meinungen verbinde sich, so Rancière,
mit der Logik der modernen Wissenschaft, denn „Meinungs-Forschung ist
die Wissenschaft, die sich unmittelbar als Meinung verwirklicht", wobei jede

Meinung, die sich diesem Konsens entzieht, gleich als populistisch
identifiziert werde.58 Eine ähnliche Transparenz, also Aufhebung der Dif-

55 RANCIÈRE, Jacques: La mésentente. Politique et philosophie. Paris: Galilee 1995.
56 HETZEL, Andreas: Der Anteil der Anteilslosen. Jacques Rancières Versuch einer

Neubestimmung der politischen Philosophie, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 2 (2004), 322-
326.

57 WITTMANN, Simone: Die Entzauberung der Demokratie. Eine Analyse der politiktheoretischen

Ansätze von Colin Crouch und Jacques Rancière im Spiegel der Postdemokratie-Debatte.

[Univ.] Regensburg (Diss.) 2013, 35.
58 RANCIÈRE, Jacques: La haine de la démocratie. Paris: La fabrique 2005.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 263

ferenz zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, zeige sich in der allmählich

wachsenden Dominanz des Rechts über die Politik. Das Recht werde
selbst zum Instrument der Macht, indem es mit immer mehr
Bestimmungen die Gesellschaft regle und so jeden politischen Streit und Dissens
ausschließe. Auch hier ist, nach Rancière, die Alternativlosigkeit das

höchste Gebot, das mit der Notwendigkeit des Konsenses gegeben ist. Die
eindeutige und permanente Sichtbarkeit und Herrschaft des Rechts
infiltriere, so Rancière in seinem Buch „Das Unvernehmen" (La mésentente),59
die Politik und ersetze diese sogar.

Es mag klar sein, dass der Begriff des Konsenses bei Cusanus gerade in
die entgegengesetzte Richtung zielt. Denn der Konsens ist nicht etwas mit
dem gerechnet werden kann. Er ist als erwünschtes Ziel im Gespräch
zwischen streitenden Parteien präsent, aber nur insofern sie die Bereitschaft
zu erkennen geben, auf die Landkarte der concordantia catholica zu schauen.

Das heißt nicht, dass der Konsens eine sehr schwer erreichbare Realität
ist - auch wenn das sicherlich zutrifft. Trotzdem ist er eine Realität, die
überall und nirgendwo ist, die an keinem festen Begriff von vornherein
festgemacht, die jedoch an allen Begriffen und Konstellationen festgemacht
und die als wünschenswert betrachtet werden kann, wenn man bereit ist
über die Voraussetzungen des Gesprächs nachzudenken. Damit meinen w
nicht nur die prinzipiellen Voraussetzungen, sondern auch die historischen,
kulturellen und umweltbedingten - sowie die Brüche, die sich dort zeigen.

Konsens und Billigkeit - Das Problem des Bildes

In diesem Sinne ist auch der Hinweis auf die Bedeutung des Rechts, wie
wir ihn bei Rancière finden, einleuchtend, um die Eigenheit des cusani-
schen Konsens-Begriffs zu verstehen. Denn es ist klar, dass dieser Konsens
in einem juristischen bzw. rechtsphilosophischen Kontext hervortritt. Der
amerikanische Historiker Gerald Christianson hat, leider nur in einer sehr
kurzgefassten Zwischenbemerkung, auf den Zusammenhang zwischen
concordantia, consensus und aequitas hingewiesen.60 Aequitas, epieikeia -
diese Tugend der Billigkeit61 oder der Nachsicht, wie Jean-Pierre Wils sie
übersetzt hat. Die Billigkeit ist eine vergessene Tugend, die ein Bindeglied
darstellt zwischen moralphilosophischen, rechtsphilosophischen und
theologischen Betrachtungen.62 Denn es geht gerade um diese Tugend mit

59 RANCIÈRE, Jacques: La mésentente. Paris: Galilée 1995, 58ft.
60 CHRISTIANSON, Gerald: Cardinal Cesarini and Cusa's concordantia, in: Church History

54 (i985) t. 7-19. 13-
61 BOCKEN, Inigo: Aequitas. Gerechtigkeit in actu von Thomas von Aquin bis Suarez, in:

Coincidentia Bd. 5 (2014) 2, 277-298; VlRT, Günter: Epikie - Verantwortlicher Umgang mit
Normen. Mainz: Grünewald Verlag 1988.

62 Vgl. WILS, Jean-Pierre: Nachsicht. Studien zu einer ethisch-hermeneutischen Basiskategorie.

Paderborn: Schöningh 2005.



264 Inigo Bocken

ihrer Tradition, die zurückgeht bis auf Piaton und Aristoteles, die das Be-
wusstsein fördert, dass jede Gesetzesregel - das betrifft sowohl die
moralischen als auch die juristischen Gesetze - ihren Gegensatz bewirken kann,
sobald sie falsch, d.h. zu konsequent, oder jedenfalls ohne Berücksichtigung

der konkreten Umstände angewendet wird. Zu konsequent ein
gerechtes Gesetz anzuwenden, kann Ungerechtigkeit bewirken. Es gibt
eine unendlich tiefe Kluft zwischen Regel und Anwendung derselben, die
nur mit balancierendem Abwägen überbrückt werden kann und auch
sollte. Das gilt letztendlich für jede Regel. Cusanus kennt diese Tradition
als Jurist sehr gut, wie De concordantia catholica zeigt. Dort thematisiert
er die Billigkeit, wenn es um die Ausnahmen des concordantia-Gesetzes
geht, wie z.B. die Autorität des Papstes. Auch diese Autorität hat ihre
Stimme, doch nur innerhalb des größeren Gesprächsraumes. Doch schon
bald versteht er, wie Gerald Christianson bemerkt hat, dass das, was in der
Tugend der Billigkeit hervortritt, eine viel allgemeinere Bedeutung hat als
eine rein juristische.63 Er versteht, dass Billigkeit auf alle Regeln
anzuwenden ist, auf Wörter und Bilder, Bräuche und Sitten, auf das, was man
sieht, und das, was man nicht sieht. Die Billigkeit zeigt, dass es eine
unüberwindliche Differenz gibt zwischen dem Zeichen und dem, was eigentlich

bezeichnet wird - und dass der Zeichenbenützer sich innerhalb dieses
Raumes zwischen Zeichen und Bezeichnetem befindet.

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass De concordantia catholica
eine Art Landkarte für Konzilsteilnehmer und - da das Basler Konzil bis
zum heutigen Tag immer noch nicht beendet worden ist, - eine Skizze ist,
die den Teilnehmern hilft, einen Einblick in den Zusammenhang zwischen
Gesetzen und Praxis der Gesetze zu bekommen, eine Ahnung, eine
Mutmaßung, die in der Praxis des Gesprächs bei allen Brüchen und Unterbrechungen

gefunden wird. In De visione Dei scheint Cusanus die Tugend der
Billigkeit in der Art und Weise zu entdecken, wie wir mit Bildern
umgehen. Der Betrachter sieht dort das Bild des Allsehenden nur aus seiner
Perspektive. Dennoch ist er in der Lage zu verstehen, dass dieses Bild noch
aus einer unendlichen Zahl anderer Perspektiven betrachtet werden kann.64
Er kann dies verstehen, indem er in der Lage ist, dem Bericht des Anderen
zuzuhören. Nur so versteht er, dass seine Sichtweise auf die Dinge noch
nicht alle Sichtweisen umfasst, dass die Wirklichkeit immer noch anders
betrachtet werden kann, als er sie betrachtet, wie genau auch immer. Es

gibt immer diesen Bruch, die nulla proportio zwischen meiner Perspektive

63 Christianson (1985), 14.
64 BOCKEN, Inigo: The Viewers in the Ghent Altar Piece, in: De Mey, Marc/STROO, Cyriel/

MARTENS, Maximiliaan (Hgg.): Vision and Material. Interaction Between Art and Science in
Jan Van Eyck's Time. Brüssel: Koninklijke Vlaamse Académie van België voor Wetenschap-
pen en Künsten 2012, 118-131.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 265

und derjenigen des Anderen.55 In der Tat, Johannes Hoff hat recht, wenn
er versteht, dass Cusanus sich kritisch mit der Zentralperspektive von
Leonbattista Alberti auseinandersetzt.66 Gerade in De visione Dei wird das
klar. Doch auch in späteren Schriften wie dem Compendium nimmt Cusanus

explizit auf die Perspektive Bezug. 67 Es sind nicht diese Bilder, die die
Wirklichkeit zu zähmen und festzulegen versuchen. Es sind nicht die Bilder

der Eindeutigkeit und voller Transparenz, die Cusanus als Bilder
versteht, die unsere Lage spiegeln können. Es sind vielmehr die Bilder, die
voller Überraschung sind, wie die der flämischen Maler Jan Van Eyck und
Rogier van der Weyden. Es sind die Bilder, die den Betrachter bewusst mit
ins Bild nehmen, und die dem Betrachter auch einen Ort zuweisen - nicht
damit dieser Ort des Betrachters festgelegt wird, sondern vor allem, damit
der Betrachter weiß, dass er immer an seine Sichtweise gebunden ist, dies
jedoch wissen kann. Auch darin hat Johannes Hoff recht, dass Cusanus
damit eine Antwort auf die nominalistische Herausforderung geben möchte,
die davon ausgeht, dass die nulla proportio zwischen Bild und Wahrheit
des Bildes eine Mauer ist, und somit das letzte Wort hat. Weniger recht
hat Johannes Hoff unseres Erachtens, wenn er behauptet, dass Cusanus'
Kritik an der Perspektive der Eindeutigkeit zugleich ein Zurück ins realistische

Mittelalter sei.68 Denn Cusanus versucht sehr wohl, die Radikalität
des Bruches zwischen Endlichem und Unendlichem, zwischen Regel und
gelebter Gerechtigkeit sowie die ständige Gefahrdung der Balance ernst zu
nehmen - in seiner frühen Zeit genauso wie in späteren Lebensphasen. Er
versucht, diesen epistemologischen Bruch zwischen Bild und Wahrheit als
Teil der konkreten Praxis zu verstehen und aus dieser konkreten
Erfahrungen heraus eine realistische und vernünftige Balance herzustellen,
die der Andersheit des Anderen gerecht wird und von der man trotzdem,
oder gerade deshalb etwas lernen kann über die eigene Lage, über die eigene

Perspektive. Die Bilder, die dabei helfen können, sind eher solche
Bilder, die uns Betrachter überraschen und die Welt neu sehen lernen, 69 als
solche, die genau realistisch vergessen machen wollen, dass wir immer nur
in Bildern denken.

In diesem Sinne hat Cusanus mit seiner Suche nach concordantia und
Konsens tatsächlich einen Weg in die Moderne gewiesen, der in der späteren

Zeit wenig beachtet wurde. Dennoch sollte man auch nicht vergessen,
dass der Weg der concordantia niemals eine starke dominante Theorie sein

65 BOCKEN, Inigo: Visual Knowledge. Aesthetics and Metaphysics in Nicholas of Cusa, in:
MORITZ, Arne (Hg.): Brill's Companion to Nicholas ofCusa. Leiden: Brill, im Druck.

66 HOFF: The Analogical Turn, 47ft.
67 CUSANUS, Nicolaus: Compendium 6, h XI/3 n 18, 5.
68 HOFF: The Analogical Turn, 38.
69 BOCKEN, Inigo: De visione Dei - Rogier van der Weyden and Nicholas of Cusa, in:

CAMPBELL, Lorne/VAN DER STOCK, Jan (Hgg.): Rogier van der Weyden. Master of Passions. Leuven:
Davidsfonds 2009, 262-268.



266 Inigo Bocken

kann - er ist eher eine stille Stimme, ein Geräusch, das man nicht überhören

kann, wenn man die Vielheit und Verschiedenheit der Welt mit Regeln
und Gesetzen zu vereinheitlichen und überblickbar zu machen versucht.

Dieses Geräusch hören zu lernen, ist Aufgabe unserer Epoche. Es ist an
der Zeit unerwartete Perspektiven und überraschende Blickwinkel ernst zu
nehmen - nicht so sehr, indem Vielheit und Verschiedenheit schön und
farbenreich sind, sondern vor allem, weil die Geschichte gezeigt hat, dass

Überraschung und Begegnung mit Unerwartetem immer wieder Großes
hervorgebracht und Kreativität ermöglicht hat. Eine viva imago - ein
lebendiges Bild zu werden, ist die wichtigste Aufgabe, die Cusanus uns
hinterlassen hat, und dies braucht Orte, die sich dominanten Selbstverständlichkeiten

entziehen.

Zusammenfassung
In der neueren politischen Philosophie wurde das Ideal des Konsenses im Rahmen

einer liberalen Demokratie von wichtigen Autoren wie Jacques Rancière
oder Chantal Mouffe radikal kritisiert. Dieses Ideal scheint ihrer Auffassung
nach „echte" Andersheit zu reduzieren und somit eine „wirkliche" Konfrontation
von Ideen und Weltanschauungen auszuschließen. Konsens ist in ihren Augen
das Ende aller Politik. Im vorliegenden Aufsatz wird versucht, den Ursprung
dieses Ideals zu erläutern, indem ich mich aufdas 15. Jahrhundert konzentriere -
eine Zeit, die oft als die Schwelle zur Neuzeit betrachtet wird. Vor allem das
berühmte Konzil von Basel, das letzte große Konzil vor der Reformation, wird
dabei im Zentrum der Überlegungen stehen. Ist es möglich, eine alternative
Auffassung des Konsenses im Denken des Nicolaus Cusanus (1401-1464) zu
finden, einem der Hauptakteure dieses Konzils? Kann seine Auffassung gegenüber
der Kritik von Rancière bestehen? In seiner umfassenden philosophischen und
canonischen Schrift De concordantia catholica (etwa 1430-1435) hat der Philosoph,

Canoniker, Theologe und Politiker Nicolaus Cusanus auf tiefgreifende und
überraschende Weise über die Bedingungen und Möglichkeiten des consensus-
Gedankens nachgedacht. Er tat dies vor dem Hintergrund der metaphysischen
Krise der spätmittelalterlichen Gesellschaft.

In diesem Beitrag möchte ich die philosophische Bedeutung dieses con-
sensus-Begriffs nicht nur für das 25. Jahrhundert, sondern auch für unsere Zeit
erkunden. Im 25. Jahrhundert hat sich der Konflikt zwischen einer Autorität von
oben und der Zustimmung von unten etabliert und auf verschiedenste Weisen

entfaltet. Das Basler Konzil (1430-1439), an dem Cusanus teilgenommen hat
und das den Anlass zu seinem Buch über consensus gegeben hatte, ist
letztendlich einer der profiliertesten Resultate dieses Konfliktes. In diesem cusa-
nischen Modell des Ideals des Konsenses spielt die Idee des Gleichgewichts eine

wichtige Rolle; vor allem wenn es darum geht, wie der Konsens in der aequitas,
der in der Neuzeit vernachlässigten Tugend der Billigkeit, zum Ausdruck
kommt.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 267

Abstract
In recent political philosophy, the ideal of consensus in the context of liberal

democracy has been radically criticized by authors like Jacques Rancière and
Chantai Mouffe. This ideal seems to diminish real otherness and therefore
excludes a real confrontation of ideas and worldviews. Consensus is in their view
the end ofpolitics. In this article I attempt to explore the origin of the ideal of
consensus in the 15th Century, at the threshold of Modernity, an era in which
this idea was discussed e.g. at the famous Council of Basel. Is it possible to find
in the thought of one of the main actors of this Council, Nicholas ofCusa (1401-

1464) an alternative concept of consensus which may be resistant to this
modern critique? In his comprehensive philosophical and canonical book De
concordantia catholica (around 1430-1435) the philosopher, canon lawyer,
theologian and politician Nicholas ofCusa reflects in a profound way on the
conditions and possibility of consensus, against the background of the metaphysical

crisis in Late Medieval society.
In this article I explore the philosophical relevance of this concept ofconsensus

also for our time. In the 15th Century the conflict between authority from
above and consent from below was established in several ways in society. The

Council of Basel, of which Cusa's reflections are the result, is only one of the

many expressions of this conflict. In Cusa's model of consensus there can be

found an equilibrium, expressed in the virtue ofequity, which lost its meaning in

Modernity, but which was rediscovered in recent times. Cusa's thought on
consensus is able to open new horizons for debates in political philosophy, like in
the work ofJacques Rancière.


	Die Wahrheit des Konsens : Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus

