Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Die Wahrheit des Konsens : Theorie und Praxis der concordantia bei
Nicolaus Cusanus

Autor: Bocken, Inigo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INIGO BOCKEN

Die Wahrheit des Konsens.

Theorie und Praxis der concordantia
bei Nicolaus Cusanus

Wenn der Lebensweg des Nicolaus Cusanus, der in Bernkastel-Kues an der
Mosel begonnen hat, in einem Begriff zusammengefasst werden konnte,
dann ware es sicher die unaufhorliche und ruhelose, mehr scheiternde als
gelingende Suche nach concordantia - Ubereinstimmung. Man kann auch
nach einer langen Liste von Ubersetzungen, die vor kurzem von Tilman
Borsche verfasst wurde, sagen: Einvernehmen, Eintrdchtigkeit, Einklang/
Harmonie der Herzen, Einmiitigkeit, wortlich: ,Mit-Herzigkeit“, eines Sin-
nes/eines Geistes-sein.! Dass diese Suche fiir Cusanus lebensldanglich an-
dauerte, dass sie stindig neu anfing und anfangen musste, weil ein gefun-
denes Ergebnis oder eine Einigung wieder einmal nicht zureichend war,
zeigt schon, was fiir eine Herausforderung es fiir Cusanus gewesen sein
muss, die concordantia zu erreichen - nicht nur in der Praxis seines politi-
schen Lebens, sondern auch in seinen philosophischen, theologisch-spiri-
tuellen und politischen Schriften, die dieses politische Leben begleitet ha-
ben und die zugleich dessen Ausdruck sind.2 Denn bei kaum einer anderen
Gestalt in der Europdischen Philosophiegeschichte scheinen die Praxis ei-
nes politischen Lebens und die Theorie — und zwar eine Theorie der con-
cordantia - so grundlegend miteinander verkniipft zu sein, wie bei Nico-
laus Chryfftz von Kues, der in ein gutbiirgerliches Elternhaus nahe der Mo-
sel hineingeboren wurde. Von dort aus zieht er immer weitere Kreise, weit
tiber das Moseltal hinaus, die schliellich die ganze damals bekannte Welt
umfassen sollten.3 Von Deventer nach Padua, von Hildesheim nach Basel,
von Rom bis Konstantinopel - er war stets rastlos unterwegs, von einem
Ort zum anderen, den Rhein entlang, tiber die Donau bis an die Ijssel, wo

1 BORSCHE, Tilman: Aequitas — Abbild der unendlichen Gerechtigkeit im Recht, in: KEMP,
Peter/HASHIMOTO, Noriko (Hgg.): Ethics and Justice. Munster: Litt 2017, 23-46.

2 Ein Uberblick der Bedeutung des concordantia-Begriffs auch fiir die spitere Philoso-
phie des Cusanus findet man bei: GUZMAN MIROY, Jovino: Tracing Nicholas of Cusa’s Early
Development. The Relationship between De concordantia catholica and De docta ignorantia.
Leuven: Peeters 2009.

3 Zur Biographie des Cusanus siehe: MEUTHEN, Erich: Nikolaus von Kues (1401-1464).
Skizze einer Biographie. Miinster: Aschendorff 1979. Ein ausfiihrlicher, wenn auch (immer
noch) nicht vollstandiger, Uberblick iiber die Reisen des Cusanus findet sich in: Acta Cusa-
na, herausgegeben von Hermann Hallauer, Erich Meuthen und Johannes Helmrath im Ham-
burger Felix Meiner Verlag. Zwischen 1976 und 2016 erschienen bereits sieben Bidnde; eine
wichtige Quelle ist immer noch: VANSTEENBERGHE, Edmond: Nicolas de Cues - l'action - la
pensée. Paris: H. Champion 1920.



248 Inigo Bocken

die Schwestern und Briidern des Gemeinsamen Lebens zuhause waren.4
Fast war er, so Michel de Certeau,5 wie ein homme aux semelles de vent -
fiihrte ein Leben des Unterwegs-sein, das ihn zu sehen lehrte, dass die
Welt von jedem Standpunkt aus anders aussieht, dass sich Akzente ver-
schieben, die Farben des Lichts sich dndern, genau wie die Téne und Zwi-
schentone. Dabei machte er auch die Erfahrung grundlegender Unterschie-
de in den Sichtweisen iiber Wahrheit und Gerechtigkeit, tiber eine gerechte
Ordnung der Gesellschaft. Die Sichtweisen waren zum Teil so unterschied-
lich, dass sie sich theoretisch kaum noch miteinander in Einklang bringen
liefSen, wie er als pdpstlicher Legat manchmal schmerzhaft erfahren musste.
Diese Erfahrungen machten ihn mit dem Gedanken vertraut, dass in einem
unendlichen Universum der Mittelpunkt tiberall ist, wie er in seinem 1440
vollendeten Werk De docta ignorantia beobachtete.6

Hier mochte ich mich mit der Frage beschiftigen, wie die unaufhorli-
che und ruhelose Suche des Cusanus nach concordantia, nach einer inhalt-
lichen Ubereinstimmung entgegengesetzter Positionen und Wahrheitsan-
spriiche, vor dem Hintergrund unserer heutigen Zeit verstanden werden
kann,7 in der die gesellschaftliche Ubereinstimmung und die Frage wie sie
zu vermitteln und zu gestalten ist, zu einem derartigen Problem geworden
ist, dass jeder Versuch, sie herzustellen oder festzulegen direkt neue Gegen-
satze und Konflikte hervorruft. Die gesellschaftlichen Konflikte, die wir
heutzutage in Europa erleben - nicht nur zwischen den verschiedenen Na-
tionen, sondern auch innerhalb dieser - sind die traurigen Zeugen der Brii-
chigkeit und Verletzbarkeit der Institutionen, die nach den Katastrophen
des 20. Jahrhunderts mithsam aufgebaut wurden. Eintrachtigkeit konnte
hier mittels Perspektivwechsel verwirklicht werden. Man darf dabei aber
auch nicht vergessen, dass die beiden genannten Katastrophen wiederum
kaum anders verstanden werden konnen, als dass sie das Ergebnis des jewei-
ligen Versuchs sind, zum Ausdruck zu bringen, wie die Gesellschaft im
Innersten zusammenhangt und dies dann noch in der Praxis umzusetzen.
Die Begriindung des gerechten und friedvollen Zusammengehorens stellt
zweifelsohne eine der wichtigsten Herausforderungen jener Epoche dar, die
man philosophisch als Moderne andeutet und die spatestens mit der trau-
matischen Erfahrung der konfessionellen Biirgerkriege der frithen Neuzeit
anfangt. Thre Vorgeschichte ist jedoch schon zu Lebzeiten des Kardinals

4 STAUBACH, Nikolaus: Nicolaus Cusanus und die Devotio moderna, in: BOCKEN, Inigo
(Hg.): Conflict and Reconciliation. Perspectives on Nicholas of Cusa. Leiden: Brill 2004, 29-51.

5 DE CERTEAU, Michel: La fable mystique tome 2. Paris: Gallimard 2013, 58 ff.

6 CusANUS, Nicolaus: De docta ignorantia II, 12, h I, n.156, 99-100.

7 MORITZ, Arne: Concordantia als normatives Prinzip der Herrschaft tiber Freie und Glei-
che. Nikolaus von Kues innerhalb der Geschichte der europdischen Demokratie, in:
SCHWAETZER, Harald/ZEYER, Kirstin (Hgg.): Das europdische Erbe im Denken des Nikolaus
von Kues. Miinster: Aschendorff 2008, 257-282.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 249

aus Kues in vollem Gange,8 wie seine Beschaftigung mit den tiefgreifenden
Konflikten zwischen reformorientierten Konziliaristen und konservativen
Papalisten auf dem Baseler Konzil zeigt,9 ganz zu schweigen von seiner
Antwort auf die blutigen Auseinandersetzungen zwischen Christen und
Muslimen um Konstantinopel im Jahr 1453 im Namen des Glaubens in der
Schrift De pace fidei - fast konnte man sagen der 9/11 des 15. Jahrhunderts.°

DIE KRISE DER CONCORDANTIA IM 15. JAHRHUNDERT UND IN DER NEUZEIT

In einer hervorragenden Studie iiber Cusanus weist der deutsch-britische
Theologe Johannes Hoff darauf hin, wie der Kardinal aus Kues sowohl mit
seinen praktischen als auch mit seinen theoretischen Bemiihungen zur
Reform und zur Vers6hnung weitgehend gescheitert ist.2 Dieses Scheitern
brachte in all seiner Tragik dennoch etwas Gldnzendes hervor, das uns
einiges tiber unsere heutige Problemlage lehren kann, die, Johannes Hoff
zufolge, nur von der Geschichte der neuzeitlichen Rationalitait und deren
anscheinend unvermeidlichem Bruch zwischen wissenschaftlicher Ratio-
nalitit und Sinnfragen bzw. theologischen Uberlegungen her zu verstehen
ist.2 Auf die Frage, ob das ganz aufgeht oder nicht, werde ich spdter noch
zuriickkommen. Johannes Hoff hat aber zumindest in dem Sinne Recht,
dass Cusanus in einer Epoche lebt und denkt, in der die Krise der Be-
griindung der gesellschaftlichen Ubereinstimmung vielleicht nicht ihren
Anfang nimmt, aber doch zum ersten Mal klar und deutlich an die Ober-
flache tritt. Es ware tibertrieben zu erwarten, dass eine Lektiire des Cusa-
nus klare Losungen fiir unsere heutige Gesellschaft anbéte, und auch Jo-
hannes Hoff suggeriert das gewiss nicht. Mit ihm bin ich einer Meinung,
dass man auch auf unsere Situation neue Perspektiven gewinnt, wenn man
genau zu betrachten versucht, wie Cusanus mit den praktischen und theo-

8 DUPRE, Louis: A Passage to Modernity. An Essay in the Hermeneutics of Culture. New
Haven: Yale University Press 1993.

9 STIEBER, Joachim W.: The “Hercules of the Eugenians” at the Crossroads: Nicholas of
Cusa’s Decision for the Pope and against the Council in 1436/1437 - Theological, Political and
Social Aspects, in: CHRISTIANSON, Gerald/IzBICKI, Thomas (Hgg.): Nicholas of Cusa in Search
of God and Wisdom. Essays in Honour of Morimichi Watanabe by the American Cusanus
Society. Leiden: Brill 1991, 221-258.

10 pg COURCELLE, Dominique: Le de pace fidei (1453) de Nicolas de Cues ou l'exercice de la
représentation, in: LARRE, David (Hg.): Nicolas de Cues, penseur et artisan de l'unité. Conjec-
ture, concorde, coincidence des opposés. Paris: Ens éditions 2005, 21-36.

1 HOFF, Johannes: The Analogical Turn. Rethinking Modernity with Nicholas of Cusa,
Grand Rapids/Cambridge: Eerdmans 2013, 139. Dieses Buch ist die Weiterfithrung einer fri-
heren deutschsprachigen Veroffentlichung: HOFF, Johannes: Kontingenz, Beriihrung, Uber-
schreitung. Zur philosophischen Propddeutik christlicher Mystik nach Nikolaus von Kues.
Freiburg: Karl Alber Verlag 2007.

12 HoFF: Kontingenz, Beriihrung, Uberschreitung, 12.



250 Inigo Bocken

retischen Herausforderungen seiner Zeit umgeht, die als frither Anfang der
neuzeitlichen Gesellschaft bzw. Gesellschaftstheorie gelten kann.

Die Geschichte der Cusanus-Forschung ist in diesem Sinne fast genauso
interessant wie Cusanus selbst. Schon zu Beginn der Wiederentdeckung des
Cusanus am Anfang des 20. Jahrhunderts sieht man, wie Cusanus entweder
als genialer Vorldufer des neuzeitlichen Denkens - sogar der liberalen De-
mokratie und der neuzeitlichen Subjektphilosophiex — gefeiert wird (dies
oft von protestantisch gepragten Forschern) oder wie sein Denken (oft von
katholischen Kommentatoren) als letzter Versuch betrachtet wird, die scho-
lastische ordo-Metaphysik vor dem aufkommenden neuzeitlichen Nomina-
lismus bzw. der Subjektivierung zu retten.’s Eine weitere Variation ist eine
Interpretationslinie, die sich fast genauso aber besser getarnt ideologisch
emanzipatorisch-historistisch gegen diese beide Tendenzen absetzt.16 Ohne
Anachronismus koénnte man sagen, dass die Frage, wie man Cusanus und
seine Versuche die concordantia zu denken und herzustellen versteht, eine
entscheidende Bedeutung fiir das Verstandnis der aktuellen gesellschaft-
lichen Lage hat. Fiir Johannes Hoff ist es klar - und er hat fiir seine These
auch iiberzeugende Argumente: Cusanus weigert sich konsequent, sich dem
spatmittelalterlichen Nominalismus und Voluntarismus hinzugeben (auch
wenn er diese spidtere Begrifflichkeit selbstverstandlich nicht kannte). Er
ist sich auferdem auch der Tatsache bewusst, dass er dies tut und welche

13 SIGMUND, Paul E.: Medieval and Modern Constitutionalism: Nicholas of Cusa and John
Locke, in: CASARELLA, Peter (Hg.): Cusanus. The Legacy of Learned Ignorance. Washington:
Catholic University of America Press 2006, 196-209.

14 CASSIRER, Ernst: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neue-
ren Zeit. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1974*; JACOBI, Klaus: Die Methode
der cusanischen Philosophie. Freiburg i.B: Karl Alber Verlag 1969; HEROLD, Norbert: Men-
schliche Perspektive und Wahrheit. Zur Deutung der Subjektivitdt in den philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues. Minster: Aschendorff 1975; GOBEL, Wolfgang: Okzidentale
Zeit. Die Subjektgeltung des Menschen im Praktischen nach der Entfaltungslogik unserer Ge-
schichte. Freiburg i.B.: Herder 1996. Eine Kritik an dieser Interpretationstradition kann man
finden bei: BENZ, Hubert: Individualitdt und Subjektivitdt. Interpretationstendenzen in der
Cusanus-Forschung und das Selbstverstdndnis des Nikolaus von Kues. Miinster: Aschendorff
1999. Dennoch ist diese Kritik einseitig und vor allem ideologisch motiviert. Eine qualitativ
bessere Deutung dieser Debatte liest man bei: MULLER, Tom/VOLLET, Matthias (Hgg.): Die
Modernitdten des Nikolaus von Kues. Debatten und Rezeptionen. Bielefeld: Transcript 2013.

15 Siehe z.B.: HAUBST, Rudolf: Streifziige in die cusanische Philosophie. Miinster: Aschen-
dorff 1991; HOYE, William J.: The Idea of Truth as the Basis for Religious Tolerance According
to Nicholas of Cusa in Comparison with Thomas Aquinas, in: BOCKEN, Inigo: Conflict and Re-
conciliation. Perspectives on Nicholas of Cusa, 161-173; FUHRER, Markus L.: Echoes of Thomas
Aquinas in Cusanus’ Vision of Man. Lanham: Lexington 2014.

16 Sjehe z.B.: FLASCH, Kurt: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann 1998; HOENEN, Maarten ]J.F.M.: ,Isti moderni’, oder modernes Den-
ken im Mittelalter, in: KANN, Christopher (Hg.): Isti moderni. Erneuerungskonzepte und Er-
neuerungskonflikte in Mittelalter und Renaissance. Diisseldorf: Droste Verlag 2009, 211-238.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 251

Folgen seine Weigerung fiir die Auffassung von gesellschaftlicher concor-
dantia hat.17

Was bedeutet das nun?

Es geht in dieser Diskussion um die Zugdnglichkeit der von Gott ge-
wollten Ordnung, wie sie z.B. bei Dionysius Areopagita beschrieben und
bei wichtigen Dionysius-Kommentatoren wie Thomas von Aquin bestatigt
wurde,® an der auch unser Intellekt Anteil hat. In der scotistischen und
ockhamistischen, also der franziskanischen Tradition, in der die Problema-
tik des Willens sehr stark betont wird, wird dieser Zuganglichkeit eine kla-
re Absage erteilt.9 Diese Absage hat bekanntlich weitgehende Folgen fiir
jede Auffassung von Wissenschaft, Kunst und Gesellschaftslehre, bis tief in
die Neuzeit hinein. Wenn wir Johannes Hoff glauben diirfen, der in dieser
Hinsicht dem franzésischen Theologen Henri de Lubac sowie seinem bri-
tischen Kollegen John Milbank folgt, sogar bis heute. Die Ordnung von
Sein und Erkennen, von Wahrheit und Wissen wird hier im Grunde schon
zerschlagen. Die Ubereinstimmung der verschiedenen Perspektiven und
Vorstellungen kann nicht mehr von der Erkenntnis der Wahrheit hergeleitet
werden. Sehr schon und detailreich beschreibt Hoff, wie diese Entwicklung
ihren kulturellen Ausdruck nicht zuletzt in einer neuen Bildauffassung fin-
det, und zwar bei Leonbattista Alberti. Diesem Zeitgenossen des Cusanus
verdanken wir die theoretischen Grundlagen der italienischen zentralper-
spektivischen Renaissance-Malerei. Sein Werk befindet sich hier in der Bib-
liothek zu Kues und wurde von unserem Kardinal gelesen.ze

Hoff schliefdt sich damit einer kulturphilosophischen Tradition an, de-
ren erster wichtiger Vertreter der russische Mathematiker, Ingenieur und
Kunsthistoriker Pavel Florensky war, den er auch zitiert.2 Florensky zufol-
ge ist die gesamte neuzeitliche Philosophie von Descartes bis Kant und
alles, was daraus hervorgegangen ist, von einer grofden Illusion gepragt,
dass namlich der Mensch der Mittelpunkt der Wirklichkeit sei.>2 Aus sei-
nem Mittelpunkt heraus ist er, nach Florenksy, in der Lage, sich die ganze
Wirklichkeit anzueignen und zu manipulieren, bevorzugt auf geometri-
sche Weise, ohne von einer in der Wirklichkeit begriindeten Ordnung Wi-
derstand zu erfahren. Dennoch hat der Mensch sich mit dieser Entschei-

17 HOFF: The Analogical Turn, 10ff.

18 BOCKEN, Inigo: Scientia laudis of hoe te prijzen? Nicolaus Cusanus als lezer van Diony-
sius Areopagita op de drempel van de Moderne Tijd, in: SCHOMAKERS, Ben (Hg.): Spreken over
de grens. Essays over Dionysius en de onkenbare God. Amsterdam: Sjibbolet 2017.

19 HOFF: The Analogical Turn, 18.

20 Cu0zz0, Gianluca: Bild, visio und Perspektive. Cusanus und L.B. Alberti, in: BOCKEN,
Inigo/SCHWAETZER, Harald (Hgg.): Spiegel und Portrdt. Zur Bedeutung zweier zentraler Bilder
im Denken des Nicolaus Cusanus. Maastricht: Shaker 2004, 177-197.

21 HOFF: The Analogical Turn, 141.

22 BOCKEN, Inigo: Sophia or Modernity? The Reverse Perspective as a Critique of Modern
Naturalism, in: Transcultural Studies 4 (2008), 151-168.



252 Inigo Bocken

dung selbst eingekerkert. Seine Freiheit, die Welt zu gestalten, wie er es
will, ist eine Illusion, denn er ist im funktionalen Raum der Zentralper-
spektive gefangen. Und Schuld an allem ist Leonbattista Alberti und seine
Zentralperspektive. Hoff argumentiert weitaus komplexer und viel nuan-
cierter als der fast reaktionar denkende russische Priester, der Leibniz des
20. Jahrhunderts, wie er wegen seiner disziplindren Vielseitigkeit oft ge-
nannt wird. Dennoch geht seine These in die gleiche Richtung. Er sieht je-
doch, wie der Entscheidung von Alberti letztendlich die scotistisch-volun-
taristische Entscheidung vorausgeht, die das Gottliche jeder menschlichen
Erkenntnis entzieht. Cusanus widersetzt sich dieser nominalistischen Ent-
scheidung, wie Johannes Hoff postuliert. Er bezieht sich fiir sein Argument
sehr effektiv auf Cusanus’ Auffassung des Bildes, auf die wir spater zuriick-
kommen werden. Diese geht nicht zufdllig von einer fundamentalen und
nahezu expliziten Kritik an Albertis Vorgehensweise aus. Leider geht Hoff
dabei nur spdrlich auf Cusanus’ politische Auffassungen ein. Im Folgenden
soll dies ein wenig nachgeholt werden, weil genau darin seine Auffassung
iiber coincidentia ihren Ursprung findet.

DAS UNVOLLENDETE BASLER KONZIL

Wenden wir uns wieder Cusanus selbst zu und verfolgen wir seine Reise
als junger Jurist aus dem Moseltal heraus in die Welt. Sehen wir, wie er als
Anwalt des Herzogs von Manderscheid eher zufdllig die ganz grof3e politi-
sche Weltbiihne seiner Zeit betritt (um diese zeitlebens nicht mehr zu ver-
lassen): zuerst beim berithmt-beriichtigten Konzil von Basel, auf dem der
Konflikt zwischen Konziliaristen und Papalisten so zugespitzt wurde, dass
das Konzil wohl nie offiziell abgeschlossen wurde.2 Es ist kaum iibertrie-
ben zu sagen, dass dieses Konzil eigentlich heute immer noch fortdauert.
Tatsdchlich stellt dieser Konflikt zwischen Autoritdt von oben und Zustim-
mung von unten immer noch eine erhebliche Herausforderung dar, nicht
nur in der Politik, sondern auch im wirtschaftlichen, religiosen und sozia-
len Leben. Und wie so oft sehen wir, wie der Anwalt Cusanus an seiner
Aufgabe scheitert. Seine intellektuellen und theoretischen Talente wurden
entdeckt, mit dem Ziel, dass sein Auftraggeber zum Bischof von Trier er-
nannt werde. Man kann sagen, dass Cusanus zu einem der richtigen Stars
des Konzils aufstieg, so dass er spater auch vom Papst zum personlichen
Legaten ernannt wurde, was er wiederum einer ihm angebotenen Professur
- namlich in Leuven - vorzog.

23 KOSLOWSKI, Stefan: Nicolaus Cusanus und der Kampf um die Herrschaft in Kirche und
Welt. Zu Entstehung und Perspektiven der drei Biicher De concordantia catholica, in: Archiv
fiir Rechts- und Sozialphilosophie 91 (2005), 221-238; VALLIERE, Pal: Conciliarism: A History
of Decision-Making in the Church. Cambridge: Cambridge University Press 2012, 158ff.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 253

Waihrend dieser heftigen und fiir die Kirche - und deshalb die ganze
damalige Gesellschaft - dramatischen Debatten iiber die letzte Entschei-
dungs-Autoritat, verfasst Cusanus seine erste grofde theoretischen Schrift:
De concordantia catholicaz+. Die Allgemeine Ubereinstimmung ist ein
grofler theoretischer Wurf; das Werk ist ein dreibandiges Buch, in dem er
nicht weniger als die gesamte Gesellschaftsordnung zu skizzieren ver-
sucht.2s Das Buch gehort mittlerweile zu den am schwierigsten einzuord-
nenden Werken in der Geschichte der politischen Theorie. Das liegt auch
an der Schwierigkeit, es epochal als ein Paradebeispiel der mittelalter-
lichen Reichstheorie26 oder als eine Art Vorlaufer der liberalen Demokratie
einzuordnen. Schon seit den siebziger Jahren des vergangenen Jahrhun-
derts streiten vor allem die amerikanischen Gelehrten iiber die Interpre-
tation des Buches.27 Mit grofSer Begeisterung haben wunderbare Kommen-
tatoren wie Francis Oakley aber auch Paul E. Sigmund auf Argumenta-
tionsfiguren hingewiesen, die tatsdachlich auf die liberale politische Theorie
eines John Locke vorausweisen, wie z.B. dass jede Autoritdt nur legitimiert
sei, wenn ihr von allen, die sie betreffen, zugestimmt werde.28 Wahlfor-
scher aller Lander freuen sich, dass sie dort Versuche finden, Prozeduren
zu entwickeln, die Gerechtigkeit zu quantifizieren.2o Tatsachlich sind
nicht unwichtige Teile des Werkes, vor allem das dritte Buch, von nomi-
nalistisch und voluntaristisch geprdgten politischen Theorien gepragt. Der

24 Dieses Werk wurde 1433 dem Basler Konzil vorgelegt. Spater hat Cusanus noch Teile
des Werkes iiberarbeitet. Das Werk umfasst drei Biicher. Das erste Buch thematisiert die
Ekklesiologie, das zweite eine Theorie des Konzils und das dritte bietet einen Vorschlag zur
Gesetzesreform des Reiches. Die kritische Edition umfasst vier Binde, zusammengefasst als
Band XIV der kritischen Edition: NICOLAI DE CUSA: Opera omnia, iussu et auctoritate Aca-
demiae litterarum Heidelbergensis ad codicem ad fida. Hamburg: Felix Meiner 1964-1968, von
Gerard Kallen. Es gibt eine anerkannte englische Ubersetzung von SIGMUND, Paul E.: Nicho-
las of Cusa. The Catholic Concordance. Cambridge: Cambridge University Press 1991. Der
Text ist, wie alle andere Texte des Cusanus, digital zuganglich: www.cusanus-portal.de.

25 LUCKING-MICHEL, Claudia: Konkordanz und Konsens. Zur Gesellschaftstheorie in der
Schrift De concordantia catholica. Wiirzburg: Echter Verlag 1994.

26 KALLEN, Gerhard: Der Reichsgedanke in der Reformschrift De concordantia catholica
des Nicolaus von Cues, in: Neue Heidelberger Jahrbiicher 1940, 59-76.

27 Diese Debatte, die sogenannte Oakley-Nederman-Debatte am Ende des 20. Jahrhun-
derts wurde eigentlich schon am Anfang des 20. Jahrhunderts initiiert; siehe: FIGGIS, John
Neville: Studies of Political Thought from Gerson to Grotius, 1414-1625. Cambridge: Cam-
bridge University Press 1907.

28 Siehe OAKLEY, Francis W.: Figgis, Constance and the Divines of Paris, in: American
Historical Review 75 (1969) 2, 368-386.

29 HAGELE, Giinter/PUKELSHEIM, Friedrich: Das Kénigswahlsystem der concordantia ca-
tholica, in: SCHWAETZER, Harald/ZEYER, Kirstin (Hgg.): Das Mathematikverstdndnis des Niko-
laus von Kues. Mathematische, naturwissenschaftliche und philosophisch-theologische Dimen-
sionen (= Mitteilungen und Forschungsbeitrage der Cusanus-Gesellschaft 29). Trier: Paulinus
Verlag 2005, 81-94.



254 Inigo Bocken

Einfluss von Pierre d’Ailly und Marsilius von Paduase, die die konziliaristi-
schen Reformbestrebungen theoretisch begriindeten, kann kaum iiber-
schitzt werden. Es mag aber nicht iiberraschen, dass diese allzu fortschritt-
lichen Interpretationen schon bald irrefithrender Einseitigkeit bezichtigt
wurden. Man betonte, wie bei Cary Nedermann nachzulesen ist,3 dass Cu-
sanus in seiner Frihschrift letztendlich dem dionysischen hierarchischen
Ordnungsdenken verhaftet bleibt, und eher ein konservatives, fiir jene Zeit
fast altmodisches Gesellschaftsmodell darstellte und begriindete. Zumindest
kann man sagen, dass dieses Buch einen einmaligen Schatz an gesellschafts-
theoretischen und juristischen Argumentationsfiguren enthalt, mit tiefen,
sogar erschreckend tiefen historischen Kenntnissen, einschlief8lich der Ent-
tarnung der Konstantinischen Schenkung.32 Mehr als die Entscheidung, ob
diese Vielzahl von Theoremen und Argumentationen nun auf eine eher mo-
derne oder auf eine mittelalterliche Gesellschaftsauffassung hinweisen, inte-
ressiert mich personlich die Tatsache, dass Cusanus die allgemeine Gesell-
schaftstheorie als eine historisch gewachsene Theorie beschreibt. Das ge-
schieht nicht im Wortlaut, aber manchmal wird gesagt, dass diese Schrift
als die erste umfassende Rechtsgeschichte betrachtet werden kann. Hier in
dieser ganz frithen Phase seines Lebens und Denkens ist er von der Ein-
sicht durchdrungen, dass auch substantielle Institutionen veranderlich
und historisch gepragt sind und dass die Gerechtigkeitsauffassungen, die
sie tragen, genauso veranderlich sind wie der Rhein - ein Bild, das er in De
coniecturis verwendet.

Bedenke auch, dass, wenngleich die Religion oder irgendeine Herrschaftsform
in irgendeiner Nation dieser Welt fiir langere Zeit bestandig zu sein scheint,
dies dennoch nicht in Genauigkeit der Fall ist. Der Rhein scheint lange bestan-
dig zu flieffen, jedoch niemals im selben Zustand. Einmal ist er unruhiger, ein-
mal klarer, einmal fiihrt er viel Wasser, einmal wenig. Wiewohl es wahr ist, zu
sagen, dass er grofder und kleiner gewesen ist und von Hochwasser zu Nieder-
wasser libergegangen ist, so steht es auch fest, dass er niemals genauso ge-
wesen ist, wie er jetzt ist. Ebenso flief3t auch die Religion unbestindig zwischen

30 MIETHKE, Jirgen: Marsilius von Padua. Die politische Philosophie eines lateinischen
Aristotelikers des 14. Jahrhundert, in: BOOCKMANN, Hartmut et al. (Hgg.): Lebenslehren und
Weltentwiirfe im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit. Gottingen: Vandenhoek und Rup-
recht 1989, 52-76.

3t NEDERMAN, Cary: Conciliarism and Constitutionalism: Jean Gerson and Medieval Poli-
tical Thought, in: History of European Ideas 12 (1990), 189-209; NEDERMAN, Cary: Constitu-
tionalism - Medieval and Modern: Against Neo-Figgisite Orthodoxy (Again), in: History of
Political Thought 17 (1996), 179-194.

32 CUSANUS, Nicolaus: De concordantia 111, 294-312; h XIV,3, 328-337; siehe: MORRASSEY,
Thomas E.: Canonists in Crisi ca. 1400-1450: Pisa, Constance and Basle, in: 1ZBICKI, Thomas
M./BELLITO, Christopher (Hgg.): Nicholas of Cusa and his Age: Intellect and Spirituality.
Essays Dedicated to the Memory of F. Edward Cranz, Thomas P. McTighe and Charles Trin-
kaus. Leiden: Brill 2002, 62-75; LEPPIN, Volker: Transformationen. Studien zu den Wand-
lungsprozessen in Theologie und Frommigkeit zwischen Mittelalter und Neuzeit. Tiibingen:
Mohr Siebeck 2015, 195-202 und passim.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 255

Geistigkeit und Zeitlichkeit. Genauso schwankt die Herrschaft bestindig zwi-
schen groferem und geringerem Gehorsam (De coniecturis II, 15).33

Es mag stimmen, dass De concordantia catholica noch sehr von der diony-
sischen himmlischen und kirchlichen Hierarchie und von der Realitdt der
mittelalterlichen, auf Korperschaften orientierten Gesellschaft gepragt ist.
Dennoch ist das wirklich Innovative dieser Schrift das Bewusstsein, dass
diese gesellschaftliche Ordnung zwar substantiell in Gott begriindet ist, aber
in und durch historisch verdnderliche Auffassungen Gestalt angenommen
hat. Es mag sein, dass Cusanus das Verhaltnis von metaphysischem Rahmen
und historischer Genese in dieser Friihschrift noch nicht ausreichend und
ausgewogen reflektiert hat. Wichtiger ist meines Erachtens die Tatsache,
dass er sich der Bedeutung der historischen Genese bewusst ist, die eine
allzu statische ontologische Ordnung dynamisiert und sogar Briiche darin
aufzeigt: zwischen den Interessen und einer Herrschaft, der manchmal so-
gar die historische Legitimitit abgesprochen wird. Letzteres ist in der Ent-
deckung der Félschung der donatio Constantini der Fall.34

THEORIE UND PRAXIS IN DE CONCORDANTIA CATHOLICA — EIN GESPRACHSRAUM

Hier mochte ich noch auf eine zweite wichtige Beobachtung hinweisen,
die mit der ersten zusammenhangt. De concordantia catholica ist namlich
eine Schrift, die wirklich in und fiir die Praxis entstanden ist. Sie ist buch-
stablich wahrend der Konzilssitzungen zustande gekommen. Sie ist teil-
weise Ausdruck der Diskussionen und teilweise eine Sammlung von theo-
retischen Einsichten aus der Geschichte. Das Buch ist vom Autor aus-
driicklich als Hilfe fiir die Gesprachspartner gemeint, also fiir die Konzils-
vater, damit sie die tiefgreifenden Konflikte 16sen und concordantia bewir-
ken konnen. Teilweise von den historischen Umstinden dazu bewegt,
findet der junge Jurist und Gelehrte Cusanus hier schon eine Position fiir
seine Theoriebildung, eine Position, die er in spateren Phasen seines Wir-
kens auch ausdriicklicher reflektieren wird. De concordantia catholica ist
kein Buch, das beansprucht von aufsen iiber die Ordnung der Kirche und

33 ,Adverte etiam quod, etsi aut religio aut regimen aliquamdiu stabile videatur in aliqua
mundi huius natione, non tamen in ipsa sua praecisione. Fluvius enim Rhenus stabiliter diu
fluere visus est, sed numquam in eodem statu permanens, iam turbulentior, iam clarior, iam
in augmento, iam in diminutione. Ita etiam ut, quamvis verum sit dicere ipsum et maiorem
et minorem fuisse et de maioritate in minoritatem sensim devenisse, tamen, uti nunc est,
praecise numquam eum fuisse constat. Ita et religio intra spiritualitatem et temporalitatem
instabiliter fluctuat. Ita et de regimine inter maiorem minoremve oboediantiam pendule
perseverat.“ De coniecturis 11, 15 h 111, n 149.

34 SENGER, Hans-Gerhard: Ludus sapientiae. Studien zum Werk und zur Wirkungsge-
schichte des Nikolaus von Kues. Leiden: Brill 2002, 257ff.



256 Inigo Bocken

der Gesellschaft zu reflektieren.3s Es ist ein Buch, das mitten in der Praxis
entstanden ist, und es versucht von ,innerhalb’ dieses Netzwerks der ge-
genteiligen/sich widersprechenden Argumente auf eine in den Gesprachen
vorausgesetzte Ordnung hinzuweisen. Ab jetzt wird Cusanus seine eigene
theoretische Position immer wieder innerhalb des Tuns verorten. Die theo-
retische Reflexion, sowohl die juristische Theorie als auch die politische,
philosophische und theologische Theorie, bewegt sich innerhalb der Praxis
der Diskussionen. So soll auch das Buch selbst funktionieren, so soll es ge-
lesen werden: als ein Handbuch zur Orientierung innerhalb der geschicht-
lich gewachsenen Ordnung, die man nur von innen heraus erahnen kann.
Ab jetzt werden alle philosophischen und theologischen Versuche bis hin zu
seinen letzten Schriften so angelegt sein. Besonders klar wird das in seinen
so experimentell - und, wie Susann Kabisch es formuliert hat - ,perfor-
mativ® angelegten Schriften wie De visione Dei oder De ludo globi.3¢ Diese
sind Schriften, in denen der Leser vom Autor dazu eingeladen wird, etwas
zu tun. Erst dann ist er in der Lage, beispielsweise Gott zu sehen, oder den
eigenen geistigen Mittelpunkt zu ahnen. Nicht anders verhalt es sich mit
seiner personlichen Biographie. Seine Absage an die ehrwiirdige Univer-
sitat, das Institut der theoria, wie Joachim Ritter es so schon beschrieben
hat,37 und seine Entscheidung politisch tdtig zu sein, seine Bemithungen
Konflikte zu bewaltigen (mit den Hussiten, seine Mission in Konstantino-
pel, seine Reformbemiihungen): all das geschieht innerhalb dieser Praxis,
in der auch seine Schriften, die oft Gelegenheitsschriften sind, ihren Aus-
gangspunkt nehmen. Die Leser sollen eine Erfahrung machen. Und auch
die Konzilsteilnehmer sollen etwas tun, sie sollen miteinander reden, Ar-
gumente austauschen, ihre Interessen vertreten und concordantia errei-
chen.38 Diese kann aber nicht rein argumentativ bewirkt werden, so als ob
sie von einer neutralen Position von aufSen bestimmt werden kdnnte. Die
Schrift ist eine Sammlung von Argumenten, die teilweise historisch sind,
teilweise biblisch, teilweise philosophisch bzw. theologisch. Dionysius und
seine kirchliche Hierarchie spielt zwar eine nicht unwichtige Rolle, aber
dieser dionysische Argumentationsstrang ist nur einer unter vielen, die
nicht nur theoretischer, sondern auch praktischer und historischer Art sind.

35 YAMAKI, Kazuhiko: Elliptisches Denken bei Nikolaus von Kues — den Anderen als Gefdhr-
ten suchend, in: YAMAKI, Kazuhiko (Hg.): Nicholas of Cusa. A Medieval Thinker for the Mo-
dern Age. Richmond: Curzon 2002, 271-277.

36 KABISCH, Susann: Auffithrungen der Gottesschau in De visione Dei, in: Coincidentia.
Zeitschrift fir europdischen Geistesgeschichte 2 (2011) 2, 34-46.

37 RITTER, Joachim: Metaphysik und Politik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 34.

38 BOCKEN, Inigo: Das Sehen Gottes und die Alltdglichkeit. Die Bedeutung des Cusanus fiir
Certeaus Interpretation der Moderne, in: Coincidentia. Zeitschrift fiir europdischen Geistes-
geschichte, 5 (2014) 1, 22-48; DERS.: Everyday Life as Divine Practice. Modernity and Tran-
scendence in Michel de Certeau, in: VAN DER MERWE, Willy/STOKER, Wessel (Hgg.): Looking
Beyond. Shifting Views on Transcendence in Philosophy, Theology and Arts. Amsterdam: Ro-
dopi 2012, 223-242.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 257

In diesem Sinne ist es ein Gesprdchsraum, der hier in De concordantia
catholica umrissen und skizziert wird. Es geht weniger um die objektive
Wiedergabe einer Struktur der Wirklichkeit. Und concordantia soll prak-
tisch realisiert werden, und zwar in zwei Richtungen. Erstens soll eine
Ubereinstimmung zwischen den Konzilsteilnehmern erreicht werden; zwei-
tens aber auch zwischen der Autoritit von oben - dem Papst als Stellver-
treter Christi - und der Zustimmung von unten, den Bischo6fen als Ver-
treter des Volkes. Es sind verschiedene Richtungen, die hier aufeinander
prallen, wie der junge Jurist Cusanus sehr wohl beobachten konnte. Mit
seiner damals schon feinen philosophischen Sensibilitit und seinem im-
mensen rechtshistorischen Wissen hat er genau verstanden, dass auch der
grundlegende Konflikt in Basel zwischen reformorientierten Konziliaristen
und Papsttreuen nicht einfach theoretisch - d.h. Dionysisch, aus der kirch-
lichen Hierarchie hergeleitet - gelést werden konnte. Dennoch hat Jo-
hannes Hoff recht, dass dies fiir Cusanus kein Grund war, die metaphysi-
sche Begriindung der concordantia zugunsten einer voluntaristischen bzw.
nominalistischen Erkenntnistheorie39 aufzugeben, die letztendlich Jan Hus
auf den Scheiterhaufen gebracht hat, da die fehlende Ubereinstimmung
nur mit einer autoritaren Berufung auf Gottes Willen kompensiert werden
kann.40 Die Strategie des Cusanus ist eine andere. Die Tatsache, dass er
sich bekanntlich sehr fiir eine Versohnung mit den Hinterbliebenen der
Hussiten eingesetzt hat, ist dabei nur die Aufdenseite. Wichtig erscheint
mir, dass Cusanus tatsdchlich eine vollig andere Strategie verfolgt als die
nominalistisch angehauchten Konservativen und Reformer. Die Trennlinie
zwischen Konziliaristen und Papalisten ist iiberhaupt nicht mit der Unter-
scheidung zwischen Nominalisten und Realisten identisch. Seine Strategie
setzt auf ein tatsachliches Gesprach, auf die konkrete Suche nach concor-
dantia, die im Gesprdch selbst verwirklicht und praktiziert werden soll.
Der Realismus des Cusanus ist an erster Stelle pragmatischer Art.#+ Er
kennt sehr wohl die tiefgreifende Kritik der sogenannten voluntaristischen
Schule, dass Gott sich einer verniinftigen Argumentation entzieht. In De
concordantia catholica bleibt diese Frage noch einigermafen implizit und
sogar ausgeklammert. Spater, z.B. in De docta ignorantia oder De deo ab-
scondito, riickt sie in den Mittelpunkt. Es gibt keinerlei Proportion zwi-
schen dem Endlichen und dem Unendlichen - nulla proportio.42 Er steht

39 HOFF: The Analogical Turn, 6.

40 MARKERT, Gerbart: Jan Hus und die bohmische Reformation. Norderstedt: BoD 2013,
97-99-

41 BOCKEN, Inigo: Die Kunst des Sammelns. Philosophie der konjekturalen Interaktion
nach Nicolaus Cusanus. Miinster: Aschendorff 2013, 150.

42 CUSANUS, Nicolaus: De docta ignorantial, 3, hIng.



258 Inigo Bocken

also der thomasischen analogia entis scheinbar kritisch gegeniiber.43 Doch
dabei bleibt es nicht. Denn diese nulla proportio spielt innerhalb des Netz-
werkes unserer menschlichen Vernunft eine Rolle. Wir kénnen dariiber
nachdenken, wir haben ein Wissen des Nichtwissens, und sind in der Lage
mit diesem Wissen zu spielen. Dieses Wissen des Nichtwissens ist ein be-
freiendes Wissen, das es uns erlaubt, tiber unsere Grenzen hinaus zu sehen,
nicht weil wir das Gebiet der Vernunft verlassen, sondern weil die nulla
proportio in der Mitte des verniinftigen Tuns zuhause ist.

Doch bleiben wir noch auf dem Basler Konzil, wo gestritten und ge-
kdmpft wird, wo einen Konsens zu finden sich als unméglich erweist. Es
wird nicht nur keine concordantia zwischen den streitenden Parteien ge-
funden, sondern infolgedessen auch nicht zwischen Autoritat von oben
und Zustimmung von unten. Und sie scheint in der Folgezeit, auch nach
der Lebenszeit des Cusanus, vielleicht dann noch viel radikaler, auch end-
giiltig verloren zu sein. Aber so weit ist es noch nicht, als Cusanus die ver-
schiedenen Fassungen seiner De concordantia catholica schreibt und sich
als Star des Konzils etabliert. Leider scheiterte das Konzil, aber wie immer
im Leben des Cusanus hat dieses Scheitern ihm nicht geschadet, sondern
ihn weiter gebracht, weiter in die grofle Welt.

IBI DEUS UBI CONSENSUS — KONSENS ALS MYSTERIUM

Hier mochte ich dann auf eine interessante Passage aus De concordantia
catholica hinweisen, die von Cusanus gleich zwei Mal zitiert wird. Es sind
auch nicht Cusanus’ eigene Worte, dieses ,ibi deus ubi sine pravitate con-
sensus‘44, sondern sie stammen von Papst Hormisdas aus dem 6. Jahrhun-
dert. Dieser hat es, anders als Cusanus, wohl geschafft, die damalige Tren-
nung zwischen West- und Ostkirche zu beenden.

Doch wichtig ist, dass Cusanus diesen Satz mit Blick auf seine konzi-
liaristische Position anwendet, die er in dieser Schrift noch klar vertritt.
Konsens ist — nicht nur in diesem Satz tibrigens - das entscheidende Krite-
rium, das in den Verhandlungen zwischen den Bischoéfen als den Reprasen-
tanten von Gldubigen aus verschiedenen Regionen erreicht werden soll. Wo
Dissens ist, kann auch kein Konzil sein - ubi dissensio ibi non est conci-
lium, so sagt Cusanus an anderer Stelle wortlich.45 Der Papst als Stellver-
treter Christi darf zwar ein wichtiges Wort mitreden in dieser Suche nach
Konsens, doch entscheidend ist der Konsens selbst zwischen den Ge-

43 MORITZ, Arne: Speculatio - Wissenschaft unterhalb der docta ignorantia, in: SCHWAE-
TZER, Harald/REINHARDT, Klaus (Hgg.): Nicolaus Cusanus - Perspektiven seiner Geistphiloso-
phie. Regensburg: Roderer 2003, 201-212; 202.

44 CCII cap. X,, n. 104, Z. 12f. en cap. XIX., n. 167, Z. 25 e.v.

45 ,Ex quo patet quod, quia concilium ex consensu constituitur, quoniam, ubi dissensio,
ibi non est concilium [...], tunc non potest radicalius fundamentum canonum investigare
quam concordantia.“ CC II, cap. IX,, n. 101, Z. 11-14.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 259

sprachspartnern, die das Kirchenvolk reprdsentieren und in der Lage sein
sollen, die vom Konzil bestimmten Gesetze zu erklaren und mit Hilfe der
Vernunft Zustimmung bei all denjenigen zu bewirken, die von dem Gesetz
betroffen sind.

In einem sehr einleuchtenden Vortrag hat Tilman Borsche jlingst da-
rauf hingewiesen, dass fir Cusanus die Zustimmung und der Gebrauch
eines beschlossenen Gesetzes mit zur Geltung dieses Gesetzes gehoren.46
Ein Gesetz soll praktisch zu verwirklichen sein und den konkreten Sitten
eines Landes oder einer Gemeinschaft nicht entgegenstehen. Sie gelten,
wie Borsche betont, dem Verfasser als ,rechts-ko-konstitutiv®47. Wiederum
sehen wir hier den pragmatischen Realismus des Juristen und Rechtsphi-
losophen Cusanus, der von der Praxis aus zu denken und dort verniinftige
Zusammenhange zu entdecken versucht. Es ist schon hier beim jungen Ju-
risten genauso, wie er es in seinen grofden philosophischen Schriften im-
mer wieder betont und reflexiv ausarbeitet. Er scheint es also zu einem sei-
ner wichtigsten philosophischen Grundprinzipien zu zdhlen. In einer we-
nig beachteten Passage in De coniecturis betont Cusanus noch ganz im
Sinne von De concordantia catholica, wie die Autoritat eines Herrschers bei
ihm ein Mutmafen voraussetzt, dass er ,sich zum Zweck und Ziel seiner
Sorge und des Heiles des Volkes“ macht.48 Umgekehrt ,ware der Gehorsam
des Volkes und der Fleifs des Herrschers nicht freiwillig, wenn nicht das
Volk und der Herrscher mutmafiten, dass sie fiir die Unterwerfung und
Miihe Lohn erhalten wiirden“ (De coniecturis 11, 13, 139). Herrscher und Be-
herrschte mutmafien dies, sie wissen es nicht - das heifdt: es kann schief-
gehen. Aber sowohl beim Firsten als beim Untertan ist es eine voraus-
gesetzte Mutmafdung. Und das Verhdltnis zwischen Autoritat von oben
und Zustimmung von unten kann nicht anders als dieses vorausgesetzte
Mutmaflen (coniecturari, wie Cusanus es, einen Begriff sowohl der Rechts-
als der Medizingeschichte entnehmend, nennt) mit in Betracht zu ziehen. Es
ist eine analytische Gewissheit, dass in beiden Perspektiven - von oben und
von unten - dieses Mutmafien vorausgesetzt ist. Und Mutmaflen, coniec-

46 Siehe Anmerkung 1.

47 BORSCHE, Tilman: Aequitas — Abbild der unendlichen Gerechtigkeit im Recht, in: KEMP,
Peter/HASHIMOTO, Noriko (Hgg.): Ethics and Justice. Munster: Litt 2017, 43.

48 Volo autem te semper attentissimum esse, ut has praesidentiales spirituales adminis-
trationes, quas speciebus nationibus, linguis, congregationibus, regnis ecclesiisque quasi a
summo maximo universorum imperatore legati sollerter impendunt non putes eos quasi
nostri tantum causa assumpsisse, sed nostri quidem ac aliorum, quibus praesunt, ita hoc
agunt causa, ut se finem constituant, ut ita angelici spiritus propter nos sint, quod nos prop-
ter ipsos. Dum enim regnicolis quibusdam regalem curam propter eos esse videtur, rex non
minus ipsam in se reflectendo se suae curae et salutis populi finem constituit. Nec esset vo-
luntaria populi oboedientia et principis diligentia, si et populus se subiectonis et rector se
etiam laborum suorum non conicerent praemia hinc inde suscepturos. Quapropter rector
naturalis in veritatis legibus incedens causas ipsas, quantum potest, in unum nectit, ut in
populi salute suam quoque arbitretur.“ De coniecturis 11, 13, n 139.



260 Inigo Bocken

turari, heit auch ein versuchendes Wissen, das nur im Tun falsifiziert
oder verifiziert werden kann - ein standiger Prozess, der nie zu Ende geht.
Und wiederum kann die Theorie - z.B. die politische Theorie - niemals
auflerhalb dieses Spiels zwischen Perspektiven stehen, so als ob sie in der
Lage sein wiirde, genau zu beschreiben wie beide Perspektiven zusammen-
gehoéren - es sei denn in diesem Prozess von gegenseitigem Mutmafien.
Und ja, das Verhaltnis ist hierarchisch, aber es setzt eine Begegnung zwei-
er Richtungen voraus - die Autoritdt ist nur Autoritdt, sofern sie in der
Lage ist, sich als Ziel seiner Sorge und des Heiles ihrer Untertanen zu ver-
stehen - und zu mutmafden, dass all seine Mithe nicht umsonst ist. Er hat
auch ein Wissen, dass der Untertan versteht, dass seine Unterwerfung nur
Sinn hat, wenn es sich fiir ihn lohnt. Beide Parteien mutmafien und in der
Mutmafung ist die Hoffnung vorausgesetzt, dass die beiden Perspektiven
sich treffen, dass es gelingt und es ein harmonisches Verhaltnis - eine con-
cordantia - gibt.49 Dieses Gelingen kann jedoch nicht von der Theorie vor-
ausgesagt und schon gar nicht vorgeschrieben oder verordnet werden. Die
Geschichte lehrt es: in vielen Falle geht es schief. Aber wenn es gelingt,
dann ist Gott da. Dieser Grundgedanke wird in noch spateren Schriften aus-
geweitet, zum Beispiel in De visione Dei aus dem Jahr 1453. Hier aber ist es
das Verhaltnis zwischen Bild und Betrachter, ein Verhdltnis, das genauso
funktioniert.sc Auch hier gilt, dass es ein hierarchisches Verhaltnis ist -
das Bild umfasst namlich alle méglichen Sichtweisen, der Betrachter hat
nur eine Sichtweise, ndmlich seine. Und so geht es weiter, bis in die Spat-
schriften hinein, so betrachtet er z.B. im Compendium das Verhaltnis zwi-
schen Zeichen und Zeichenbenutzer.5* Oder um auch dieses wunderbare
Beispiel zu nennen, das mir personlich sehr gefillt, spielt dieses Verhaltnis
in dem Brief des Cusanus an Nicolaus von Bologna eine Rolle, dem soge-
nannten Albergati-Brief,52 in dem es um den Gehorsam geht, der dem jun-
gen Novizen bevorsteht, wenn er vorhat ins Kloster zu gehen. Denn es
geht zwar um oboedientia/Gehorsam, aber es ist sein Gehorsam, und wenn
er nicht mutmaflt, dass dieser Gehorsam ihn seinem spirituellen Ziel na-
herbringt, ist es kein echter Gehorsam. Auch der Abt kann nicht anders,

49 BOCKEN, Inigo: Visions of Reform. Lay Piety as a Form of Thinking in Nicholas of Cusa,
in: FLANAGIN, David Zacharias/BELLITO, Michael: Reassessing Reform. Washington: Catholic
University Press 2012, 214-232.

50 CusA, Nicolaas van: Het zien van God, vertaald, ingeleid en geannoteerd door Inigo
Bocken en Jos Decorte. Kapellen/Kampen: Kok Agora, 1993, Inleiding; HOFF, Johannes: The
Analogical Turn, 69ff.; BOCKEN, Inigo: Performative Vision. Jan Van Eyck, Cusanus and the
Devotio Moderna, in: JARITZ, Gerhart (Hg.): Ritual, Image and Daily Life (= Geschichte, For-
schung und Wissenschaft 39). Miinster: Lit Verlag 2012, 128-140.

5! CUSANUS, Nicolaus: Compendium T h XI/3 n 1.

52 SCHWAETZER, Harald/ZEYER Kirstin (Hgg.): Nicolaus Cusanus, ,Ein lebendiges Loblied
Gottes“. Cusanus’ Gedenkbiichlein fiir Nikolaus von Bologna, eingeleitet und iibersetzt von
Harald Schwaetzer und Kirstin Zeyer. Trier: Institut fiir Cusanus-Forschung 2006. Der Latei-
nische Text ist zuganglich auf www.cusanus-portal.de.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 261

als zu mutmafien, ob der Novize wirklich gehorsam ist, in dem Sinne, dass
er seinem Ziel ndherkommt.

In allen diesen Beispielen geht es um die Begegnung zweier Perspek-
tiven, die von keinem Gesetz genau festgelegt werden kann, eine Begeg-
nung, die angestrebt werden soll, die aber standig scheitern kann. Und
genau hier liegt das Geheimnis des Konsenses. Der Konsens kann nicht
anders als notwendig sein, sonst zerfdllt gerade der groflere Kreis, der Zu-
sammenhang - in De concordantia catholica ist es die Kirche, die bei Cusa-
nus die Heilsgemeinschaft auch jenseits der politischen Strukturen ist.53

Ibi deus, ubi consensus — das heifdt also nicht nur, dass dort wo Konsens
in diesem Spiel erreicht wird, er Gottliches vergegenwartigt. Es heif3t zu-
gleich, dass sich kein fester Weg angeben lasst, der Konsens bringen kann,
kein Protokoll, kein Argumentationszusammenhang, kein Gesetz. Der Weg
kann auch nicht von Gott hergeleitet und schon gar nicht erzwungen wer-
den. Das Erreichen des Konsenses zwischen entgegengesetzten Positionen
ist in diesem Sinne etwas Mysterioses, weil es irgendwann einen Per-
spektivwechsel gibt, der in der Auseinandersetzung zustande kommt. Da
es keine Verfahrensregel gibt, die den Konsens erzwingt, stellt er eigent-
lich eine Ausnahme dar, wenn auch die Erfahrung des Konsenses klar
macht, dass er, von Gott aus betrachtet, ein wiinschenswerter Zustand ist.
In der Gestalt einer nulla proportio ist er schon in den entgegengesetzten
Positionen anwesend. Der theoretische Entwurf der concordantia catholica
ist als solcher eine Skizze des Kontextes, in dem die Auseinandersetzungen
stattfinden - ein Kontext der auch von der langen Geschichte der Rechts-
auffassungen, der theologisch-philosophischen Prinzipien und auch der
konkreten Lage der Gesprachspartner eine Rolle spielt. Diese Skizze ist so-
zusagen ein Bild der umfassenden Lage, die aber von dieser Lage aus
skizziert wird. Auch die Theorie ist nicht zwingend, aus Prinzipien heraus
argumentierend, sondern zeigt den Gesprachspartnern wie auf einer Land-
karte, wo sie sich genau befinden, damit sie ihre Interessen vor diesem
Hintergrund erkennen und ,plétzlich verstehen kénnen, warum sie zu-
stimmen sollen.54 Der Konsens - dessen Griinde und Motive letztendlich
nur Gott kennen kann - kann nicht auf eine definitive Art und Weise for-
muliert werden, dennoch ist es méglich, dass die streitenden Parteien sich
verstindigen konnen. Die Landkarte, die in De concordantia catholica
skizziert wird, kann Hilfe leisten, damit die Gesprachspartner verstehen,
dass sie sich von innen heraus fiir die concordantia entschlieflen. Sie bietet

53 MEUTHEN, Erich: Konsens bei Nikolaus von Kues und im Kirchenverstdndnis des 15.
Jahrhundert, in: ALBRECHT, Dieter (Hg.): Politik und Konfession. Berlin: De Gruyter 1983.

54 Sowohl das Bild der Landkarte als auch die Aufmerksamkeit fiir den ,plétzlichem’ und
,unterbrechenden‘ Charakter dieser Erfahrung findet man bei: DE CERTEAU, Michel: La fable
mystique, tome 2. Paris: Gallimard 2013, 58ff., in seinem ausfiihrlichen Kapitel {iber Cusanus.



262 Inigo Bocken

ein Gesamtbild, aber es ist ein Bild mit Briichen, das den Konzilsteilneh-
mern auch die zugrundeliegenden Probleme aufzeigt.

DAS PROBLEM DES KONSENSES IN DER AKTUELLEN POLITISCHEN PHILOSOPHIE

Es ist ein schones Ideal, das Cusanus hier vorzuschweben scheint - ein Kon-
sens von unten sozusagen. Doch handelt es sich hier etwa um eine naive
Utopie, die nichts mit der irdischen Wirklichkeit zu tun hat? Wird die
spdtere neuzeitliche Geschichte nicht zeigen, wie Konsens letztendlich nur
von oben aufoktroyiert werden kann? Und nicht zuletzt: ist ein gesell-
schaftlicher Konsens iiberhaupt wiinschenswert? Ist die Naivitiat der Utopie
nicht auch sehr gefdhrlich, wie die am Anfang des Artikels genannten Bei-
spiele zeigen? Hat nicht auch ein wichtiger Philosoph von heute, der sehr
grundsatzlich iiber Politik und die postdemokratische Gesellschaft nachge-
dacht hat, namlich Jacques Ranciere, gute Argumente dafiir angegeben,
dass eine tiefe, fast untiberbriickbare Spannung zwischen wahrer Demo-
kratie und unserer Sucht nach Konsens existiert?ss

Die von Ranciére beobachtete konsensuelle Demokratie scheint eine
echte Andersheit, Vielfdltigkeit und Dissens - also politischen Streit - aus-
zuschliefden. Die jetzige Notwendigkeit des Konsenses ist, nach Ranciére,
nicht an einer Verschiedenheit der Meinungen interessiert und findet
ihren Ausdruck in Begriffen wie dem der Alternativlosigkeit. Sie bietet kei-
nen Raum fiir die, die von Ranciére Anteilslose genannt werden.s6
Ranciére nennt zwei entscheidende gesellschaftliche Entwicklungen, die
zu diesem Ende des Politischen gefiihrt haben und die beide mit einem
Fehlen jeder Differenz zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem zu tun
haben - denn sowohl in der totalen Herrschaft der Meinungsumfragen als
auch in der totalen Herrschaft des Rechts verschwinde jede Moglichkeit
des Dissenses und somit auch des politischen Streits. In den Meinungs-
umfragen gebe es keine Moglichkeit der Meinungsverschiedenheit, der
demos erscheine als eine Einheit, die vollig transparent und bei sich selbst
prasent ist.57 Diese Herrschaft der Meinungen verbinde sich, so Ranciére,
mit der Logik der modernen Wissenschaft, denn ,Meinungs-Forschung ist
die Wissenschaft, die sich unmittelbar als Meinung verwirklicht®, wobei je-
de Meinung, die sich diesem Konsens entzieht, gleich als populistisch
identifiziert werde.s® Eine dhnliche Transparenz, also Aufhebung der Dif-

55 RANCIERE, Jacques: La mésentente. Politique et philosophie. Paris: Galilee 1995.

56 HETZEL, Andreas: Der Anteil der Anteilslosen. Jacques Ranciéres Versuch einer Neube-
stimmung der politischen Philosophie, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2 (2004), 322-
326.

57 WITTMANN, Simone: Die Entzauberung der Demokratie. Eine Analyse der politiktheo-
retischen Ansdtze von Colin Crouch und Jacques Ranciére im Spiegel der Postdemokratie-De-
batte. [Univ.] Regensburg (Diss.) 2013, 35.

58 RANCIERE, Jacques: La haine de la démocratie. Paris: La fabrique 2005.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 263

ferenz zwischen Sichtbarem und Unsichtbarem, zeige sich in der allmah-
lich wachsenden Dominanz des Rechts iiber die Politik. Das Recht werde
selbst zum Instrument der Macht, indem es mit immer mehr Bestim-
mungen die Gesellschaft regle und so jeden politischen Streit und Dissens
ausschliefe. Auch hier ist, nach Ranciére, die Alternativlosigkeit das
hochste Gebot, das mit der Notwendigkeit des Konsenses gegeben ist. Die
eindeutige und permanente Sichtbarkeit und Herrschaft des Rechts infil-
triere, so Ranciére in seinem Buch ,Das Unvernehmen“ (La mésentente),59
die Politik und ersetze diese sogar.

Es mag klar sein, dass der Begriff des Konsenses bei Cusanus gerade in
die entgegengesetzte Richtung zielt. Denn der Konsens ist nicht etwas mit
dem gerechnet werden kann. Er ist als erwiinschtes Ziel im Gesprach zwi-
schen streitenden Parteien prdsent, aber nur insofern sie die Bereitschaft
zu erkennen geben, auf die Landkarte der concordantia catholica zu schau-
en. Das heifdt nicht, dass der Konsens eine sehr schwer erreichbare Realitat
ist — auch wenn das sicherlich zutrifft. Trotzdem ist er eine Realitdt, die
tiberall und nirgendwo ist, die an keinem festen Begriff von vornherein
festgemacht, die jedoch an allen Begriffen und Konstellationen festgemacht
und die als wiinschenswert betrachtet werden kann, wenn man bereit ist
tiber die Voraussetzungen des Gesprachs nachzudenken. Damit meinen w
nicht nur die prinzipiellen Voraussetzungen, sondern auch die historischen,
kulturellen und umweltbedingten - sowie die Briiche, die sich dort zeigen.

KONSENS UND BILLIGKEIT — DAS PROBLEM DES BILDES

In diesem Sinne ist auch der Hinweis auf die Bedeutung des Rechts, wie
wir ihn bei Ranciere finden, einleuchtend, um die Eigenheit des cusani-
schen Konsens-Begriffs zu verstehen. Denn es ist klar, dass dieser Konsens
in einem juristischen bzw. rechtsphilosophischen Kontext hervortritt. Der
amerikanische Historiker Gerald Christianson hat, leider nur in einer sehr
kurzgefassten Zwischenbemerkung, auf den Zusammenhang zwischen con-
cordantia, consensus und aequitas hingewiesen.6¢ Aequitas, epieikeia -
diese Tugend der Billigkeit® oder der Nachsicht, wie Jean-Pierre Wils sie
tibersetzt hat. Die Billigkeit ist eine vergessene Tugend, die ein Bindeglied
darstellt zwischen moralphilosophischen, rechtsphilosophischen und theo-
logischen Betrachtungen.62 Denn es geht gerade um diese Tugend mit

59 RANCIERE, Jacques: La mésentente. Paris: Galilée 1995, 58ff.

60 CHRISTIANSON, Gerald: Cardinal Cesarini and Cusa’s concordantia, in: Church History
54 (1985) 1, 7-19, 13.

61 BOCKEN, Inigo: Aequitas. Gerechtigkeit in actu von Thomas von Aquin bis Suarez, in:
Coincidentia Bd. 5 (2014) 2, 277-298; VIRT, Glnter: Epikie — Verantwortlicher Umgang mit
Normen. Mainz: Griinewald Verlag 1988.

62 Vgl. WILS, Jean-Pierre: Nachsicht. Studien zu einer ethisch-hermeneutischen Basiska-
tegorie. Paderborn: Schéningh 2005.



264 Inigo Bocken

ihrer Tradition, die zuriickgeht bis auf Platon und Aristoteles, die das Be-
wusstsein fordert, dass jede Gesetzesregel — das betrifft sowohl die mora-
lischen als auch die juristischen Gesetze - ihren Gegensatz bewirken kann,
sobald sie falsch, d.h. zu konsequent, oder jedenfalls ohne Beriicksichti-
gung der konkreten Umstinde angewendet wird. Zu konsequent ein
gerechtes Gesetz anzuwenden, kann Ungerechtigkeit bewirken. Es gibt
eine unendlich tiefe Kluft zwischen Regel und Anwendung derselben, die
nur mit balancierendem Abwadgen iiberbriickt werden kann und auch
sollte. Das gilt letztendlich fiir jede Regel. Cusanus kennt diese Tradition
als Jurist sehr gut, wie De concordantia catholica zeigt. Dort thematisiert
er die Billigkeit, wenn es um die Ausnahmen des concordantia-Gesetzes
geht, wie z.B. die Autoritat des Papstes. Auch diese Autoritat hat ihre
Stimme, doch nur innerhalb des grofleren Gesprachsraumes. Doch schon
bald versteht er, wie Gerald Christianson bemerkt hat, dass das, was in der
Tugend der Billigkeit hervortritt, eine viel allgemeinere Bedeutung hat als
eine rein juristische.63 Er versteht, dass Billigkeit auf alle Regeln anzu-
wenden ist, auf Worter und Bilder, Brauche und Sitten, auf das, was man
sieht, und das, was man nicht sieht. Die Billigkeit zeigt, dass es eine un-
iberwindliche Differenz gibt zwischen dem Zeichen und dem, was eigent-
lich bezeichnet wird - und dass der Zeichenbeniitzer sich innerhalb dieses
Raumes zwischen Zeichen und Bezeichnetem befindet.

Es wurde schon darauf hingewiesen, dass De concordantia catholica
eine Art Landkarte fiir Konzilsteilnehmer und - da das Basler Konzil bis
zum heutigen Tag immer noch nicht beendet worden ist, — eine Skizze ist,
die den Teilnehmern hilft, einen Einblick in den Zusammenhang zwischen
Gesetzen und Praxis der Gesetze zu bekommen, eine Ahnung, eine Mut-
mafdung, die in der Praxis des Gesprachs bei allen Briichen und Unterbre-
chungen gefunden wird. In De visione Dei scheint Cusanus die Tugend der
Billigkeit in der Art und Weise zu entdecken, wie wir mit Bildern um-
gehen. Der Betrachter sieht dort das Bild des Allsehenden nur aus seiner
Perspektive. Dennoch ist er in der Lage zu verstehen, dass dieses Bild noch
aus einer unendlichen Zahl anderer Perspektiven betrachtet werden kann.64
Er kann dies verstehen, indem er in der Lage ist, dem Bericht des Anderen
zuzuhoren. Nur so versteht er, dass seine Sichtweise auf die Dinge noch
nicht alle Sichtweisen umfasst, dass die Wirklichkeit immer noch anders
betrachtet werden kann, als er sie betrachtet, wie genau auch immer. Es
gibt immer diesen Bruch, die nulla proportio zwischen meiner Perspektive

63 CHRISTIANSON (1985), 14.

64 BOCKEN, Inigo: The Viewers in the Ghent Altar Piece, in: DE MEY, Marc/STROO, Cyriel/
MARTENS, Maximiliaan (Hgg.): Vision and Material. Interaction Between Art and Science in
Jan Van Eyck’s Time. Brussel: Koninklijke Vlaamse Academie van Belgié voor Wetenschap-
pen en Kunsten 2012, 18-131.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 265

und derjenigen des Anderen.65 In der Tat, Johannes Hoff hat recht, wenn
er versteht, dass Cusanus sich kritisch mit der Zentralperspektive von
Leonbattista Alberti auseinandersetzt.66 Gerade in De visione Dei wird das
klar. Doch auch in spdteren Schriften wie dem Compendium nimmt Cusa-
nus explizit auf die Perspektive Bezug.67 Es sind nicht diese Bilder, die die
Wirklichkeit zu zahmen und festzulegen versuchen. Es sind nicht die Bil-
der der Eindeutigkeit und voller Transparenz, die Cusanus als Bilder ver-
steht, die unsere Lage spiegeln konnen. Es sind vielmehr die Bilder, die
voller Uberraschung sind, wie die der flimischen Maler Jan Van Eyck und
Rogier van der Weyden. Es sind die Bilder, die den Betrachter bewusst mit
ins Bild nehmen, und die dem Betrachter auch einen Ort zuweisen - nicht
damit dieser Ort des Betrachters festgelegt wird, sondern vor allem, damit
der Betrachter weif3, dass er immer an seine Sichtweise gebunden ist, dies
jedoch wissen kann. Auch darin hat Johannes Hoff recht, dass Cusanus da-
mit eine Antwort auf die nominalistische Herausforderung geben maochte,
die davon ausgeht, dass die nulla proportio zwischen Bild und Wahrheit
des Bildes eine Mauer ist, und somit das letzte Wort hat. Weniger recht
hat Johannes Hoff unseres Erachtens, wenn er behauptet, dass Cusanus’
Kritik an der Perspektive der Eindeutigkeit zugleich ein Zuriick ins realis-
tische Mittelalter sei.®8 Denn Cusanus versucht sehr wohl, die Radikalitat
des Bruches zwischen Endlichem und Unendlichem, zwischen Regel und
gelebter Gerechtigkeit sowie die stindige Gefahrdung der Balance ernst zu
nehmen - in seiner frithen Zeit genauso wie in spateren Lebensphasen. Er
versucht, diesen epistemologischen Bruch zwischen Bild und Wahrheit als
Teil der konkreten Praxis zu verstehen und aus dieser konkreten Er-
fahrungen heraus eine realistische und verniinftige Balance herzustellen,
die der Andersheit des Anderen gerecht wird und von der man trotzdem,
oder gerade deshalb etwas lernen kann tber die eigene Lage, iiber die eige-
ne Perspektive. Die Bilder, die dabei helfen kdnnen, sind eher solche Bil-
der, die uns Betrachter tiberraschen und die Welt neu sehen lernen,%9 als
solche, die genau realistisch vergessen machen wollen, dass wir immer nur
in Bildern denken.

In diesem Sinne hat Cusanus mit seiner Suche nach concordantia und
Konsens tatsdchlich einen Weg in die Moderne gewiesen, der in der spdte-
ren Zeit wenig beachtet wurde. Dennoch sollte man auch nicht vergessen,
dass der Weg der concordantia niemals eine starke dominante Theorie sein

65 BOCKEN, Inigo: Visual Knowledge. Aesthetics and Metaphysics in Nicholas of Cusa, in:
MORITZ, Arne (Hg.): Brill’s Companion to Nicholas of Cusa. Leiden: Brill, im Druck.

66 HOFF: The Analogical Turn, 47ff.

67 CUSANUS, Nicolaus: Compendium 6, h XI/3 n 18, 5.

68 HOFF: The Analogical Turn, 38.

69 BOCKEN, Inigo: De visione Dei — Rogier van der Weyden and Nicholas of Cusa, in: CAM-
PBELL, Lorne/VAN DER STOCK, Jan (Hgg.): Rogier van der Weyden. Master of Passions. Leuven:
Davidsfonds 2009, 262-268.



266 Inigo Bocken

kann - er ist eher eine stille Stimme, ein Gerausch, das man nicht tiberho-
ren kann, wenn man die Vielheit und Verschiedenheit der Welt mit Regeln
und Gesetzen zu vereinheitlichen und tiberblickbar zu machen versucht.

Dieses Gerausch héren zu lernen, ist Aufgabe unserer Epoche. Es ist an
der Zeit unerwartete Perspektiven und tiberraschende Blickwinkel ernst zu
nehmen - nicht so sehr, indem Vielheit und Verschiedenheit schon und
farbenreich sind, sondern vor allem, weil die Geschichte gezeigt hat, dass
Uberraschung und Begegnung mit Unerwartetem immer wieder Grof3es
hervorgebracht und Kreativitat ermoglicht hat. Eine viva imago - ein le-
bendiges Bild zu werden, ist die wichtigste Aufgabe, die Cusanus uns hin-
terlassen hat, und dies braucht Orte, die sich dominanten Selbstverstand-
lichkeiten entziehen.

Zusammenfassung

In der neueren politischen Philosophie wurde das Ideal des Konsenses im Rah-
men einer liberalen Demokratie von wichtigen Autoren wie Jacques Ranciére
oder Chantal Mouffe radikal kritisiert. Dieses Ideal scheint ihrer Auffassung
nach ,echte“ Andersheit zu reduzieren und somit eine ,,wirkliche“ Konfrontation
von Ideen und Weltanschauungen auszuschliefSen. Konsens ist in ihren Augen
das Ende aller Politik. Im vorliegenden Aufsatz wird versucht, den Ursprung
dieses Ideals zu erldutern, indem ich mich auf das 15. Jahrhundert konzentriere —
eine Zeit, die oft als die Schwelle zur Neuzeit betrachtet wird. Vor allem das
bertihmte Konzil von Basel, das letzte grofse Konzil vor der Reformation, wird
dabei im Zentrum der Uberlegungen stehen. Ist es mdglich, eine alternative
Auffassung des Konsenses im Denken des Nicolaus Cusanus (1401-1464) zu fin-
den, einem der Hauptakteure dieses Konzils? Kann seine Auffassung gegentiber
der Kritik von Ranciére bestehen? In seiner umfassenden philosophischen und
canonischen Schrift De concordantia catholica (etwa 1430-1435) hat der Philo-
soph, Canoniker, Theologe und Politiker Nicolaus Cusanus auf tiefgreifende und
liberraschende Weise tiber die Bedingungen und Méglichkeiten des consensus-
Gedankens nachgedacht. Er tat dies vor dem Hintergrund der metaphysischen
Krise der spdtmittelalterlichen Gesellschaft.

In diesem Beitrag mochte ich die philosophische Bedeutung dieses con-
sensus-Begriffs nicht nur fiir das 15. Jahrhundert, sondern auch fiir unsere Zeit
erkunden. Im 15. Jahrhundert hat sich der Konflikt zwischen einer Autoritdt von
oben und der Zustimmung von unten etabliert und auf verschiedenste Weisen
entfaltet. Das Basler Konzil (1430-1439), an dem Cusanus teilgenommen hat
und das den Anlass zu seinem Buch tliber consensus gegeben hatte, ist letzt-
endlich einer der profiliertesten Resultate dieses Konfliktes. In diesem cusa-
nischen Modell des Ideals des Konsenses spielt die Idee des Gleichgewichts eine
wichtige Rolle; vor allem wenn es darum geht, wie der Konsens in der aequitas,
der in der Neuzeit vernachldssigten Tugend der Billigkeit, zum Ausdruck
kommt.



Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus 267

Abstract

In recent political philosophy, the ideal of consensus in the context of liberal de-
mocracy has been radically criticized by authors like Jacques Ranciére and
Chantal Mouffe. This ideal seems to diminish real otherness and therefore
excludes a real confrontation of ideas and worldviews. Consensus is in their view
the end of politics. In this article I attempt to explore the origin of the ideal of
consensus in the 15™ Century, at the threshold of Modernity, an era in which
this idea was discussed e.g. at the famous Council of Basel. Is it possible to find
in the thought of one of the main actors of this Council, Nicholas of Cusa (1401~
1464) an alternative concept of consensus which may be resistant to this
modern critique? In his comprehensive philosophical and canonical book De
concordantia catholica (around 1430-1435) the philosopher, canon lawyer, theo-
logian and politician Nicholas of Cusa reflects in a profound way on the con-
ditions and possibility of consensus, against the background of the metaphy-
sical crisis in Late Medieval society.

In this article I explore the philosophical relevance of this concept of consen-
sus also for our time. In the 15" Century the conflict between authority from
above and consent from below was established in several ways in society. The
Council of Basel, of which Cusa’s reflections are the result, is only one of the
many expressions of this conflict. In Cusa’s model of consensus there can be
found an equilibrium, expressed in the virtue of equity, which lost its meaning in
Modernity, but which was rediscovered in recent times. Cusa’s thought on con-
sensus is able to open new horizons for debates in political philosophy, like in
the work of Jacques Ranciére.



	Die Wahrheit des Konsens : Theorie und Praxis der concordantia bei Nicolaus Cusanus

