
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Heymericus de Campo : Eucharistietraktat An maior gratia conferatur
communicanti sub utraque quam sub una specie : Einleitung und
Edition

Autor: Imbach, Ruedi / Ladner, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach / Pascal Ladner

Heymericus de Campo: Eucharistietraktat
An maior gratia conferatur communicanti sub

utraque quam sub una specie

Einleitung und Edition*

A. Einleitung

Der hier erstmals veröffentlichte, unter dem Titel An maior gracia conferatur

communitanti sub untraque quam sub una specie überlieferte1
Eucharistietraktat des Heymericus de Campo gehört in den Bereich der
Auseinandersetzungen des Basler Konzils mit den Hussiten2, im engeren Sinn zu
deren Forderung nach Anerkennung der auch den Laien zu gewährenden
Kommunionspendung unter beiden Gestalten von Brot und Wein, und
dies nicht zuletzt aufgrund der Mahnung Jesu nisi manducaveritis carnem
Filii hominis et biberitis eius sanguinem, non habebitis vitam in vobisi sowie
unter Berufung auf die altkirchliche Tradition. Tatsächlich war der
Kommunionempfang sub utraque specie sicher seit dem Ende des 2. Jahrhun-

* Nach der Publikation des ersten Bandes mit Heymerichs Opera selecta im Jahre 2001
sind im Hinblick auf eine Fortsetzung weitere Traktate transkribiert worden, deren Bearbeitung

durch die beiden Editoren dann allerdings aus persönlichen Gründen liegen geblieben
ist. Nach knapp zwei Jahrzehnen haben wir beschlossen, einige dieser Heymericus-Schriften
in loser Form herauszugeben.

1 Koblenz, Landeshauptarchiv, Abt. 701, Nr. 220, fol. u^r-uyv. - Die mittelalterlichen
Handschriften im Landeshauptarchiv Koblenz, Bd. 2: Die nichtarchivischen Handschriften der Signaturgruppe

Best, yot, Nr. 191-992, bearbeitet von Eef Overgaauw. Wiesbaden: Harrasowitz 2002, 151-

159. Diese Handschrift bildet die Grundlage der beiliegenden Edition. Die Qualität des
handschriftlichen Textes ist von hoher Qualität, sodass sich ein textkritischer Apparat erübrigt. Zu
Heymericus: HOENEN, M., in: LThK3 (1996) 5, 81-82. Vgl. ebenfalls MELIADO, M.: Sapienzia pe-
ripatetica. Eimerico di Campo e i percorsi del tardo Albertismo Dokimion 40). Münster:
Aschendorff 2018.

2 FROMHERZ, U.: Johannes von Segovia als Geschichtsschreiber des Basler Konzils. Basel: Hel-
bing & Lichtenhahn i960, 75 Anm. 344 und 346 sowie 81-84. Zu den Verhandlungen mit den
Hussiten am Basler Konzil vgl. The Hussites and the Council, von Thomas A. FUGE, in: A
companion to the Council ofBasel, hg. von M. Decaluwe, Th.M. Izbicki und G. Christianson. Leiden:
Brill 2017, 254-280.

3 Biblische Schriften gekürzt gemäss Biblia sacra iuxta vulgatam versionem recensuit Ro-
bertus Weber. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft 1983, Io 6,54; vgl. auch Mt 26,26-28; Mc

14,22-24; Lc 22,19-20; I Cor 11,23-25.



214 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

derts4 bis ins Hochmittelalter hinein üblich, bis dass sich im Verlaufe des

13. Jahrhunderts allmählich aus praktischen Gründen eine Praxisänderung
hin zur alleinigen Brotspende für Laien anbahntes. Die Rückkehr zum
alten Brauch in Böhmen - nur dies ist im vorliegenden Zusammenhang von
Bedeutung - ist in erster Linie dem Prager Magister und Priester Jaco-
bellus von Mies6 zuzuschreiben; beseelt vom Willen nach einer Reform der
Kirche an Haupt und Gliedern, bewusst seiner ausgezeichneten Bibelkenntnisse,

bestärkt aufgrund des in der Ostkirche gepflegten griechisch-orthodoxen

Ritus, aber auch innerlich getrieben von eschatologischen Vorstellungen

hat er mit geistiger Untersützung des Matthias von Janovz und
wahrscheinlich mit tatkräftiger Hilfe von Nikolaus von Dresden8 im
Herbst 1414 mit Zustimmung von vier Prager Priestern die Eucharistie
unter beiden Gestalten zu reichen begonnen.

An diesem Vorgang in Prag war Jakobells Studienkollege und Freund
Jan Hus zunächst unbeteiligt: Erst in Konstanz, wo er vor dem Konzil seine

von John Wyclif beeinflussten Anschauungen zu verteidigen gedachte,
einen Widerruf derselben jedoch ablehnte und deshalb am 6. Juli 1415 verurteilt

und verbrannt worden ist, hat er sich zustimmend zur Laienkelchpra-
xis geäusserte Seine Lehre von der Heilsnotwendigkeit der Kommunion

4 Siehe etwa die in der Traditio apostolica 38 Fontes christiani 1, 29b) überlieferte
Mahnung, nichts aus dem Kelch zu verschütten; ausserdem ist die Ausnahme der alleinigen
eucharistischen Brotspende für Märtyrer, Kranke oder Reisende belegt; GANZER, K.: Laienkelch,

in: LThK3 (1997) 6, 6oof.; WAGNER, H.: ebda., 6oif. (systematisch-theologisch); KACZIN-

SKI, R.: Kelchkommunion, in: LThK3 (1996) 5, 1385; LAMBERT, M.: Häresie im Mittelalter. Von
den Katharern bis zu den Hussiten. Übersetzung aus dem Englischen von Raul Niemann.
Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 2001, 325-329.

5 Als Gründe für die sich im Hochmittelalter anbahnende Praxisänderung werden v.a.

genannt Mangel an Wein, Ansteckungsgefahr bei Seuchen, Hemmungen vor Trinken aus
einem gemeinsamen Kelch, Ganzer und Kaczinski (wie Anm. 4).

6 Zu Jakobeil von Mies: VOOGHT, P. de: Jacobellus de Stfibro (f 142g), premier théologien
du hussitisme Bibliothèque de la Revue d'histoire ecclésiastique 54). Louvain: Bureau de la
R.H.E. 1972; SPUNAR, P.: Repertorium auctorum Bohemorum provectum idearum post Univer-
sitatem Pragensem conditam illustrons Studia Copernicana 25). Wratislaviae: Ossolinia-

num 1985, 214-250 Nr. 562-694, bes. 225 Nr. 603-616; §MAHEL, F.: Hussitische Revolution
MGH Schriften 43/1-3). Hannover: Hahn 2002, Bd. 1: 605-624 und Bd. 3: 2227 (Reg.). Zur
sogen. revelatio, welche die Einführung des Laienkelches ausgelöst habe, GlRGENSOHN, D.:
Peter von Pulkau und die Wiedereinführung des Laienkelches. Leben und Wirken eines Wiener
Theologen in der Zeit des grossen Schismas (Veröffentlichungen des Max-Planck-lnstituts für
Geschichte 12). Göttingen: Vandenhoeck 81 Ruprecht 1964, i45ff.; SEIBT, F.: Die revelatio des

Jacobellus von Mies über die Kelchkommunion, in: Deutsches Archiv für Erforschung des

Mittelalters 22 (1966), 618-624; SMAHEL: Hussitische Revolution 1, 487.
7 Zu Matthias von Janov: SEIBT, F., in: LThK2 (1962) 7, 181; MACHILEK, F., in: LThK3 6

(1997), 1487L; POLÎVKA, M., in: LexMA 6 (1993), 403L (Matthias Parisiensis); SMAHEL: Hussitische

Revolution, Reg. III, 2237.
8 Zu Nikolaus von Dresden: SMAHEL, in: LexMA 6 (1993), 1179; SMAHEL: Hussitische

Revolution 3, 2239 (Reg.).
9 Äusserungen von Hus z.B. Ep. 8 PALACKY, F. [Hg.]: Documenta Mag. lohannis Hus

vitam, doctrinam, causam in Constantiensi concilio actam [...] illustrantia. Praha 1869, 91;



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 215

unter beiden Gestalten für Laien hat auch Eingang in die von Michael de

Causis und Stephan von Palec verfasste Anklageschrift10 gefunden. Schon
kurz vor Hus' Hinrichtung haben die Konstanzer Konzilsväter anlässlich
der 13. allgemeinen Sitzung vom 15. Juni 1415 ein Dekret verabschiedet,
welches die Kelchkommunion für Laien verbietet11. Im Frühjahr 1418

sodann verfasste das Konzil eine Verordnung zur Bekämpfung der hussiti-
schen Häresie in Böhmen und Mähren, die der vom neu ernannten Papst
Martin V. am 22. Februar 1418 erlassenen, das Urteil gegen Hus (und auch
Wyclif) bestätigende Bulle Inter cunctas beigelegt worden ist12. Und auch
das Konzil von Siena hat 1423 die Konstanzer Beschlüsse betreffend die
Häresie der Hussiten bestätigte.

Böhmischerseits ist als Folge des Laienkelchverbotes sowie der Exekution

von Hus und fast ein Jahr später von dessen eifrigem Anhänger,
Hieronymus von Prag (30. Mai 1416), - unter Ausklammerung aller Einzelhei-
tenn - der Ausbruch der hussitischen Revolution, die Spaltung der Hussi-

LECLERCQ, Henri: Histoire des conciles d'après les documents originaux par Charles Joseph

Leclercq. Nouvelle traduction française, Bd. VII/i und VII/2 (1409-1464). Paris 1916 (ND 1973)

7/1, 255 (abgekürzt Hefele-Leclercq); Ep. 80 vom 21. Juni 1415 an Havlik (PALACKY, F.:

Documenta, 128; HEFELE-LECLERCQ 7/1, 287); Epp. 78 und 81 (PALACKY, F.: Documenta, 124
und 128; HEFELE-LECLERCQ 7/1, 304), Lambert, M.: Häresie im Mittelalter, 325 (betr. Hus'
Ablehnung des Konzilbeschlusses vom 15. Juni 1415, siehe unten Anm. 11). Zu Hus vgl.: A
companion to Jan Hus, edited by F. Smahel in cooperation with O. Pavlicek. Leiden: Brill 2015,
und darin vor allem die Biographie und Chronologie, 9-68

10 Anklageschrift des Michael de Causis und Stephan von Pâlec: PALACKY, F.: Documenta,
194-199; Hefele-Leclercq 7/1,174.

11 Conciliorum Oecumenicorum Décréta, ed. Josephus Alberigo u.a. Bologna: Istituto per
le scienze religiose 1973, 4i8f.: [...] hoc praesens Constantiense concilium generale, in Spiritu
sancto legitime congregatum [...], déclarât, decernit et définit, quod [...], licet in primitiva
ecclesia huiusmodi sacramentum reciperetur a fidelibus sub utraque specie, tarnen postea a con-
ficientibus sub utraque et a laicis tantummodo sub specie panis suscipiatur, cum firmissime
credendum sit, et nullatenus dubitandum, integrum Christi corpus et sanguinem tarn sub

specie panis, quam sub specie vini veraciter contineri. Unde, cum huiusmodi consuetudo ab
ecclesia et Sanctis patribus rationabiliter introducta et diutissime observata sit, habenda est pro
lege, quam licet reprobare aut sine ecclesiae auctoritate pro libito innovare [...]. Item ipsa
sancta synodus decernit et declarat super ista materia reverendissimis in Christo patribus [...]
ubilibet constitutis, processus esse dirigendos, in quibus eis commitatur et mandetur auctoritate

huius sacri concilii sub poena excommunicationis, ut ejfectualiter puniant eos contra
hoc decretum excedentes. - Diesem nicht direkt gegen Hus gerichteten Dekret ist die
Meldung von Bischof Johann von Leitomischl über die Einführung des Laienkelches und die
Abschaffung der eucharistischen Nüchternheit (Mai 1415) vorangegangen, worauf eine
Konzilskommission sechs Conclusionen als Grundlage für die Konzilsentscheidung erarbeitet hat.

12 MANSI, Johannes Dominicus: Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, 31

Bde., Florenz-Venedig 1759-98; 2. Aufl. und Forts, ab Bd. 36A hg. von J.B. Martin und L. Petit.
Paris: Welter 1901-1927 (ND Graz: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt 1960-1961), Bd. 27,

1204-1215.
13 MANSI: 28, 1060F; 1074; vgl. Monumenta Conciliorum Generalium seculi decimi quinti,

Band 1. Wien 1857, 23, 26, 27. Im Folgenden abgekürzt MC.
>4 Vgl. die ausführlichen Ausführungen bei HAUCK, A.: Kirchengeschichte Deutschlands

5/2. Berlin: Aakademie Verlag 1954, 1050-1114; DELARUELLE, E./LABANDE, E.R./OurliaC, Paul:



2l6 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

ten in die Utraquisten (Calixtiner) und die radikaleren Taboriten, die Prager

Universitätsdeklaration zugunsten der sub utraque specz'e-Kommunion-
spendung, der blutige Aufruhr in der Prager Neustadt vom 30. Juli 1419 mit
dem „Ersten Prager Fenstersturz" und der Wahl von Jan Zizkas zum
militärischen Hauptmann der Taboriten sowie der von Prag ausgegangene
Sturm der Zerstörung von Kirchen und Klöstern im ganzen Land zu
verzeichnen. - Als dann auf den zur Unterstützung des Königs erlassenen
Kreuzzugsaufruf Papst Martins V. vom 1. März 1420*5 Sigismund sich in
Prag zwar vom Erzbischof Konrad von Vechta zum König Böhmens hat
krönen lassen, die Stadt jedoch nicht erobern konnte und er mit seinem
Heer sowohl am Vysehrad (Wyschehrad) am 1. November 1420, als auch
bei Habry (Habern unweit Kuttenberg) und Nëmecky Brod (Deutsch Brod)
im Januar des folgenden Jahres geschlagen wurde, dazu weitere Kreuzzüge
erfolglos verliefen, bahnte sich bei König Sigismund und westlichen Theologen

allmählich die Einsicht nach Verhandlungen mit den Hussiten an16.

Doch erst eine im Zusammenhang mit der auf Schloss Beheimstein vereinbarten

Gesprächsbereitschaft entstandene Denkschrift deutscher Theologen,

die zur Beseitigung des böhmischen Schismas nicht Feldzüge,
sondern Verhandlungen und in erster Linie eine Reform der Kirche propagierte,

und inbesondere die schändliche Flucht der Kreuzzugstruppen des

L'Église au temps du Grand Schisme et de la crise conciliaire 1378-1449 Histoire de l'Église
depuis les origines jusqu'à nos jours, fondée par A. Fliehe et V. Martin 14). Paris: Bloud & Gay
1962/64, 14/2, 989-1029; SMAHEL: Hussitische Revolution, bes. 1, 636-674; 2, 1007-1496; 3,

1497-1560.
'5 PalaCKY, Frantisek: Urkundliche Beiträge zur Geschichte des Hussitenkrieges vom Jahre

1419 an, 2 Bde. Prag: Tempsky 1851-1854 (ND Osnabrück: Biblio Verlag 1966), Bd. 1,17-20, Nr.
12; ERSIL, J.: Acta Martini V., pars I Monumenta Vaticana 7/3). Praha: Academia 1996,

247-249, Nr. 565.
16 Zu den - freilich erfolglos verlaufenen - Verständigungsbemühungen gehören u.a. das

unter dem Siegel des päpstlichen Legaten Fernando von Lugo nach der Niederlage auf dem
Veitsberg von König Sigismund gemachte Verhandlungsangebot vom Juli 1420 (HauCK, A.:
Kirchengeschichte Deutschlands, Bd. 5/2, 1104; §MAHEL: Hussitische Revolution 2, 1095); die
für anfangs 1424 in Brünn vorgesehenen Gespräche (ebda. 1106; 1306); die Zusammenkunft
von Prokop d. Gr. u.a. mit Kg. Sigismund in Pressburg anfangs April 1429 (ebda. 1108;

1452-1457); die auf Schloss Beheimstein am 11. oder 12. April 1430 geschlossene Vereinbarung
zu Gesprächen in Nürnberg (ebda. 1111, Anm. 2; 1478; Deutsche Reichtagsakten. Altere Reihe,

hg. durch Historische Kommission bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 9.
Gotha: Friedrich Andreas Perthes 1887, Nr. 292, S. 383, Z. 36; Nr. 313-315, S. 402ff.; Nr. 325, S.

413); schliesslich die Zusammenkunft Kg. Sigismunds u.a. mit hussitischen Parteien zu Eger
im Mai 1431 (HAUCK, A.: Kirchengeschichte Deutschlands, 1112; SMAHEL: Hussitische Revolution

3,1510h).
*7 KRÄMER, Werner: Konsens und Rezeption.Verfassungsprinzipien der Kirche im Basler Kon-

ziliarismus Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters, NF 19).

Münster: Aschendorff 1980, 72; als wahrscheinlicher Hauptverantwortlicher der Denkschrift
wird Heinrich Toke genannt, Krämer zitiert aus der Denkschrift: Impossibile est, quod hoc
schisma exstirpetur nisi prius ecclesia Christi reformatur, quia manente causa remanet effec-
tus. Sed causa turbationis est multiplex defectus et peccata varia et infinitae neglegentiae
praelatorum, tarn spiritualium quam saecularium, et delicta plurima laicorum. Quibus manen-



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 217

Kardinallegaten und Basler Konzilspräsidenten Giuliano Cesarini18 bei Taus
haben Sigismund kurz nach seiner Ankunft in Basel sowie die dort
anwesenden Konzilsväter am 28. September 1431 bewogen, die Hussiten nach
Basel zur Kirchenversammlung einzuladend.

Inzwischen haben sich die Hussiten zur Überwindung von innerhalb
ihrer Bewegung entstandenen verschiedenen Strömungen am 27. Mai 1420
auf die sogenannten Vier Prager Artikel einigen können, in denen 1. die
freie Predigt, 2. der Laienkelch, also die Kommunion unter beiden Gestalten

für Laien, 3. die evangelische Armut auch für Weltgeistliche und 4. die
Bestrafung von öffentlich und wenn immer möglich auch von heimlich
begangen Todsünden gefordert werden20. Diese Vier Artikel wurden am fol-

tibus non cessabit ecclesiae Christi turbatio, sed crescet et plus et plus invalescet, (BARTOS,

F.M. [Hg.]: Husitica a Bohemia, in: Mémoires de la Société Royale des sciences de Bohême,
Classe des lettres 1931, Anhang I, 86).

18 Ernennung zum Führer des 4. Hussitenkreuzzuges am 1. Jan. 1431; Ernennung zum
Konzilspräsidenten am 11. Jan. 1431: Bulle Dum omnes vom 1. Febr. 1431 (MANSI: 29, 11) und
eine zweite Bulle unter dem gleichen Datum Nuper siquidem cupientes mit Cesarinis
Vollmacht, das Konzil zu verschieben, zu verlegen oder aufzulösen (MC 1, S. 67); nach dem Tod
Papst Martins V. (20. Febr. 1431) hat der neue Papst Eugen IV. am 12. März 1431 die
Ernennungen Cesarinis bestätigt (MansI: 29, 56t). Zu Cesarini: MEUTHEN, E.: Cesarini, in: LexMA 2

(1983), 1639h (Lit.).
*9 Der Einladung vorausgehend haben die Hussiten am 21. Juli 1431 ein Memorandum an

die ganze Christenheit gerichtet mit der Verteidigung der Vier Artikel (siehe unten Anm. 20)
und der Klage, auf dem Konzil nicht angehört zu werden; MANSI: 29, 641 und 30, 56. - Zum
Beschluss vom 28. Sept. 1431 wird berichtet: Fuit conclusum post multam disceptationem et
deliberationem multiplicem, quod scriberetur Bohemis et vocarentur ad concilium, offeretur-
que eisdem audientia libera et quieta in concilio, MC I, 113; zum 10. Okt.: Décima die fuerunt
expeditae et missae literae pro convocatione Bohemorum, quorum vocatio et alia sunt in hoc

sacro Basiliensi concilio in speciali libellulo et volumine conscripta sunt a nobis et collecta,
MC I, 118. Das vom 15. Okt. datierte Einladungsschreiben Compulit nos Caritas hat Johannes
von Ragusa in seinen Tractatus de reductione Bohemorum aufgenommen (MC I, 135-137),
darin wird festgehalten: Licebit omnibus libéré exponere, quidquid Christianae religioni expedite

iudicaverint; licebit consulere et procurare remedia (136) und betr. die „libera audientia":
iam cessabit omnis querelae occasio: ecce iam locus et facultas plenae audientiae praebetur.
Audietis et nos (137), auch MANSI: 29, 233-236.

20 Die Vier Artikel gehen letztlich auf Hus zurück, der sie mit kleinen Veränderungen
von Wyclif übernommen hat. Nach der Bekanntgabe der offiziellen Fassung vom Sommer
1421 haben sie verschiedene Modifikationen bezüglich Reihenfolge und Formulierungen
erfahren. Nach Johannes von Ragusa, Tractatus de reductione Bohemorum (MC I, S. 147) lautet
die für die Konzilsverhandlungen vorgelegte Version: 1) ut divinissimum corporis et sanguinis
eius sacramentum per ministros ecclesiae ministretur; 2) ut verbum domini libere, publice et
veraciter per eos, quorum interest, praedicetur; 3) ut civile dominium, veluti lethale virus, au-
feratur a clero; 4) ut publica et potiora crimina per légitimas potestates a plebibus fidelium
exstirpentur (siehe MEUTHEN, E.: Acta Cusana. Quellen zur Lebensgeschichte des Nikolaus
von Kues. Hamburg: Meiner 1976, I, 97h Nr. 164 Anm. 4; cf. auch MANSI: 29, 27h; HAUCK, A.:
Kirchengeschichte Deutschlands 5/2, 1077; HALLAUER, H.: Das Glaubensgespräch mit den
Hussiten, in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 9 (1971), 53-56 und
VOOGHT, P. de: La confrontation des thèses husstitees et romaines au concile de Bâle (Janvier-
Avril 14^3), in: Recherches de théologie ancienne et médiévale 37 (1970), 97-137, 254-291 (mit



2l8 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

genden 1. August von der Universitätsversammlung gebilligt, am 21. April
1421 vom Prager Erzbischof Konrad von Vechta „als erlaubt, katholisch und
heilsam" anerkannt und schliesslich am 7. Juli 1421 vom Tschaslauer Landtag

angenommen21. Sie bildeten in Zukunft das grundlegende Dokument
für alle Verhandlungen mit der katholischen Seite.

Die als Reaktion auf die Einladung der Hussiten folgende Auseinandersetzung

zwischen Papst Eugen IV. und dem Basler Konzil kann hier
übergangen werden22. Hingegen bedarf bei den Vorgesprächen, die zur Annahme

der Einladung durch die Hussiten geführt haben, die Zusammenkunft
von je einer Delegation von Hussiten und vom Basler Konzil in Eger (Cheb),
die am 8. Mai 1431 begonnen hat und am 18. Mai mit einer Übereinkunft
abgeschlossen worden ist, einer kurzen Erwähnung. Im elf Punkte
umfassenden Pakt von Eger23 wird den Hussiten auf dem Konzil neben Redefreiheit,

Sicherheit, Freiheit zur Abhaltung eigener Gottesdienste in ihren
Unterkünften vor allem zugestanden, dass im Streit um die Vier Artikel
das Konzil „das göttliche Gesetz, die Praxis Christi, der Apostel und der
Urkirche zusammen mit den Konzilien und Kirchenlehrern, die sich wahrhaft

auf sie gründen, als unübertrefflich wahrhaftiger und unparteiischer
Richter anerkennen"24. Die Konzilsväter einerseits haben am 20. Juni 1432
anlässlich ihrer vierten Sitzung25 und der Reichstag von Kuttenberg
andererseits hat am 31. August 143226 der Vereinbarung von Eger zugestimmt.

Lit. 291 Anm. 447). - Bei der Behandlung des Themas im Konzil ist die Reihenfolge der Artikel
2 und 3 ausgetauscht worden.

21 KRÄMER, W.: Konsens, 71; HAUCK, A.: Kirchengeschichte Deutschlands 5/2,1077.
22 Etwa die beiden päpstlichen Bullen Quoniam alto (12. Nov. [MANSI: 29, 561-564] und

18. Dez. 1431 [ebda. 564-567]) mit der Vollmacht für Cesarini einer Auflösung und Verlegung
bzw. mit einer Verlegung des Konzils nach Bologna; die verschiedenen Einsprachen des
Konzils zur Verhinderung der Auflösung (Nov./Dez. 1431; Schreiben Cesarinis (13. Jan. 1432
[ebda. 30, 245f.]; Konzilsenzyklika Zelus domini (24. Jan. 1432 Festhalten am Konzil, [ebda.

29, 237f.]); Konzilsgesandtschaft (Febr. 1432 [ebda. 30, 237G]); Forderung der Konzilsväter
nach Zurücknahme der Auflösung, 29. April 1432); partielles Einlenken Eugens IV. nach dem
Vertrag von Eger (26. Aug. 1432 [MANSI: 29, i82ff.]); Reaktion des Konzils Cogitanti vom 3.

Sept. 1432; Eugens IV. Erlaubnis zur Fortsetzung des Konzils unter päpstlichen Legaten. Ad
sacram Petri sedem (14. Febr. 1433 [MANSI: 29, 269; 30, 688]); Konzilsantwort Speravit (16.

Juni 1433 [ebda. 29, 267-273]); Bulle Inscrutabilis mit der Nichtigkeitserklärung aller Basler
Konzilsbeschlüsse (29. Juli 1433 mit der Rücknahme der Bullen Inscrutabilis, In arcano und
Deus novit [ebda. 29, 79-81]); die beiden Fassungen der Bulle Dudum sacrum (1. Aug. bzw.
15. Dez. 1433 [ebda. 29, 574 bzw. 29, 78ff.]); aber auch die ermunternde Unterstützung durch
Kg. Sigismund.

23 Zum Treffen von Eger: MC I, 217-224; Pakt: MANSI: 30, 145-146, MC I, 219-220.
24 Der als „Richter von Eger" bezeichnete Artikel lautet: Item in causa quatuor articu-

lorum, quam ut praefatur prosequuntur, lex divina, praxis Christi, apostolica et ecclesiae pri-
mitivae, una cum doctoribusque fundantibus se veraciter in eadem, pro veracissimo et evidenti
iudice in hoc Basiliensi concilio admittentur, MANSI: 30, 146; MC I, 220 Nr. 7.

25 MANSI; 29, 27-32; MC I, 227.
26 Siehe Hefele-LeclercQ: 7/2, 755; SMAHEL: Hussitische Revolution, 3,1551 (Reg.).



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 219

Nach Ankunft der so vorbereiteten Böhmen in Basel Anfang 1433 konnten

die Disputationen über die Vier Artikel beginnend, wobei zur Situie-

rung des Heymericus-Traktats nur das Problem des Laienkelches weiter
verfolgt wird, das als erstes zur Verhandlung kam. - Während drei Tagen
verteidigte der gemässigte Prager Magister und Prediger an der Teynkirche
Johannes Rokycana28 - nach einleitenden Definitionen von communio
corporis Christi29 - die Kommunion unter beiden Gestalten für alle Gläubigen

27 Zur Gliederung und zum zeitlichen Ablauf der Disputationen: 1. Johannes Rokycana:
Verteidigung des Laienkelches, 16., 17., 19. Jan. - 2. Nikolaus Biskupek von Pilgram (Pelhri-
mov): Ausmerzung der öffentlichen Sünden, 20., 21. Jan., BARTOS, Frantisek Michälek: Reci
Mikulase z Pelhrimova, biscupa tâborského bratrstva, a câslavského farâre Oldricha ze Znoj-
ma, strany sirotci, pronesené v Basileji 1433. Tabor: 1935, SD aus: Jihocesky sbornik historicky
9 (1936), 3-32, siehe unten Nr. 7. - 3. Ulrich von Znaim: Freie Predigt des Wortes Gottes, 23.,

24. Jan., ManSI: 30, 306-337, siehe unten Nr. 8. - 4. Peter Payne: Evangelische Armut der
Kirche: 26., 27., 28., Jan., BARTOS, Frantisek Michälek (Hg.): Petri Payne Anglici Positio,
replica et propositio in concilio Basiliensi anno 1433 atque oratio ad Sigismundum regem anno
142g Bratislaviae pronunciatae. Tabor: Taboriensis Ecclesia evangelica fratrum Bohemorum
1949, 1-40, siehe unten Nr. 9. - 5. Vorlage der 28 Artikel und einiger weiterer Fragen 28. Jan.

1433, MANSI: 30, 258f. - 6. Johannes von Ragusa: Antwort auf die Rede des Johannes
Rokycana (Nr. 1), 31. Jan., 3., 4., 6., 7., 9., 10., 11. Febr., MANSI: 29, 699-868, siehe unten Nr. 10. -
7. Aegidius Carlier: Antwort auf die Rede des Nikolaus Biskupek (Nr. 2), 13., 14., 16., 17. Febr.,
MANSI: 29, 868-972, siehe unten Nr. 11. - 8. Heinrich Kalteisen: Antwort auf die Rede des

Ulrich von Znaim (Nr. 3), 18, 20, 21. Febr., MANSI: 29, 971-1044, s. unten Nr. 12. - 9. Johannes
Palomar: Antwort auf die Rede des Petrus Payne (Nr. 4), 23, 24, 25, 28. Febr., MANSI: 29,
1105-1168, siehe unten Nr. 13. - 10. Rokyzanas Replik auf die Antwort des Johannes von
Ragusa (Nr. 6), 2., 3., 4., 5., 10. März, Teiled. bei KRÄMER, W.: Konsens, 366-368, siehe unten
Nr. 14. - 11. Nikolaus Biskupek: Replik auf Antwort des Aegidius Carlier (Nr. 7), 16, 17, 18.

März, BARTOS, F.: Reci Miculäse, 36-82, siehe unten Nr. 15. - 12. Ulrich von Znaim: Replik auf
die Antwort des Heinrich Kalteisen (Nr. 8), 28. März, BARTOS, F.: Reci Miculäse, 118-172,
siehe unten Nr. 17. - 13. Petrus Payne: Replik auf die Antwort des Johannes Palomar (Nr. 9),
31. März, 1. April, siehe unten Nr. 16. - 14. Johannes von Ragusa: Replik auf die Replik des
Johannes Rokycana, 2., 3., 4., 6. April, ausser dem Tractatus de ecclesia unveröffentlicht. - 15.

Aegidius Carlier: Replik auf die Replik des Nikolaus Biskupek (Nr. 7), 4., 6. April, MANSI: 29,
388-456. - 16. Johannes Palomar: Replik auf die Replik des Petrus Payne (Nr. 13), 7. April,
MANSI: 29, 475-485. - 17. Heinrich Kalteisen: Replik auf die Replik des Ulrich von Znaim (Nr.
12), 7., 8. April, MANSI: 29,1045-1104.

28 Zur Person: M. Polivak, in: LexMA (1995) 7, 952; F. Seiht, in: LThK* (i960) 5, 1076, F.

Machilek, in: LThK3 (1996) 5, 962L, SMAHEL: Hussitische Revolution 3, 2244 (Reg. s.v.
Rokycana). - Verteidigung des Laienkelchs: 16., 17., 19. Jan. 1433. Zur Überlieferung: Basel, Univer-
sitätsbibl. Cod. A 29, f. ir-24v; Ed.: MANSI: 30, 269-306. - Siehe Anm. 27 Nr. 6 (Johannes von
Ragusa). - SMAHEL: Hussitische Revolution, 1566 Anm. 169. - JACOB, Ernest Frazer: The
Bohemians at the Concil ofBasel, 1433, in: Prague Essays. Presented by a Groupe of British Historians

to the Caroline University of Prague on its Occasion of the Six-hundredth Anniversary,
edited by Robert William Seton-Watson. Oxford: Clarendon Press 1949, 81-123, 94_98;
VOOGHT, P. de: Confrontation, 100-104.

29 MANSI: 30, 270B-271A: Communio corporis Christi 1. als communio sanctorum, durch
die Gnade Christi in einem einzigen mystischen Leib vereinigt; 2. communio als sacramen-
tum corporis et sanguinis Christi: sakramentale Kommunion; 3. communio pro congregatione
omnium credentium in Christum, d.h. Gesamtheit der Gläubigen, Kirche im traditionellen



220 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

î. als „sehr nützlich und dem Heil förderlich" (utilis multum, saluti expe-
diensi0), weil die Gnadenwirkung einer jeden Gestalt verschieden ist31, 2.

als „notwendig, verbindlich" (necessarian) und 3. als „von Christus
vorgeschrieben" (a Christo praecepta^), dies alles unter Berufung auf die hl.
Schrift sowie auf Kirchenväter und moderne Theologen; ausserdem führte
er als historisches Argument die Praxis der alten Kirche ins Feld34.

Ihm antwortete mit längeren Ausführungen der führende Dominikanertheologe

Johannes von Ragusa33. Die Feststellungen Rokycanas betreffend
die Nützlichkeit und die das Heil fördernde Wirkung, dann die Notwendigkeit

sowie den Vorschriftscharakter aufgreifend36, betonte Johannes
von Ragusa zunächst den Grundsatz, dass die vom hl. Geist geleitete
Kirche nicht irren37 und die hl. Schrift nichts Falsches enthalten könne3«,

Sinn; für Rokycana ist die communio sanctorum (praedestinati) die eigentliche, zu welcher
die communio sacramentalis führt.

30 MaNSI: 30, 274E: Communio divinissimae eucharistiae sub specie utraque panis scilicet et
vini utilis multum est et saluti expediens.

31 MANSI: 30, 275C: Caro namque Christi sub prima specie valet ad tuitionem corporis, cum
per ipsam tuetur a concubiscentiis carnis et fomes reprimitur atque tentatio debilitatur, iuxta
illud Ps 103,15: Et panis cor hominis confirmée

MaNSI: 30, 275E: Sanguis vero, teste Ambrosio, fusus est et sumitur pro anima, quia
sanguis suas efficacias principaliter exercet in anima sumentis, scilicet ineffabilem exhilarationem
animae in Christo, juxta illud Ps 103,15: Et vinum laetificet cor hominis. Siehe u.a. auch
THOMAS AQ.: Summa theo/. III q. 74 a. 1: sicut dicit Ambrosius [...], hoc sacramentum valet ad

tuitionem animae et corporis, et ideo caro Christi sub specie panis pro salute corporis,
sanguinis vero sub specie vini pro salute animae confertur; MANSI: 30, 278E: Quod sanguis
Christi consuderari potest ut vinum spirituale et secundum hoc habet très effectus, quia lavat
sorde culpae, calcefacit corda caritate, laetiflcat spirituali dulcedine.

32 Mit Berufung u.a. auf Mt 26,26-29, I Col 11,23-25; MANSI: 30, 282Ef.: Quia sicut vita
corpora/is stare non potest neque continuari, nisi cibo et potu sibi congruo sustentetur: sic
vita spiritualis animae, si non cibo suo et potu quotidie vel sepe nutriatur, stare, vegetari, aug-
mentari et continuari nequaquam potest.

33 Mit Berufung u.a. auf Mt 26,26-29, I Col 11,23-25; MANSI: 30, 294B: Et patet plane ex
dictis egregii martyris (sc. Cypriani), quod communionem eucharistiae, videlicet manducatio-
nem et bibitionem sacramenti, ponit inter magna et grandia mandata, quae nulli hominum fas
est infringere.

34 MANSI; 30, 301A; bis zum Konzil von Konstanz nie als häretisch betrachtet und verboten,

VOOGHT, P. de: Confrontation, 104.
35 Zur Person: J. Helmrath, in: LexMA (1991) 5, 596L; B. Duda, in: LThK2 (1960)5, 1073; J.

Laudage, in: LThK3 (1996) 5, 960, SMAHEL: Hussitische Revolution 3, 2249 (Reg. s.v. Stoj-
covic). - Siehe Anm. 27 Nr. 6. Antwort auf die Rede des Johannes Rokycana: 31. Jan. 3., 4., 6.,

7., 9., 10., 11. Febr. Zur Überlieferung u.a.: Basel, Universitätsbibl. Cod. A 29, f. 25r-i38v
(siehe unten 42), siehe auch KrchnâK, A.: 60-64, Nr- 23> 64L, Nr. 25, KRÄMER, W.: Konsens,
81 Anm. 37; Ed. MANSI: 29, 699-868. Siehe Anm. 27 Nr. 10. - SMAHEL: Hussitische Revolution

3, 1567 Anm. 170. - VOOGHT, P. de: Confrontation, 104-120.
36 MANSI: 30, 274E, 275C, 275E, 282E und 294B (siehe oben Anm. 30, 31, 32 und 33).
37 MANSI: 29, 713C: Et hoc est credere sanetam, catholicam et apostolicam ecclesiam regi et

gubernari a Spiritu saneto, nec earn posse ullo modo errare in his, quae fidei sunt et
necessitatis ad salutem. Et hoc est credere sanetam, catholicam et apostolicam ecclesiam regi et gu-



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 221

um dann die von der Gegenseite vorgetragenen Ansichten zu widerlegen?^
da in jeder der beiden Gestalten jeweils der ganze Christus vorhanden ist40.

Insofern genüge die Kommunion unter der Gestalt des Brotes, wie die
angeführten Bibelstellen, Konzilsbeschlüsse und Väterzitate beweisen41. Da

Rokycana das hussitische Kirchenverständnis - die Kirche als Gemeinschaft

der ,praedestinati' - nur kurz angedeutet hatte42, holte nun Johannes

von Ragusa in der Erkenntnis, dass es sich um einen zentralen Punkt der
Auseinandersetzung handle, zur Darlegung des katholischen Kirchenbegriffes
aus4?.

In seiner Replik44 hat sich Johannes Rokycana bemüht, einige
Argumente des Johannes von Ragusa zu entkräften und seiner Ansicht nach
richtig zu stellen, freilich ohne wesentlich neue Gesichtspunkte vorzubringen.

Neu jedoch in dieser Replik sind die von den Ausführungen des
Johannes Stoicovic von Ragusa erzwungenen Darlegungen über die Kirche4?.

- Auch die abschliessende Replik des Johannes Stoicovic auf die Replik des

Johannes Rokycana unterstrich vor allem das schon in seiner ausführlichen

bernari a Spiritu sancto, nec earn posse ullo modo errare in his, quae fidei sunt et necessitatis
ad salutem.

38 MANSI: 29, 715C: quod omnis scriptura veteri et novi testamenti contenta in volumine
Bibliae sit édita ab auctoribus suis Spiritu sancto inspirante. - 714E: Tanta est certitudo verita-
tis sacrarum scripturarum, ut nihil in eis est assertive positum aut expressum possit esse men-
dosum etfalsum.

39 Siehe MANSI: 29, 715.

4° Siehe oben Anm. 36: ostenditur manifeste, quod in hoc Sacramento sub qualibet specie
est totus et integer atque plenus Christus, et sub utraque simul, imo et in qualibet particula,
scilicet cum corpore, sanguine, anima et deitate et cum omnibus, quae ad perfectionem et

integritatem ipsius pertinet, nec in hoc debet aliquis fidelium dubitare, quia haec est fidei ca-
tholicae et omnium sanctorum doctorum sententia.

41 Bibl. Belegstellen für Brot-Kommunion: Gn 14,8; Ex 16,31, 33, 35; Nm 11,6; Dn 8,16; Mt
6,11; Lc 11,3; 22,19-20; Io 6,32-35, 53, 54, 55, 56; 21,9-13; Act 2,42, 46; 9,19; 10,12-13, 41; 11,3, 7;
20,7, 11; 27,21, 33, 34, 35, 38; 1 Cor 5,7-8 (Ausnahme 1 Cor 11,23-25, Mansi: 29, 743D). -
Konzilien: MANSI: 30, 744E: Konstantinopel VI (680-681), MANSI: 30, 745A/B: Toletanum XI
(7. Jh.). - Autoren: MANSI: 29, 751D-761B: Ambrosius, Hieronymus, Augustinus, Hilarius, Papst
Innozenz, Alexander de Haies, Albertus M., Thomas Aq., Bonaventura, Petrus de Tarentasia
(Innozenz V.), Richardus de Mediavilla, Nicolaus de Lyra, Thomas de Argentina, Richardus
Fishacre, Hugolinus, Laurentius, Johannes, Hostiensis, Rudolfus.

42 Siehe oben Anm. 29.
43 Die in dieser Entgegnung gemachten Aussagen über die Kirche (Erstfassung: Zürich,

Zentralbibl. Cod. Car. C 110, f. 2O4r-207r), siehe THILS, G.: Le „Tractatus de Ecclesia" de Jean
de Raguse, in: Angelicum 17 (1940), 219-244; BINDER, K.: Der „Tractatus de Ecclesia" Johanns
von Ragusa und die Verhandlungen des Konzils von Basel mit den Hussiten, in: Angelicum 28
(1951), 30-54; KRÄMER, W.: Konsens, 90-124, Redaktionsgeschichte ebda. 92-95.

44 Siehe Anm. 2 Nr. 10. Johannes de Rokycana: Replik auf die Antwort des Johannes von
Ragusa (Nr. 6): 2., 3., 4., 5., 10. März 1433. Zur Überlieferung: Basel, Universitätsbibl. Cod. A I

29, f. i43r-i85r; Teiledition KRÄMER, W.: Konsens, 366-368 (f. 175t/v). - Siehe Anm. 27 und
Anm. 46, Nr. 14. - VOOGHT, P. de: Confrontation, 112-117.

45 Basel, Universitätsbibl. Cod. A 29, f. I75r-i85r: De ecclesia, siehe oben Anm. 44; KRÄMER,

W.: Konsens, siehe 85-90 über den hussitischen Kirchenbegriff.



222 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

Rede Gesagte**6 und ebensowenig brachten die jeweils nachmittags
durchgeführten Wechselreden eine Annäherung der Standpunkte47.

Ins Umfeld nach diesen Reden über den Eucharistieempfang gehört
Heymerics Traktat über die Gnadenwirkung sub utraque quam sub una
specie48 - übrigens zur gleichen Zeit wie sich auch Nikolaus von Kues49

und Thomas Ebendorferso zum Problem des Laienkelchs geäussert haben.
Ausserdem hat die konziliäre Auseinandersetzung mit den Hussiten Hey-
mericus zu weitern schritlichen Äusserungen veranlasst, so etwa in seinem
Schreiben an Johannes Rokycana wahrscheinlich vom März oder April
1433, in welchem er den Empfänger von der Richtigkeit der römisch-kirchlichen

Praxis in geradezu beschwörendem Ton zu überzeugen versuchts*,
oder in seinem Brief vom 14. April 1433 an die Universität Köln, in dem er
über die Laienkelchverhandlungen berichtets2.

Da weder hinsichtlich des Laienkelchproblems - auch ein Kompromissvorschlag

des Nikolaus von Kues, man könne den Böhmen die Kommunion
sub utraque specie gestatten, sofern sie die drei übrigen Forderungen fallen
Hessen53, half zunächst nicht weiter - noch hinsichtlich der drei weiteren
Artikel Einigung erzielt werden konnte, sollten die Verhandlungen mit

46 Siehe Anm. 27 Nr. 14. Johannes von Ragusa: Replik auf die Replik des Johannes
Rokycana (Anm. 27 Nr. 10): 2., 3., 4., 6. April 1433. Zur Überlieferung: Basel, Universitätsbibl.
Cod. A I 29, f. i89r~302r, weitere Hss. bei KRCHNÂK, A.: De vita et operibus Ioannis de Ra-

gusio Lateranum NS. 26, Nr. 3-4). Rom: Facultas Theologica Pontificiae Universitatis La-
teranensis i960, 64, Nr. 25; unveröffentlicht. - Siehe KRÄMER, W.: Konsens, 81, Anm. 37.

47 MC I, 33Öff., 341, 344L - Concilium Basiiiense. Studien und Quellen zur Geschichte des

Concils von Basel, Bd. 2. Basel: Reich 1897, 379, 380, 381.
48 Siehe auch HAMANN, Florian: Das Siegel der Ewigkeit. Universalwissenschaft und Kon-

ziliarismus bei Heymericus de Campo Buchreihe der Cusanus-Gesellschaft 16). Münster:
Aschendorff 2006, 25-26.

49 NIKOLAUS VON Kues: Ep. II und III: De usu communionis ad Bohemos (ed. Faber Stapu-
lensis, Paris 1514) 2, fol. 5r-gv bzw. 9V-13V; lateinischer Text mit englischer Übersetzung von
Thomas M. Izbicki, in: NICOLAS OF CUSA: Writings on church and reform The I Tatti Lib-

rary 33). Cambridge Mass. 2008, 2-85; siehe auch: De concordantia catholica 2, 211 (ed.
Gerhard Kallen), 253; HAMANN, F.: Das Siegel der Ewigkeit, 25-26.

5° THOMAS EbendorfeR: Diarium sive Tractatus cum Boemis (1433-1436), hg. von Harald
Zimmermann MGH SS rer. Germ. N.S. 25). Hannover: Hahnsche Buchhandlung 2010,

93-101: Deliberatio Thome de Has(e)lpach super liberacione calicis Boemis et eorum adhe-
rentibus MCCCXXXXIII Basilee inter deputatio super ista in refectorio Minorum; siehe auch
ZIMMERMANN: Einleitung, XXII und XXXI.

51 LADNER, Pascal: Heymericus de Campo an Johannes de Rokycana. Zur Laienkelchdiskus-
sion am Basler Konzil, in: Variorum munera florum. Latinität als prägende Kraft mittelalterlicher

Kultur. Fs für Hans f. Haefele zu seinem sechzigsten Geburtstag. Sigmaringen:
Thorbecke 1985

52 BIANCO, Franz Joseph von: Die alte Universität Köln sowie die zu Köln administrierten
Studien-Stiftungen. Köln: *1855, Teil I, 171-174 (Brief Nr. 33). - Auch in Heymerics unedier-
tem Hauptwerk De potestate ecclesiastica kommt die Laienkelchfrage zur Sprache.

53 Siehe HALLAUER, H.: Glaubensgespräch, 55.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 223

einigen Mitgliedern des Konzils in Prag fortgesetzt werden. Die Abreise
der Hussiten- und Konzilsdelegation aus Basel erfolgte am 14. April 1433.

Auf die für die Beziehungen vom Konzil zu den Hussiten bewegte
Geschichte der Folgezeit ist nur summarisch einzugehen. Nach dem erfolglosen

ersten Treffen in Prag (Juni, Juli 1433) und den erneuten Verhandlungen

mit hussitischen Abgesandten in Basel (August, September 1433), ist
eine abgeschwächte hussitische Version des Laienkelchartikels vorgelegt
worden, die aber vom Konzil noch stärker eingeschränkt wurde. Was den
Laienkelch betrifft, haben die Hussiten zugestanden, dass er nicht mehr
als Heilsnotwendigkeit für alle Christen zu gelten hat, sondern nur den
Gläubigen von Böhmen und Mähren sowie für jene, die an andern Orten
der Gegend es wünschen, zu verabreichen seD4, während das Konzil die
Kommunion sub utraque specie unter der Bedingung zu erlauben gewillt
war, wenn sich die Böhmen und Mähren in allem - ausser in der Kelchfrage

- der Kirche unterwerfen und die Kelchkommunion nur auf Erwachsene

beschränke, die darüber hinaus über die Präsenz des ganzen Christus
in jeder der beiden Gestalten belehrt werden sollten55. Die unter diesen
Voraussetzungen mögliche Gewährung des Laienkelches sollte von einer
Konzilsgesandtschaft anlässlich eines zweiten Treffens in Prag im November

1433 verkündet werden; dort aber stiess die vom Konzil abgeänderte
Fassung zum Kelchproblem - wie auch die der übrigen drei Artikel - auf
Widerstand, der erst nach weiteren Verhandlungen zu einer Übereinkunft
mit den gemässigten Hussiten um Rokycana führte, die in die am 30.
November 1433 abgeschlossenen Basler (Prager) Kompaktaten eingingsö, wel-

54 MANSI: 30, 634E und AEG. Carlerii, in: MC I; S. 444: Primo, ut communio divinissime
eucharistie, utilis et salubris sub utraque specie, scilicet panis et Mini, universis Christi fide-
libus in regno Bohemie et marchionatu Moravie, ac loeis eis in hac parte adherencium
constituas, per sacerdotes libere ministretur-, siehe VOOGHT, P. de: Confrontation, 285, 288.

55 AEG. CARLERII, in: MC I, 496: articulus Hie in sacro concilio discutietur ad plenum,
quoad materiam de preeepto, et videbitur, quid circa ilium articulum pro veritate catholica sit
tenendum et agendum pro utilitate et salute populi christiani. Et omnibus mature et digeste
pertractatis, nichilominus si in desiderio habendi dictam communionem sub duplici specie per-
severaverint, hoc eorum ambassiatoribus indicantibus, sacrum concilium sacerdotibus dicto-
rum regni (sc. Boemie) et marchionatus (sc. Moravie) communicandi sub utraque specie popu-
lum, eas videlicet personas, que in annis discrecionis constitute reverenter et devote postula-
verint, facultatem pro eorum utilitate et salute in domino largietur; hoc semper observato,
quod sacerdotes sic communicantibus semper dicant, quod ipsi debent firmiter credere, quod
non sub specie panis caro tantum, nec sub specie vini sanguis tantum, sed sub qualibet specie
est integer totus Christus. Siehe VOOGHT, P. de: Confrontation, 288. - In diesen Zusammenhang

gehören die beiden Äusserungen des Thomas Ebendorfer betr. Gewährung bzw.
Verweigerung des Laienkelches in dessen Diarium: MC 1, 723-728, 728-731, LHOTSKY, A.:
Thomas Ebendorfer. Ein österreichischer Geschichtsschreiber, Theologe und Diplomat des 15.

Jahrhunderts MGH Schriften 16). Stuttgart: Hiersemann 1957, 23; siehe auch dessen Hinweis

S. 88, Nr. 145 auf die Zurückweisung der Vier Artikel in Wien, ÖNB Cod. 4707, f. 20v-i47r.
56 MANSI: 31, 273A-276E.



224 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

che freilich von den radikaleren Taboriten erst nach deren Niederlage in
der Schlacht von Lipany (30. Mai 1434) angenommen wurden.

Weil der böhmische Landtag vom November 1433 die Kompaktaten nur
in der ursprünglichen, unveränderten Fassung angenommen und das
Plenum des Konzils den endgültigen Text nie bestätigt hatten, wurden die
Verhandlungen fortgesetzt, zunächst in Basel (Febr. 1434), dann auf dem
Reichstag von Regensburg (Aug.), auf dem Prager Landtag (Okt.), dann im
Jahre 1435 auf dem Brünner Landtag (Juli) und wieder in Basel (Sept.),
anschliessend in Stuhlweissenburg (Dez./Jan. 1436) und schliesslich zum
Abschlusstreffen in Iglau, wo der endgültige Text, nämlich derjenige der Basler

Kompaktate, am 3. Juli 1436 verurkundet und zwei Tage später feierlich
verkündet worden ist. Dieser ist mit zwei vom 15. Januar r437 datierten
Bullen datierten vom Konzil ratifiziert worden?7.

Ausblick: Ende 1450 beauftragte Papst Nikolaus V. den inzwischen zum
Kardinal erhobenen Nikolaus von Kues - ausser mit der Verkündigung des

Jubiläumsablasses und der Kirchenreform in Deutschland - mit der
Rückführung der Böhmen vor allem wegen der Türkengefahr 58, doch die mehrfach

anberaumten Unionsverhandlungen sind nicht zustande gekommen -
insgesamt eine Mission, die 1452 letztlich scheiterte?^ - Rund zehn Jahre
später erklärte Papst Pius II. aufgrund eines Gutachtens desselben Nikolaus

von Kues, der vorgängig massgeblich an den Verhandlungen mit einer
tschechischen Delegation teilgenommen hatte60, die Basler Kompaktaten
für ungültig61; König Podiebrad von Böhmen wollte sich diesem päpstlichen

Verdikt nicht unterwerfen und wurde deshalb exkommuniziert62. Die
von Podiebrans Nachfolger, König Wladyslaw IL, und seinem Mitkönig
Matthias Corvinus gewaltsam betriebene Rekatholisierung63 führten im
September 1483 zur Reaktion, die sich in einem grossen Aufstand des utra-
quistischen Prag Luft machte und schliesslich den Kuttenberger Religionsfrieden

vom März 1485 zur Folge hattet. - Wiederum Jahrzehnte später
hat sich das Konzil von Trient dem Problem des Laienkelches angenommen

und den Entscheid Papst Pius IV. übertragend, der am 16. April 1564
auf Ansinnen Kaiser Maximilians II. und Herzog Albrechts V. von Bayern

57 SmaheL: Hussitische Revolution 3, 1676L
58 AC I/2 Nr. 952 (24. Dez. 1450), 953 (29. Dez.) und besonders 955 (auch 29. Dez.).
59 HALLAUER, H.: Glaubensgespräch, 69.
60 HALLAUER, H.: Glaubensgespräch, 69.
61 MACEK, Georg von Podiebrand, in: LexMA 4 (1989), 1275; SMAHEL: Hussitische

Revolution 3,1854, 1857.
62 MACEK, ].: Georg von Podiebrand, in: LexMA 4 (1989), 1275.
63 SMAHEL: Hussitische Revolution 3, 1861L

64 SMAHEL: Hussitische Revolution 3, 1862.
65 Sessio 21 (16. Juli 1562), COD, 726-728; sessio 22 (17. Juli 1562), Decretum super peti-

tione concessionis calicis: COD, 741.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 225

grossen Teilen des Reichs die Kommunion sub utraque specie gewährte66.
Da jedoch die Laienkelchkommunion je länger desto weniger als Anliegen
empfunden wurde, hat sie Herzog Albrecht seit 1571 wieder zurückgezogen6?

und 1584 hat Papst Gregor XIII. das Privileg aufgehoben68.

Zum Inhalt

Heymericus hat den Traktat klar strukturiert: Nach einer kurzen Einleitung,

in welcher das theologische Ergebnis der Rede des Johannes von
Ragusa als Grundlage für die anschliessenden Erörterungen aufgegriffen
wird, dass sich nämlich die Gnadenwirkung der Eucharistie gleich bleibt,
ob diese unter einer oder unter beiden Gestalten von Brot und Wein
empfangen wird, also nicht unter einem quantitativen Gesichtspunkt betrachtet

werden darf (§ 1), werden gegen diese Ansicht fünfzehn Einwände mit
variierenden Begründungen vorgebracht (§§ 2-17), die ihrerseits mit zwölf
Gegenargumenten widerlegt werden sollen (§§ 18-29), worauf Heymericus
nach Einspruch gegen die Gegenargumente (§ 30) und einer persönlichen
Absichtserklärung, die widersprüchlichen Meinungen zu überbrücken (§ 31),

vier Bemerkungen (§§ 32-35), zwei Zweifel (§§ 36-37) und schliesslich die
Lösung (§ 38) folgen lässt.

Was den ersten Problemkomplex betrifft, der zum Ziel hat, die
verschiedenen von Brot und Wein ausgehenden Gnadenwirkungen zu verteidigen,

so wird zunächst mit der eine unterschiedliche Gnadenwirkung
begründenden Verschiedenheit von Form und Materie mittels folgender Zeugnisse

argumentiert: Einsetzungs- und Konsekrationsweisen der eucharisti-
schen Gestalten (§ 2), Opfer des Melchisedech69, Passahlammritus
(Blutzeichen zur Verschonung, Fleischmahl zur Stärkung) 7°, Manna in der
Wüste und Wasser aus dem Felszi (§ 3), Bedeutungsgehalte, insofern als
das Sakrament des Kelches auf die Erinnerung an den Tod Christi mit dem
Ziel der Erlösung der ganzen Menschheit, das Sakrament des Brotes
hingegen auf die Stärkung der Person und auf die ihrem Haupt mystische An-
verleibung der Glieder der Kirche ausgerichtet ist (§§ 4-7), was eine je
verschiedene Gnade darstellt (§ 8). Und dann werden die dem Blut und dem
Fleisch Christi entströmenden Gnaden einerseits mit den verschiedenen
Werkzeugen verglichen, deren sich ein Handwerker bedient (§ 9), anderseits

mit der unterschiedlichen Wirkung von flüssigen und festen heilbrin-

66 H. Jedin, in: HbKG 4, 520.
67 H. Jedin, in: HbKG 4, 550.
68 FRANZEN, A.: Laienkelchbewegung, in: LThK2 6 (1961), 744 mit dem Hinweis, dass für

Ungarn und Böhmen der Laienkelch 1604 bzw. 1621 von Rom eigens nochmals verboten worden

ist.
69 Gn 14,18.

7° Ex 16,14-16.
71 Ex 17,5-6.



22Ô Ruedi Imbach / Pascal Ladner

genden Medikamenten (§ 11), oder auch mit der Sonne der Gnade, die unter

den verschiedenen sakramentalen Zeichen eine je verschiedenartige
Teilhabe und Wirksamkeit ausübt (§ 13). Die den beiden eucharistischen
Gestalten innenwohnende je eigenen Gnadenwirkung werde schliesslich
gleichgesetzt mit einem die Sünden nachlassenden Geschenk bzw. mit der
Gabe, die das geistige Leben in unsterblicher Einheit mit seinem Ursprung
bestärkt (§ 10). - So ergibt sich aus diesen Argumenten zusammenfassend,
dass der Empfang der Kommunion unter beiden Gestalten eine grössere
Gnadenwirkung bringt als nur unter einer Gestalt (§ 17).

Die Antwort auf diese ausgebreitete Argumentation erfolgt mit folgenden,

das Gegenteil unterstreichenden Überlegungen: Unter den insgesamt
sieben Sakramenten zählt die Eucharistie als ein einziges ungeachtet seiner

zweifachen Gestalt (§ 18). Ziel und Zweck dieses Sakraments ist einerseits

ein vollkommenes, geistiges Mahl, welches Speise und Trank ein-
schliesst (§ 19), und anderseits die beidseitige Vereinigung Christi und seiner

Glieder im mystischen Leib, eine Vereinigung, welche vonseiten des zu
seinen Gliedern herabsteigenden Christus durch das sakramentale Verströmen

des Blutes geschieht, und vonseiten der zur Verbindung mit ihrem
Haupt aufsteigenden Gliedern durch die sakramentale Kommunion des
Brotes erfolgt (§ 20). So wie Speise und Trank bei einem profanen Mahl
unterscheidbar sind, so sind sie beim geistigen Mahl ununterscheidbar und
insofern eins (§ 21). Unter Berufung auf die Aussage Christi über seinen
Leib und sein Blut als wahrhafte Speise und Trankz2 wird gefolgert, dass
das Fleisch und das Blut Christi unter beiden Gestalten sowohl Hunger
stillt als auch Durst löscht, weshalb sie in der Eucharistie ein einziges
Element bilden (§§ 22, 23) und deshalb die Gnadenwirkung dieselbe ist (§§
24, 25). Und weiter wird angeführt, dass die lebensspendende Nahrung (Brot
und Wein) nicht von der sakramentalen Gestalt abhängt, sondern von der
Gnade des die Seele heranziehenden Gott Vaters (§ 25), wie auch die Seligen

im Himmel mit einer einzigen Speise gesättigt und trunken gemacht
werden (§ 27). Ausserdem umfasst die Bitte um das tägliche Brot Speise
und Trank (§ 28). Schliesslich wird die gleiche Gnadenwirkung, ob der
Eucharistieempfang unter einer oder unter beiden Gestalten geschieht, damit
begründet, dass der Mensch aus Christus wiedergeboren ist, der in seinem
menschlichen und göttlichen Sein untrennbar Fleisch und Blut vereinigt (§

29). - Dieses zuletzt genannte Argument kann jedoch auch im gegenteiligen

Sinn gedeutet werden (§ 30).
Heymericus ist der Auffassung, dass das im Traktat behandelte Problem

ausgleichend gelöst werden kann. Dazu fügt er vier Bemerkungen an:
1. und 2. Bemerkung: So wie jedes der sieben Sakramente ein hl.

Zeichen für eine unsichtbare Gnade darstellt, so beinhaltet die Eucharistie die
Gnade zur Bekämpfung der menschlichen Neigung zur Sünde (§§ 32, 33).

72 Io 6,56.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 227

3. Bemerkung (§ 34): Der seinen Leib und sein Blut hingebende Christus

ist Vorbild nicht nur für die Märtyrer der Urkirche, sondern auch für
den sein Leben für die Kirche opfernden Papst, welchen deshalb das Recht
der Kommunion unter beiden Gestalten zusteht; beim überwiegenden Wegfall

der Märtyrersituation in der Zeit der niedergehenden Kirche mit ihren
Unvollkommenheiten und Häresien ist dieses Privileg den Laien
weggenommen worden; eine den Böhmen gewährte Freigabe wäre ein Skandal.

4. Bemerkung (§ 35): Das sakramentale Brot und der sakramentale Wein
sind einerseits Mittel zur Wiederherstellung dessen, was durch die Sünde
verloren gegangen ist, anderseits Wegzehrung des wiedergeborenen Lebens;
im Falle der Benützung als Wegzehrung jedoch sollte die Eucharistie unter
der alleinigen Gestalt des Brotes, Nahrung des Lebens, eingenommen werden.

Der Traktat behandelt schliesslich noch zwei Zweifel (§ 36-37), nämlich
erstens ob es möglich ist, die beiden Gestalten des Sakraments getrennt zu
verabreichen, (was Heymericus bejaht), und zweitens in welcher Weise in
beiden Gestalten die gesamte Gnadenwirkung enthalten ist. Zum Schluss
wird noch einmal der Unterscheid der von den beiden Parteien vertretenen

Lehre zusammengefasst, im Hinblick auf eine Versöhnung: die einen
betonen die Verschiedenheit der Gnadenvermittlung in beiden Gestalten,
während die anderen betonen, dass in beiden Gestalten die Vollkommenheit

des Sakraments enthalten ist. Zur Vermittlung des Gegensatzes
verweist Heymericus (§ 38) auf zwei Aspekte der Relationstheorie, indem er
hervorhebt, dass in beiden Gestalten die andere enthalten ist, und zwar so
wie in zwei korrelativen Begriffen stets der eine im anderen enthalten ist
und so wie eine Beziehung zu etwas in einem Gegenstand der Möglichkeit
nach vorhanden ist.

Im reichen Feld der von den Konzilsvätern auf der Basler Kirchenversammlung

behandelten Themen erscheinen die von Heymericus nach der
Auseinandersetzung zwischen Johannes Rokycana und Johannes von Ragusa

im Traktat niedergelegten Überlegungen zur Gnadenwirkung der
Kommunion unter einer oder beiden Gestalten zunächst als eine auf ein
theologisches Sonderproblem beschränkte Frage. Doch diese verengte Sicht täuscht.
Allein schon die Tatsache, dass sich Heymericus mit einem für einen Teil
der hussitischen Bewegung wichtigen Anliegen beschäftigt hat, gibt dem
Traktat ein besonderes Gewicht. Insofern stellt er ein kleiner, aber beachtlicher

Baustein im Gespräch mit den Hussiten dar. Darüber hinaus sind
Heymerichs Ausführungen ein beredtes Zeugnis für dessen Arbeitsweise:
Die überaus sorgfältige Abwägung der dargelegten Gesichtspunkte, wie sie
bei keinem andern Autor zu derselben Problematik zu finden ist, erhöht
die Bedeutung des Eucharistietraktates, der so als ein überaus beachten-
werter Beitrag zur Geschichte der Sakramententheologie gewertet werden
darf, wobei zu beachten ist, dass sich Heymericus in seiner Argumentation
hauptsächlich auf Albert den Grossen und Thomas von Aquin beruft.



B. Edition des Textes

An maior gracia conferatur communicanti sub utraque quam sub
una specie. Hec magister Heymericus de Campis doctor Coloniensis.

(1) Fundamentum responsionis seu solucionis magistri Johannis de Ra-

guzio1, ni fallor, est hoc: Quod ubicumque corpus et sanguis domini nostri
Iesu Christi eque integre continentur seu existunt substancialiter, insunt
eque potenter et eque efficaciter in gratificando. Sed sic sunt tam sub

specie panis quam vini sigillatim quam eciam in utraque simul, sicud allu-
dit ilia figura de collacione mannatis, in qua, qui plus collegerat, non plus
habebat2, et consonat racio, que potest formari de omniformi seu omni-
moda saporis inexistentis illi pani celesti delectamento, et sic de aliis.

(2) Contra hoc fundamentum primo militât consona sancti Thome3 et
Alberti Magni4 sentencia, qua dicunt racioni sacramenti Nove Legis non
sufficere, quod sit signum et contineat rem sacram substancialiter, sed re-
quirit huiusmodi rem contineri causaliter eo modo, quo vas interfeccionis,
id est sagitta, ut explicat sanctus Thomas^, continet vim interfectivam et
separatum ab artifice instrumentum totam vim transitivam artificis. Siqui-
dem sacramenta Nove Legis dicuntur communiter vasa gracie6, non qui-
dem localiter et quiete contentiva, sed, ut dicit Albertus Magnus?, dispositive

et instrumentaliter effective, quo modo dicit Philosophus II Physico-
rum8, quod semen est in genere cause efficientis. Cum ergo gratuita sacramenti

efficacia consequitur formam sue ecclesiastice et sacerdotalis insti-
tucionis, sicud tam in natura quam in arte virtus operativa consequitur
formam illius, quod est ad operandum formaliter causatum, sic, quia alia
forma consecracionis et institucionis sanguinis a forma consecracionis cor-

1 Cf. MANSI: 29, 866D,e - 867a.
2 Cf. Ex i6,i7f.; Mansi: 29, 706c,D.
3 Cf. THOMAS Aq.: Scriptum super Libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi IV, d. 1, q.

1, art. 1-3.
4 Cf. ALBERTUS: Sent. IV, d. 1, art. 7, in: Commentarii in quartum librum Sententiarum,

(dist. I-XXII), in: Alberti Magni Opera omnia, revisa et locupletata cura et labore Steph.
Caes. Aug. Borgnet, volumen 29. Parisiis 1894, p. i8a-i9a.

5 Cf. THOMAS Aq.: Summa theologiae III, q. 62, art. 3 ad 1.

6 Cf. ALEXANDER HalenSIS: Giossa in quattuor libros Sententiarum, IV, d. 1, n. 6, studio et
cura Collegii S. Bonaventurae. Ad Claras Aquas 1957, p. 14.; BONAVENTURA: Comm. In quattuor

libros Sent., IV, d. 1, p. 1, art. un., q. 3, in: Opera omnia, vol. IV, edd. PP. Collegii a S.

Bonaventura, Ad Claras Aquas 1889, p. 17; THOMAS AQ.: Super Ad Hebraeos reportatio, c. 1, lect.

4, n. 24, in: Super Epistolas S. Pauli lectura, t. 2, ed. R. Cai. Taurini-Romae: Marietti 1953, p. 350.
7 Cf. ALBERTUS M.: Liber de sacramento Eucharistiae, d. t, c. 5-6, in: Alberti Magni Opera

omnia, revisa et locupletata cura et labore Augusti et Aemilii Borgnet, volumen 38. Parisiis
1899, p. 208-215.

8 Aristoteles: Physica II, c. 3; 195a.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 229

poris, videtur, quod Christus habeat aliam efficaciam gratuitam seu sacra-
mentalem sub specie sanguinis quam panis.

(3) Confirmatur. Dicit auctor seu Magister Sentenciarum in principio IV
Sentenciarum9, quod sacramenta Nove Legis causant, quod Veteris Legis
sacramenta prefigurabant. Ergo sicud alie sunt figure calicis et panis [alie]
in Testamento Veteri, ita sunt alie efficacie causales in eisdem, secundum
quod integrant veritatem sacramentalem Novi Testamenti. Consequencia
tenet per hoc, quod signum et significatum sunt correlativa, et ideo multi-
plicato uno necesse est alterum proporcionaliter numerari. Argumentum
claret inductive de vino et pane in oblacione Melchisedech, de sanguine
occisionis primogenitorum et agno pascali in Egipto, de manna et torrente
silicis in heremo, de panibus proposicionis et libaminibus, et universaliter
de siccis et liquidis oblacionibus in tabernaculo. Hec enim sunt figure spe-
cifice distincte. Ergo videtur, quod panis et vini sacramentum est in effica-
cia veritatis gratifice per illas figuras distincte premonstrate geminum seu
bipartitum.

(4) Tercio ad idem sic. Finis dat speciem et ordinem mediis in ipsum
essencialiter ordinatis, ut dicit Aristoteles10. In signum cuius via dicitur et
specificatur per suos terminos ad quos, similiter motus, et quia virtus cau-
salis sequitur formam et speciem illius, in quo fundatur huiusmodi virtus,
ideo dicit Philosophus II Physicorum11 et V Metaphysice12, quod instrumenta

et media inducencia finem reducuntur ad causalitatem eiusdem
finis. Unde provenit modus dicendi, quod instrumenta media sunt subfina-
liter causalia, quodque ubi unum propter alterum utrobique tantum unum,
III Topicorumo. Qua racione solet dici circa principium SentenciarumH,
quod potencia, habitus et actus ipsius fruentis eadem fruicione fruuntur
uno fruibili, quodque eodem amore diligitur deus finaliter et subfinaliter.

- Inde sic: Quecumque signa sacramentalia ad diversos fines instituta sunt
instrumentaliter in virtute causali ordinata ad huiusmodi fines. Distincta
species panis et vini sunt huiusmodi, ergo etc. Maior patet ex predictis, et
minor patet ex auctoritatibus illorum doctorum, quos magister Johannes
de Rockazana1? allegat, qui in hoc conveniunt, quod sacramentum calicis
ordinatur ad memoriam mortis dominice, ad opus nostre redempcionis et
ad refeccionem tuicionemque potabilem ipsius anime; sacramentum vero
panis ordinatur ad vite spiritualis viaticam cibacionem et membrorum
ecclesie suo capiti misticam incorporacionem. Certum est autem, quod illi

9 Cf. PETRUS Lomb.: Liber IVSententiarum, d. 1, c. 6.
10 Cf. Aristoteles: Metaphysica V, 2,1013a.
11 Cf. Aristoteles: Physica II, 3,194b.
12 Cf. ARISTOTELES: Metaphysica V, 2, 1013a.
O ARISTOTELES: Topica III, 2, 117a.

H Cf. THOMAS Aq.: Sent. I, d. 1, q. 2, art. 2.

'5 MANSI: 30, 274E-280E.



230 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

fines formaliter sunt différentes, siquidem est alia racio formalis potus et
cibi, redempcionis nature /(113V) et salvacionis nutritive ipsius persone. In
signum cuius, cum operacio arguat formam, dicit Propheta: Panis cor
hominis confirmât et vinum illud letificat16, qui actus sunt utique formaliter
distincti. Cum ergo forma sit nocio rei et signa sacramentalia sint quedam
accidencia nocionalia, videtur quod, non obstante ydemptitate substanciali
vel naturali rei hincinde sub speciebus panis et vini contente, propter
différentes raciones significandi earumdem specierum necesse est huius-
modi rem licet substancialiter eamdem exhibere hincinde differentem effi-
caciam subfinaliter causandi sive sacramentaliter ex vi operis operati grati-
ficandi.

(5) Quarto ad idem. Aliud est sacrificium iusticie pro culpa originali
originante generis humani satisfacientis a medicamento misericordie mor-
bos culpe originalis originate sanantis. Aliud dico formaliter eo modo, quo
iusticia et misericordia differunt, et sicud dicitur peccatum originale acti-
vum, quod fuit voluntarium et personale in primis parentibus, <aliud> a

peccato originali passivo in suis posteris per necessitatem nature propagate

contractum. Sed sacramentum calicis est memoriale illius sacrificii, ut
patet Lucas XXII'7 et I Cor. nl8; sacramentum vero panis est medicamen-
tum gracie lapsum vite personalis per baptismum spiritualiter regenerate
misericorditer restaurantis et in suo esse christiformi conservantis. In
Signum cuius dicitur viaticum ad instar, quo manna fuit viaticum filiorum^
Israel post transitum eorum per Mare Rubrum prefigurans baptismum ad

terram promissionis prefigurantem vitam eternam, et sicud panis subcine-
ricius fuit viaticus cibus Helie20 usque ad montem dei. Unde sie meritum
universalis satisfaccionis Christi pro genere humano est formaliter aliud a
beneficio gracie particularis singularis persone alende spiritualiter, eo
quod illud iustificat naturam, hoc sanat personam, illud causaliter prevenit
baptismum sicud iusticia originalis activa iusticiam passivam, istud se-

quitur baptismum, illud eciam effectualiter communicatur cum baptismo,
in signum cuius de latere Christi dormientis in cruce simul fluxerunt
sanguis et aqua, sanguis scilicet redempcionis sacrificii calicis, et aqua expia-
cionis baptismi. Unde fit, quod secundum Apostolum21 per baptismum
configuramur morti Christi, et similiter per sacramentum calicis, licet aliter

et aliter, ut dictum est. Hoc est, quod innuit Albertus22, cum dicit in
sacramento calicis esse efficaciam redempcionis gracie, supple active, ut

16 Ps 103,15.
»7 Le 22,19s.
18 I Cor 11,23-25.
*9 Cf. Ex 16,1-36.
20 III Rg 19,5.
21 Rm 6,4.
22 Cf. ALBERTUS M .-.Liber de sacramento Eucharistiae, d. 1, c. 5 (BORGNET 38, p. 2ioa-b).



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 231

est actus iusticie Christi nostri universalis redemptoris. In Sacramento
autem panis dicit esse efficaciam gracie communionis, eo quod sicud ex
multis granis conficitur unus panis, sic per hunc cibum membra ecclesie

incorporantur Christo in unitate corporis mistici.
(6) Quintum ad idem. Dicit Apostolus I Cor. io23: Calix, cui benedici-

mus, participacio sanguinis Christi est, et panis, quem frangimus, commu-
nicacio corporis domini est, ubi subdit: Omnes unum corpus sumus, qui de

uno parte et de uno calice participamus24. Ex quo elicitur, quod per utrum-
que horum sacramentorum incorporamur Christo. Sed, ut dicit Albertus
super 1V25 unionum prima est per modum ascensivi pulsus, secunda per
modum descensivi defluxus. Ergo hec sacramenta qualitercumque coniuncta
habent formaliter oppositas operaciones, eo quod ascensus et descensus
sunt oppositi motus. Et confirmatur: Quia licet sub specie panis continea-
tur sanguis substancialiter, tarnen non continetur sub ea potabiliter seu
effusibiliter eo modo, quo est in calice. In signum cuius hoc modo sumens
sanguinem non dicitur vere bibere calicem, quo modo innuit Apostolus26
ipsum sanguinem fore potandum.

(7) Sexto sic. Sicud iniusticia originalis Ade veteres homines excorporat
ex uno principio materiali in viam perdicionis, sic e converso iusticia Ade
novi nostri redemptoris eosdem in unum principium formale incorporât.
Ergo sacramenta, que sunt huiusmodi incorporacionis salutifera media in-
strumentalia, secundum différencias huiusmodi incorporacionum sunt alia
et alia. Sed per sacramentum calicis incorporamur Christo passo I Cor. n27,

per sacramentum vero panis Christo nobis ad celum iter pandenti, iuxta
illud Iohannis VI: Cum videritis filium hominis ascendentem, ubi erat prius
etc28. Ergo sicud differunt gracia gratuita Christi morientis et ascendentis,
ita differunt sacramentalia vini et panis carismata. Certum autem est, quod
prima effîcit graciam redempcionis nostre a Servitute dyaboli, mortis et
peccati, hec autem operatur graciam anagogicam persone finalis salvacio-
nis. Ergo sicud Dionysius Divinorum nominum capitulo 829 dicit iusticiam
dei in redempcionem et salvacionem, ita videtur /(ii4r), quod differunt hec
eucharistie secundum utramque eius speciem carismata seu munimina
gratifica, turn quia effectus proprii ostendunt hec evidenter, ymo secundum

logicos tarn demonstrative quam dialectice, essenciales suarum cau-

23 I Cor 10,16.

24 I Cor 10,17.
25 Locus non inventus, sed cf. ALBERTUS M.: IV Sent., d. 6, art. 1 (BORGNET 29, p. 118a);

Liber de Sacramento Eucharistiae, d. 3, art. 4, c. 3 (BORGNET 38, p. 326a).
26 I Cor 10,16-21.

27 Cf. I Cor 11,25
28 Io 6,63.
29 cf. DIONYSIUS AREOP.: De divinis nominibus, c. 8, in: CHEVALLIER, Ph. (et al.):

Dionysiaca. Recueil donnant l'ensemble des trad. latines des ouvrages attribuées à Denys de

l'Aréopage etc., /-//. Bruges: Desclée de Brouwer 1937-1951, p. 434.



232 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

sarum qualitates, tum quia différencia finium propriorum induit resoluto-
rie différencias mediorum eis subordinatorum, turn quia signum et causa
in sacramento Nove Legis essencialiter ac per hoc inseparabiliter concur-
runt, quo fit, quod variato uno necesse est alterum proporcionabiliter va-
riari.

(8) Septimo sic. Mors et vita formaliter distinguuntur, eo quod mors est

privacio vite. Ergo signum mortis Christi formaliter differt a signo sue vite
immortalis. Sed species vini calicis sacramentalis est signum mortis Christi,
species vero panis signum sue vite. Ergo hec differunt significative. Sed

signum sacramentale Legis Nove est symbolum christiforme, ut vult Dio-
nysius3°. Ergo sicud Christus est deus et homo, ita huiusmodi signum
habet in se duo, scilicet ymaginem Christi secundum quod homo et secundum

quod est deus, ymaginem, inquam, iuxta prehabita vite spiritualis in-
strumentaliter medicinaliter. Ergo sicud ille species panis et vini differunt
significative, ita differunt gratifice.

(9) Octavo sic ad idem. Diversorum artificium et diversarum arcium
sunt distincta instrumenta, sicud Aristoteles3' supponit, quod diversarum
potenciarum organicarum necessario sunt diversa Organa. Ergo signum
practicum seu instrumentale Christi, ut est universalis generis humani re-
demptor, pastor et conservator. Illiusmodi autem est sacrificium calicis,
huiusmodi vero viaticum sacramentale panis. Ergo etc.

(ro) Nono sic. Sicud differunt timor declinans a malo et amor promo-
vens in bono, item purgare et perficere in actu ierarchico, item removere
prohibens et dare formam in opere nature, ita proporcionaliter differunt
gracia remissionis peccatorum et gracia vivificativa et salvativa virtutum
peccatis oppositarum. Sed carisma sacramentale calicis est remissivum
peccatorum, sicud patet in verbis sue consecracionis. Carisma vero
sacramentale panis est vite spiritualis in unione immortali suorum principiorum
confirmativum, iuxta illud: Et panis cor hominis confirmât32, et Johannes
VI: Hic est panis vite33. Ergo ex vi operis operati sacramentaliter alia est
gracia calicis, alia panis.

(11) Decimo sic ad idem. Sicud sunt quedam medicine, que sunt simul
eibus et potus, ita supponitur in proposito, quod corpus Christi verum sub

utraque sacramentali specie eibat et potat. Quo non obstante sic arguitur:
Alia est adequata virtus medicinalis huius rei coniuncte secundum quod
sumitur per modum cyropi potabilis et per modum boli vel pillule
com[m]estibilis, non obstante quod ilia materialiter miscentur et ad invi-
cem confunduntur. Ergo in corpore Christi vivo, ubi caro et sanguis semper

manent formaliter inconfusa, non potest esse eadem virtus gratifica

30 Cf. DIONYSIUS AREOP.: De ecclesiastica hierarchia, c. 3 (Dionysiaca, p. 1225,1249).
31 Cf. ARISTOTELES: Physica II, c. 3, 194b; Thomas Aq.: Summa theologiae I, q. 78, art. 3.
32 Ps 103,15.
33 Io 6,50 et 48.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 233

formalis sacramenti, eo quod illud proprie operatur ex efficacia sacramen-
ti, quod directe formaliter et per se terminât actum consecracionis, cuius-
modi est caro in specie panis et sanguis in specie vini, siquidem dans
formant, dat consequenciam earn, scilicet virtutem et operacionem.

(12) Undecimo sic. Eucharistia est spirituale alimentum anime, non qui-
dem ut communicat vitam mortalem corpori, sed secundum quod vivifi-
catur spiritualiter a vita spiritualiter anagogica et immortali ipsius Christi
secundum Iohannem VI: Qui manducat me et ipse vivet propter me etc.34
Sed vita Christi suppositatur in ypostasi divina, scilicet verbo pleniformi
omnium quorumlibet deiformabilium, et non subicitatur personaliter in
materia, que est proxima accidencium materialiter origo. Ergo accidencia
sacramentalia non sumuntur in usum Christi nec secundum sua esse in-
tencionalia a materia separata, ut inquit Albertus in tractatu De Sacramento

eucharistie33. Cum ergo formalis nocio, racio vel intencio, per quam
formaliter est sacramentale signum, sit suo contrario incommiscibilis, ut vult
Gilbertus Porretanus36 et Aristoteles I Physicorum37, et ideo Veritas sue
essencie aliéné nature, secundum quod huiusmodi, est impermixta, idcirco
predicta refeccionis sacramentalis genera sunt inconfusa ac per hoc, sicud
intenciones formarum sensibilium non confunduntur in medio sui mutui
concursus, prout est videre de speciebus colorum in aere, ita nec raciones
intencionales refective hominis per species sacramentales panis et vini ad
invicem commiscentur et per consequens species panis ex vi sue sacramentalis

consecracionis tantum cibat /(114V) et vinum tantum potat, inde sic
alia est formalis intencio et virtus cibi et alia potus. Ergo idem quod prius.
- Confirmatur. Omnis forma diffusa in racione abstractiva seu anagogica
aut exthatica agentis immaterialis et nocionaliter seu significative ordinata
seu missa ad informacionem potencie immaterialis est intencionaliter
activa, sicud patet inductive in singulis speciebus sensibilibus abstractis a

materia et intelligibilibus separatis a fantasmate. Sed forme sacramentales
Nove Legis sunt huiusmodi. Ergo etc. Maior nota. Minor patet ex hoc,
quod sunt symbola sensibilia, per que Christus, cuius ypostasis et per
consequens operacio nocionalis et causalis est immaterialis, eo quod acciones
sunt suppositorumi8, operatur signifignative et causaliter ad extra diffun-

34 io 6,58.
35 Cf. ALBERTUS M.: De sacramento Eucharistiae, d. 3, tract. 3, c. 1 (BORGNET 38, p. 3i2a-b).
36 Cf. AUCTORITATESArISTOTELIS: Gilbertus, n. 1, in: HAMESSE, Jacqueline: Les Auctoritates

Aristotelis. Un florilège médiéval. Étude historique et edition critique. Louvain-Paris: Publ.
univ. 1974, p. 306; Liber De sex principiis, in: Aristotels Latinus, t. I, 6-7, edidit L. MlNIO-PA-
LUELLO. Bruges-Paris: Desclée de Brouwer 1966, p. 8.

37 Cf. Auctoritates Aristotelis: Phys. I, n. 28, p. 142; cf. Aristoteles: Physica 1, 6;
189322-25; THOMAS Aq.: In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, I, lect. 11, n. 83, cura
et studio P.M. MAGGIÔLO. Taurini-Romae: Marietti 1965.

38 THOMAS Aq.: Summa theologiae, II-II, q. 58, art. 2; III, q. 7, art. 13.



234 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

dendo sue plenitudinis gratuite participacionem in animas fidelium ad
finem incorporacionis mistice earundem, sicud sepe claret ex dictis.

(13) Duodecimo sic ad idem per simile. Sol nature in alio et alio signo
celi aliam et aliam causat desuper fatalem influenciam. Ergo sol gracie sub
diversis signis sacramentalibus causat diversimodam gracie participacionem
et efficaciam. Item licet deus sit eque totus et perfectus ubique et semper,
tarnen non in omni tempore et loco habet uniformem sue bonitatis
influenciam, quinymo secundum differentem temporaliter et localiter guber-
nabilium aptitudinem et possibilitatem aliter et aliter distribuit sue bene-
diccionis tarn naturalis quam eciam supernaturalis dona, et secundum
exigenciam diversarum causarum inferiorum sibi ministerialiter subordi-
natarum diversos producit effectus, sicud est videndum de creacionibus
animarum racionalium. Ergo licet Christus sit eque integer sub utraque
eucharistie specie, tamen non habet hincinde eiusdem gracie influenciam
prout manifeste innuit Alexander de Halis super IV Sentenciarum39, cum
inquit in eis distingui meritum et efficaciam. - Confirmatur. Alia est effica-
cia meritoria incarnacionis et passionis Christi, sicud alia est efficacia pre-
cii in sua area et pignore quam in sua actuali solucione. Ergo alia est vis
gratuita panis representacionis et continentis sacramentaliter Christum
secundum statum sue incarnacionis iuxta illud: Ego sum panis vivus, qui de

celo descendit4°, et alia vis gratifica vini representantis et continentis
sacramentaliter eundem Christum secundum statum sue mortis iuxta illud: Hie
est calix sanguinis mei, qui pro vobis et pro multis etc.41

(14) Decimo tercio sic ad idem. A duobus causis proximis et a se invi-
cem divisis non potest idem effectus et unus produci propter mutuam et
convertiblem talium causarum et suorum effectuum correlacionem, prout
Philosophus innuit II Physicorum42, II Posteriorum4?, V et XII Metaphy-
sice44. Sed sacramenta sunt cause proxime graciarum per ea christiformiter
redundancium. Ergo non potest esse idem adequatus effectus sacramenti
panis et vini, nisi quis velit dicere, quod hec sunt unum sacramentum
coniunctum. Quo dato sequeretur quod nullum talium esset divisim et
seorsum perfecte salutare, et per consequens alia esset gracia unius quam
alterius, saltern partitive et in esse forme partis. Ex vi huius argumenti
concedit Albertus super IV, ubi supra45: Nec videtur valere, si quis dixerit,

39 Locus non inventus, sed cf. ALEXANDER HALENS.: Glossa in quattuor libros Sententia-
rum, IV, d. 8, n. 7, ed. cit., p. 137; d. 8, n. 9., ed. cit., p. 141.

40 Io 6,4 et 51.
41 Cf. Le 22,20.
42 cf. AUCTORITATES AristoteliS: Physica I, n. 73, 146; cf. ARISTOTELES: Physica II, 3,

195021-28; THOMAS Aq.: In Phys. II, lect. 6, n. 197.
43 Cf. AUCTORITATES ARISTOTELES: Analytica. Posteriora I, n. 110, p. 320; cf. ARISTOTELES:

Anal. Post. II, 12, 95310-14.
44 Cf. AUCTORITATES ARISTOTELIS: Met. V, n. 124, 125.
45 Cf. nota 22.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 235

quod tam sub specie panis quam vini sit perfeccio rei et signi causalis gracie

communionis mistice, sed ultra hoc est sub specie vini specialis racio
significandi dominicam passionem, quia secundum sepe memorata causa
et Signum in sacramentis Nove Legis sunt coherenter et tam inseparabiliter
coniuncta, quod impossibile est racionem eius significandi extendi ultra
vires gratificandi. Ergo calix sanguinis non potest esse signum rememo-
rativum illius, cuius non représentât efficaciam. In signum cuius dicit
Thomas46, quod sacerdos offert calicem in missa pro se et populo in remis-
sionem peccatorum, quod non faceret nisi rememorando passionem domi-
ni, et sic simul repeteret seu replicaret efficaciam meritoriam eiusdem.

(15) Decimo quarto sic. Teste eodem sancto Thoma47 hoc sacramento
eucharistie est in genere triplicis signi, silicet rememorativi, demonstrativi
et prefigurativi seu prenostici. Ergo secundum différencias illorum signifi-
catorum oportet distingui /(ii5r) huiusmodi signa, et cum hec signa sint
christiformiter practica eo modo, quo forma fluens ab agente imprégnât
sibi vigorem instrumentalem eiusdem agentis, sicud est videre de calori
naturali in corpore vivo, qui agit in virtute instrumentali elementi, celi et
anime, et simile creditur de igne corporeo subministrante divine iusticie in
punicione spirituum et animarum, prout eciam manifeste innuit Apostolus
de sacramento baptismi, cum inquit: Qui nos salvos fecit per lavacrum
regenerationis*8, et testatur Augustinus49 dum accedente verbo ad elemen-
tum dicit confici sacramentum. Hoc autem verbum est universaliter acti-
vum, siquidem omnia per ipsum facta sunt, et est locucio divine artis
exemplariter formantis, a qua, ut dicit Boecius5° et similiter Augustinus 51,

émanant forme secunde, que sunt formarum principalium in causali arte
prehabitarum imagines. Ergo vires mistice sacramentorum sunt quedam
ymagines transitive gracie et veritatis Christi sub symbolis sensibilibus, si-
cut virtus medicine latet in pigmento occultate et vestite seu, ut dicit
Dionysius62, circumvelate. Licet ergo causalitas naturalis huiusmodi acci-
dencium sensibilium non possit in effectum gracie spiritualis, tarnen vis
mistica Christi, quam defert, est talis gracie instrumentaliter causativa.
Inde sic: Aliud est sign<ifica>tum proprium vini quam panis, tamen me-
moriale demonstrativum quam prenosticum. Ergo alia est propria virtus
christiformis seu sacramentalis efficacia. Consequencia nota, quia multipli-
cato uno correlativorum necesse est multiplicari et reliquum. Antecedens

46 Cf. THOMAS Aq.: Summa theologiae III, q. 78, art. 3; q. 79, art. 7.

47 Cf. THOMAS Aq.: Sent. IV; d. 1, q. 1, art. 1, qc.i, arg. 4; Summa theologiae III, q. 60, art. 3.
48 Tit 3,5.
49 Cf. AUGUSTINUS: Sermo 229 (in: S. Augustini Sermones post Maurinos reperd, ed. G.

MORIN. Roma 1930, vol 1, 29 et 31).

5° Cf. BOETHIUS: Consolatio III, c. 9, v. 1-9.
51 Cf. AUGUSTINUS: Tractatus in Iohannis evangelium, tract. 18, § 5 CCSL 36, ed. R.

Willems,182-183).
52 Cf. DIONYSIUS Areop.: De divinis nominibus, c. 1 (Chevallier, p. 28).



236 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

patet inductive, nam panis remémorât corpus Christi descendentis de celo
et ascendentis in celum, prout innuitur Iohannes VI53, et vinum remémorât

sanguinem ex hoc corpore tempore sue passionis effusum. Item panis
demonstrat presenciam Christi sub racione cibi. Calix vini demonstrat pre-
senciam eiusdem sub racione potus, a cibo eo modo, quo supradictum est
formaliter separati. Item panis préfigurât frumentum electorum in
fortitudine viatici spiritualis cum Christo ascensuorum, vinum autem
préfigurât germen virginum ex vite paradisi celestis fructificandorum iuxta
illud: Quid est bonum et quid est pulchrum eius frumentum electorum et
vinum germinans virgines? Hoc vinum, ni fallor, est illud genimen vitis, de

quo dicit dominus suis discipulis in cena: Non bibam de genimine vitis
huius vobiscum donee compleatur in regno dei54.

(16) Decimo quinto sic ad idem. Secundum concordem Albertus et
Thome56 sentenciam gracia virtutum in hoc differt a gracia sacramentali,
quod ilia perficit essenciam anime in ordine ad potencias et actus eius
naturales, et ideo huiusmodi virtutes sunt originaliter connexe et habentes
efficaciam ex vi operantis, ista vero ordinatur ad effectum extrinsecum
scilicet morbi spiritualis humani generis christiformiter sanandi, siquidem
Christus est ille medicus, de quo scribitur Eccli.57, quod medicus curans
mitigabit dolorem et unguentarius faciet pigmenta suavitatis et uncciones
conficiet sanitatis. Etenim, ut dicit, si bene recolo, Albertus in suo tractatu
De sacramento eucharisties», sacramenta sunt huiusmodi pigmenta seu
vasa grade sanitatis. Quo fit, quod sicud ars operatur deforis sine coopera-
cione recipientis huius accionem, ita noster medicus salutaris operatur per
sua sacramenta carismata sanitatis ex vi operis operati. Infirmus enim se

habet ad medicum tantum obedienter passive. Ex quo patet, quod gracie
sacramentorum non sunt connexe sicud grade virtutum, et hoc propter
différencias morborum a se invicem per naturam privacionis distinctorum.
Inde sic: Omne principium causale ad extra dicitur per différencias suorum
obiectorum causabilium, in cuius signum dicit Philosophus59, quod ars est
recta racio rerum factibilium, per hoc innuens, quod ars habet distingui
per apothelesmata60 ei obiecta, ex quo eadem sunt principia diffiniencia et
formaliter distinguencia. Sed quodlibet signum sacramentale Nove Legis

53 Io 6,14.
54 Mt 26,29; Mc 14,25.
55 Cf. ALBERTUS M.: De sacramento Eucharistiae, d. 6, tract. 1, c. 2 (BORGNET 38, p. 355a-

b).
56 Cf. THOMAS Aq.: Summa theologiae III, q. 62, art. 2.

57 Sir 38,7.
58 Cf. ALBERTUS M.: De sacramento Eucharistiae, d. 2, tract. 2, c. 4 (BORGNET 38, p. 223b);

d. 3., tract. 1, c. 4, (Borgnet 38, p. 250b); Sent. IV, d. 1., art. 8 (BORGNET 29, p. 20a).
59 ARISTOTELES: Eth. VI, 3, 1140321-22; AUCTORITATES ARISTOTELIS: Eth. VI, n. 111, p. 240.
60 Cf. ALBERTUS M.: In Aristotelis libros Posteriorum Analyticorum, liber 2, tract. 3, c. 6,

(Borgnet 2, p. 206).



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 237

est principium causale ad extra. Ergo secundum differenciam morborum cu-
rabilium /(115V) oportet ipsum proporcionaliter distingui in gratificandi
seu causandi efficacia. Hec autem curabilia in sacramento eucharistie sunt
duo, scilicet fames et sitis, qui proveniunt naturaliter ex deperdicione sicci
vel cibi substanciam naturantis seu terminantis et ita vim vite continentis
et confortantis, et ex deperdicione humidi spiritus, qui sunt véhicula nu-
trientis, et proporcionaliter in proposito contingit substanciam et speciem
vite spiritualiter regenerate paulatim accidentaliter evanescere et ita appe-
titum famis et sitis, qui sunt quedam desideria imperfecti suscitare.

(17) Hiis et similibus racionibus videtur posse racionabiliter astrui et
probabiliter, quod ceteris paribus maiorem graciam quis consequitur ex
communione eucharistie intégra secundum utramque eius speciem quam
secundum eius speciem alteram. In signum cuius olim dyaconi ministra-
bant populo calicem, sacerdotes vero tunc et adhuc ministrant panem, sed

summus pontifex ad instar Christi communicantis suos discipulos
administrât quandoque utramque speciem, que différencia administracionis
videtur attestari proporcionalem differenciam in dignitate graciarum hincin-
de divisim et coniunctim collatarum, siquidem scriptum est, quod lapis
Primarius figurans Christum exequavit graciam grade eius61, utputa gracias
sanctorum, que ibi prefigurantur per infusoria, graciis virtutum ibidem per
lucernas designatarum etc.

(18) In oppositum horum est hoc, quod tantum septem sunt sacra-
menta, inter que eucharistia est unum. Ergo non obstante duplici eius specie

ipsum est unum sacramentum, sicud est una potencia visiva in duobus
oculis, in duabus auribus una potencia auditiva, una potencia olfactiva in
duabus naribus. Sed unius sacramenti est tantum una gracia. Ergo etc.

(19) Item: Bonum et finis coincidunt I Ethicorum62. Sed sacramentum
est in genere boni. Ergo sacramentum est unum, quod est ad unum finem
ordinatum. Sed ambe species eucharistie sunt huiusmodi. Ergo etc. Hoc
assumptum ultimum patet, quia finis harum specierum est una compléta
et perfecta spiritualis refeccio, que includit cibum et potum.

(20) Item: Huiusmodi finis est mutua Christi et suorum membrorum in
corpore mistico unio, que ex parte Christi condescendentis suis membris
fit per sacramentalem sui sanguinis defluxum et ex parte membrorum
assurgencium ad sui connexionem cum capite, sicud dicit Albertus63, per
communionem sacramentalem panis.

(21) Preterea: Refeccio sacramentalis est e conversa refeccioni naturali,
eo quod ilia formaliter tollit, que hec materialiter distribuit. Ilia convertit

61 Za 4,7.
62 Cf. THOMAS AQ.: Summa theologiae I, q. 5, art. 4.
63 Cf. ALBERTUS m.: De sacramento Eucharistiae, d.3, tract. 1. c. 8 (BORGNET 38, p. 271-

275), d. 4, c. 4 (Borgnet 39, p. 335-336); Albertus M.: Sent. IV, d. 8, art. 7 (Borgnet 29, p.
197a).



238 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

alitum in alimentum, hec e converso. Hec est spiritualiter exthatica, hec

corporaliter defluxiva. Ergo sicud cibus et potus in refeccione materiali
sunt a se invicem divisibiles, sic in refeccione spirituali formaliter indivi-
sibiles et per consequens unum.

(22) Preterea: Caro Christi vere est cibus et sanguis eius est vere potus6*.
Ergo quicumque sumit hec, vere cibatur et vere potatur, siquidem sumere
verum cibum est cibari, et sumere verum potum est potari. Sed utrolibet
modo caro et sanguis sunt sub utraque specie. Ergo vis refectiva est in eis-
dem indifferens et per consequens una.

(23) Preterea: Idem sine numeracione sue substancie et virtutis repeti-
tum manet unum. Sed caro et sanguis sub utraque specie eucharistie sunt
huiusmodi, ut iam probatum est. Ergo idem quod prius. Licet enim sub

specie panis contineatur caro explicite et sanguis implicite, et sub specie
vini contineatur sanguis explicite seu ex vi sacramenti et caro implicite seu
concomitanter, tamen ilia varietas modorum essendi non variât, quando
utrobique sit cibans et potans, reddendo singula singulis utputa sub specie
panis sanguis per modum potus consequentis cibum, sub specie vero vini
per modum potus precedentis cibum.

(24) Preterea: Sicud dictum est ante, refeccio anime, secundum quod
est aversa a corpore et conversa ad participacionem vite spiritualis, fit per
qualitates cibi et potus a materia abstractas, id est intencionales, sed in
eodem obiecto gustabili materialiter possunt distingui et discerni a virtute
formali /(n6r) seu nocionali gustus potabile et esibile, sicud apparet de
comedente cibum succosum, scilicet pomum, pirum, botrum vel manna.
Ergo plena refeccio anime per corpus et sanguinem Christi in qualibet specie

sacramentali eucharistie existentis fit per sumpcionem alterius speciei
divisim sicud per sumpcionem utriusque coniunctim. Ergo est idem effec-
tus gracie spiritualiter nutrientis hincinde.

(25) Preterea: Idem uno modo se habens facit idem secundum Aristote-
lem65. Sed Christus in veritate carnis et sanguinis, qui sunt vere cibus et
potus, ut dictum est, est ydemptice sub utraque specie, quia in esse et
virtute sue indivisibilis substancie, per quam nutrit secundum verbum
Aristotelis66 dicentis, quod nutrimentum nutrit secundum substancialem
eius potenciam. Ergo hincinde uniformiter gratificat.

(26) Preterea: Hec nutricio spiritualis fit per misticam nutribilem in
nutrimentum per fidem et caritatem exthasim, ut patet Iohannes VI67. Sed

hoc non dependet ab aliqua specie sacramentali, eo quod talis est sensibi-
lis et per consequens pocius avertens ab ilia spirituali et deiformi exthasi,

64 Io 6,56.
65 cf. Aristoteles: De gener. et corr. II, 10; 336327-28 (Aristoteles Latinus IX, 1, p. 74,

16-17); AUCTORITATES ARISTOTELIS: De gener. et corr. II, n.43, p. 170.
66 Cf. Aristoteles: De anima II, 9 (416321-416630).
67 Cf. Io 6,54-60.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 239

quam earn conversive coordinans. Sed ut habetur Iohannes VI, hoc depen-
det a tractu intelligibili Patris celestis omnem hominem per fidem et cari-
tatem ad ipsum venientem in se transformantis iuxta illud: Nemo potest
venire ad me, nisi Pater meus traxerit eum68. Qui manducat meam carnem69

etc. in me manet et ego in ilIo7°. Item id est Iohannes IV: Deus Caritas est,
et qui manet in caritate, in deo manet et deus in eoi\

(27) Preterea: Unica fruicione gloriosa saciantur et inebriantur anime
beate in eterna patria. Ergo unica refeccione gratuita cibantur eedem in via.

Consequencia tenet per illud preallegatum: Ubi unum propter alterum
utrobique tantum unum, et per illud: Figura et figuratum proporcionaliter
distinguuntur et uniuntur.

(28) Preterea: Perfecta sunt dei opera, et panis eius supersubstancialis,
pro quo docet nos orare, est cibus perfectus et sufficienter reficiens in spe
vite eterne, alioquin doctrina dei solum panem nos postulare docentis
esset ex ea parte ad salutem consequendam diminuta. Sed refeccio perfecta
consistit in cibo et potu. Ergo sub specie panis simul cibamur et potamur.

(29) Preterea: Ex eisdem nutrimur, ex quibus sumus, inquit Philoso-
phus72. Sed sumus regenerati a Christo prehabente in se inseparabiliter
carnem et sanguinem saltern in esse suo ypostatico et divino, gracia cuius
diffundit se mistice. Ergo etc.

(30) Verumtamen hoc argumentum posset apparencius trahi ad opposi-
tam partem sic argumentando: Ex eisdem sacramentaliter nutrimur, ex
quibus sumus sacramentaliter regenerati. Sed sumus regenerati per baptis-
mum in morte Christi séparante animam a corpore et ita dividente rem
sacramentalem panis a re sacramentali vini, utputa carnem a sanguine.
Ergo debemus in hac vita sub duplici specie sacramentali nutriri.

(31) Ecce problema turn propter huiusmodi pretractas raciones, turn
propter repugnanciam doctorum ad utrumlibet opinancium in superficie
neutrum, per ea, que subduntur, me iudice, ad consonanciam resolven-
dum.

(32) Primo ergo notandum, quod septem sacramenta sunt coniugalia
Christi et ecclesie cyrographa, sigilla sive instrumenta ex merito iusticie
genus humanum redimentis efficaciam habencia. In signum cuius dicuntur
effluxisse de latere Christi occumbentis in cruce, ubi se obtulit in precium
iure redempcionis et ex plenitudine miseracionis huiusmodi iusticiam re-
demptricem communicantis, vulnerum et mortuorum ex vetustate iniusti-
cie originalis contractorum medicinaliter salvifica, iuxta illud: Haurietis

68 Io 6,44.
69 Io 6,55.
7° Io 6,57.
711 Io 4,16.
72 ARISTOTELES: De gen. et corr. II, 8, 335aio-n; AUCTORITATES ARISTOTELIS: De gen. et.

corr. II, n. 36, p. 170.



240 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

aquas in gaudio de fontibus salvatorisTi, id est gracias de sacramentalibus
nostri salvatoris vasis. In cuius figuram Samaritanus sanat vulnera illius,
qui decidit in latrones, per vinum et oleum, per vinum iusticie purgantis
seu redimentis a putrefaccione activa iusticie originalis originantis, et per
oleum misericordie relevantis a lapsu miserie eos, qui in iniusticiam
originalem originatam et infïrmitates earn conséquentes per necessitatem
inciderunt. Racione cuius necessitatis congruit eorum reparacioni relevans
misericordia secundum différencias morborum christiformiter distincta.
Huiusmodi autem morbi /(ii6v) secundum Albertum74 sunt septem, scilicet

due culpe et quinque pene. Culpa scilicet originalis infirmans naturam
contra quam ordinatur baptismus, culpa actualis inficiens personam, contra

quam ordinatur sacramentum penitencie. Pene sunt reliquie harum
culparum, nam ex culpa originali oritur pronitas peccandi, contra quam
ordinatur confirmacio. Ex hac pronitate consequitur destitucio naturalis
principiorum conservancium naturam in suo esse, contra quam ordinatur
eucharistia. Ex huiusmodi destitucione naturalium consequitur relapsus in
peccatum carnis, contra quam ordinatur coniugium. Pariformiter ex culpa
actuali remanet in anima reatus ad penam satisfaccionis temporalis pro-
porcionatam clavibus ecclesie, contra quam ordinatur sacramentum ordi-
nis et relinquuntur in corpore deordinacio et inobediencia membrorum
organicorum ad actus virtutum, contra quam ordinatur extrema unccio. Ex

quo patet, quod per quodlibet sacramentum incorporamur simul ecclesie
et Christo, utputa per baptismum ecclesie ut matri et Christo ut patri, per
confirmacionem ecclesie ut confirmatrici, Christo ut confirmatori etc.

(33) Notandum secundo, quod sacramentum eucharistie est in genere
sacrificii universalis iusticie per mortem nostri redemptoris exercite, et
cum hoc est in genere salvifici seu salutaris nostri pii et misericordis salvatoris

medicamenti. Unde fit, quod eius usus est equivocus, nam primo
modo solis congruit sacerdotibus clavibus iusticie universalis christiformiter

fungentibus, secundo modo congruit omnibus per lavacrum regenera-
cionis et renovacionem Spiritus sancti misericorditer renovatis et ad annos
discrecionis, in quibus reviviscit peccabilis natura, in affectu peccandi per-
ductis. Ex quo invalescente morbo est necessaria medicina. Est autem morbus

curabilis per eucharistiam detrimentum vite spiritualis consequens
pronitatem peccandi, ut dictum est. Que pronitas non inclinât efficaciter
ad peccandum ante annos aliqualis discrecionis. Ergo nedum eucharistia,
sed neque confirmacio ei originaliter preambula debent administrari chris-
tianis ante illam discrecionis etatem.

(34) Notandum tercio, quod sicut Christus se voluntarie offerens in
mortem et hanc antecedenter per consecracionem et communionem sui

73 Is 12,3.
74 Cf. ALBERTUS M.: De sacramento Eucharistiae, d. 3, tract. 1, c. 4 (BORGNET 38, p. 248-

250), d. 6, tract. 1, c. 2 (BORGNET 38, p. 352, 359).



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 241

corporis et sanguinis prefigurans fuit sacerdos et sacrificium ac per hoc ve-
re martir, ita volentes in se refigurare huiusmodi mortem Christi ex per-
feccione caritatis pastoralis aut fraterne eidem commoriendo in spe future
resurreccionis et conregeneracionis cum eodem possunt sumere eucharis-
tiam sub speciebus sacrificium et martirum Christi representantibus, quo
modo in ecclesia primitiva tempore persecucionis christianorum per tiran-
nos eos ad martirium cogentes, ut per huiusmodi martirium fierent placite
deo hostie, frequentabatur calicis dominici communio. Ex quo patet, quod,
cum pastor ecclesie racione sue caritatis perfecte teneatur animam suam

ponere pro ovibus suis et quisque confirmatus in fide per graciam sacra-
menti confirmacionis racione assumpte caracteris spiritualis pro defensio-
ne fidei usque ad martirium milicie teneatur in publica professione fidei
usque ad mortem perseverare, ideo isti possunt de lege communi in pre-
sagium talis caritatis et fidei christiformis communionis eucharistie sub

utraque specie participes fieri et ita in unum corpus misticum cum Christo
mortem eligente sacrificari. In qua perfeccione fidei, spei et caritatis, quia
non est neque potest esse maior pars ecclesie, ad quam respicit lex tempore

caritatis refrigescentis et per diversa scismata atque hereses in fide et
spe plerumque lapse, idcirco huiusmodi calicis communio merito laicis et
clericis non consecrantibus est hoc tempore ecclesie declinantis sublata,
siquidem omnia tempora tempus habent et suis spaciis transeunt universa,
ex qua temporis varietate consurgit alia et alia utilitas et vocacio ecclesie,
in qua vocacione suadet Apostolus75 debere unumquemque manere. Ex

quo patet, quod dato, quod sacramentum calicis afferat spirituale carisma,
tamen quia non omnia omnibus congruunt nec idem potus congruit sano
et infirmo /(njv) viro et decrepito. Propter hoc non est calix communionis
in hoc tempore iuxta propheciam Hildegardis76 feminine (feminimo cod.)
ecclesie ipsis christianis de lege communi proporcionata. In Apocalypsi
namque legitur, quod post mille annos solvetur sathanas77, id est secundum

Hildegardem78, incipiet tempus muliebre ecclesie continue defluentis
in declinacionem. Unde fit, quod opcio Bohemorum, qua sub specie con-
sequendi maiorem graciam petunt eis in lapsu sue extreme imperfeccionis
tarn in fide quam in caritate existentibus liberari communionem calicis, est

erronea, dicente Apostolo prudentibus, ad quos dirigit suum sermonem de
hoc sacramento I Cor.79, quod non miscuant mensam Christi mense demo-
niorum, subiugendo 110 eiusdem80, quod qui indigne sine previa proba-

75 Cf. I Cor 7,20.
76 Cf. HlLDEGARDIS: Prooem. vitae s. Disibodi V (PlTRA: Analecta sacra 8, p. 355.)
77 Cf. Ape 20,7.
78 Cf. HlLDEGARDIS: Ep. 48 (PL 197, 248D); Liber divinorum operum III, 8 (PL 197, 1005,

1017).

79 Cf. I Cor 10,20.
8° Cf. I Cor 11,29.



242 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

cione, id est sue consciencie disposicione, calicem domini biberet, iudi-
cium suum biberet. Unde salubrius est ab illo potu abstinere, quam in
periculum sue dampnacionis ipsum sumere. Alia autem racio prefate dis-
proporcionis est, quod gracia redempcionis, quam efficit seu rénovât sacri-
ficium calicis, est universalis effectus et publice iusticie, que proporciona-
tur dumtaxat hiis, qui sunt in statu officii vel voti publici ad moriendum
pro fide catholica universalis ecclesie. Tales autem pauci sunt, ad quam
paucitatem non respicit communis lex, sed speciale Privilegium. Per hune
modum, ni fallor, poterimus scandalum evadere, quod timetur futurum
reliquis christianis in casu, quo concedatur prefata communio Bohemis.

(35) Notandum quarto, quod secundum Philosophum nutricio durât a

principio usque ad finem vite nutribilis81, qua racione recte dicitur Prov.
VIII82, quod sapiencia parvulis et insipientibus préparât mensam panis et
vini, et Apostolus Hebr. 283, quod pueri communicabant carni et sanguini.
Unde accipitur, quod cum ex eisdem nutrimur, ex quibus sumus (sumus
autem regenerati in morte Christi, séparante sanguinem a carne), ideo
secundum legem gracie salutaris, quam multiformiter distribuunt sacramen-
ta, potest quisque christianus ab inicio sui consummati baptismatis usque
ad finem sue vite Christiane pane et vino sacramentalibus uti et per eos-
dem spiritualiter refici seu nutriri et ita in vita spirituali conservari, licet
secundum predicta non sit hec communio necessaria ad restaurandum
deperditum nisi in etate peccabili. Ubi notandum, quod, sicud in paradiso
fuit duplex edulium vite, scilicet fructus necessitatis ad restaurandum
deperditum et lignum vite ad conservandum huiusmodi vitam in statu im-
mortali, sic eucharistia per utrumque illorum fructuum prefigurata sub
racione sacrificii redimentis a peccato restaurât deperditum et sub racione
viatici seu edulii salvifici conservât vitam spiritualiter regeneratam a principio

ad finem, id est confert graciam conservativam illius vite, quam in-
evitabiliter recipit, carens obice, cuiusmodi sunt innocentes ante faculta-
tem personaliter peccandi et quicumque eciam adulti in immunitate pec-
cati perseverantes. Ex isto sequitur: Ex quo per baptismum complantamur
similitudini mortis Christi conresurgentes virtute eiusdem in novitatem
vite, ideo, sicut Christus resurgens a mortis iam non moritur, ita precisum
nutrimentum illius vite renovate conservativum non proprie sub specie
représentante sanguinem Christi morituri administratur. Unde fit, quod
utentes eucharistia precise et dumtaxat per modum viatici debent sub sola

specie panis cor hominis confirmantis ipsa uti.
(36) Sed dubium est, an eucharistia posset seorsum sumi sub racione

viatici et sacrificii, et apparet prima facie, quod sic propter illud, quod
scriptum est de pane angelorum sive manna habente ad votum uniuscuius-

81 Cf. ARISTOTELES: De anima II, 9, 4i6a2i-4i6b30.
82 Cf. Prv 9,4-5.
83 Hbr 2,14.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 243

que comedentis saporem, eciam figure eius sunt a se invicem divise et
eciam quia gracia sacrificii respicit naturam, gracia viatici personam, que
differunt sicud bonum commune et proprium, quorum raciones appeti-
biles et eligibiles possunt a se invicem per clavem sciencie seu discrecionis
ministri ecclesiastici legitime secerni, et ita, ni fallor, ecclesia ex facultate
légitima dispensacionis suis pastoribus crédité potest eucharistiam
ministrare, ut habet solummodo efficaciam nutrimenti et ut habet
précisant efficaciam sacrificii. Primum facit in communione laica, secundum
in celebracione missarum, in qua sacerdos offert hostiam redempcionis
humani generis /(117V) pro cuncto populo, faciendo ipsum participem sui
sacrificii, quod propter eius universalem bonitatem est ab ipso aliis com-
municabile, sed non facit ipsam participem sui edulii seu personalis ali-
menti saltern sacramentaliter, eo quod illud est singulare et incommuni-
cabile, dicente Philosopho84, quod nutricio ordinatur ad conservacionem
individui. Ex hiis iterum patet, quod non obstante quod alia sit vel esset
gracia calicis et panis in sacramento eucharistie equivoce sub racione
sacrificii et medicamenti salutaris accepte, tarnen una potest separari ab
alia secundum intencionem legitimam ecclesie.

(37) Sed tunc remanet dubium, an hec due species sint diversimode
efficacie, prout ambe administrantur in vi sacramenti spiritualiter nutri-
tivi. Ad hoc videtur dicendum secundum Albertum85, quod sic parcialiter,
eo modo quo diverse partes organice suis formis parcialibus distinguuntur,
sed non totaliter et complete propter coordinacionem et correlacionem
huiusmodi parcium ad unam formam tocius finaliter gratificantis. Ut enim
duo correlativa sunt secundum se formaliter distincta et opposita, tarnen
in una habitudine media mutuam convertenciam habencia, et sicud amici-
cia consistit in duobus ad se invicem concorditer, benivole et benefice con-
versis, sic gracia particularis panis sacramentalis et vini sacramentalis
habent mutuam unionem ad invicem pro eo, quod ilia coniungit membra
capiti, hec e converso caput membris. Hec in sentencia dicit Albertus
super IV Sentenciarum86. Itaque cum hoc sacramentum propter hoc, quod
secundum Dionysium87 est finis omnium sacramentorum, sit corporis Christi
mistici finaliter, id est retransitive, unitivum, in qua unione retransitiva
sunt duo principia particulariter opposita eo modo, quo in motu directo et
reflexionis sunt oppositi termini a quo, et sicud processio Spiritus sancti

per modum boni finalis a Pâtre et Filio oritur, a duobus principiis seu
proprietatibus personalibus ad se invicem relative oppositis, Patris scilicet

84 Cf. ARISTOTELES: De anima II, 9, 416321-416030.
85 ALBERTUS m.: De sacramento Eucharistiae, d. 3, tract. 2, c. 5, (BORGNET 39, p. 298a).
86 Cf. ALBERTUS M.: Sent. IV, d. 8, art. 7 (BORGNET 29, p. 197a); De sacramento Eucharistiae,

d. 3, tract. 1. c. 8, (BORGNET 38, p. 271-275), d. 4, c. 4 (BORGNET 39, p. 335-336).
87 Locus non inventus, sed cf. THOMAS Aq.: Summa theologiae III, q. 63, art. 6, et q. 73,

art. 3.



244 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

et Filii, qui ideo dicuntur duo spiratores, qui tamen uniuntur nocionaliter
in una proprietate conspirativa, racione cuius sunt unum principium spira-
tivum et ab eis procedit unus Spiritus sanctus et non duo. Ergo licet alia sit
racio formalis essendi et gratificandi panis et vini in sacramento eucharistie,

tamen conveniunt in una perfeccione coordinacionis finalis ipsam gra-
ciam appropriatam eucharistie complentis et sacramentaliter specificantis.

(38) Ecce tocius controversie concordiam, quam difficulter potest inspi-
cere nesciens perfeccionem essencialem, nocionalem et causalem forme et
finis subtiliter distinguere. Raciones itaque prime persuadent hiis specie-
bus subesse diversas efficacias parcialiter formales, et secunde persuadent
ipsis inesse unam efficaciam finaliter totalem, qualis totalitas appropriatur
perfeccioni huius finalis sacramenti, que perfeccio est potencialiter in qua-
libet specie eo modo, quo in quolibet correlativorum est virtualiter terminus

formalis alterius, quam potenciam seu aptitudinem reducit ad actum
racio discretiva et comparativa intellectus fide formati, sicud omnis habi-
tudo relativa est aptitudinaliter in re, et per collativam seu comparativam
vim racionis reducitur ad actum. Quo fit, quod quisque christifidelis su-
mens solam speciem panis, qua reficitur ex vi sacramenti tantum cibaliter
per discursum fidei ad sanguinem contentum in illo cibo, secundum quod
est conversabilis consecratus vel consecrandus, sub alia specie spiritualiter
seu mistice potatur eodem sanguine, et per hunc modum una species
supplet vim seu efficaciam gratuitam alterius.

(39) Hec sub correccione omnium melius theologizancium sunt concur-
renter hincinde sine assercione temeraria notata per Heymericum de Cam-
pis.

(Schemata que in margine adduntur)

(a.) (ii3r) Fundamenta racionum harum sunt, quia
- sacramenta Nove Legis secundum veritatem sue essencie inseparabiliter
Signum sunt et causa;
- species sacramentales sunt forme intencionales secundum quod huiusmodi;
- huiusmodi species sunt forme fluentes et virtutem misticam sacramenti in-
strumenaliter deferrentes;
- huiusmodi species sunt simplices suarum formarum veritates inpermixti alie-
nis;
- virtus utens duobus organis vel instrumentis ad unum finem efficacius operator

per ambo quam per unum tantum;
- res prima eucharistie Signum et causa est secundum Albertum et Thomam88
ad modum essendi totalitatis essencialis et formalis non sequitur modus essendi

causalis, sicud patet de deo, qui ab eterno fuit in actu essendi et formali,
tamen non ab eterno causaliter nec ubique uniformiter operator.

88 Cf. THOMAS Aq.: IV Sent., d. 8, q. 2, art. 3.



Heymericus de Campo: Eucharistietraktat 245

(b.) (115V) Fundamenta harum racionum sunt, quia
- corpus Christi vivum est inseparabile in esse, posse et operari;
- caro et sanguis nutriunt secundum esse spirituale et misticum, quia participant

per graciam unionis ypostatice;
- tam caro quam sanguis Christi sunt sub utraque specie spiritualiter et ypostatice;

- corpus Christi non tribuit efficaciam gratificandi a specie ipsam continente;
- plura instrumenta per intencionem unius finis ad aliquem effectum ordinata

sunt eque efficacia;
- duorum sese mutuo implicancium est equa virtus in utroque sicud in altero et

econverso.

(c.) (ii6v) Fundamentum concordie proposite contradiccionis, quia
- duplex est eucharistie manducacio scilicet sacramentalis seu symbolica et spi-

ritualis seu mistica;
- prima innititur gracie causali ipsius sacramenti, secunda gracie nocionali

Christi sub sacramento contend;
- essencialiter duo possunt esse personaliter et nocionaliter unum sicud patet

de duabus naturis Christi;
- formaliter plura possunt esse finaliter unum sicud patet de angelo et homine

in vinculo caritatis;
- eucharistia est sacrificium et viaticum et hoc modo in gratificacione equivo-

cum;
- eucharistia est alpha et omega sacramentorum, principium ut est sacrificium et

finis ut viaticum;
- finis causat retransitive et ideo per duo formaliter opposita instrumenta finaliter

unita eadem est;
- utriusque speciei gracia secundum esse completum finis, sed alia et alia

secundum modum incompletum forme.



246 Ruedi Imbach / Pascal Ladner

Zusammenfassung
Der hier erstmals publizierte Traktat ist im Zusammenhang der mit den Hus-
siten am Basler Konzil diskutierten Frage der Kommunionspendung unter
den beiden Gestalten von Brot und Wein gewidmet. Die differenzierte
Argumentation des Heymericus von Campo (1395-1460), der als Vertreter der Kölner

Universität am Konzil teilnahm, ist ein beachtlicher Baustein im
Gespräch mit den Hussiten. Er prüft die Argumente der beiden mit Sorgfalt und
plädiert für eine ausgleichende Position. Der in einer Koblenzer Handschrift
überlieferte Traktat ist ein beachtenswerter Beitrag zur Geschichte der
mittelalterlichen Sakramententheologie.

Abstract
The treatise, published here for the first time, is dedicated to the question of
the giving of Communion under the two forms of bread and wine, a question
which was discussed with the Hussites at the Council ofBasel. The sophisticated

argumentation of Heymericus von Campo (1395-1460), who took part
in the Council as a representative of the University of Cologne, is a considerable

contribution to the discussion with the Hussites. He carefully
examines both sides of the argument and pleads for a balanced position. The

treatise, handed down in the Koblenz manuscript, is a remarkable contribution

to the history of medieval sacramental theology.


	Heymericus de Campo : Eucharistietraktat An maior gratia conferatur communicanti sub utraque quam sub una specie : Einleitung und Edition

