
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Distinctio realis, analogia entis e ontologische Differenz : ontologia del
finito e coscienza del Figlio in Hans Urs von Balthasar

Autor: Lomuscio, Vincenzo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VlNCENZO LOMUSCIO

Distinctio realis, analogia ends e ontologische
Differenz: ontologia del finito e coscienza del

Figlio in Hans Urs von Balthasar

L'ontologia dell 'analogia entis

Hans Urs von Balthasar, nel tentativo di comprendere l'incarnazione del
Verbo nell'essere creaturale, più volte si è impegnato in una ontologia del
finito: «In che modo, ontologicamente pensando, Dio puö diventare uo-
mo? [...] Come puö essere ontologicamente concepibile una realtà come la
Chiesa?»1. Sicuramente il testo più importante della sua ontologia è il primo

dei tre volumi della Teologica, intitolato Verità del mondo, scritto ben

40 anni prima degli altri due in tutt'altro contesto, ma ripreso senza varia-
zioni nell'ultima parte della sua Trilogia. Questo testo affronta l'ontologia
dell'essere finito alla luce del concetto di «polarité», ricavato in un primo
momento da Romano Guardini e poi da Eric Przywara. Del filosofo italo-
tedesco, di cui Balthasar ha seguito le lezioni a Berlino durante gli studi
universitari, utilizza il concetto di polarité corne insieme di tensioni che

1 TL I, 14; Abbreviazioni delle opere di Balthasar citate: ADS Apokalypse der deutschen
Seele (1937-1939). Einsielden: Johannes Verlag 19983, 3 voll.; AkP Von den Aufgaben der
katholischen Philosophie in der Zeit. Einsielden: Johannes Verlag 1998; GEP Geschichte des

eschatologischen Problems in der modernen deutschen Literatur (1930). Einsielden: Johannes
Verlag 19982; MEP Die Metaphysik Erich Przywaras, in: Schweizerische Rundschau.
Monatsschrift für Geistesleben und Kultur 6 (1933), 489-499; MW Mein Werk. Durchblicke
Epilog. Einsiedeln: Johannes Verlag 1990, trad. it. di G. Sommavilla: La mia opera ed Epilogo.
Milano: Jaca Book 1994; GL Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Einsiedeln: Johannes
Verlag, 1961-69, trad. it. di G. Ruggeri, G. Sommavilla, M. Fiorillo, G. Manicardi: Gloria. Una
estetica teologica (7 voll.). Milano: Jaca Book, 1971-77; SC Spiritus Creator. Skizzen zur
Theologie III. Einsiedeln: Johannes Verlag 1967, trad. it. di L. Ballarini, G. Colombi, G.

Frumento: Spiritus Creator. Saggi teologici III. Brescia: Morcelliana 19832; SV Sponsa Verbi.
Skizzen zur Theologie II. Einsiedeln: Johannes Verlag 1961, trad. it. di G. Colombi, rev. di E.

Guerriero: Sponsa Verbi. Saggi teologici 2. Milano: Jaca Book-Morcelliana 2015; TL
Theologik, [vol. I: Wahrheit der Welt. Einsiedeln: Johannes Verlag 1985, trad. it. di G.

Sommavilla: Teologica, vol. I: Verità del mondo. Milano: Jaca Book 1989; Theologik, vol. II:
Wahrheit Gottes. Einsiedeln: Johannes Verlag 1985, trad. it. di G. Sommavilla: Teologica, vol.
II: Verità di Dio. Milano: Jaca Book 1990]; TD Theodramatik, vol. II/i: Die Personen des

Spiels. Der Mensch in Gott. Einsiedeln: Johannes Verlag 1976, trad. it. di G. Sommavilla:
Teodrammatica, vol. II: Le persone del dramma: l'uomo in Dio. Milano: Jaca Book 20122;

Theodramatik, vol. II/2: Die Personen des Spiels. Die Personen in Christus. Einsiedeln:
Johannes Verlag 1978, trad. it. di G. Sommavilla: Teodrammatica, vol. II: Le persone del
dramma: l'uomo in Dio. Milano: Jaca Book 20122; VC Verbum Caro. Skizzen zur Theologie 1.

Einsiedeln: Johannes Verlag 19903, trad. it. G. Colombi, rev. di E. Guerriero: Verbum Caro.

Saggi telogici I. Milano: Jaca Book-Morcelliana 2005.



Vincenzo Lomuscio

costituiscono il «concreto vivente» (forma-materia, specie-individuo, atto-
potenza...). Già nella sua tesi di dottorato, scritta nel 1928 e pubblicata nel
1930 col titolo Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen
deutschen Literatur, questo concetto sembra essere decisivo: bessere
immanente viene definito corne «biunità (Zweieinheit) dialettica e irrisolvi-
bile»2 di essere e divenire, quindi di tensione (Spannung) tra il rapporto al
valore sovratemporale (assiologia) e il rapporto al fine temporale (teleolo-
gia). Balthasar interpréta la polarité del concreto vivente in senso escato-
logico, affermando che la risoluzione di questa tensione (Spannungslösung)

potrà awenire solo nella conciliazione tra il valore trascendente e la
realizzazione concreta, quindi nell'assunzione del finito nel Regno dei Cie-
li. Questa possibilité è fondata in Cristo, nel Verbo eterno che si fa
concreto, temporale, rivelando in se stesso 1 'eschaton dell'uomo come resurre-
zione dalla morte e vita eterna.

Se l'influenza del concetto di «opposizione polare» di Guardini sembra
in qualche modo essere gié présente nei primi scritti di Balthasar,
l'influenza di Przywara diventa decisiva a partire dagli anni '30, quando la
polarité dell'essere viene approfondita in direzione della distinctio realis
essenza-esistenza. Il secondo e terzo volume della Apokalypse der deutschen
Seele (1937-39), opera che riprende e amplia la tesi di dottorato, sono scritti
nel segno della «distinzione reale» Wesen/Dasein-.

Die ganze Thematik der beiden letzen Bände stand ausdrücklich im Zeichen
der „Realdistinktion" von Wesen und Dasein, die bis auf Heidegger und Barth
hin immer starker hervortrat. In diese Grunderkenntnis waren sich Scholastik
und Moderne einig3.

Come nella tesi di dottorato, anche nell'Apo/ca/ypse la questione centrale è

il rapporto dell'uomo al suo destino ultimo, ma attraverso la distinzione
reale tale questione guadagna una maggiore articolazione ontologica.
L'essere immanente è sempre la relazione di due realtà, tra il che cose e il
che è, tra l'esser-cosi e l'esser-ci (So-sein e Da-sein), poiché il darsi concreto

di momento in momento dell'esistente rivela la sua unité intelligibile e

sovratemporale. Queste due realté non sono pensabili secondo una
relazione univoca, né in senso esistenzialistico (l'esistenza precede l'essenza),
né in senso essenzialistico (l'essenza produce l'esistenza). Né l'esistenza
puö essere ridotta all'estrinsecazione di una essenza gié virtualmente rea-
lizzata, né l'essenza puô essere ridotta a ciô che si dé concretamente
nell'esistenza. Essenza ed esistenza sono entrambe reali alio stesso modo
e, poiché nessuna delle due realtà ha la possibilità di spiegare l'altra, o
assorbirla in se stessa, si rimandano reciprocamente. Ognuna ha la sua vérité

solo nel riferimento all'altra, in un'oscillazione irriducibile.

2 GEP, 14.

3 ADS, 111,436.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 191

La spiegazione più chiara di questa irriducibilità è sicuramente quella
che leggiamo in Verità del mondo: in ogni momento dell'esistenza di un
uomo si manifesta la sua essenza, intesa come la sua identité, l'unità delle
sue caratteristiche e delle sue determinazioni, sia naturali che spirituali;
ma in nessun momento questa essenza appare nella sua totalité, perciô
l'essenza non puö essere ridotta all'esistenza. E vale anche l'inverso: pur
conoscendone bene la sua natura, la sua indole, i suoi pensieri, pur avendo
una profonda conoscenza della sua essenza, mai potremo dedurre da essa
ciö che accadré nella sua esistenza, prevedere che cosa faré o che cosa saré
in base a ciö che abbiamo conosciuto finora. L'insieme delle determinazioni

essenziali gié apparse, pur essendo le determinazioni di un'unica essenza,

non sono mai sufficienti a prevedere quelle future. L'essenza ha bi-
sogno dell'evento concreto dell'esistenza perché possa, ogni volta, essere.
Ognuna delle due realté custodisce la verità dell'altra, quindi è mistero per
l'altra4.

L'aspetto che emerge da questo esempio è che l'essenza, pur essendo

sovratemporale, è comunque soggetta al tempo. L'awenimento temporale
non è un aspetto in qualche modo gié virtualmente compiuto, ma un as-

petto in cui ne va dell'essenza. La distinzione reale è tutt'uno con la
temporalité, che Balthasar definisce, nello scritto Von den Aufgabe der katholischen

Philosophie in der Zeit (1946), corne «l'altra faccia della medaglia»
della distinzione reales. Infatti, è proprio perché la differenza reale è

tutt'uno con la temporalité che puö essere posta al centro del problema es-
catologico: se la mia essenza non coincide con la mia esistenza, io non so

quale significato ha da assumere ancora, quindi ultimamente, la mia vita.
Essere nel tempo significa essere esposto ad una ulteriorité, ad una novité
di realté, tale per cui non conosco il significato totale della mia esistenza.
La questione escatologica è perciô strettamente connessa alla questione
dell'esistenza concreta in rapporto alla sua essenza. Essendo la loro oscilla-
zione irriducibile taie che ognuna è mistero per l'altra, l'essere finito è in
ogni momento abitato dal mistero del suo senso ultimo.

4 TL I, 106-107. O come avrebbe detto Hegel nella Scienza della Logica, col cui pensiero
Balthasar sembra aver avuto un «confronto serrato dalla prima all'ultima opéra» (HENRICI,
P.: La fdosofîa di Hans Urs von Balthasar, in: LEHMANN, K./KASPER, W. [edd.]: Hans Urs von
Balthasar. Gestalt und Werk [1991], trad. it. di E. Babini: Hans Urs von Balthasar. Figura e

Opera. Casale Monferrato: Piemme 1991, 319), essenza ed esistenza «reciprocamente si condi-
zionano e si presuppongono», tale che l'una appaia sempre nella relazione (negazione)
dell'altra (HEGEL, G.W.F.: Wissenschaft der Logik, trad. it. di A. Moni, rev. da C. Cesa: Scienza

della Logica, 2 voll. Roma: Laterza 1981, 575). Balthasar non ammette una risoluzione on-
tologica di questo rapporto, ma solo escatologica, mentre Hegel sostiene il suo superamento
nell'unità del Soggetto, quale verità dell'unità dell'essenza e dell'esistenza (ivi, 657-659).
Tuttavia è interessante notare che anche Balthasar, al netto della sua radicale opposizione
all'immanentismo di Hegel, pensa che l'unità misteriosa di essenza ed esistenza sia fondata
nel Soggetto Infinito.

5 AkP, 72.



1Ç2 Vincenzo Lomuscio

Es gibt letztlich nur die Situation dieses einzelnen, zeitlichen Menschen vor
dem Geheimnis seines Schicksals6.

Come nella tesi di dieci anni prima, Balthasar pensa Bessere finito a partire
dal rapporto al suo eschaton trascendente, ma adesso la distinzione essen-
za-esistenza porta nell'ontologia immanente la categoria di «mistero», che
sostituisce quella di «paradosso». La distinzione reale è un mistero escato-
logico e ontologico, poiché riguarda contemporaneamente il rapporto
all'eschaton e il rapporto al proprio essere. Se il rapporto tra la mia essenza
e la mia esistenza costituisce il rapporto al mio destino eterno, vuol dire
che la distinzione reale è il punto in cui ontologia ed escatologia coinci-
dono. Detto altrimenti: se il mistero del proprio destino ultimo si apre nel
mistero del rapporto tra esistenza ed essenza, vuol dire che c'è necessaria
implicazione, inscindibilità, tra la rivelazione dell'esc/iaton trascendente e

l'ontologia dell'essere immanente.

[...] diese übergreifende Faktizität gibt nicht etwa einen „Begriff' des Wahrseins,

das die Wesens-wahrheit (So) und Existenz-wahrheit (Da) univoce unter
sich faßte. Vielmehr sind beide, wie Essenz und Existenz selbst, nur analogisch
übereinkommend. Das eben ist die immer offene, nie sich schließende Gestalt
kreatürlichen Wahrheitz.

L'Apokalypse viene scritta a metà degli anni '30, anche se pubblicata per
difficoltà editoriali solo alla fine del decennio. Poco prima Balthasar aveva
scritto Die Metaphysik Erich Przywaras, un articolo che puô essere consi-
derato corne la prima occasione in cui affronta il tema della distinctio rea-
lis. II «tipo di pensiero (Denktyp)» di Przywara riuscirebbe, secondo
Balthasar, a tenere insieme i due aspetti che costituiscono il mistero più inti-
mo dell'anima, cioè l'intreccio delle sue due tendenze di fondo: potenza e

amore, supériorité e passione, dominio e servizio8. A questa doppia dire-
zione dell'anima corrispondono due tipi fondamentali di pensiero: quello
teoretico-sistematico, che mira al dominio del conoscibile, e quello empi-
rico-asistematico, che mira a mostrare la molteplicità e irriducibilità della
realtà. Il pensiero dinamico di Przywara si sviluppa nella tensione tra que-
ste due opposte possibilité del pensiero9. Cosi se da un lato egli awersa
l'irrazionalismo, dall'altro non ammette neanche una sistematizzazione
assoluta, un sistema generale da cui ogni vérité è deducibile. Dal punto di
vista formale ciô si traduce, da un lato, in una «estrema volonté di stile»,
dall'altro, nella «distruzione di ogni purezza di stile», di ogni accesso im-

6 ADS, 1,4.
7 ADS, III, 437.
8 MEP, 489.
9 MEP, 489.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 193

mediato alla verità, ad appannaggio di un teocentrismo che relativizzi
tutto ciö che è umano1».

Il principio metafisico, attraverso cui Przywara puô tenere insieme
queste due direzioni del pensare, è quello délia analogia. Essa è l'unico
principio che riesce a evitare da un lato la contraddizione délia «pura lo-
gica» (che fondandosi sul principio parmenideo dell'«essere è», non riesce
a spiegare il divenire, la verità storico-concreta), dall'altro la contraddizione

délia «pura dialettica» (che fondandosi sul principio eracliteo
dell'«essere non è», non riesce a fondare una verità assoluta, o al massimo
fonda una differenza abissale, inconciliabile, tra assoluto e divenire, verità
eterna e verità storica). Mentre la logica e la dialettica si fondano rispetti-
vamente sul principio di pura identità (essere=essere) e di pura non-iden-
tità (essere=non-essere), l'analogia si fonda sul principio di non-contraddi-
zione, dicendo che tra bessere e il non-essere non c'è né pura identità né

pura non-identità, ma semplicemente non si contraddicono11. Non sono la
stessa cosa, ma non si escludono a vicenda.

Poiché taie principio rende ogni conoscenza umana sempre parziale e

relativizzabile, è chiaro che esso non è escogitato dall'uomo per sempli-
fïcare la realtà, bensi è un principio a cui la conoscenza umana è sottoposta.
Esso trova la sua fondazione concreta proprio nel rapporto dinamico tra
essenza ed esistenza, che rappresenta il punto di partenza irremovibile
délia metafisica di Przywara12. La distinzione reale, mostrando la non-
identità dell'essere con se stesso (poiché scisso in Wesen e Dasein) dim-
ostra tutta la non-identità che caratterizza bessere finito. È la stessa non-
identità che Aristotele ha descritto articolando bessere in atto e potenza,
nel rapporto dinamico tra possibilità e realtà, Möglichkeit e Wirklichkeito.

Alla luce del principio przywariano di analogia entis, ma anche di una
inedita influenza délia fenomenologia, Balthasar tenta una propria ricerca
ontologica, esposta nel già citato Verità del mondo (si pensi che la prima
traduzione francese di questo testo era intitolata Phénoménologie de la
vérité). Questa volta egli tenta una fondazione fenomenologica del rapporto
tra bessere del mondo e Dio. Balthasar apre questo testo precisando che

boggetto délia sua ricerca sarà la verità intesa non come «una proprietà
délia conoscenza, ma soprattutto [come] una determinazione trascenden-
tale dell'essere in quanto tale»H, poiché, se cosi non fosse, non sarebbe
verità. La domanda sulla verità dell'essere deve perciö rivolgersi aile possi-
bili manifestazioni dell'essere in quanto taie.

10 MEP, 490.
11 MEP, 496.
12 MEP, 496.
'3 MEP, 496-497.
H TL I, 27.



194 Vincenzo Lomuscio

Basta che in un punto la sfera del puro inessenziale apparire fenomenico venga
spezzata, l'essere stesso venga in luce e sia présente come tale alia coscienza^.

II fenomeno in cui l'essere è evidente è al tempo stesso il fenomeno più
misterioso: la coscienza.

Ogni uomo, svegliato alla coscienza, conosce non solo il concetto délia verità e

lo comprende, ma sa pure che questa verità si présenta nella realtà. La verità ha
lo stesso grado di evidenza corne l'esserci [Dasein] e l'essere cosi [Sosein], e corne

unità, bontà e bellezza16.

La coscienza è proprio ciô da cui dobbiamo cominciare per comprendere il
rivelarsi dell'essere, ma non perché essa ne costituisce la condizione (come
orizzonte, o apertura), bensi perché essa stessa va considerata un
«fenomeno»:

Nell'atto del pensare una coscienza è svelata e présente a se stessa, in una tale
immediatezza che le due parti délia parola «coscienza» [Bewusstsein] non pos-
sono in nessun modo separarsi. Nella coscienza è contenuta non solo la pro-
prietà astratta délia coscienza [Bewusstheit], bensi alio stesso modo e immedia-
tamente anche l'essere délia coscienza [Bewusstsein], e precisamente quest'essere
è alla coscienza immediatamente svelato e présente. Il soggetto che pensa è

ogni volta un soggetto esistente [seiendes] che come tale si conosce. Sa dunque
che cos'è essere [was Sein ist]1?.

Questo modo di intendere la coscienza stessa come fenomeno, e non come
cid che manifesta il fenomeno, è sicuramente l'aspetto più originale della
fenomenologia di Balthasar. Se pensiamo la coscienza come fenomeno,
l'atto della coscienza diventa fondativo cartesianamente e heideggeriana-
mente insieme: in esso si dà l'evidenza del mio essere e l'evidenza dell'essere

in quanto tale.

Ogni distinzione tra essere e pensiero cade in quest'atto di uno che afferra se

stesso. Questo è il vero senso del cogito ergo sum. Questa unità, in cui viene
conosciuta la verità, ha una forma duplice. È anzitutto unità immediata, auto-
possesso intuitivamente afferrato. Poi è anche unità mediata, in quanto lo spi-
rito è in grado di formulare concettualmente il suo auto-essere e in un giudizio
evidente di identificarlo come predicato con se stesso in quanto soggetto.
Questo giudizio primo attinge la sua evidenza dall'unità immediata dello spiri-
to con se stesso. Lo svelamento reale coincide con la possibilità di dare di se

stesso un'idea ed espressione valida18.

Questa portata metafîsica dell'atto di coscienza rappresenta un motivo
ricorrente nell'ontologia di von Balthasar. Vi ritorna in più momenti lungo

!5 TL I, 41.
16 TL 1,39.
V TL I, 41.
18 TL I, 96.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 195

la sua opera'9, in maniera più estesa nel secondo volume della Teodramma-
tica:

L'autopossesso sicuro e radicale non è perô semplice autointuizione o apperce-
zione di essenza, questa si ha soltanto in articolazione con l'apertura universale
a ogni esistente, nell'uscita da se stessi verso la conoscenza e l'amore dell'al-
tro2°.

[...] ricordiamo che, in questo atto (in una intimissima autopresenza dell'anima
come evidentemente esistente), insieme col proprio essere viene appreso anche
l'essere in genere, trascendente ogni esistente singolare21.

L'aspetto interessante di questo awio è proprio la fondazione fenome-
nologica del rapporto essere-fenomeno. L'evidenza dell'essere si dà nel fe-
nomeno dellautocoscienza (essere-cosciente, Selbstbewusstsein): ci sono,
dunque l'essere ce e appare alla mia coscienza. Sono due rivelazioni nello
stesso fenomeno, due verità nello stesso dato: 1) la verità dell'essere è una
«evidenza originaria e concreta»22 (ivi, 39), un «sapere primario»23, quindi
uno svelamento (aletheia) immediato; 2) ciô che appare alla coscienza ha

una strutturale affidabilità (emeth), attraverso il fenomeno (la coscienza)
l'essere non è occultato, anche se non si esaurisce nel fenomeno.

La mia autocoscienza, infatti, manifesta l'essere ma non coincide con
l'essere. Lo manifesta come una realtà di fondo (Grund) che è più grande
della sua apparizione. Questa non-identità tra fenomeno e essere ci svela
che l'essere ha sempre ancora da svelarsi, e ogni apparire è una «promessa
di verità ulteriore»24. Il rapporto essere-fenomeno rivela a un tempo l'affi-
dabilità dell'apparente e la non-esaustività del fenomeno rispetto all'esse-
re.

Ogni oggetto di conoscenza nel suo apparire promette di svelarsi ulte-
riormente, viene sia posseduto nella sua verità sia partecipato. Dalla dupli-
ce determinazione della verità corne svelamento (aletheia) e fedeltà (emeth)
di svelarsi ancora, dériva la duplice impressione di «possedere» e di «par-
tecipare» alla verità dell'oggetto conosciuto. L'unità di queste due im-
pressioni è nella «struttura indivisibile della ragione umana», quindi nella
unità della razionalità25. La razionalità finita, quindi, non è soltanto domi-
nio dell'oggetto conosciuto, ma anche prender-parte alla verità dell'oggetto.

Qui si mostra quella «fondamentale duplicità»26, o polarità, che carat-
terizza l'essere del mondo: essere-apparire, possesso-partecipazione,

'9 GL I, 412-430; GL V, 547-560; TD II, 199-230; SC, 11-25; MW, 117-128.
20 TD II, 202.
21 TD II, 227.
22 TL I, 39.
23 TL I, 40.
24 TL I, 43.
25 TL I, 44.
26 TL I, 44.



196 Vincenzo Lomuscio

svelamento-ulteriorità, soggetto-oggetto. Da esse derivano le polarità che
caratterizzano ogni realtà finita (universale-particolare, libertà-situazione,
svelamento-copertura...) e tutte hanno origine dalla distinzione reale tra
bessere e ciö che è, «che costituisce il mistero indissolubile dell'essere
creato»:

Polarità significa un rigoroso intrecciarsi di poli in tensione. E ciö non po-
trebbe essere più evidente che nella polarità dell'essere finito tra essenza ed
esistenza. Il nesso qui è cosi stretto che esso, nella sua unità, costituisce il mistero

indissolubile dell'essere creato, cosi che ogni tentativo si spiegare uno dei
poli come il luogo del mistero, per impadronirsi dell'altro come della sfera

dell'evidente, è destinato a fallire27.

Questa dualità, che è la caratteristica dell'enti creati (dalle creature an-
geliche fino a quelle subspirituali) secondo Tommaso28, viene pensata da
Balthasar in direzione della differenza ontologica di Heidegger. L'essere è

si pensato come dimensione trascendentale degli enti, come actus essendi,
ma il rapporto essere-ente viene pensato come apparire del «mistero
dell'essere»29.

Partendo dal mistero dell'essere, nella sua intima mobilità tra essenza ed essere,

nella sua ogni volta eccedenza in ricchezza inafferrabile, nel suo acuirsi ed

urgere corne situazione e temporalità, bisogna dire che proprio l'incontro con
l'essere in quanto tale implica una inesauribile sorgente di meraviglia e di am-
mirazione, di stupefazione, di rapimento, di gioia e di gratitudine, in breve di
tutti quei sentimenti che si assommano nella parola Thaumazein. Tutti questi
atti interiori vengono evocati dall'apparire dell'essere stesso, il quale proprio
nell'apparire dà via [aufgibt] il suo massimo oscurissimo enigma: se stesso. Il
fatto che si dà in genere un essere e conseguentemente verità, il fatto che il
reale è reale e che la verità è vera: chi sarà mai in grado di venire a capo di que-
sto mistero? Qui appare realmente e letteralmente il mistero corne mistero:
proprio lo svelarsi dell'essere è, come taie, il suo più profondo velamento3°.

La sovrapposizione délia distinctio realis alla ontologische Differenz
consente di pensare l'essere corne dimensione trascendentale degli enti: ogni
caratteristica dello svelamento è sia dell'ente particolare che si svela, sia
dell'essere in quanto realtà trascendentale degli enti. Solo sulla base di
questa trascendentalità ontologica Balthasar puö dire che l'apparire del

27 TL 1,107.
28 Va detto che in Tommaso c'è una dottrina della composizione ens-essentia corne

distinctio realis, saranno piuttosto autori successivi come Egidio Romano a leggerla in questo
senso, per poi essere attribuita all'Aquinate da un certo tomismo successivo (cfr. PORRO, P.:

Qualche riferimento storiografico sulla distinzione di essere e di essenza, in: Appendice a

TOMMASO D'AquinO: L'ente e l'essenza, trad. it. di P. Porro. Milano: Bompiani 2002,183-202).
29 Secondo Balthasar è la proposta di Heidegger resta, tra le filosofie della modernità, la

«più féconda in vista di una filosofia della gloria» (GL V, 402-403).
3° Ivi, 206-207.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 197

mio essere (nell'ente che sono, cioè nell'autocoscienza) è apparire dell'essere
in quanto tale.

IL RAPPORTO TRA LA COSCIENZA FINITA E LA MANIFESTAZIONE DELL'iNFINITO

L'aspetto interessante di questa fondazione fenomenologica è che la duplicité

dello svelamento caratterizza non solo il fenomeno, ma anche il rap-
porto coscienza-fenomeno, soggetto-oggetto. Lo svelamento ontologico è

al tempo stesso svelamento dell'ente che appare alla coscienza, e svelamento
délia stessa coscienza, svelamento dell'oggetto conoscibile e svelamento

del soggetto che conosce. Mentre l'oggetto si svela nella sua verità, nello
stesso tempo, appare il pensiero, appare l'attività del soggetto con le sue
strutture. In questo reciproco svelarsi, sostiene Balthasar, si rivela il
doppio movimento délia conoscenza, che è simultaneamente sia un movi-
mento verso l'oggetto, sia il darsi fenomenico dell'oggetto. Ciô signifïca
che non possiamo ridurre il soggetto ad un puro strumento di registra-
zione, egli riceve l'oggetto ma è attivo nella determinazione conoscitiva
dell'oggetto. 11 mistero dell'essere si rivela corne mistero délia conoscenza.
E in questo reciproco rivelarsi del soggetto e dell'oggetto si intravede, ana-
logicamente, il mistero dell'amore come profondità abissale deH'essere3L

La dischiusura dell'essere, perciô, non è unilaterale, bensi «contiene un
lato assoluto e un lato relativo»32. Ogni conoscenza è conoscenza di un
oggetto che mostra da sé la sua misura (lato assoluto), ma che puö venir
misurato solo dall'atto di un soggetto (lato relativo). Quindi nell'atto cono-
scitivo bisogna distinguere un'intelligenza ricettiva (intellectus possibilis),
capace di accogliere l'oggetto nella sua misura, e un'intelligenza creativa
(intellectus agens), capace di far propria la misura e illuminare l'oggetto.
La verità non è riducibile, perciô, né alla pura contemplazione, né ad un
prodotto del nostro pensiero, né a theoria né a poiesis, ma si dà sempre
corne centro oscillante che tiene insieme entrambi gli aspetti:

Nel centro oscillante tra questa due funzioni délia ragione, nel dono délia per-
cezione e dell'accordo reciproco, si muove la verità. [...] La forma più forte del

soggetto viene attinta da questa polarità nella tensione tra posizione contem-
plativa verificativa del soggetto rispetto all'oggetto (verità come theoria) e
posizione normativa, nella sua spontaneità créatrice, del soggetto rispetto all'oggetto
(verità corne poiesis)33.

Il conoscere del soggetto non precede il mondo (come nell'idealismo), né è

preceduto dal mondo (corne nel realismo), bensi è simultaneo ad esso. Se il
soggetto non cogliesse simultaneamente se stesso e il mondo, l'obbiettività
non si darebbe. Infatti: o il mondo sarebbe misurato dopo l'automisura-

31 TL I, 220.
32 TL I, 44.
33 TL I, 46.



198 Vincenzo Lomuscio

zione del soggetto, quindi la «misura originaria» del mondo sarebbe «esclu-
sivamente soggettiva», o il mondo sarebbe misurato prima del soggetto,
ma ciô è impossibile perché non si darebbe fondazione dell'essere attra-
verso l'autocoscienza, quindi non ci sarebbe la «misura originaria».

Nella coincidenza di tutt'e due le aperture, dell'io e del mondo, si ha la garan-
zia che sia l'autocoscienza, sia la conoscenza del mondo possono essere vera-
mente obbiettive34.

Poiché bessere è «l'ultimo soggetto di tutti i possibili predicati»35, sicché
nella radicale evidenza dell'essere il soggetto «ha già circoscritto l'ambito
del conoscibile»36, ha già esperito la dischiusura fondamentale che caratte-
rizza ogni ente. Il soggetto che conosce riceve e utilizza (simultaneamen-
te) la misura dell'essere. Si rende conto perö, che bessere (ora Balthasar
utilizza il termine nel senso di «ente») che lo circonda non è bessere in
totale, ma solo una parte, un frammento dell'essere. Eppure, quest'essere che
si apre nella luce délia sua soggettività mostra chiaramente di essere illu-
minato a prescindere dalla sua soggettività.

L'essere [Sein], che gli viene schiuso nell'autocoscienza, non è bessere in asso-
luto. Giacché l'illuminazione di se stesso, in cui afferra se stesso e vi esperisce
che cosa è bessere, non gli illumina bessere in totale, ma gli illumina bessere
solo fino al punto di capire che tutto l'essere dev'essere illuminato in e per se

stesso 37.

Secondo Balthasar il soggetto, la cui conoscenza è finita, fa questa espe-
rienza ambigua: da un lato scopre che la realtà è conoscibile, dalbaltro che

questa conoscibilità non puô essere fondata nella sua coscienza, perché la

precede e la supera. La conoscenza finita, non potendo da sé fondare la
conoscibilità di tutto bessere, deve riconoscere di partecipare a una
conoscenza già fondata prima delbapparire délia sua coscienza. Il soggetto si
trova coinvolto in una conoscenza già in atto. Il soggetto capisce, perciô,
che bessere in quanto tale non è illuminato dal suo conoscere, ma da una
luce che lo precede. E poiché l'atto illuminante, o conoscitivo, è specifico
di una soggettività, l'autoilluminazione dell'essere è l'atto di una soggettività

assoluta. La conoscenza del soggetto si scopre partecipe di una
conoscenza assoluta:

Nell'identità puntuale di essere e coscienza, nella luce délia quale il soggetto
raggiunge la misura sia di se stesso che dell'oggetto da misurare, gli si fa chiaro

34 TL I 48.
35 TL I, 42.
36 TL 1, 42.
37 TL I, 54.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 199

che l'assoluto essere dev'essere misurato a se stesso, présente a se stesso e per-
ciô un'autocoscienza38.

La dischiusura dell'essere è al tempo stesso possibilité conoscitiva e parte-
cipazione limitata ad una conoscenza assoluta, ad un Soggetto Infinito. La

misura finita del soggetto si scopre «misurata da una misura infinita, non
più misurabile ma onnimisurante»39. La soggettività assoluta altro non è

che «la coincidenza dell'essere e del pensiero divini», che è principio di
ogni soggettività finita ed è conosciuta in ogni oggettività finita (come
afferma Tommaso: «Omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in
quolibet cognito»*0).

Questa scoperta dell'essere come illuminato da una soggettività assoluta,

potremmo definirla la prova ontologica di Balthasar, che puö venire
sintetizzata cosi: l'essere, fondato attraverso l'essere-coscienza, quindi at-
traverso l'irriducibile rapporto pensiero-essere, è trascendentalmente fe-
nomenico, conoscibile; ciö significa che ogni ente è, in quanto ente, cono-
scibile; poiché la conoscibilità è tale nel rapporto con un soggetto cono-
scente, la totalité dell'ente è possibile solo nel rapporto conoscitivo di una
soggettività assoluta, infinita.

Alla fine di Verità del mondo Balthasar torna su questa dimostrazione:

La verità è il non nascondimento dell'essere, e questo non nascondimento esige
nell'integrità del suo concetto un Qualcuno a cui non sia nascosto. Questo
Qualcuno è Dio e puö essere soltanto Dio, poiché per nessun soggetto finito
tutto l'essere mondano puô essere manifesto. Essendo svelato per Dio, puö essere
svelato anche per altri soggetti, senza che abbia attualmente bisogno di venir
conosciuto da essi. Ha la sua verità obiettiva in forza del suo non nascondimento

davanti al Soggetto eterno4L

Il Soggetto assoluto, infatti, conosce non perché riceve la misura del suo

oggetto, ma perché è egli stesso la Misura in quanto taie («misura infini-
tamente misurante»), il fondamento assoluto délia verità. Non c'è misura
superiore a quella che il Soggetto assoluto dà («non più misurabile ma
onnimisurante»), quindi la sua conoscenza «non è per derivazione ma per
fondazione»42. L'apparente, in rapporto alla coscienza divina, non rimanda
a nient'altro che a Dio stesso. In ciö sta l'«analogia tra soggetto finito e

infinito»: corne Dio, il soggetto finito è autocosciente e conoscente, ma di-
versamente da Dio, riceve la misura délia verità e soggiace ad essa. Egli ha
solo parte alla divina verità, che da sempre lo eccede, «gli rimane trascen-
dente»43.

38 TL I, 54.
39 TL I, 54.
4° TOMMASO d'AquinO: Quaestiones disputatae de veritate, q. 22 a. 2 ad 1.

41 TL I, 268.
42 TL I, 60.
43 TL I, 55.



200 Vincenzo Lomuscio

Il soggetto finito non puö mai avere un'immediata conoscenza o un'im-
mediata intuizione délia verità divina, assoluta. Egli, piuttosto, puo co-
gliere immediatamente il suo prender parte alia divina verità, il che signi-
fica il suo non-esser-Dio:

Immediata è soltanto l'intuizione del soggetto finito della propria contingenza,
ma in questa contingenza, che gli reca alia coscienza con ogni desiderabile chia-
rezza il suo non-esser-Dio - senza perö intuizione per quanto velata del divino
-, si puö dischiudere implicitamente l'esistenza di una sfera di identità assoluta
quale presupposto di ogni mondana realtà e verità. [...] Non esiste nessun altra
conoscenza di Dio diversa da quella trasmessa dalla contingenza del mondo44.

La differenza tra essenza-esistenza e in generale la polarité che caratte-
rizza l'essere del mondo, mostra al suo fondo la relazione analogica con
l'essere divino: l'unità nella polarité si rivela fondata dall'unità trascen-
dente del Soggetto Assoluto. L'analogia entis qui diventa da orizzontale
verticale: cosi come tra essenza ed esistenza non c'è né una pura identità
né una pura differenza, cosi tra mondo e Dio. Essi non né sono abissal-
mente diversi, poiché entrambi si manifestano come trascendentale unité,
ma in questa somiglianza si apre una maggiore dissomiglianza: l'unité
dell'essere del mondo si dé nel misterioso rapporto tra polarité, l'unité
dell'essere divino si dé nella loro misteriosa identità originaria nel
Soggetto Infinito.

L'apertura della teologia è filosofica: la conoscenza di Dio è aperta dalla
riflessione sulla verità dell'essere, passando attraverso la fenomenicità
(mondana) della verità. Il fenomeno oggettuale e il fenomeno soggettuale
sono emergenze di una realtà che non sta tutta nell'apparire e che rimane
perciè, dal punto di vista della sua totalité, trascendente. Alia necessaria
fenomenicità dell'essere irriducibile al suo apparire corrisponde 1 'insupera-
bile trascendenza dell'essere che non appare.

L'evidenza dell'essere è insieme fenomeno e trascendenza: l'essere,
perciô, non è diviso in sé tra conoscibilità e inconoscibilità, perché l'inco-
noscibilité non è un venir meno del positivo darsi dell'essere, ma è tutt'uno
con questo darsi, è la necessaria implicazione dell'apparire ontologico nel
pensiero finito. L'essere non è diviso e non potrebbe mai esserlo, perché
nel discorso balthasariano è presupposto come dimensione trascendentale
di tutti gli enti, quindi corne unità.

Gli altri trascendentali, su cui Balthasar fonda la sua Trilogia, si danno
proprio in questa struttura di svelamento e mistero:

Il carattere di mistero, immanente alla verità, non puö alla fine venir descritto
più chiaramente che con una esposizione conclusiva e sintetica delle propriété
trascendentali dell'essere nel loro intreccio vicendevole45.

44 TL I, 55.
45 TL I, 215.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 201

Il manifestarsi dell'essere è buono perché bessere «rinuncia all'avarizia
dell'essere-solo-per-sé»46. Essendo ogni ente irripetibile in ogni suo mo-
mento, la sua manifestazione implica un valore, quindi un bene. Questo
bene «è fondato primariamente non nell'essere desiderante» (altrimenti si
cadrebbe nel relativismo e nel soggettivismo), «ma nell'essere desiderato
stesso (bonum est principaliter in re)»47. L'essere è perciô buono. Poiché in
ogni manifestazione appare anche l'eccedenza misteriosa dell'essere, «l'eter-
no sempre-più che si trova nell'essenza dell'esistente stesso»48. Cio che

provoca compiacimento estetico non è solo il fatto che nel fenomeno appare
l'essenza, ma che quest'essenza si mostri come cio che non smette mai

di mostrarsi del tutto.

Non è soltanto la semplice corrispondenza tra essenza ed apparizione cid che
suscita il compiacimento estetico, ma la verificazione interamente incompren-
sibile che l'essenza appare realmente nell'apparizione o fenomeno (che non è

perô l'essenza), appare come un'essenza che è eternamente più di essa stessa e

che dunque non puô mai apparire definitivamente. Ma proprio questo non ap-
parire appare. Proprio questo eterno comparativo si esprime nel positivo49.

La visione beatifica di Cristo

L'essere creaturale si caratterizza per la differenza essenza-esistenza che
costituisce la relazione tra il darsi degli enti (Schein) e la loro profondità
(Grund). Da ciö dipende la gnoseologia creaturale, in cui ogni dato cono-
scitivo porta con sé «un infïnito retroterra», visibile corne mistero. Cer-
chiamo ora, alla luce di questa ontologia e delle sue implicazioni gnoseo-
logiche, di affrontare la questione délia coscienza di Cristo e délia sua
visione beatifica durante la missione terrena.

Partiamo dalla premessa che se nell'essere del mondo l'essere divino
non è nascosto, ma présente corne mistero che si rivela, si potranno rico-
noscere in esso i segni del Dio Trinitario. Nel secondo volume délia Teolo-

gica, intitolato Verità di Dio, riagganciandosi all'ontologia del finito
Balthasar scrive:

Abbiamo sopra indicato che tutte le cose sono create nel Logos e che questi
viene nel mondo per illuminare tutti gli uomini (Gv 5, 3.9); questi possono
quindi chiamarsi "i suoi", sia che essi lo accettino oppure no (Gv 1, 11). Cosi è

necessario dal momento che tutti, nonostante la loro inconoscenza di lui,
vengono da lui illuminati, che si diano possibilità, davanti aile cose del mondo

da lui create, sul cui fondamento essenziale il Verbo è nascosto, mediante
il quale fondamento essi hanno in prima analisi la loro verità ontologica, ossia

46 TL I, 218.

47 TL I, 219.
48 TL I, 221.

49 TL I, 221.



202 Vincenzo Lomuscio

di essere capaci di una implicita conoscenza délia totalità, per quanto questa
conoscenza possa essere ancora in cerca (Ap 17,27) e per via5°.

Il riferimento qui è ancora una volta a Tommaso (De Veritate, 22, 2, ad 1).

A partire da ciô possiamo dire che l'essere creato e il pensiero umano sono
«immagine e somiglianza» del Logos divino.

La logica umana in cui l'uomo esprime Dio, non puö essa stessa che essere
"immagine e somiglianza" del Dio trinitario. [...] Dev'esserci percio sul piano del
mondo una riflettibilità délia Trinità, alla quale il Logos che si spiega nella sua
autoespressione potrà e dovrà riferirsD1.

Nell'essere del mondo la Trinità è in qualche modo visibile, anche se «a

specchi rovesciati»52. Fatta questa premessa, andiamo subito al cuore della
domanda cristologica che qui ci intéressa: quai è la coscienza del Figlio
rispetto al Padre durante la sua missione terrena? Proprio i concetti di
missione e di obbedienza sono quelli utilizzati principalmente da Balthasar
come principio ermeneutico per accostarsi al mistero della coscienza di
Cristo, al punto che egli qui sembra abbandonare le catégorie ontologi-
che53. Tuttavia, a ben vedere, la cristologia balthasariana sembra impre-
scindibile dall'ontologia della polarità.

L'anno dopo la pubblicazione di Verità del mondo, in un articolo dal
titolo Contrassegni del cristianesimo (1948), Balthasar sostiene che la
persona di Cristo va compresa come identità misteriosa di cid che nell'essere
creato si présenta come polarità. Egli è infatti unità concreto di legge e

caso singolo, di universale e singolare, di necessario e contingente54. A par-
tire dalla misteriosa polarità dell'essere creaturale possiamo comprendere
l'unicità irripetibile di Cristo, quindi l'apparire dell'unicità di Dio nel mondo:

questa unicità irripetibile di Cristo, alla quale in ultima istanza è sospesa sia

ogni realtà irripetibile, sia ogni altra universalmente iterabile nel mondo, è

l'apparire e il manifestarsi dell'unicità di Dio in messo al mondo55.

Cristo va compreso corne unità irripetibile, quindi assolutamente unica,
delle polarità creaturali. Questo «va compreso» è da intendere via analo-
giae: cid che nell'essere si mostra come realtà che si rimandano a vicenda,
né puramente identiche, né assolutamente differenti, in Cristo si mostra
misteriosamente come una stessa realtà. La coincidenza di umanità e divi-

5° TL II, 22-23.
51 TL II, 25.
52 TL II, 31.

53 ROSENBERG, R.S.: Christ's Human Knowledge: A Conversation with Lonergan and
Balthasar, in: Theological Studies 71 (2010), 822.

54 VC, 178.

55 VC, 179.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 203

nità va compresa come coincidenza misteriosa di obbedienza al Padre e

identité col Padre. Cristo è «1 'analogia entis divenuta concreta»56.

Di lui si devono affermare entrambe le cose: lo sforzo per piegarsi all'obbedien-
za e la spontanéité dell'obbedienza; l'autentica tentazione e l'impossibilité del-
la caduta; il più profondo abbandono da parte di Dio, pur nell'impossibilité di
una separazione dal Padre. L'abisso di ogni tragedia al di lé di ogni tragedia57.

AI centro della cristologia di Balthasar c'è questa misteriosa identità di
libertà personale e missione, essere e dover-essere. Ogni volta che tentiamo
di ridurre 1'una all'altra, cadiamo in una riduzione semplicistica che rende

- paradossalmente - meno razionale la Rivelazione. L'incarnazione è al

tempo stesso l'apparire del Padre («chi vede me vede il Padre») e l'apparire
del rapporto, quindi della differenza («io testimonio del Padre e il Padre
testimonia di me»), II Figlio conosce il Padre, perché il Padre dona tutto al

Figlio; ma questo ricevere è un obbedire, obbedire al Padre come se fosse
solo un suo strumento, quindi riaprendo ogni volta tra lui e il Padre una
distanza:

L'umilté non ha da volere altro, cosi come il Figlio è Dio perché ha l'umilté di
non voler essere altro che Verbo e immagine del Padres«.

Proprio sulla natura di questa obbedienza si apre la difficile questione
della possibilité che Cristo abbia o no la fede. II tema viene affrontato nel
saggio Fides Christi, pubblicato in Sponsa Verbi nel 1961. Balthasar chia-
risce che l'atto di fede si dé solo come atto totale dello spirito umano, tale
da implicare l'obbedienza e l'adesione alla volonté di Dio59. Se il rapporto
tra Cristo e il Padre è un rapporto di donazione totale, esso implica ne-
cessariamente la fede, altrimenti dovremmo ammettere, come fa Tommaso
costretto dall'angusto concetto di fede come cognitio obscura, che Cristo
non abbia avuto la fede pur avendo avuto l'obbedienza60. Questo sarebbe
paradossale, dal momento che l'obbedienza di Cristo verso il Padre costi-
tuisce da sempre la misura della fede umana: «Egli fonda la fede quale de-
ve essere nei suoi discepoli»61.

Cristo esprime la conoscenza del Padre come fede, preghiera, invoca-
zione nel Padre, al punto che nella sua missione diventa visibile anche il
compimento della fede veterotestamentaria, con tutte le sue caratteristi-
che. Non possiamo prescindere da questi elementi.

56 VC, 185.

57 VC, 174.
5® VC, 185.

59 SV, 31-38.
60 SV, 52-53
61 SV, 40.



204 Vincenzo Lomuscio

Vi troviamo tutto: la fedeltà totale del Figlio dell'uomo al Padre, data
una volta per sempre e tuttavia sempre di nuovo attuata ad ogni istante,
nel tempo. La preferenza assoluta data al Padre, alia sua persona, al suo

amore, alia sua volontà, al suo comando, di contro ai desideri e alle in-
clinazioni proprie. La perseveranza irremovibile in questo proposito, capiti
quel che capiti. E soprattutto il rimettere ogni iniziativa al Padre: senza
voler sapere niente prima, senza anticipare l'ora. «Di quel giorno e di
quell'ora nessuno sa nulla, neppure gli angeli del cielo e neppure il Figlio,
ma solo il Padre». Poco importa come si voglia spiegare volta per volta
questa ignoranza dell'economia divina da parte del Figlio. È una realtà e ci
basti62.

Solo ammettendo la fede nel Padre si puo spiegare l'ignoranza riguardo
l'ora. Questa non è da intendersi come una minorité del Figlio nei con-
fronti del Padre, o una imperfezione nella divinité del Figlio nel suo di-
ventare uomo. Essa va piuttosto inquadrata nella logica dell'amore trini-
tario. Qui Balthasar porta fino alle estreme conseguenze il processo keno-
tico: il Figlio riceve tutto dal Padre e in questo ricevere Egli dona tutto se

stesso al Padre, fino alia conoscenza della sua volonté, fino a rimettere
nelle Sue mani la scelta dell'ora e della passione.

[L'ora della passione] sta certamente all'orizzonte della sua consapevolezza, e

lo dimostrano tali accenni; ma come qualcosa che è rimesso al Padre, lasciato
alia sua scelta, come qualcosa che per il momento non riguarda il Figlio: per la
quale Egli per ora non si dispone né si concentra, ma che lascia giacere in pace
alla volontà del Padre63.

A conclusione di questo articolo Balthasar sostiene, citando Karl Rahner,
che «l'anima di Cristo - anche nella beata visio - si trova davanti all'in-
comprensibilité di Dio»64. Nello stesso anno appare il primo volume di
Gloria, dal titolo La percezione della forma (1961), in cui Balthasar riprende
questo tema, sostituendo alia beata visio il concetto di visio immediata:

Questa struttura biblica globale [la coscienza della distanza da Dio] riportata
alla cristologia, puo essere interpretata almeno nel senso che la visio immediata,

che Cristo ha del Padre (di Dio), possiede un suo spazio tra il modo della
chiarezza (quale conviene al Figlio come sua "gloria") ed il modo dell'esser
lasciato all'oscuro (quale appartiene al servo di Jahwe nel nascondimento della
sua passione). Analogamente al caso del giusto veterotestamentario che
contempla Dio nel suo pellegrinaggio al tempio, il secondo modo è una derivazio-
ne del primo. La fede vivente infatti è soddisfatta con il solo stare davanti alia
faccia del Dio che vede, senza preoccuparsi da parte sua di vederlo o meno65.

62 SV, 38-39.
63 SV, 39.
64 SV, 58.
65 GL I, 303.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 205

Con questo concetto sembrerebbe voler distinguere la coscienza di Gesù
nella vita terrena (visio immediata) da quella nella vita eterna (beata visio).
Questa interpretazione è sostenuta dalla Pitstick, secondo la quale Balthasar

distinguerebbe i due tipi di visione in base alla loro persistenza, o
continuité: la visio immediata si svolge in un processo di continuité, sempre
présente nella coscienza di Cristo fino alla morte, come aderenza costante
alla volonté del Padre; la visione beatifica, invece, pub essere sospesa
durante l'esistenza temporale, come nel momento dell'angoscia del Getse-
mani o in quello délia morte in croce66.

Per capire bene questa differenza occorre guardare aile pagine délia
Teodrammatica. Nel secondo volume Balthasar sostiene che l'autocoscien-
za di Cristo non incontra la sua missione accidentalmente, ma come so-
stanziale al suo stesso essere. Nella coscienza di se stesso appare la sua
missione:

il sapere di Gesù circa se stesso coincide percio con il suo sapere circa la
missione ricevuta (Gv 3, 36; 6, 29.57; 7, 29; 8, 42; 10, 36; 11, 42; 17, 8.21.23.25).
Egli fa la volonté del Padre non accidentalmente, accanto ad altre volonté, ma
vive di essa, vive col farla (4, 34), la cerca in continuazione (5, 30), perché non
potrebbe fare nient'altro (5,19)67.

Essendo la vita terrena di Cristo una vita nel tempo, l'(auto)coscienza e la
realizzazione della missione si svolgono nel divenire. Si ripresenta qui
quella paradossale unité di essere e divenire di cui Balthasar parlava nei
suoi primi scritti:

Ma poiché una missione puö essere adempiuta solo in un decorso particolare
del tempo e poiché proprio nella missione di Gesù la fase finale, l'«ora», ha il
suo massimo adempimento, sussiste nell'esistenza missionaria di Gesù una
paradossale unité di essere (da sempre) e divenire. [...] Non potendo il soggetto,
in cui persona e missione sono identiche, che essere divino, non puö che essere
realmente «Bessere di Dio in divenire»68.

Come non possiamo ridurre Bessere eterno del Figlio al divenire, cosi non
possiamo ridurre il suo rivelarsi nella carne all 'essere eterno, dobbiamo
mantenere entrambi gli aspetti69.

Quando questi inizia ad esistere in un istante del tempo, dev'esserci per
il Logos Bistante in cui egli «viene nel mondo» come questo uomo (Gv 1, 9;
Eb 10, 5), in cui, con Ireneo, si «awezza» a vivere come uomo tra gli uo-
mini, in cui dunque attraversa tutto l'immisurabile spazio dell'ana/opia

66 PitstICK, A.L.: Light in Darkness: Hans Urs von Balthasar and the Catholic Doctrine of
Christ's Descent into Hell. Grand Rapids Michigan/Cambridge UK: William B. Eerdmans
Publishing Company 2007,167.

67 TD III, 145.
68 TD III, 149.
69 TD III, 211-213.



2o6 Vincenzo Lomuscio

entis e si identifica, egli che è Dio, con quest'essere vivente ai margini del
nulla7o.

A partire da questo «awezzarsi» al divenire, quindi al rapporto al fu-
turo, si apre 1'ignoranza (kenotica) dell'ora, quindi la nécessita di ammet-
tere un non-vedere nella visione beatifica di Cristo.

Secondo la Pitstick, il teologo svizzero affermerebbe questa ignoranza
in ordine a diverse esigenze: poiché il Padre comunica col Figlio nello Spi-
rito Santo, non ha senso affermare una visione diretta del Padre da parte
del Figlio; ammettere la visione beatifica di Cristo implicherebbe una sorta
di monofisismo; il rapporto del Figlio al Padre non è contemplativo, ma è

un rapporto d'amore, un appartenersi nell'amore; la beatitudine stessa non
è una contemplazione, ma una attività?1. Tutte queste esigenze sarebbero
in realtà «corollari» dell'esigenza soteriologica di pensare in maniera radicale

la sofferenza di Cristo come mezzo della salvezza. Questa radicalità
porterebbe Balthasar a considerare impossibile una visione beatifica co-
stante, présente anche nell'ora e nella discesa agli inferiz^.

Se partiamo da questa esigenza, sostiene la Pitstick, si potrebbe obiet-
tare a Balthasar che non è affatto scontato che Cristo, soffrendo sulla cro-
ce, perda la sua visione beatifica. Nulla vieta di pensare che Egli possa
essere beato della sua opera di salvezza e al tempo stesso soffrire per
coloro che non vogliono riconoscerla73, proprio perché vede cid che rifiu-
tano74, senza per questo perdere la sua unità psichica, corne colui che è al

tempo stesso affamato ma felice per il lavoro svolto75. Inoltre, Balthasar
interpreterebbe in maniera troppo passiva il significato di «visione», che non
puô essere ridotto a «something like a movie»76.

In questo articolo non possiamo discutere la validità teologica della
posizione balthasariana, né la pertinenza delle critiche della Pitstick, che

potrebbero aver forzato in maniera eccessiva questa differenza tra visio im-
mediata e beata vision. Ciö che cerchiamo di mettere in luce qui è l'even-
tuale influenza della ontologia sviluppata da Balthasar rispetto alla sua
cristologia, che sottolineando la distanza e la sofferenza del Figlio nella
sua missione salvifica, propone di leggere in senso kenotico anche la visione

beatifica di Cristo, abitata fino alla fine da un abissale mistero.

7° TD III, 213.
71 Pitstick, A.L.: Light in Darkness: Hans Urs von Balthasar and the Catholic Doctrine of

Christ's Descent into Hell, 171-172.
72 PitstICK: Light in Darkness, 173.
73 Pitstick: Light in Darkness, 181.

74 PITSTICK: Light in Darkness, 179.
75 PITSTICK: Light in Darkness, 181.

76 PitstICK: Light in Darkness, 172.

77 BROTHERTON, J.R.: Hans Urs von Balthasar on the redemptive descent, in: Pro Ecclesia
vol. XXII (2013) 2, 186.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 207

Ontologia della coscienza di Cristo

Alia luce di quanto abbiamo detto, il retroterra ontologico della cristologia
balthasariana si potrebbe rintracciare nelle seguenti direzioni:

- II mistero della doppia natura di Cristo è un mistero ontologico, che
viene compreso a partire dalla polarità dell'essere creaturale, che si dà

sempre nel reciproco rimando di due realtà diverse ma non separate, op-
poste ma non contraddittorie. Questa polarità mostra I'analogia entis come

principio logico dell'essere, fino al rapporto tra essere divino ed essere
immanente. A partire da questo rapporto analogico tra mondo e Dio, di-
venta più chiaro il mistero di Cristo: Egli fa apparire nella stessa realtà ciö
che appare sempre come differenza non-contraddittoria. In esso appare
l'unità di Dio e di mondo (analogia verticale) e l'unità delle polarità
dell'essere del mondo (analogia orizzontale): l'essenza coincide con l'esis-
tenza, la missione coincide con la persona, l'universalità della salvezza
coincide con la sua individualité. In questa misteriosa coincidenza, l'unità
che nell'essere creato è sempre data come relazione (nell'oscillazione irri-
ducibile tra essere ed ente, fenomeno e profondità, svelamento e nascon-
dimento...), ora si rivela come sostanza. L'unità trascendentale dell'essere

appare in Cristo78; ma senza annullare la dinamica della rivelazione onto-
logica: appare come mistero.

Tuttavia è proprio in questo apparire misterioso che troviamo conferma
della struttura metafisica dell'essere creato. Con Cristo appare concreta-
mente 1 'analogia entis, non più come relazione non-contraddittoria, ma
come sostanza non-contraddittoria, tanto che Egli rappresenta il «compi-
mento della creaturalità nella sua distanza ontica e conoscitiva dal crea-
tore»79. Nonostante il Balthasar maturo opponga alcune riserve rispetto
all'eccessivo utilizzo che Przywara ha fatto dell'ana/og/a entis80, essa resta
un file rouge dell'intera sua opera.

- Ogni fenomeno dell'essere creaturale porta con sé l'apparire di una
profondità, la promessa di una ulteriorità. Se l'orizzonte ultimo di questa
ulteriorità è l'infinito, la rivelazione dell'infinito non élimina il suo mistero,

ma lo rende massimamente visibile come abisso d'amore. In questo
Balthasar sottoscrive le parole di Matteo d'Acquasparta a proposito della vi-
sione beatifica delle anime dei santi: «poiché i beati, sebbene vedano Dio,
non lo afferrano fino a esaurirlo, reputano sempre più grande quel Dio che
si accorgono di non poter esaurire completamente. E in questo non sa-
rebbe fuor di luogo dire che i beati credono qualche cosa, perché non pos-

78 TL II, 161-167.
79 GL I, 301.
80 GL IV, 40; TD III, 207.



2o8 Vincenzo Lomuscio

sono mai sapere tutto»81. Anzi, la stessa cosa vale per gli abitanti del Cielo
fra di loro: ciascuno, poiché è un soggetto spirituale, ha anche un suo foro
interiore pieno di mistero, nel quale ogni altro non puô direttamente fig-
gere lo sguardo e che ognuno deve rivelare all'altro, per mezzo di attesta-
zioni. «Cosi awiene che se un angelo rivela a un altro il suo mistero, questi
gli crede, perché sa che l'altro non puô mentire»82.

Ciö significa che il tentativo di comprendere la dinamica conoscitiva
délia visione beatifica si muove in maniera analogica rispetto alla dinamica
conoscitiva creaturale, nella quale ogni svelamento è al tempo stesso il
darsi di una profondità, di un mistero.

È in ogni caso chiaro che alla fine il Figlio discende nella compléta
natura e situazione dell'uomo (genomenos: Fil 2,8; cfr. Eb 2,17; 4,15), cui ap-
partiene senza dubbio lo stare nell'analogia dell'essere in ordine a Dio83.

- Questo aspetto diventa estremamente chiaro a proposito delle riflessioni
che Balthasar fa dell'autocoscienza di Gesù. Cosi corne nell'autocoscienza
del soggetto finito l'apparire del proprio essere è al tempo stesso il ricevere
la misura dell'essere in quanto taie, cosi nell'autocoscienza di Gesù l'apparire

del proprio essere coincide col ricevere la missione di salvezza universale8^

E questo apparire non possiamo non pensarlo analogo al modo in
cui ognuno di noi viene chiamato all'essere: attraverso l'appello di un tu.

Questo tema, ispirato dalla Metaphysik der Kindheit (1957) di Gustav
Siewerth, diventa ricorrente a partire da Solo l'amore è credibile (1963), ha
la sua formulazione più estesa in Gloria, vol. V (1965), e viene riproposto in
Movimento verso Dio (1967), fino all'Ultimo resoconto (1987). L'amore della
madré è il primo passo della dischiusura della coscienza del bambino, poiché

appella il bambino come autocoscienza, come colui che deve sorgere
con la propria liberté. La madré riconosce l'essere e la liberté del bambino,
la chiama in causa, la sveglia con il suo appello d'amore. Nella chiamata
del Tu materno appare, alia coscienza del bambino, la prima originaria dif-
ferenza dell'essere, quella tra il proprio io e il tu che lo ama, nel quale, per
la prima volta, appare Dio. 11 tu della madré è, infatti, Finfinito in cui
essere e ente sono la stessa cosa. Quando avré capito che la madré è un
ente tra gli altri enti, allora appariré alla coscienza la differenza ontologica
tra l'essere e gli enti; da qui, poi, appariré la differenza tra l'essere e le

essenze e, infine, quella tra Dio e il mondo8s.

81 MATTEO D'ACQUASPARTA: Quaestiones disputate de fide, q. 6 ad. 3, ed. di Quaracchi,
19572, 156-157.

82 MATTEO D'ACQUASPARTA: Quaestiones disputate de fide, q. 6 ad. 12,161; SV, 52-53.
83 TD II, 382.
84 TD III, 145.
85 GL V, 549-557.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 209

Nell'affrontare il tema dello sviluppo della coscienza di Gesù, Balthasar
si pronuncia contro l'ipotesi tomistica che Egli avrebbe imparato diretta-
mente dalle cose e non dagli uomini:

Qui l'apriorismo scolastico collide con una elementare verità dell'essere
umano: un bambino, che non si desta all'autocoscienza mediante un tu che
lo interpella, non sarebbe un bambino umano. La proposizione tomistica
urta contro la logica dell'incarnazione. Neppure Gesù puô sfuggire alla legge

psicologica fondamentale che Maurice Nédoncelle ha definito «réciprocité

des consciences» e dietro alla quale egli non ammette appelli86.
L'autocoscienza del bambino Gesù viene alla luce, secondo Balthasar,

nella chiamata del Tu di Maria, l'unica che puô appellare la sua libertà corne

missione.
Giacché, se è vero che la coscienza che Gesù ha avuto della sua missione

coincide con la sua autocoscienza, e dunque era da sempre présente
(per quanto implicitamente) da quando egli si è riconosciuto per un uomo,
e se d'altra parte l'evento dello svegliarsi della autocoscienza mediante un
tu e la conseguente iniziazione nel mondo spirituale della tradizione (qui
praticamente la «religione dei padri») è irrinunciabile, consegue che il tu
svegliante deve essere stato in un modo singolare conformato all'io del
tutto singolare del bambino87.

CONCLUSIONI

Nel tentativo di comprendere l'incarnazione nella sua portata salvifica,
Balthasar ha sottolineato la radicale sofferenza di Cristo nella sua passione
e morte, fino alla discesa agli inferi. La questione della visione beatifica di
Cristo viene analizzata in maniera coraggiosa, arrivando a sostenere che

questa visione resta comunque la coscienza di una missione, che in quanto
taie è abitata dalla distanza (ignoranza) che ogni obbedienza richiede.
Questa non coincidenza, tuttavia, se da un lato risponde all'esigenza sote-
riologica del sacrificio fino alla morte e alla logica kenotica della processio
intratrinitaria, dall'altro sembra essere in perfetta (analogica) continuité
con l'ontologia dell'essere del mondo, incentrato sulla misteriosa polarité
che appare nella distinctio realis e nella differenza ontologica. Sembra,
cioè, che questa ontologia sia, in qualche modo, imprescindibile per la teo-
logia di Balthasar, fino ai terni più «filosoficamente» inaccessibili corne
quello della visione beatifica di Cristo durante la sua missione.

88 TD III, 165.
87 TD III, 165-166.



210 Vincenzo Lomuscio

Riassunto
La proposta estetico-teologica di Balthasar, incentrata sulla «fruitio, che
sola è capace di aprire il contenuto teologico» (GL, I: 65), contiene alcune
discusse affermazioni che sembrerebbero negare, o almeno sospendere, la vi-
sione beatifica di Cristo durante la sua missione terrena. Queste affermazioni,

che risultano controcorrente rispetto a una certa tradizione cattolica88,
derivano si dal tentativo di Balthasar di pensare in maniera radicale l'incar-
nazione e la sofferenza di Cristo (fino all'abbandono del Padre e alia discesa

agli inferi), ma sembrano anche essere la conseguenza di una précisa onto-
logia dell'essere creaturale. In questo articolo vogliamo mostrare il possibile
retroterra ontologico89 di questa cristologia, incentrato sul principio przy-
wariano dell'analogia entis e sviluppato - attraverso una fenomenologia del
mistero dell'essere - in direzione delta distinzione reale Sosein-Dasein e

delta più generale differenza ontologica Sein-Seiende. Ci proporremo quindi

88 Tra le critiche più articolate segnaliamo WHITE, T.: Jesus' Cry on the Cross and His
Beatific Vision, in: Nova et Vetera 5 (2007) 3, 555-582; LEVERING, M.: Scripture and
Metaphysics: Aquinas and the Renewal of Trinitarian Theology. Maiden (Mass): Blackwell 2004,
132; PlTSTICK, A.L.: Light in Darkness: Hans Urs von Balthasar and the Catholic Doctrine of
Christ's Descent into Hell. Grand Rapids Michigan/Cambridge UK: William B. Eerdmans

Publishing Company 2007, 158-190. In difesa di Balthasar ricordiamo invece MEATTINI, G.:
Sentire cum Christo: la teologia dell'esperienza cristiana nell'opera di Hans Urs von Balthasar.
Roma: Pontificia Università Gregoriana 1998; HEALY, N.J.: The Eschatology of Hans Urs von
Balthasar: Being as Communion. New York: Oxford University Press 2005, 11-12; 163-189;
MCINTOSH, M.A.: Christology from Within: Spirituality and Incarnation in Hans Urs von
Balthasar. Notre Dame (Indiana): University of Notre Dame Press 2000; HODÜIC, M.: La genesi
della fede. La formazione della coscienza credente tra essere riconosciuto ed essere ricono-
scente. Roma: Pontificia Università Gregoriana 2009, 57-60; SEMENIUK, G.J.: The Soteriology
ofHans Urs von Balthasar, in: Bogoslovni vestnik 74 (2014) 4, 639-660.

89 I primi studi sulla filosofia di Balthasar apparvero già durante la sua vita, con i lavori
di DISSE, J.: Metaphysik der Singularität: eine Hinführung am Leitfaden der Philosophie Hans
Urs von Balthasars. München: Manz Verlag 1971, e De SCHRIJVER, G.: Le merveilleux accord de

l'homme et de Dieu. Étude de l'analogie de l'être chez H.U. von Balthasar. Leuven: Leuven

University Press 1983. Negli ultimi anni questo filone di studi sembra essere in costante cre-
scita: BAUER, E.: Hans Urs von Balthasar (1905-1988): Sein philosophisches Werke, in:
CORETH, E./NeiDL, W.M./PFLIGERSDORFFER, G. (edd.): Christliche Philosophie im katholischen
Denken des ig. und 20. Jahrhunderts. Graz: Styria 1990, vol. III, 285-304; PÊREZ HARO, E.: El
misterio del ser: Una mediaciôn entre filosofîa y teologia en Hans Urs von Balthasar.
Barcelona: Santandreu Editor 1994; IDE, P.: Être et mystère. La philosophie de Hans Urs von
Balthasar. Bruxelles: Culture et vérité 1995; SARA, J.M.: Forma y Amor. Un estudio metaflsico
sobre la trilogla de Hans Urs von Balthasar. Roma: PUG 2000; NICHOLS, A.: Say it Pentecost: a

Guide throught Balthasar's Logic. Edinburgh: T&T. Clark 2001; BRUGNOLI, A.: Hans Urs von
Balthasar. La spontanéité delle cose. Roma: Leondardo Da Vinci 2001; SCHINDLER, D.C.: Hans
Urs von Balthasar and the Dramatic Structure of Truth. A Philosophical Investigation. New
York: Fordham University Press 2004; LOCHBRUNNER, M.: Hans Urs von Balthasar und seine

Philosophenfreunde. Fünf Doppelporträts. Würzburg: Echter 2005; FALCONI, G.: Metafisica
della soglia. Sguardo sulla filosofia di Hans Urs von Balthasar. Roma: Città Nuova 2008;
PRATO, E.: II principio dialogico in Hans Urs von Balthasar. Oltre la costituzione trascenden-
tale del soggetto. Milano: Glossa 2010; VlLLAGRASA, J.: Hans Urs von Balthasar. Senza filosofia
nessuna teologia. Roma: If Press 2012.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 211

di: 1) esporre l'ontologia di Balthasar e le catégorie con le quali definisce il
mistero dell'essere; 2) verificare I'eventuale influenza di questa ontologia sulla
cristologia, in particolare sulla questione della visione beatifica di Cristo prima

delta resurrezione.

Abstract
Balthasar's theological aesthetics contain several affirmations that seem to
deny Christ's beatific vision during His worldly mission. These stances,
which go against the grain of Catholic tradition, are a result of Balthasar's
radical thinking of Christ's suffering, through to the Father's abandonment
and descent into Hell, but they are also the consequence of a clear ontology
offinite being. In this paper, I intend to present the ontological background
of Balthasar's Christology by focusing initially on Przywara's analogia entis
and then developing - through a phenomenology of the mystery of the being

- the notions o/distinctio realis (So-sein/Da-seinj and of the broader
ontological difference CSein/Seiende). I shall analyze: 1) Balthasar's ontology and
the categories he uses to define the mystery of being; 2) the possible
relationship between ontology and Christology in Balthasar's thought, with
particular regard to the question of Christ's beatific vision before the Resurrection.




	Distinctio realis, analogia entis e ontologische Differenz : ontologia del finito e coscienza del Figlio in Hans Urs von Balthasar

