Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Distinctio realis, analogia entis e ontologische Differenz : ontologia del
finito e coscienza del Figlio in Hans Urs von Balthasar

Autor: Lomuscio, Vincenzo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VINCENZO LOMUSCIO

Distinctio realis, analogia entis e ontologische
Differenz: ontologia del finito e coscienza del
Figlio in Hans Urs von Balthasar

L’ONTOLOGIA DELL’ANALOGIA ENTIS

Hans Urs von Balthasar, nel tentativo di comprendere l'incarnazione del
Verbo nell’essere creaturale, piu volte si € impegnato in una ontologia del
finito: «In che modo, ontologicamente pensando, Dio pu¢ diventare uo-
mo? [..] Come puod essere ontologicamente concepibile una realta come la
Chiesa?». Sicuramente il testo pit importante della sua ontologia é il pri-
mo dei tre volumi della Teologica, intitolato Verita del mondo, scritto ben
40 anni prima degli altri due in tutt’altro contesto, ma ripreso senza varia-
zioni nell’'ultima parte della sua Trilogia. Questo testo affronta 'ontologia
dell’essere finito alla luce del concetto di «polarita», ricavato in un primo
momento da Romano Guardini e poi da Eric Przywara. Del filosofo italo-
tedesco, di cui Balthasar ha seguito le lezioni a Berlino durante gli studi
universitari, utilizza il concetto di polarita come insieme di tensioni che

1TL I, 14; Abbreviazioni delle opere di Balthasar citate: ADS = Apokalypse der deutschen
Seele (1937-1939). Einsielden: Johannes Verlag 19983, 3 voll.; AkP = Von den Aufgaben der
katholischen Philosophie in der Zeit. Einsielden: Johannes Verlag 1998; GEP = Geschichte des
eschatologischen Problems in der modernen deutschen Literatur (1930). Einsielden: Johannes
Verlag 19982%; MEP = Die Metaphysik Erich Przywaras, in: Schweizerische Rundschau. Mo-
natsschrift fiir Geistesleben und Kultur 6 (1933), 489-499; MW = Mein Werk. Durchblicke
Epilog. Einsiedeln: Johannes Verlag 1990, trad. it. di G. Sommavilla: La mia opera ed Epilogo.
Milano: Jaca Book 1994; GL = Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Einsiedeln: Johannes
Verlag, 1961-69, trad. it. di G. Ruggeri, G. Sommavilla, M. Fiorillo, G. Manicardi: Gloria. Una
estetica teologica (7 voll.). Milano: Jaca Book, 1971-77; SC = Spiritus Creator. Skizzen zur
Theologie III. Einsiedeln: Johannes Verlag 1967, trad. it. di L. Ballarini, G. Colombi, G.
Frumento: Spiritus Creator. Saggi teologici III. Brescia: Morcelliana 19832; SV = Sponsa Verbi.
Skizzen zur Theologie II. Einsiedeln: Johannes Verlag 1961, trad. it. di G. Colombi, rev. di E.
Guerriero: Sponsa Verbi. Saggi teologici 2. Milano: Jaca Book-Morcelliana 2015; TL =
Theologik, [vol. I: Wahrheit der Welt. Einsiedeln: Johannes Verlag 1985, trad. it. di G.
Sommavilla: Teologica, vol. I: Veritd del mondo. Milano: Jaca Book 1989; Theologik, vol. II:
Wahrheit Gottes. Einsiedeln: Johannes Verlag 1985, trad. it. di G. Sommavilla: Teologica, vol.
II: Verita di Dio. Milano: Jaca Book 1990]; TD = Theodramatik, vol. I1/1: Die Personen des
Spiels. Der Mensch in Gott. Einsiedeln: Johannes Verlag 1976, trad. it. di G. Sommavilla:
Teodrammatica, vol. II: Le persone del dramma: 'uvomo in Dio. Milano: Jaca Book 20127
Theodramatik, vol. 1I/2: Die Personen des Spiels. Die Personen in Christus. Einsiedeln:
Johannes Verlag 1978, trad. it. di G. Sommavilla: Teodrammatica, vol. II: Le persone del
dramma: 'vomo in Dio. Milano: Jaca Book 2012%; VC = Verbum Caro. Skizzen zur Theologie 1.
Einsiedeln: Johannes Verlag 19902, trad. it. G. Colombi, rev. di E. Guerriero: Verbum Caro.
Saggi telogici I. Milano: Jaca Book-Morcelliana 2005.



190 Vincenzo Lomuscio

costituiscono il «concreto vivente» (forma-materia, specie-individuo, atto-
potenza...). Gia nella sua tesi di dottorato, scritta nel 1928 e pubblicata nel
1930 col titolo Geschichte des eschatologischen Problems in der modernen
deutschen Literatur, questo concetto sembra essere decisivo: I'essere im-
manente viene definito come «biunita (Zweieinheit) dialettica e irrisolvi-
bile»2 di essere e divenire, quindi di tensione (Spannung) tra il rapporto al
valore sovratemporale (assiologia) e il rapporto al fine temporale (teleolo-
gia). Balthasar interpreta la polarita del concreto vivente in senso escato-
logico, affermando che la risoluzione di questa tensione (Spannungslo-
sung) potra avvenire solo nella conciliazione tra il valore trascendente e la
realizzazione concreta, quindi nell’assunzione del finito nel Regno dei Cie-
li. Questa possibilita & fondata in Cristo, nel Verbo eterno che si fa con-
creto, temporale, rivelando in se stesso I'eschaton dell'uomo come resurre-
zione dalla morte e vita eterna.

Se l'influenza del concetto di «opposizione polare» di Guardini sembra
in qualche modo essere gia presente nei primi scritti di Balthasar, l'in-
fluenza di Przywara diventa decisiva a partire dagli anni '30, quando la po-
larita dell’essere viene approfondita in direzione della distinctio realis
essenza-esistenza. Il secondo e terzo volume della Apokalypse der deutschen
Seele (1937-39), opera che riprende e amplia la tesi di dottorato, sono scritti
nel segno della «distinzione reale» Wesen/Dasein:

Die ganze Thematik der beiden letzen Bande stand ausdriicklich im Zeichen
der ,Realdistinktion“ von Wesen und Dasein, die bis auf Heidegger und Barth
hin immer starker hervortrat. In diese Grunderkenntnis waren sich Scholastik
und Moderne einig3.

Come nella tesi di dottorato, anche nell’Apokalypse la questione centrale &
il rapporto dell'uomo al suo destino ultimo, ma attraverso la distinzione
reale tale questione guadagna una maggiore articolazione ontologica.
L’essere immanente ¢ sempre la relazione di due realta, tra il che cos’é e il
che e, tra I'esser-cosi e I'esser-ci (So-sein e Da-sein), poiché il darsi concre-
to di momento in momento dell’esistente rivela la sua unita intelligibile e
sovratemporale. Queste due realta non sono pensabili secondo una rela-
zione univoca, né in senso esistenzialistico (I’esistenza precede I'essenza),
né in senso essenzialistico (I'essenza produce l'esistenza). Né 'esistenza
puo essere ridotta all’estrinsecazione di una essenza gia virtualmente rea-
lizzata, né l'essenza puo essere ridotta a cio che si da concretamente
nell’esistenza. Essenza ed esistenza sono entrambe reali allo stesso modo
e, poiché nessuna delle due realta ha la possibilita di spiegare laltra, o
assorbirla in se stessa, si rimandano reciprocamente. Ognuna ha la sua veri-
ta solo nel riferimento all’altra, in un’oscillazione irriducibile.

2 GEP, 14.
3 ADS, 111, 436.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 101

La spiegazione piu chiara di questa irriducibilita é sicuramente quella
che leggiamo in Verita del mondo: in ogni momento dell’esistenza di un
uomo si manifesta la sua essenza, intesa come la sua identita, I'unita delle
sue caratteristiche e delle sue determinazioni, sia naturali che spirituali;
ma in nessun momento questa essenza appare nella sua totalita, percio
I'essenza non puo essere ridotta all’esistenza. E vale anche l'inverso: pur
conoscendone bene la sua natura, la sua indole, i suoi pensieri, pur avendo
una profonda conoscenza della sua essenza, mai potremo dedurre da essa
cio che accadra nella sua esistenza, prevedere che cosa fara o che cosa sara
in base a cio che abbiamo conosciuto finora. L'insieme delle determinazio-
ni essenziali gia apparse, pur essendo le determinazioni di un'unica essen-
za, non sono mai sufficienti a prevedere quelle future. L’essenza ha bi-
sogno dell’evento concreto dell’esistenza perché possa, ogni volta, essere.
Ognuna delle due realta custodisce la verita dell’altra, quindi & mistero per
I'altra4.

L’aspetto che emerge da questo esempio & che l'essenza, pur essendo
sovratemporale, ¢ comunque soggetta al tempo. L'avvenimento temporale
non & un aspetto in qualche modo gia virtualmente compiuto, ma un as-
petto in cui ne va dell’essenza. La distinzione reale & tutt'uno con la tem-
poralita, che Balthasar definisce, nello scritto Von den Aufgabe der katholi-
schen Philosophie in der Zeit (1946), come «l’altra faccia della medaglia»
della distinzione reales. Infatti, & proprio perché la differenza reale e
tutt'uno con la temporalita che puo essere posta al centro del problema es-
catologico: se la mia essenza non coincide con la mia esistenza, io non so
quale significato ha da assumere ancora, quindi ultimamente, la mia vita.
Essere nel tempo significa essere esposto ad una ulteriorita, ad una novita
di realta, tale per cui non conosco il significato totale della mia esistenza.
La questione escatologica & percid strettamente connessa alla questione
dell’esistenza concreta in rapporto alla sua essenza. Essendo la loro oscilla-
zione irriducibile tale che ognuna & mistero per l'altra, I'essere finito é in
ogni momento abitato dal mistero del suo senso ultimo.

4 TL I, 106-107. O come avrebbe detto Hegel nella Scienza della Logica, col cui pensiero
Balthasar sembra aver avuto un «confronto serrato dalla prima all’'ultima opera» (HENRICI,
P.: La filosofia di Hans Urs von Balthasar, in: LEHMANN, K./KASPER, W. [edd.]: Hans Urs von
Balthasar. Gestalt und Werk [1991], trad. it. di E. Babini: Hans Urs von Balthasar. Figura e
Opera. Casale Monferrato: Piemme 1991, 319), essenza ed esistenza «reciprocamente si condi-
zionano e si presuppongono», tale che 'una appaia sempre nella relazione (negazione)
dell’altra (HEGEL, G.W.F.: Wissenschaft der Logik, trad. it. di A. Moni, rev. da C. Cesa: Scien-
za della Logica, 2 voll. Roma: Laterza 1981, 575). Balthasar non ammette una risoluzione on-
tologica di questo rapporto, ma solo escatologica, mentre Hegel sostiene il suo superamento
nell’'unita del Soggetto, quale verita dell'unita dell’essenza e dell’esistenza (ivi, 657-659).
Tuttavia é interessante notare che anche Balthasar, al netto della sua radicale opposizione
all'immanentismo di Hegel, pensa che I'unita misteriosa di essenza ed esistenza sia fondata
nel Soggetto Infinito.

5 AkP, 72.



192 Vincenzo Lomuscio

Es gibt letztlich nur die Situation dieses einzelnen, zeitlichen Menschen vor
dem Geheimnis seines Schicksals®.

Come nella tesi di dieci anni prima, Balthasar pensa I'essere finito a partire
dal rapporto al suo eschaton trascendente, ma adesso la distinzione essen-
za-esistenza porta nell’ontologia immanente la categoria di «mistero», che
sostituisce quella di «paradosso». La distinzione reale ¢ un mistero escato-
logico e ontologico, poiché riguarda contemporaneamente il rapporto
all’eschaton e il rapporto al proprio essere. Se il rapporto tra la mia essenza
e la mia esistenza costituisce il rapporto al mio destino eterno, vuol dire
che la distinzione reale & il punto in cui ontologia ed escatologia coinci-
dono. Detto altrimenti: se il mistero del proprio destino ultimo si apre nel
mistero del rapporto tra esistenza ed essenza, vuol dire che c’¢ necessaria
implicazione, inscindibilita, tra la rivelazione dell’eschaton trascendente e
I'ontologia dell’essere immanente.

[...] diese iibergreifende Faktizitdt gibt nicht etwa einen ,Begriff‘ des Wahr-
seins, das die Wesens-wahrheit (So) und Existenz-wahrheit (Da) univoce unter
sich fadte. Vielmehr sind beide, wie Essenz und Existenz selbst, nur analogisch
tibereinkommend. Das eben ist die immer offene, nie sich schliefRende Gestalt
kreatiirlichen Wahrheit7.

L’'Apokalypse viene scritta a meta degli anni 30, anche se pubblicata per
difficolta editoriali solo alla fine del decennio. Poco prima Balthasar aveva
scritto Die Metaphysik Erich Przywaras, un articolo che puo essere consi-
derato come la prima occasione in cui affronta il tema della distinctio rea-
lis. 11 «tipo di pensiero (Denktyp)» di Przywara riuscirebbe, secondo Bal-
thasar, a tenere insieme i due aspetti che costituiscono il mistero piu inti-
mo dell’'anima, cioé l'intreccio delle sue due tendenze di fondo: potenza e
amore, superiorita e passione, dominio e servizio8. A questa doppia dire-
zione dell’anima corrispondono due tipi fondamentali di pensiero: quello
teoretico-sistematico, che mira al dominio del conoscibile, e quello empi-
rico-asistematico, che mira a mostrare la molteplicita e irriducibilita della
realta. Il pensiero dinamico di Przywara si sviluppa nella tensione tra que-
ste due opposte possibilita del pensiero9. Cosi se da un lato egli avversa
I'irrazionalismo, dall’altro non ammette neanche una sistematizzazione
assoluta, un sistema generale da cui ogni verita & deducibile. Dal punto di
vista formale cio0 si traduce, da un lato, in una «estrema volonta di stile»,
dall’altro, nella «distruzione di ogni purezza di stile», di ogni accesso im-

6 ADS, 1, 4.
7 ADS, 111, 437.
8 MEP, 489.
9 MEP, 489.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 193

mediato alla verita, ad appannaggio di un teocentrismo che relativizzi
tutto cio che & umano.

Il principio metafisico, attraverso cui Przywara puo tenere insieme
queste due direzioni del pensare, ¢ quello della analogia. Essa & 'unico
principio che riesce a evitare da un lato la contraddizione della «pura lo-
gica» (che fondandosi sul principio parmenideo dell’«essere &», non riesce
a spiegare il divenire, la verita storico-concreta), dall’altro la contraddi-
zione della «pura dialettica» (che fondandosi sul principio eracliteo
dell’«essere non é», non riesce a fondare una verita assoluta, o al massimo
fonda una differenza abissale, inconciliabile, tra assoluto e divenire, verita
eterna e verita storica). Mentre la logica e la dialettica si fondano rispetti-
vamente sul principio di pura identita (essere=essere) e di pura non-iden-
titd (essere=non-essere), l'analogia si fonda sul principio di non-contraddi-
zione, dicendo che tra I'essere e il non-essere non c’é¢ né pura identita né
pura non-identita, ma semplicemente non si contraddiconot. Non sono la
stessa cosa, ma non si escludono a vicenda.

Poiché tale principio rende ogni conoscenza umana sempre parziale e
relativizzabile, & chiaro che esso non & escogitato dall'uomo per sempli-
ficare la realtd, bensi & un principio a cui la conoscenza umana é sottoposta.
Esso trova la sua fondazione concreta proprio nel rapporto dinamico tra
essenza ed esistenza, che rappresenta il punto di partenza irremovibile
della metafisica di Przywara=. La distinzione reale, mostrando la non-
identita dell’essere con se stesso (poiché scisso in Wesen e Dasein) dim-
ostra tutta la non-identita che caratterizza l'essere finito. E la stessa non-
identita che Aristotele ha descritto articolando l'essere in atto e potenza,
nel rapporto dinamico tra possibilita e realta, Moglichkeit e Wirklichkeits.

Alla luce del principio przywariano di analogia entis, ma anche di una
inedita influenza della fenomenologia, Balthasar tenta una propria ricerca
ontologica, esposta nel gia citato Verita del mondo (si pensi che la prima
traduzione francese di questo testo era intitolata Phénoménologie de la vé-
rité). Questa volta egli tenta una fondazione fenomenologica del rapporto
tra I'essere del mondo e Dio. Balthasar apre questo testo precisando che
I'oggetto della sua ricerca sara la verita intesa non come «una proprieta
della conoscenza, ma soprattutto [come] una determinazione trascenden-
tale dell’essere in quanto tale»4, poiché, se cosi non fosse, non sarebbe
verita. La domanda sulla verita dell’essere deve percio rivolgersi alle possi-
bili manifestazioni dell’essere in quanto tale.

10 MEP, 490.

1 MEP, 496.

12 MEP, 496.

3 MEP, 496-497.
14 TLI, 27.



194 Vincenzo Lomuscio

Basta che in un punto la sfera del puro inessenziale apparire fenomenico venga
spezzata, I'essere stesso venga in luce e sia presente come tale alla coscienza’s.

Il fenomeno in cui l'essere ¢ evidente ¢ al tempo stesso il fenomeno piu
misterioso: la coscienza.

Ogni uomo, svegliato alla coscienza, conosce non solo il concetto della verita e
lo comprende, ma sa pure che questa verita si presenta nella realta. La verita ha
lo stesso grado di evidenza come 'esserci [Dasein] e I'essere cosi [Sosein], e co-
me unita, bonta e bellezza®.

La coscienza ¢ proprio cio da cui dobbiamo cominciare per comprendere il
rivelarsi dell’essere, ma non perché essa ne costituisce la condizione (come
orizzonte, o apertura), bensi perché essa stessa va considerata un «feno-
meno»:

Nell’atto del pensare una coscienza é svelata e presente a se stessa, in una tale
immediatezza che le due parti della parola «coscienza» [Bewusstsein] non pos-
sono in nessun modo separarsi. Nella coscienza & contenuta non solo la pro-
prieta astratta della coscienza [Bewusstheit], bensi allo stesso modo e immedia-
tamente anche I'essere della coscienza [Bewusstsein], e precisamente quest’essere
¢ alla coscienza immediatamente svelato e presente. Il soggetto che pensa &
ogni volta un soggetto esistente [seiendes] che come tale si conosce. Sa dunque
che cos’é essere [was Sein ist]17.

Questo modo di intendere la coscienza stessa come fenomeno, e non come
cid che manifesta il fenomeno, & sicuramente I'aspetto piu originale della
fenomenologia di Balthasar. Se pensiamo la coscienza come fenomeno,
I'atto della coscienza diventa fondativo cartesianamente e heideggeriana-
mente insieme: in esso si da 'evidenza del mio essere e I'evidenza dell’esse-
re in quanto tale.

Ogni distinzione tra essere e pensiero cade in quest’atto di uno che afferra se
stesso. Questo ¢ il vero senso del cogito ergo sum. Questa unita, in cui viene
conosciuta la verita, ha una forma duplice. E anzitutto unitd immediata, auto-
possesso intuitivamente afferrato. Poi e anche unita mediata, in quanto lo spi-
rito & in grado di formulare concettualmente il suo auto-essere e in un giudizio
evidente di identificarlo come predicato con se stesso in quanto soggetto.
Questo giudizio primo attinge la sua evidenza dall’unita immediata dello spiri-
to con se stesso. Lo svelamento reale coincide con la possibilita di dare di se
stesso un'idea ed espressione valida?8.

Questa portata metafisica dell’atto di coscienza rappresenta un motivo
ricorrente nell’ontologia di von Balthasar. Vi ritorna in pitt momenti lungo

15 TL I, 41.
16 TL 1, 30.
17 TL 1, 41.
B TLI, g6.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 195

la sua opera, in maniera pitt estesa nel secondo volume della Teodramma-
tica:
L’autopossesso sicuro e radicale non é pero semplice autointuizione o apperce-
zione di essenza, questa si ha soltanto in articolazione con I'apertura universale

a ogni esistente, nell’'uscita da se stessi verso la conoscenza e 'amore dell’al-
troz2o,

[...] ricordiamo che, in questo atto (in una intimissima autopresenza dell’anima
come evidentemente esistente), insieme col proprio essere viene appreso anche
'essere in genere, trascendente ogni esistente singolare2t.

L’aspetto interessante di questo avvio & proprio la fondazione fenome-
nologica del rapporto essere-fenomeno. L’evidenza dell’essere si da nel fe-
nomeno dell’'autocoscienza (essere-cosciente, Selbstbewusstsein): ci sono,
dunque l'essere c’é e appare alla mia coscienza. Sono due rivelazioni nello
stesso fenomeno, due verita nello stesso dato: 1) la verita dell’essere & una
«evidenza originaria e concreta»22 (ivi, 39), un «sapere primario»23, quindi
uno svelamento (aletheia) immediato; 2) cid che appare alla coscienza ha
una strutturale affidabilita (emeth), attraverso il fenomeno (la coscienza)
'essere non e occultato, anche se non si esaurisce nel fenomeno.

La mia autocoscienza, infatti, manifesta 'essere ma non coincide con
I'essere. Lo manifesta come una realta di fondo (Grund) che & piu grande
della sua apparizione. Questa non-identita tra fenomeno e essere ci svela
che 'essere ha sempre ancora da svelarsi, e ogni apparire & una «promessa
di verita ulteriore»24. Il rapporto essere-fenomeno rivela a un tempo l'affi-
dabilita dell’apparente e la non-esaustivita del fenomeno rispetto all’esse-
re.

Ogni oggetto di conoscenza nel suo apparire promette di svelarsi ulte-
riormente, viene sia posseduto nella sua verita sia partecipato. Dalla dupli-
ce determinazione della verita come svelamento (aletheia) e fedelta (emeth)
di svelarsi ancora, deriva la duplice impressione di «possedere» e di «par-
tecipare» alla verita dell’oggetto conosciuto. L'unita di queste due im-
pressioni e nella «struttura indivisibile della ragione umana», quindi nella
unita della razionalitazs. La razionalita finita, quindi, non é soltanto domi-
nio dell’'oggetto conosciuto, ma anche prender-parte alla verita dell’oggetto.

Qui si mostra quella «fondamentale duplicita»26, o polarita, che carat-
terizza l'essere del mondo: essere-apparire, possesso-partecipazione,

19 GL I, 412-430; GL V, 547-560; TD II, 199-230; SC, n-25; MW, 117-128.
20 TD II, 202.

21 TD 11, 227.

22TLI, 39.

23TL 1, 40.

24 TL1; 43.

25 TL 1, 44.

26 TL 1, 44.



196 Vincenzo Lomuscio

svelamento-ulteriorita, soggetto—oggetto. Da esse derivano le polarita che
caratterizzano ogni realta finita (universale-particolare, liberta-situazione,
svelamento-copertura...) e tutte hanno origine dalla distinzione reale tra
I'essere e cid che &, «che costituisce il mistero indissolubile dell’essere
creato»:

Polarita significa un rigoroso intrecciarsi di poli in tensione. E cid non po-
trebbe essere piu evidente che nella polarita dell’essere finito tra essenza ed
esistenza. Il nesso qui e cosi stretto che esso, nella sua unita, costituisce il mis-
tero indissolubile dell’essere creato, cosi che ogni tentativo si spiegare uno dei
poli come il luogo del mistero, per impadronirsi dell’altro come della sfera
dell’evidente, é destinato a fallire27.

Questa dualita, che é la caratteristica dell’enti creati (dalle creature an-
geliche fino a quelle subspirituali) secondo Tommaso28, viene pensata da
Balthasar in direzione della differenza ontologica di Heidegger. L'essere &
si pensato come dimensione trascendentale degli enti, come actus essendi,
ma il rapporto essere-ente viene pensato come apparire del «mistero
dell’essere»29.

Partendo dal mistero dell’essere, nella sua intima mobilita tra essenza ed esse-
re, nella sua ogni volta eccedenza in ricchezza inafferrabile, nel suo acuirsi ed
urgere come situazione e temporalita, bisogna dire che proprio I'incontro con
I'essere in quanto tale implica una inesauribile sorgente di meraviglia e di am-
mirazione, di stupefazione, di rapimento, di gioia e di gratitudine, in breve di
tutti quei sentimenti che si assommano nella parola Thaumazein. Tutti questi
atti interiori vengono evocati dall’apparire dell’essere stesso, il quale proprio
nell’apparire da via [aufgibt] il suo massimo oscurissimo enigma: se stesso. Il
fatto che si da in genere un essere e conseguentemente verita, il fatto che il
reale é reale e che la verita ¢ vera: chi sara mai in grado di venire a capo di que-
sto mistero? Qui appare realmente e letteralmente il mistero come mistero:
proprio lo svelarsi dell’essere ¢, come tale, il suo piu profondo velamento3°.

La sovrapposizione della distinctio realis alla ontologische Differenz con-
sente di pensare l'essere come dimensione trascendentale degli enti: ogni
caratteristica dello svelamento é sia dell’ente particolare che si svela, sia
dell’essere in quanto realta trascendentale degli enti. Solo sulla base di
questa trascendentalita ontologica Balthasar puo dire che l'apparire del

27 TL I, 107.

28 Va detto che in Tommaso c’¢ una dottrina della composizione ens-essentia come di-
stinctio realis, saranno piuttosto autori successivi come Egidio Romano a leggerla in questo
senso, per poi essere attribuita all’Aquinate da un certo tomismo successivo (cfr. PORRO, P.:
Qualche riferimento storiografico sulla distinzione di essere e di essenza, in: Appendice a
TOMMASO D’AQUINO: L’ente e l'essenza, trad. it. di P. Porro. Milano: Bompiani 2002, 183-202).

29 Secondo Balthasar & la proposta di Heidegger resta, tra le filosofie della modernita, la
«piu feconda in vista di una filosofia della gloria» (GL V, 402-403).

30 [vi, 206-207.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 197

mio essere (nell’ente che sono, cioé nell’autocoscienza) é apparire dell’essere
in quanto tale.

IL RAPPORTO TRA LA COSCIENZA FINITA E LA MANIFESTAZIONE DELL’INFINITO

L’aspetto interessante di questa fondazione fenomenologica e che la dupli-
cita dello svelamento caratterizza non solo il fenomeno, ma anche il rap-
porto coscienza-fenomeno, soggetto-oggetto. Lo svelamento ontologico e
al tempo stesso svelamento dell’ente che appare alla coscienza, e svelamen-
to della stessa coscienza, svelamento dell’'oggetto conoscibile e svelamento
del soggetto che conosce. Mentre l'oggetto si svela nella sua verita, nello
stesso tempo, appare il pensiero, appare l'attivita del soggetto con le sue
strutture. In questo reciproco svelarsi, sostiene Balthasar, si rivela il
doppio movimento della conoscenza, che ¢ simultaneamente sia un movi-
mento verso l'oggetto, sia il darsi fenomenico dell’oggetto. Cio significa
che non possiamo ridurre il soggetto ad un puro strumento di registra-
zione, egli riceve I'oggetto ma é attivo nella determinazione conoscitiva
dell'oggetto. Il mistero dell’essere si rivela come mistero della conoscenza.
E in questo reciproco rivelarsi del soggetto e dell’oggetto si intravede, ana-
logicamente, il mistero dell’amore come profondita abissale dell’essere3:.

La dischiusura dell’essere, percio, non é unilaterale, bensi «contiene un
lato assoluto e un lato relativo»32. Ogni conoscenza é conoscenza di un
oggetto che mostra da sé la sua misura (lato assoluto), ma che puo venir
misurato solo dall’atto di un soggetto (lato relativo). Quindi nell’atto cono-
scitivo bisogna distinguere un’intelligenza ricettiva (intellectus possibilis),
capace di accogliere 'oggetto nella sua misura, e un’intelligenza creativa
(intellectus agens), capace di far propria la misura e illuminare 'oggetto.
La verita non é riducibile, percio, né alla pura contemplazione, né ad un
prodotto del nostro pensiero, né a theoria né a poiesis, ma si da sempre
come centro oscillante che tiene insieme entrambi gli aspetti:

Nel centro oscillante tra questa due funzioni della ragione, nel dono della per-
cezione e dell’accordo reciproco, si muove la verita. [...] La forma piu forte del
soggetto viene attinta da questa polarita nella tensione tra posizione contem-
plativa verificativa del soggetto rispetto all'oggetto (verita come theoria) e posi-
zione normativa, nella sua spontaneita creatrice, del soggetto rispetto all’oggetto
(verita come poiesis)33.

Il conoscere del soggetto non precede il mondo (come nell'idealismo), né e
preceduto dal mondo (come nel realismo), bensi & simultaneo ad esso. Se il
soggetto non cogliesse simultaneamente se stesso e il mondo, 'obbiettivita
non si darebbe. Infatti: o il mondo sarebbe misurato dopo I'automisura-

3N TLI, 220.
32TLI, 44.
33TLI, 46.



198 Vincenzo Lomuscio

zione del soggetto, quindi la «misura originaria» del mondo sarebbe «esclu-
sivamente soggettiva», o il mondo sarebbe misurato prima del soggetto,
ma cio e impossibile perché non si darebbe fondazione dell’essere attra-
verso 'autocoscienza, quindi non ci sarebbe la «misura originaria».

Nella coincidenza di tutt’e due le aperture, dell'io e del mondo, si ha la garan-
zia che sia 'autocoscienza, sia la conoscenza del mondo possono essere vera-
mente obbiettive34.

Poiché l'essere & «l'ultimo soggetto di tutti i possibili predicati»3s, sicché
nella radicale evidenza dell’essere il soggetto «ha gia circoscritto I'ambito
del conoscibile»36, ha gia esperito la dischiusura fondamentale che caratte-
rizza ogni ente. Il soggetto che conosce riceve e utilizza (simultaneamen-
te) la misura dell’essere. Si rende conto pero, che I'essere (ora Balthasar
utilizza il termine nel senso di «ente») che lo circonda non é l'essere in to-
tale, ma solo una parte, un frammento dell’essere. Eppure, quest’essere che
si apre nella luce della sua soggettivita mostra chiaramente di essere illu-
minato a prescindere dalla sua soggettivita.

L'essere [Sein], che gli viene schiuso nell’autocoscienza, non é l'essere in asso-
luto. Giacché l'illuminazione di se stesso, in cui afferra se stesso e vi esperisce
che cosa é l'essere, non gli illumina l'essere in totale, ma gli illumina I'essere
solo fino al punto di capire che tutto I'essere dev’essere illuminato in e per se
stesso37.

Secondo Balthasar il soggetto, la cui conoscenza ¢é finita, fa questa espe-
rienza ambigua: da un lato scopre che la realta e conoscibile, dall’altro che
questa conoscibilita non puo essere fondata nella sua coscienza, perché la
precede e la supera. La conoscenza finita, non potendo da sé fondare la
conoscibilita di tutto l'essere, deve riconoscere di partecipare a una cono-
scenza gia fondata prima dell’apparire della sua coscienza. Il soggetto si
trova coinvolto in una conoscenza gia in atto. Il soggetto capisce, percio,
che 'essere in quanto tale non ¢é illuminato dal suo conoscere, ma da una
luce che lo precede. E poiché l'atto illuminante, o conoscitivo, e specifico
di una soggettivita, l'autoilluminazione dell’essere é l'atto di una soggetti-
vita assoluta. La conoscenza del soggetto si scopre partecipe di una cono-
scenza assoluta:

Nell'identita puntuale di essere e coscienza, nella luce della quale il soggetto
raggiunge la misura sia di se stesso che dell’'oggetto da misurare, gli si fa chiaro

34 TL 1 48.
35 TL I, 42.
36 TLI, 42.
37TL], 54.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 199

che I'assoluto essere dev’essere misurato a se stesso, presente a se stesso e per-
cio un’autocoscienza3s.

La dischiusura dell’essere e al tempo stesso possibilita conoscitiva e parte-
cipazione limitata ad una conoscenza assoluta, ad un Soggetto Infinito. La
misura finita del soggetto si scopre «misurata da una misura infinita, non
pitt misurabile ma onnimisurante»39. La soggettivita assoluta altro non &
che «la coincidenza dell’essere e del pensiero divini», che & principio di
ogni soggettivita finita ed & conosciuta in ogni oggettivita finita (come
afferma Tommaso: «Omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quo-
libet cognito»4e).

Questa scoperta dell’essere come illuminato da una soggettivita asso-
luta, potremmo definirla la prova ontologica di Balthasar, che puo venire
sintetizzata cosi: I'essere, fondato attraverso I'essere-coscienza, quindi at-
traverso l'irriducibile rapporto pensiero-essere, & trascendentalmente fe-
nomenico, conoscibile; cio significa che ogni ente &, in quanto ente, cono-
scibile; poiché la conoscibilita é tale nel rapporto con un soggetto cono-
scente, la totalita dell’ente & possibile solo nel rapporto conoscitivo di una
soggettivita assoluta, infinita.

Alla fine di Verita del mondo Balthasar torna su questa dimostrazione:

La verita é il non nascondimento dell’essere, e questo non nascondimento esige
nell'integrita del suo concetto un Qualcuno a cui non sia nascosto. Questo
Qualcuno é Dio e pud essere soltanto Dio, poiché per nessun soggetto finito
tutto I'essere mondano puo essere manifesto. Essendo svelato per Dio, puo essere
svelato anche per altri soggetti, senza che abbia attualmente bisogno di venir
conosciuto da essi. Ha la sua verita obiettiva in forza del suo non nascondi-
mento davanti al Soggetto eterno4:.

Il Soggetto assoluto, infatti, conosce non perché riceve la misura del suo
oggetto, ma perché é egli stesso la Misura in quanto tale («misura infini-
tamente misurante»), il fondamento assoluto della verita. Non c¢’¢ misura
superiore a quella che il Soggetto assoluto da («non pitt misurabile ma
onnimisurante»), quindi la sua conoscenza «non ¢ per derivazione ma per
fondazione»42. L’apparente, in rapporto alla coscienza divina, non rimanda
a nient’altro che a Dio stesso. In cid sta l'«analogia tra soggetto finito e
infinito»: come Dio, il soggetto finito & autocosciente e conoscente, ma di-
versamente da Dio, riceve la misura della verita e soggiace ad essa. Egli ha
solo parte alla divina verita, che da sempre lo eccede, «gli rimane trascen-
dente»43.

38 TLI, 54.

39 TLI, 54.

40 TOMMASO D’AQUINO: Quaestiones disputatae de veritate, q. 22 a. 2 ad 1.
A TLI, 268.

42 TL1, 6o0.

43TL], 55.



200 Vincenzo Lomuscio

Il soggetto finito non pud mai avere un'immediata conoscenza o un’im-
mediata intuizione della verita divina, assoluta. Egli, piuttosto, pud co-
gliere immediatamente il suo prender parte alla divina verita, il che signi-
fica il suo non-esser-Dio:

Immediata e soltanto l'intuizione del soggetto finito della propria contingenza,
ma in questa contingenza, che gli reca alla coscienza con ogni desiderabile chia-
rezza il suo non-esser-Dio - senza pero intuizione per quanto velata del divino
-, si puo dischiudere implicitamente |'esistenza di una sfera di identita assoluta
quale presupposto di ogni mondana realta e verita. [...] Non esiste nessun altra
conoscenza di Dio diversa da quella trasmessa dalla contingenza del mondo44.

La differenza tra essenza-esistenza e in generale la polarita che caratte-
rizza I'essere del mondo, mostra al suo fondo la relazione analogica con
I'essere divino: 'unita nella polarita si rivela fondata dall'unita trascen-
dente del Soggetto Assoluto. L'analogia entis qui diventa da orizzontale
verticale: cosi come tra essenza ed esistenza non c’¢ né una pura identita
né una pura differenza, cosi tra mondo e Dio. Essi non né sono abissal-
mente diversi, poiché entrambi si manifestano come trascendentale unita,
ma in questa somiglianza si apre una maggiore dissomiglianza: l'unita
dell’essere del mondo si da nel misterioso rapporto tra polarita, l'unita
dell’essere divino si da nella loro misteriosa identita originaria nel Sog-
getto Infinito.

L’apertura della teologia e filosofica: la conoscenza di Dio e aperta dalla
riflessione sulla verita dell’essere, passando attraverso la fenomenicita
(mondana) della verita. Il fenomeno oggettuale e il fenomeno soggettuale
sono emergenze di una realta che non sta tutta nell’apparire e che rimane
percid, dal punto di vista della sua totalita, trascendente. Alla necessaria
fenomenicita dell’essere irriducibile al suo apparire corrisponde l'insupera-
bile trascendenza dell’essere che non appare.

L’evidenza dell’essere ¢ insieme fenomeno e trascendenza: l'essere,
percio, non é diviso in sé tra conoscibilita e inconoscibilita, perché I'inco-
noscibilita non & un venir meno del positivo darsi dell’essere, ma e tutt’'uno
con questo darsi, € la necessaria implicazione dell’apparire ontologico nel
pensiero finito. L'essere non & diviso e non potrebbe mai esserlo, perché
nel discorso balthasariano ¢ presupposto come dimensione trascendentale
di tutti gli enti, quindi come unita.

Gli altri trascendentali, su cui Balthasar fonda la sua Trilogia, si danno
proprio in questa struttura di svelamento e mistero:

Il carattere di mistero, immanente alla verita, non puo alla fine venir descritto
pitt chiaramente che con una esposizione conclusiva e sintetica delle proprieta
trascendentali dell’essere nel loro intreccio vicendevole4s.

44 TL I, s5.
45 TL 1, 215.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 201

Il manifestarsi dell’essere € buono perché l'essere «rinuncia all’avarizia
dell’essere-solo-per-sé»46. Essendo ogni ente irripetibile in ogni suo mo-
mento, la sua manifestazione implica un valore, quindi un bene. Questo
bene «& fondato primariamente non nell’essere desiderante» (altrimenti si
cadrebbe nel relativismo e nel soggettivismo), «ma nell’essere desiderato
stesso (bonum est principaliter in re)»47. L’essere € percio buono. Poiché in
ogni manifestazione appare anche I'eccedenza misteriosa dell’essere, «I'eter-
no sempre-piu che si trova nell’essenza dell’esistente stesso»48. Cid che
provoca compiacimento estetico non é solo il fatto che nel fenomeno appa-
re 'essenza, ma che quest’essenza si mostri come cid¢ che non smette mai
di mostrarsi del tutto.

Non é soltanto la semplice corrispondenza tra essenza ed apparizione cio che
suscita il compiacimento estetico, ma la verificazione interamente incompren-
sibile che I'essenza appare realmente nell’apparizione o fenomeno (che non &
perd I'essenza), appare come un’essenza che e eternamente pitt di essa stessa e
che dunque non pud mai apparire definitivamente. Ma proprio questo non ap-
parire appare. Proprio questo eterno comparativo si esprime nel positivo49.

LA VISIONE BEATIFICA DI CRISTO

L'essere creaturale si caratterizza per la differenza essenza-esistenza che
costituisce la relazione tra il darsi degli enti (Schein) e la loro profondita
(Grund). Da cio dipende la gnoseologia creaturale, in cui ogni dato cono-
scitivo porta con sé «un infinito retroterra», visibile come mistero. Cer-
chiamo ora, alla luce di questa ontologia e delle sue implicazioni gnoseo-
logiche, di affrontare la questione della coscienza di Cristo e della sua
visione beatifica durante la missione terrena.

Partiamo dalla premessa che se nell'essere del mondo l'essere divino
non ¢ nascosto, ma presente come mistero che si rivela, si potranno rico-
noscere in esso i segni del Dio Trinitario. Nel secondo volume della Teolo-
gica, intitolato Verita di Dio, riagganciandosi all'ontologia del finito Bal-
thasar scrive:

Abbiamo sopra indicato che tutte le cose sono create nel Logos e che questi
viene nel mondo per illuminare tutti gli uomini (Gv s, 3.9); questi possono
quindi chiamarsi “i suoi”, sia che essi lo accettino oppure no (Gv 1, 11). Cosi e
necessario dal momento che tutti, nonostante la loro inconoscenza di lui,
vengono da lui illuminati, che si diano possibilita, davanti alle cose del mon-
do da lui create, sul cui fondamento essenziale il Verbo ¢ nascosto, mediante

il quale fondamento essi hanno in prima analisi la loro verita ontologica, ossia

46 TL 1, 218.
47 TL 1, 219.
48 TL 1, 221.
49 TL I, 221.



202 Vincenzo Lomuscio

di essere capaci di una implicita conoscenza della totalita, per quanto questa
conoscenza possa essere ancora in cerca (Ap 17,27) e per vias°.

Il riferimento qui ¢ ancora una volta a Tommaso (De Veritate, 22, 2, ad 1).
A partire da cio possiamo dire che l'essere creato e il pensiero umano sono
«immagine e somiglianza» del Logos divino.

La logica umana in cui 'uomo esprime Dio, non puo essa stessa che essere “im-
magine e somiglianza” del Dio trinitario. [...] Dev'esserci percio sul piano del
mondo una riflettibilita della Trinita, alla quale il Logos che si spiega nella sua
autoespressione potra e dovra riferirsis.

Nell'essere del mondo la Trinita & in qualche modo visibile, anche se «a
specchi rovesciati»s2. Fatta questa premessa, andiamo subito al cuore della
domanda cristologica che qui ci interessa: qual e la coscienza del Figlio
rispetto al Padre durante la sua missione terrena? Proprio i concetti di
missione e di obbedienza sono quelli utilizzati principalmente da Balthasar
come principio ermeneutico per accostarsi al mistero della coscienza di
Cristo, al punto che egli qui sembra abbandonare le categorie ontologi-
chess. Tuttavia, a ben vedere, la cristologia balthasariana sembra impre-
scindibile dall’ontologia della polarita.

L’anno dopo la pubblicazione di Verita del mondo, in un articolo dal
titolo Contrassegni del cristianesimo (1948), Balthasar sostiene che la per-
sona di Cristo va compresa come identita misteriosa di cid che nell’essere
creato si presenta come polarita. Egli e infatti unitd concreta di legge e
caso singolo, di universale e singolare, di necessario e contingentes4. A par-
tire dalla misteriosa polarita dell’essere creaturale possiamo comprendere
'unicita irripetibile di Cristo, quindi 'apparire dell'unicita di Dio nel mon-
do:

questa unicita irripetibile di Cristo, alla quale in ultima istanza é sospesa sia
ogni realta irripetibile, sia ogni altra universalmente iterabile nel mondo, é
I'apparire e il manifestarsi dell’'unicita di Dio in messo al mondo5s.

Cristo va compreso come unita irripetibile, quindi assolutamente unica,
delle polarita creaturali. Questo «va compreso» ¢ da intendere via analo-
giae: cid che nell’essere si mostra come realta che si rimandano a vicenda,
né puramente identiche, né assolutamente differenti, in Cristo si mostra
misteriosamente come una stessa realta. La coincidenza di umanita e divi-

50 TL1L, 22-23.

51 TLII, 25.

52 TL.II, 31.

53 ROSENBERG, R.S.: Christ's Human Knowledge: A Conversation with Lonergan and Bal-
thasar, in: Theological Studies 71 (2010), 822.

54 VC, 178.

55 VC, 179.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 203

nita va compresa come coincidenza misteriosa di obbedienza al Padre e
identita col Padre. Cristo & «l’analogia entis divenuta concreta» 56,

Di lui si devono affermare entrambe le cose: lo sforzo per piegarsi all'obbedien-
za e la spontaneita dell'obbedienza; I'autentica tentazione e I'impossibilita del-
la caduta; il pit profondo abbandono da parte di Dio, pur nell'impossibilita di
una separazione dal Padre. L’abisso di ogni tragedia al di la di ogni tragedias?.

Al centro della cristologia di Balthasar c’e¢ questa misteriosa identita di
liberta personale e missione, essere e dover-essere. Ogni volta che tentiamo
di ridurre I'una all’altra, cadiamo in una riduzione semplicistica che rende
- paradossalmente — meno razionale la Rivelazione. L'incarnazione ¢ al
tempo stesso I'apparire del Padre («chi vede me vede il Padre») e I'apparire
del rapporto, quindi della differenza («io testimonio del Padre e il Padre
testimonia di me»). Il Figlio conosce il Padre, perché il Padre dona tutto al
Figlio; ma questo ricevere &€ un obbedire, obbedire al Padre come se fosse
solo un suo strumento, quindi riaprendo ogni volta tra lui e il Padre una
distanza:

L'umilta non ha da volere altro, cosi come il Figlio & Dio perché ha I'umilta di
non voler essere altro che Verbo e immagine del Padres8.

Proprio sulla natura di questa obbedienza si apre la difficile questione
della possibilita che Cristo abbia o no la fede. Il tema viene affrontato nel
saggio Fides Christi, pubblicato in Sponsa Verbi nel 1961. Balthasar chia-
risce che l'atto di fede si da solo come atto totale dello spirito umano, tale
da implicare I'obbedienza e I'adesione alla volonta di Dios9. Se il rapporto
tra Cristo e il Padre & un rapporto di donazione totale, esso implica ne-
cessariamente la fede, altrimenti dovremmo ammettere, come fa Tommaso
costretto dall’angusto concetto di fede come cognitio obscura, che Cristo
non abbia avuto la fede pur avendo avuto 'obbedienza%. Questo sarebbe
paradossale, dal momento che I'obbedienza di Cristo verso il Padre costi-
tuisce da sempre la misura della fede umana: «Egli fonda la fede quale de-
ve essere nei suoi discepoli» 6.

Cristo esprime la conoscenza del Padre come fede, preghiera, invoca-
zione nel Padre, al punto che nella sua missione diventa visibile anche il
compimento della fede veterotestamentaria, con tutte le sue caratteristi-
che. Non possiamo prescindere da questi elementi.

56 VC, 18s.
57 VC, 174.
58 VC, 18s.
59 SV, 31-38.
60 SV, 52-53.
618V, 40.



204 Vincenzo Lomuscio

Vi troviamo tutto: la fedelta totale del Figlio dell'uomo al Padre, data
una volta per sempre e tuttavia sempre di nuovo attuata ad ogni istante,
nel tempo. La preferenza assoluta data al Padre, alla sua persona, al suo
amore, alla sua volonta, al suo comando, di contro ai desideri e alle in-
clinazioni proprie. La perseveranza irremovibile in questo proposito, capiti
quel che capiti. E soprattutto il rimettere ogni iniziativa al Padre: senza
voler sapere niente prima, senza anticipare l'ora. «Di quel giorno e di
quell’ora nessuno sa nulla, neppure gli angeli del cielo e neppure il Figlio,
ma solo il Padre». Poco importa come si voglia spiegare volta per volta
questa ignoranza dell’economia divina da parte del Figlio. E una realta e ci
basti6z.

Solo ammettendo la fede nel Padre si puo spiegare l'ignoranza riguardo
I'ora. Questa non ¢ da intendersi come una minorita del Figlio nei con-
fronti del Padre, o una imperfezione nella divinita del Figlio nel suo di-
ventare uomo. Essa va piuttosto inquadrata nella logica dell’amore trini-
tario. Qui Balthasar porta fino alle estreme conseguenze il processo keno-
tico: il Figlio riceve tutto dal Padre e in questo ricevere Egli dona tutto se
stesso al Padre, fino alla conoscenza della sua volonta, fino a rimettere
nelle Sue mani la scelta dell’ora e della passione.

[L'ora della passione] sta certamente all'orizzonte della sua consapevolezza, e
lo dimostrano tali accenni; ma come qualcosa che é rimesso al Padre, lasciato
alla sua scelta, come qualcosa che per il momento non riguarda il Figlio: per la
quale Egli per ora non si dispone né si concentra, ma che lascia giacere in pace
alla volonta del Padre®3.

A conclusione di questo articolo Balthasar sostiene, citando Karl Rahner,
che «l'anima di Cristo - anche nella beata visio - si trova davanti all’in-
comprensibilita di Dio»64. Nello stesso anno appare il primo volume di
Gloria, dal titolo La percezione della forma (1961), in cui Balthasar riprende
questo tema, sostituendo alla beata visio il concetto di visio immediata:

Questa struttura biblica globale [la coscienza della distanza da Dio] riportata
alla cristologia, puo essere interpretata almeno nel senso che la visio imme-
diata, che Cristo ha del Padre (di Dio), possiede un suo spazio tra il modo della
chiarezza (quale conviene al Figlio come sua “gloria”) ed il modo dell’esser la-
sciato all'oscuro (quale appartiene al servo di Jahwe nel nascondimento della
sua passione). Analogamente al caso del giusto veterotestamentario che con-
templa Dio nel suo pellegrinaggio al tempio, il secondo modo & una derivazio-
ne del primo. La fede vivente infatti & soddisfatta con il solo stare davanti alla
faccia del Dio che vede, senza preoccuparsi da parte sua di vederlo o meno®s.

62 SV, 38-39.
63 SV, 30.

64 SV, 58.

65 GL I, 303.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 205

Con questo concetto sembrerebbe voler distinguere la coscienza di Gesu
nella vita terrena (visio immediata) da quella nella vita eterna (beata visio).
Questa interpretazione é sostenuta dalla Pitstick, secondo la quale Baltha-
sar distinguerebbe i due tipi di visione in base alla loro persistenza, o con-
tinuita: la visio immediata si svolge in un processo di continuita, sempre
presente nella coscienza di Cristo fino alla morte, come aderenza costante
alla volonta del Padre; la visione beatifica, invece, puo essere sospesa du-
rante l'esistenza temporale, come nel momento dell’angoscia del Getse-
mani o in quello della morte in croce®6.

Per capire bene questa differenza occorre guardare alle pagine della
Teodrammatica. Nel secondo volume Balthasar sostiene che 'autocoscien-
za di Cristo non incontra la sua missione accidentalmente, ma come so-
stanziale al suo stesso essere. Nella coscienza di se stesso appare la sua
missione:

il sapere di Gesu circa se stesso coincide percio con il suo sapere circa la
missione ricevuta (Gv 3, 36; 6, 29.57; 7, 29; 8, 42; 10, 36; 11, 42; 17, 8.21.23.25).
Egli fa la volonta del Padre non accidentalmente, accanto ad altre volonta, ma
vive di essa, vive col farla (4, 34), la cerca in continuazione (5, 30), perché non
potrebbe fare nient’altro (s, 19)67.

Essendo la vita terrena di Cristo una vita nel tempo, I'(auto)coscienza e la
realizzazione della missione si svolgono nel divenire. Si ripresenta qui
quella paradossale unita di essere e divenire di cui Balthasar parlava nei
suoi primi scritti:
Ma poiché una missione pud essere adempiuta solo in un decorso particolare
del tempo e poiché proprio nella missione di Gesu la fase finale, I'«ora», ha il
suo massimo adempimento, sussiste nell’esistenza missionaria di Gesu una pa-
radossale unita di essere (da sempre) e divenire. [...] Non potendo il soggetto,
in cui persona e missione sono identiche, che essere divino, non puo che essere
realmente «!’essere di Dio in divenire»©8,

Come non possiamo ridurre I'essere eterno del Figlio al divenire, cosi non
possiamo ridurre il suo rivelarsi nella carne all’essere eterno, dobbiamo
mantenere entrambi gli aspetti®9.

Quando questi inizia ad esistere in un istante del tempo, dev’'esserci per
il Logos l'istante in cui egli «viene nel mondo» come questo uomo (Gv 1, 9;
Eb 10, 5), in cui, con Ireneo, si «avvezza» a vivere come uomo tra gli uo-
mini, in cui dunque attraversa tutto l'immisurabile spazio dell’analogia

66 PITSTICK, A.L.: Light in Darkness: Hans Urs von Balthasar and the Catholic Doctrine of
Christ’s Descent into Hell. Grand Rapids Michigan/Cambridge UK: William B. Eerdmans
Publishing Company 2007, 167.

67 TD I1I, 145.

68 TD III, 149.

69 TD III, 211-213.



206 Vincenzo Lomuscio

entis e si identifica, egli che & Dio, con quest’essere vivente ai margini del
nulla7o.

A partire da questo «avvezzarsi» al divenire, quindi al rapporto al fu-
turo, si apre I'ignoranza (kenotica) dell’ora, quindi la necessita di ammet-
tere un non-vedere nella visione beatifica di Cristo.

Secondo la Pitstick, il teologo svizzero affermerebbe questa ignoranza
in ordine a diverse esigenze: poiché il Padre comunica col Figlio nello Spi-
rito Santo, non ha senso affermare una visione diretta del Padre da parte
del Figlio; ammettere la visione beatifica di Cristo implicherebbe una sorta
di monofisismo; il rapporto del Figlio al Padre non é contemplativo, ma &
un rapporto d’amore, un appartenersi nell'amore; la beatitudine stessa non
¢ una contemplazione, ma una attivitaz. Tutte queste esigenze sarebbero
in realta «corollari» dell’esigenza soteriologica di pensare in maniera radi-
cale la sofferenza di Cristo come mezzo della salvezza. Questa radicalita
porterebbe Balthasar a considerare impossibile una visione beatifica co-
stante, presente anche nell’'ora e nella discesa agli inferizz.

Se partiamo da questa esigenza, sostiene la Pitstick, si potrebbe obiet-
tare a Balthasar che non ¢ affatto scontato che Cristo, soffrendo sulla cro-
ce, perda la sua visione beatifica. Nulla vieta di pensare che Egli possa
essere beato della sua opera di salvezza e al tempo stesso soffrire per
coloro che non vogliono riconoscerla7, proprio perché vede cio che rifiu-
tano74, senza per questo perdere la sua unita psichica, come colui che e al
tempo stesso affamato ma felice per il lavoro svolto7s. Inoltre, Balthasar in-
terpreterebbe in maniera troppo passiva il significato di «visione», che non
puo essere ridotto a «something like a movie»76.

In questo articolo non possiamo discutere la validita teologica della
posizione balthasariana, né la pertinenza delle critiche della Pitstick, che
potrebbero aver forzato in maniera eccessiva questa differenza tra visio im-
mediata e beata visio77. Cio che cerchiamo di mettere in luce qui é I'even-
tuale influenza della ontologia sviluppata da Balthasar rispetto alla sua
cristologia, che sottolineando la distanza e la sofferenza del Figlio nella
sua missione salvifica, propone di leggere in senso kenotico anche la visio-
ne beatifica di Cristo, abitata fino alla fine da un abissale mistero.

70 TD III, 213.
71 PITSTICK, A.L.: Light in Darkness: Hans Urs von Balthasar and the Catholic Doctrine of
Christ’s Descent into Hell, 171-172.

72 PITSTICK: Light in Darkness, 173.

73 PITSTICK: Light in Darkness, 181.

74 PITSTICK: Light in Darkness, 179.

75 PITSTICK: Light in Darkness, 181.

76 PITSTICK: Light in Darkness, 172.

77 BROTHERTON, J.R.: Hans Urs von Balthasar on the redemptive descent, in: Pro Ecclesia
vol. XXII (2013) 2, 186.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 207

ONTOLOGIA DELLA COSCIENZA DI CRISTO

Alla luce di quanto abbiamo detto, il retroterra ontologico della cristologia
balthasariana si potrebbe rintracciare nelle seguenti direzioni:

- Il mistero della doppia natura di Cristo € un mistero ontologico, che
viene compreso a partire dalla polarita dell’essere creaturale, che si da
sempre nel reciproco rimando di due realta diverse ma non separate, op-
poste ma non contraddittorie. Questa polarita mostra I'analogia entis co-
me principio logico dell’essere, fino al rapporto tra essere divino ed essere
immanente. A partire da questo rapporto analogico tra mondo e Dio, di-
venta piu chiaro il mistero di Cristo: Egli fa apparire nella stessa realta cio
che appare sempre come differenza non-contraddittoria. In esso appare
I'unita di Dio e di mondo (analogia verticale) e l'unita delle polarita
dell’essere del mondo (analogia orizzontale): I'essenza coincide con l'esis-
tenza, la missione coincide con la persona, l'universalita della salvezza
coincide con la sua individualita. In questa misteriosa coincidenza, l'unita
che nell’essere creato & sempre data come relazione (nell’oscillazione irri-
ducibile tra essere ed ente, fenomeno e profondita, svelamento e nascon-
dimento...), ora si rivela come sostanza. L'unita trascendentale dell’essere
appare in Cristo78, ma senza annullare la dinamica della rivelazione onto-
logica: appare come mistero.

Tuttavia e proprio in questo apparire misterioso che troviamo conferma
della struttura metafisica dell’essere creato. Con Cristo appare concreta-
mente 'analogia entis, non piu come relazione non-contraddittoria, ma
come sostanza non-contraddittoria, tanto che Egli rappresenta il «compi-
mento della creaturalita nella sua distanza ontica e conoscitiva dal crea-
tore»79. Nonostante il Balthasar maturo opponga alcune riserve rispetto
all’eccessivo utilizzo che Przywara ha fatto dell’analogia entis®, essa resta
un file rouge dell'intera sua opera.

- Ogni fenomeno dell’essere creaturale porta con sé I'apparire di una pro-
fondita, la promessa di una ulteriorita. Se l'orizzonte ultimo di questa
ulteriorita é 'infinito, la rivelazione dell'infinito non elimina il suo miste-
ro, ma lo rende massimamente visibile come abisso d’amore. In questo Bal-
thasar sottoscrive le parole di Matteo d’Acquasparta a proposito della vi-
sione beatifica delle anime dei santi: «poiché i beati, sebbene vedano Dio,
non lo afferrano fino a esaurirlo, reputano sempre piu grande quel Dio che
si accorgono di non poter esaurire completamente. E in questo non sa-
rebbe fuor di luogo dire che i beati credono qualche cosa, perché non pos-

78 TL 11, 161-167.
79 GL I, 301.
80 GL IV, 40; TD III, 207.



208 Vincenzo Lomuscio

sono mai sapere tutto»8. Anzi, la stessa cosa vale per gli abitanti del Cielo
fra di loro: ciascuno, poiché é un soggetto spirituale, ha anche un suo foro
interiore pieno di mistero, nel quale ogni altro non puo direttamente fig-
gere lo sguardo e che ognuno deve rivelare all’altro, per mezzo di attesta-
zioni. «Cosi avviene che se un angelo rivela a un altro il suo mistero, questi
gli crede, perché sa che I'altro non puo mentire»82,

Cio significa che il tentativo di comprendere la dinamica conoscitiva
della visione beatifica si muove in maniera analogica rispetto alla dinamica
conoscitiva creaturale, nella quale ogni svelamento & al tempo stesso il
darsi di una profondita, di un mistero.

E in ogni caso chiaro che alla fine il Figlio discende nella completa na-
tura e situazione dell'uvomo (genomenos: Fil 2,8; cfr. Eb 2,17; 4,15), cui ap-
partiene senza dubbio lo stare nell'analogia dell’essere in ordine a Dio8s.

- Questo aspetto diventa estremamente chiaro a proposito delle riflessioni
che Balthasar fa dell’autocoscienza di Gesu. Cosi come nell’'autocoscienza
del soggetto finito I'apparire del proprio essere é al tempo stesso il ricevere
la misura dell’essere in quanto tale, cosi nell’autocoscienza di Gesu I'appa-
rire del proprio essere coincide col ricevere la missione di salvezza univer-
sale84. E questo apparire non possiamo non pensarlo analogo al modo in
cui ognuno di noi viene chiamato all’essere: attraverso I'appello di un tu.

Questo tema, ispirato dalla Metaphysik der Kindheit (1957) di Gustav
Siewerth, diventa ricorrente a partire da Solo 'amore é credibile (1963), ha
la sua formulazione piu estesa in Gloria, vol. V (1965), e viene riproposto in
Movimento verso Dio (1967), fino all’Ultimo resoconto (1987). L’amore della
madre ¢ il primo passo della dischiusura della coscienza del bambino, poi-
ché appella il bambino come autocoscienza, come colui che deve sorgere
con la propria liberta. La madre riconosce I'essere e la liberta del bambino,
la chiama in causa, la sveglia con il suo appello d’amore. Nella chiamata
del Tu materno appare, alla coscienza del bambino, la prima originaria dif-
ferenza dell’essere, quella tra il proprio io e il tu che lo ama, nel quale, per
la prima volta, appare Dio. Il tu della madre &, infatti, l'infinito in cui
essere e ente sono la stessa cosa. Quando avra capito che la madre & un
ente tra gli altri enti, allora apparira alla coscienza la differenza ontologica
tra 'essere e gli enti; da qui, poi, apparira la differenza tra I'essere e le
essenze e, infine, quella tra Dio e il mondo$8s.

81 MATTEO D’ACQUASPARTA: Quaestiones disputate de fide, q. 6 ad. 3, ed. di Quaracchi,
19577 156-157.

82 MATTEO D’ACQUASPARTA: Quaestiones disputate de fide, q. 6 ad. 12, 161; SV, 52-53.

83 TD II, 382.

84 TD 111, 145.

85 GL V, 549-557.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 209

Nell'affrontare il tema dello sviluppo della coscienza di Gesu, Balthasar
si pronuncia contro l'ipotesi tomistica che Egli avrebbe imparato diretta-
mente dalle cose e non dagli uomini:

Qui 'apriorismo scolastico collide con una elementare verita dell’essere
umano: un bambino, che non si desta all’autocoscienza mediante un tu che
lo interpella, non sarebbe un bambino umano. La proposizione tomistica
urta contro la logica dell'incarnazione. Neppure Gestu puo sfuggire alla leg-
ge psicologica fondamentale che Maurice Nédoncelle ha definito «récipro-
cité des consciences» e dietro alla quale egli non ammette appelli86.

L’autocoscienza del bambino Gesu viene alla luce, secondo Balthasar,
nella chiamata del Tu di Maria, I'unica che puo appellare la sua liberta co-
me missione.

Giacché, se é vero che la coscienza che Gesu ha avuto della sua missio-
ne coincide con la sua autocoscienza, e dunque era da sempre presente
(per quanto implicitamente) da quando egli si € riconosciuto per un uomo,
e se d’altra parte I'evento dello svegliarsi della autocoscienza mediante un
tu e la conseguente iniziazione nel mondo spirituale della tradizione (qui
praticamente la «religione dei padri») & irrinunciabile, consegue che il tu
svegliante deve essere stato in un modo singolare conformato all'io del
tutto singolare del bambino®r.

CONCLUSIONI

Nel tentativo di comprendere l'incarnazione nella sua portata salvifica,
Balthasar ha sottolineato la radicale sofferenza di Cristo nella sua passione
e morte, fino alla discesa agli inferi. La questione della visione beatifica di
Cristo viene analizzata in maniera coraggiosa, arrivando a sostenere che
questa visione resta comunque la coscienza di una missione, che in quanto
tale & abitata dalla distanza (ignoranza) che ogni obbedienza richiede.
Questa non coincidenza, tuttavia, se da un lato risponde all’esigenza sote-
riologica del sacrificio fino alla morte e alla logica kenotica della processio
intratrinitaria, dall’altro sembra essere in perfetta (analogica) continuita
con l'ontologia dell’essere del mondo, incentrato sulla misteriosa polarita
che appare nella distinctio realis e nella differenza ontologica. Sembra,
cioe, che questa ontologia sia, in qualche modo, imprescindibile per la teo-
logia di Balthasar, fino ai temi pitt «filosoficamente» inaccessibili come
quello della visione beatifica di Cristo durante la sua missione.

86 TD III, 165.
87 TD I1I, 165-166.



210 Vincenzo Lomuscio

Riassunto

La proposta estetico-teologica di Balthasar, incentrata sulla «fruitio, che
sola & capace di aprire il contenuto teologico» (GL, I: 65), contiene alcune
discusse affermazioni che sembrerebbero negare, o almeno sospendere, la vi-
sione beatifica di Cristo durante la sua missione terrena. Queste affermazio-
ni, che risultano controcorrente rispetto a una certa tradizione cattolica88,
derivano si dal tentativo di Balthasar di pensare in maniera radicale l'incar-
nazione e la sofferenza di Cristo (fino all’abbandono del Padre e alla discesa
agli inferi), ma sembrano anche essere la conseguenza di una precisa onto-
logia dell’essere creaturale. In questo articolo vogliamo mostrare il possibile
retroterra ontologico® di questa cristologia, incentrato sul principio przy-
wariano dell’analogia entis e sviluppato — attraverso una fenomenologia del
mistero dell’essere — in direzione della distinzione reale Sosein-Dasein e
della pit: generale differenza ontologica Sein-Seiende. Ci proporremo quindi

88 Tra le critiche piu articolate segnaliamo WHITE, T.: Jesus’ Cry on the Cross and His
Beatific Vision, in: Nova et Vetera 5 (2007) 3, 555-582; LEVERING, M.: Scripture and Meta-
physics: Aquinas and the Renewal of Trinitarian Theology. Maiden (Mass): Blackwell 2004,
132; PITSTICK, A.L.: Light in Darkness: Hans Urs von Balthasar and the Catholic Doctrine of
Christ’s Descent into Hell. Grand Rapids Michigan/Cambridge UK: William B. Eerdmans
Publishing Company 2007, 158-190. In difesa di Balthasar ricordiamo invece MEATTINI, G.:
Sentire cum Christo: la teologia dell’esperienza cristiana nell'opera di Hans Urs von Balthasar.
Roma: Pontificia Universita Gregoriana 1998; HEALY, N.J.: The Eschatology of Hans Urs von
Balthasar: Being as Communion. New York: Oxford University Press 2005, 11-12; 163-189;
MCINTOSH, M.A.: Christology from Within: Spirituality and Incarnation in Hans Urs von Bal-
thasar. Notre Dame (Indiana): University of Notre Dame Press 2000; HODZIC, M.: La genesi
della fede. La formazione della coscienza credente tra essere riconosciuto ed essere ricono-
scente. Roma: Pontificia Universita Gregoriana 2009, 57-60; SEMENIUK, G.].: The Soteriology
of Hans Urs von Balthasar, in: Bogoslovni vestnik 74 (2014) 4, 639-660.

89 [ primi studi sulla filosofia di Balthasar apparvero gia durante la sua vita, con i lavori
di DISSE, J.: Metaphysik der Singularitdt: eine Hinfithrung am Leitfaden der Philosophie Hans
Urs von Balthasars. Miinchen: Manz Verlag 1971, e DE SCHRIJVER, G.: Le merveilleux accord de
’homme et de Dieu. Etude de I'analogie de ’étre chez H.U. von Balthasar. Leuven: Leuven
University Press 1983. Negli ultimi anni questo filone di studi sembra essere in costante cre-
scita: BAUER, E.: Hans Urs von Balthasar (1905-1988): Sein philosophisches Werke, in:
CORETH, E./NEIDL, W.M./PFLIGERSDORFFER, G. (edd.): Christliche Philosophie im katholischen
Denken des 19. und 20. Jahrhunderts. Graz: Styria 1990, vol. III, 285-304; PEREZ HARO, E.: El
misterio del ser: Una mediacién entre filosofia y teologia en Hans Urs von Balthasar. Bar-
celona: Santandreu Editor 1994; IDE, P.: Etre et mystére. La philosophie de Hans Urs von
Balthasar. Bruxelles: Culture et vérité 1995; SARA, J.M.: Forma y Amor. Un estudio metafisico
sobre la trilogia de Hans Urs von Balthasar. Roma: PUG 2000; NICHOLS, A.: Say it Pentecost: a
Guide throught Balthasar’s Logic. Edinburgh: T&T. Clark 2001; BRUGNOLI, A.: Hans Urs von
Balthasar. La spontaneitd delle cose. Roma: Leondardo Da Vinci 2001; SCHINDLER, D.C.: Hans
Urs von Balthasar and the Dramatic Structure of Truth. A Philosophical Investigation. New
York: Fordham University Press 2004; LOCHBRUNNER, M.: Hans Urs von Balthasar und seine
Philosophenfreunde. Fiinf Doppelportrdts. Wiirzburg: Echter 2005; FALCONI, G.: Metafisica
della soglia. Squardo sulla filosofia di Hans Urs von Balthasar. Roma: Citta Nuova 2008;
PRATO, E.: Il principio dialogico in Hans Urs von Balthasar. Oltre la costituzione trascenden-
tale del soggetto. Milano: Glossa 2010; VILLAGRASA, ].: Hans Urs von Balthasar. Senza filosofia
nessuna teologia. Roma: If Press 2012.



Ontologia del finito e coscienza del Figlio in H.U. von Balthasar 211

di: 1) esporre l'ontologia di Balthasar e le categorie con le quali definisce il
mistero dell’essere; 2) verificare 'eventuale influenza di questa ontologia sulla
cristologia, in particolare sulla questione della visione beatifica di Cristo pri-
ma della resurrezione.

Abstract

Balthasar’s theological aesthetics contain several affirmations that seem to
deny Christ’s beatific vision during His worldly mission. These stances,
which go against the grain of Catholic tradition, are a result of Balthasar’s
radical thinking of Christ’s suffering, through to the Father’s abandonment
and descent into Hell, but they are also the consequence of a clear ontology
of finite being. In this paper, I intend to present the ontological background
of Balthasar’s Christology by focusing initially on Przywara’s analogia entis
and then developing - through a phenomenology of the mystery of the being
— the notions of distinctio realis (So-sein/Da-sein) and of the broader onto-
logical difference (Sein/Seiende). I shall analyze: 1) Balthasar’s ontology and
the categories he uses to define the mystery of being; 2) the possible rela-
tionship between ontology and Christology in Balthasar’s thought, with par-
ticular regard to the question of Christ’s beatific vision before the Resurrec-
tion.



Ll .
=
=
: =
"
S
.
i
[N ]
LR
.
=
.
=
=1
=

1



	Distinctio realis, analogia entis e ontologische Differenz : ontologia del finito e coscienza del Figlio in Hans Urs von Balthasar

