Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil in
cartesianischer und phanomenologischer Tradition

Autor: Kuhn, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869325

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF KUHN

Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs
nach Simone Weil in cartesianischer und
phanomenologischer Tradition

Soziale wie individuelle Vorherrschaft der imagindren Einbildungskraft
schldgt sich nach Simone Weil (1909-1943) allzumal als fehlende Vermitt-
lung nieder, in der das Denken erst zu seinem eigentlichen Vollzug fande,
und zwar als praktische Angleichung an eine in uns erscheinende Verwirk-
lichung eines urbildlichen Offenbarungsmodells. Durch eine solche Kon-
kretisierung der Idee des Guten im Sinne Platons und Kants innerhalb der
christologischen Perspektive wird keine willkiirliche Verbindung herge-
stellt, sondern es dufdern sich auf diese Weise die anthropologisch-religio-
sen Faktoren einer religionsphilosophischen Grundproblematik. Was sys-
tematisch wie traditionsgeschichtlich heifdt: die Gnadenproblematik bildet
letztlich das nach und nach ans Licht tretende Motiv der reflexiv-transzen-
dentalen Analyse des als Freiheit und Liebe gewollten aufmerkenden Be-
wusstseinsurteils, wie es besonders in der franzosischen Reflexionsphiloso-
phie gegeben ist. Einige dieser philosophiegeschichtlichen Hintergriinde fiir
Simone Weils Analyse der Aufmerksamkeit, wie sie den Leitfaden der fol-
genden Darstellung bildet, sollen hier systematisch zusammengefiihrt wer-
den, wobei die erwdhnte reflexive Tradition besonders bei Descartes, Male-
branche und Maine de Biran berticksichtigt wird, um am Schluss einen Ver-
gleich mit der Phanomenologie bei Husserl, Henry und Marion zu skizzie-
ren, die dann in eine notwendige ethisch-kulturelle ,Aufmerksamkeit fiir
das Leben® heute als Konsequenz miindet.

1. RENE DESCARTES (1596-1650)

Gleich wie bei frithen Autoren - sei es beispielsweise Lukrez! oder Augusti-
nus2 - tritt auch bei Descartes mafdgeblich der aktive Aspekt der Aufmerk-
samkeit hervor, innerhalb gegebener und méglicher Wahrnehmungen eine
Unterscheidung vorzunehmen, wie sie dem cartesischen Erkenntnisprinzip

1Vgl. De rerum naturae 1V, 802-804, 812, 814-815.

2 Vgl. z.B. De musica VI, 8; De trinitate XI, 19. Die Verbindung mit dem Gedachtnis (me-
moria) ist fir Augustinus insofern grundlegend gegeben, als die bewusste Wahrnehmung ei-
nes Sinneseindrucks denselben mit Spuren vorausgegangener Eindriicke verkniipft, woran zu-
gleich der Wille beteiligt ist, so dass hier bereits voluntaristische und apperzeptive Deutung
der Aufmerksamkeit vorgepragt sind, wie wir sie besonders bei Descartes, Leibniz, Male-
branche und S. Weil wieder finden.



164 Rolf Kiihn

des willentlich geleiteten Klarheitsanspruchs (clarté) entspricht. Wahrend
namlich fiir Descartes die admiration nur eine spontane Affektion oder
Wahrnehmung (passion) der Seele im Sinne einer kurzen sinnlichen Auf-
merksamkeit bewirkt, ist die attention nach ihm eindeutig eine von dufle-
ren Eindriicken letztlich unabhdngige Willenshandlung.3 Diese Verbindung
der clarté mit einem aktiven Wahrnehmungsverhalten liasst zudem schon
hier ein zusdtzliches wichtiges Moment bei der weiteren Aufmerksam-
keitsbeschreibung zu Tage treten: das Festhalten eines Eindrucks, einer
Idee oder Vorstellung iiber eine bestimmte Zeitspanne hinweg, was S. Weil
spater durch den Gedanken der fixité ausdriicken wird, um auf diesem
Weg zugleich die offene attente als Grunddisposition der Seele im Zusam-
menhang mit der Aufmerksamkeit zu unterstreichen. Anders ausgedriickt,
kann fiir Descartes der Zustand der admiration zwar nicht gegen den Wil-
len der Seele bestehen und ist somit an eine inchoative attention gebun-
den, aber iiber den Fixierungsaspekt vermag die willentliche attention lan-
gere Zeit auf die Eindriicke einzuwirken, um dadurch die distinkte Auffas-
sung eines Eindrucks zu erleichtern, was dem Klarheitspostulat entspricht.
Insofern fiir Descartes die primdren Eindriicke sich durch sich selbst auf-
grund einer zunehmenden Tatigkeit der ,Lebensgeister” (esprits animaux)
erklaren lassen konnen, das heifdt in einem rein physiologisch-physikali-
schen Sinne, ist entsprechend von gewollter Aufmerksamkeit (attention)
erst dann zu sprechen, wenn das Verlangen der Seele vorliegt, ihre zu be-
urteilende Wahrnehmung iiber den Einfluss duflerer Eindriicke hinaus zu
beeinflussen.

In dieser Hinsicht verbindet die cartesische Lehre somit einen volunta-
ristischen mit einem sensualistisch-physiologischen Begriff, der besonders
im Sensualismus bei Condillac (1714-1780) aufgegriffen wurde. So heif3t es
bei ihm, dass die Seele, welche fast ausschlief3lich in der Empfindung be-
stehe, ,sich von selbst verwandelt, um Aufmerksamkeit zu werden, und
dabei alles andere ausschlief3t“.4 Dies bedeutet aber nichts anderes, als
dass Condillac das sensualistische Konzept der Aufmerksamkeit auf alle For-
men der Aufmerksamkeit ausdehnt: Das Haben einer Empfindung wirkt
zeitlich tiber diese hinaus und bildet so auch ,Gedachtnis“ heraus, mit
dem sich das Bewusstsein dann auf Ideen beziehen kann, woraus letztlich
das Urteil als Verbindung zwischen Ideen und Empfindungen entsteht.
Dadurch wird der physiologische Charakter der admiration als momentane
sinnliche Aufmerksamkeit zu einem Herleitungsprinzip von Aufmerksam-
keit schlechthin bei ihm und unterliegt der allgemeinen funktionalen Dis-
position der grundlegenden empirischen capacité de sentir. Durch sein

3 Vgl. Les Passions de ['aGme. Paris: Vrin 1970, Art. LXX, LXXVI, XLIIIL.
4 Vgl. CONDILLAC, Etienne Bonnot de: Traité des sensations (1754), in: (Euvres philoso-

phiques, Band 1. Paris: Alcan 1947 (dt. Ubers. Abhandlung iiber die Empfindungen. Hamburg:
Meiner 1983), Teil I, Kap. 7, § 8.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 165

ganzes Werk hindurch wird sich Maine de Biran gerade mit diesem Sen-
sualismus (wie aber auch mit dem Idealismus) auseinandersetzen, um eine
unmittelbar volitive (praktische) Apperzeption herauszuarbeiten.

Schematisiert ldsst sich somit fiir die theoretischen Dimensionen der
Phianomendeskription der Aufmerksamkeit von Anfang an ein sehr breites
begriffliches Spektrum ausmachen, das motorisch-affektive Dispositionen,
sinnlich-intelligible Bewusstseinsinhalte, willentlich-intentionale Vermégen
und transzendentale Apperzeptionsstrebungen umfasst. Am Ende des 18.
Jahrhunderts liegen diese konzeptuellen Dimensionen bereits groftenteils
vor, wahrend das 19. Jahrhundert dem positivistischen Zeitgeist zufolge die
empirisch-psychologischen Implikationen entfalten wird.s Mit S. Weil und
der ihr zeitlich parallelen Phanomenologie Husserls sowie deren spdteren
Radikalisierungen in Frankreich treten dann auch wieder die anfanglichen
metaphysischen Konsequenzen hervor, wie sie seit Platon mit der ,Dialek-
tik“ der Idee des Guten gegeben waren.

2. NICOLAS MALEBRANCHE (1638-1715)

Er ist der Hauptvertreter des Okkasionalismus in Frankreich, den er ge-
rade durch eine exemplairsche Verbindung des Cartesianismus mit dem
Augustinismus erreicht, wie an seinem Hauptwerk De la recherche de la
véritéé ersichtlich wird. Schon bei ihm handelt es sich bei der Aufmerk-
samkeit als praktisches und theoretisches Vermogen, das heifdt als priére
naturelle de lesprit, welches die Gnade herbeiruft,7 um eine philosophische
Grundkonzeption, die naturgemafl immer dann wiederkehrt, sobald letzte
Erkenntnis- und Wertfragen gestellt werden, wie eben bei S. Weil und in
der neueren Phanomenologie. Im genannten Hauptwerk fiihrt Malebranche
eine differenzierte Analyse des an sich unteilbaren Geistes zur Bestim-
mung der Irrtumsquellen auf Seiten des Verstandes und des Willens im
Sinne des angefithrten Aufmerksamkeitsprimats durch. Er untersucht da-
bei 1. die drei Formen des menschlichen Geistes: Sinne, Einbildungskraft
und Verstand sowie 2. die beiden Formen der Liebe bzw. des Willens: un-
sere Neigungen und Leidenschaften, um wie Descartes mit der Evidenzme-
thode zu schliefden.8 Die Effektivitat der Aufmerksamkeit griindet mithin

5 Vgl. NEUMANN, Otto: Aufmerksamkeit, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie,
Band I. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976, Sp. 535-645.

6 Vgl. De la recherche de la vérité: (Euvres complétes, Binde 1-3 (Hg. Geneviéve Rodis-Le-
wis). Paris: Vrin *1972-1976 (dt. Teilliibers. Von der Erforschung der Wahrheit. Drittes Buch.
Hamburg: Meiner 1968); STEINFELD, Patricia: Realitdt des Irrtums: die Konzeption von Wahr-
heit und Irrtum in Nicolas Malebranches ,Recherche de la vérité“. Frankfurt/M.: Peter Lang
1997.-

7 Méditations chrétiennes, hg. Henri Gouhier. Paris: Alcan 1928, Kap. XIII.

8 Vgl. BLANCHARD, Pierre: L'attention d Dieu selon Malebranche. Méthode et doctrine. Paris:
Aubier 1956.



166 Rolf Kithn

in dem Verlangen, einen Bewusstseinsinhalt klar und deutlich festzuhal-
ten, was als Anstrengung die Erhellung des Geistes insgesamt zur Folge hat.

Nach dieser Ubereinstimmung mit dem Cartesianismus als Verbindung
der Aufmerksamkeit mit dem Klarheitspostulat der Ideen fiihrt Buch 3
tiber die Untersuchung des reinen Verstandes und der Natur der Ideen da-
her weiter zur liebenden Schau aller Dinge in Gott. Hierbei nimmt Male-
branche bewusst das genannte augustinisch-neuplatonische Gedankengut
auf, wo bereits die Aufmerksamkeit im Zusammenhang mit Wille und
Gedachtnis bestimmt wurde, wie wir bereits fiir Augustinus sahen. Die
Ideen gelten auch Malebranche als Urbilder der geschaffenen Ideen in
Gott, so dass das Reich der Ideen fiir ihn die eigentliche Wirklichkeit ver-
tritt. So wie Sinne, Einbildungskraft und Geddchtnis eine praktische Bedeu-
tung fiir die eigene Lebensfithrung besitzen, sind auch Neigungen und Lei-
denschaften fiir die reine Welterkenntnis niitzlich, wenn sie von ihrer na-
turgegebenen Irrtumsdisposition durch die - in der Aufmerksamkeit griin-
denden - Ideenschau der Dinge geldutert werden. Wahrheitsentdeckung
und Wissenschaftsfortschritt konnen so mit Hilfe der Erkenntnis ideeller
Beziehungsgefiige (wie in der Mathematik) und durch die Ausiibung stdn-
diger Aufmerksambkeit auf einer ausdifferenzierten Methode aufbauen (Buch
6). Diese muss sowohl die Sinnestauschungen wie die mégliche zu eilferti-
ge Entwicklung der Gedanken bei der Verfolgung einer Gedankenreihe
korrigieren.

Die ,Eclaircissements“ I-XVII im Band 3 von 1678 greifen einzelne Pro-
bleme der vorangegangenen Untersuchungen auf und setzen die ethisch-
religiose Seite der ,Recherche de la vérité“ fort, so wie sie auf die Auf-
merksamkeit gegriindet ist: Gott ist einziger Beweger der Welt, da die
Freiheit als nichtkorperliche, moralische Kraft der Weltkraft nichts hinzu-
figt. Die ,Vision aller Dinge in Gott“ umfasst die Vollkommenheitsver-
haltnisse oder Ordnung der Schopfung, so wie eine einzige Idee ,intelli-
gibler Ausdehnung®, wie sie nur der aufmerksame Verstand erfassen kann,
allen Korpern entspricht. Gott handelt jedoch fiir Malebranche zudem in
allem allein; die Ursachen sind nur der Ort der Ausiibung von allgemeinen
Gesetzen regelmaflig verkniipfter Bewegungsvorginge. Damit ist dieser
von A. Geulincx (1624-1669) inspirierte Okkasionalismus nicht nur ein Er-
kenntnisprinzip, sondern zugleich auch ein metaphysischer Sachverhalt,
was Malebranches spekulativem Theozentrismus entspricht, welcher so die
Aufmerksamkeit letztlich direkt mit Gott verkniipft. Geulincx betonte in
seinem Okkasionalismus bereits, dass Gott bei jeder sich bietenden Gele-
genheit (occasion) den Kontakt zwischen dem Korper und dem Geist her-
stelle. Im Allgemeinen ist dergestalt fiir eine stindige Korrespondenz zwi-
schen diesen beiden Substanzen Vorsorge getroffen, indem sie wie zwei
gleichgestellte Uhren zueinander verlaufen. Fiir Malebranche ist der Okka-
sionalismus jedoch nicht nur Metaphysik- und Erkenntnisprinzip, sondern
die Verursachung aller korperlichen wie geistigen Vorgange durch Gott er-



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 167

laubt ihm zufolge vor allem zugleich die Erkenntnis einer héheren Einheit
aller Ursachen (occasions).

Diese Verkniipfung von Bewegungsvorgangen soll im Menschen unmit-
telbar auch die iiber die Aufmerksamkeit motivierte Liebe zur ewigen
Seinsordnung als ,Ort der Geister” erregen, so dass ein Beweis Gottes nicht
notig ist, sondern die ratio der Philosophie letztlich im Theologischen
selbst griindet. Malebranches Ideen- und Erkenntnislehre, welche der Auf-
merksamkeit also gnoseologisch wie ethisch-religios einen zentralen Platz
zuweist, hat besonders auf die folgende Lehre der ,unmittelbaren Apper-
zeption“ bei Maine de Biran eingewirkt, und Husserl hat den Zusammen-
hang von attentionaler Noema-Abwandlung und Wesensschau als eine Vor-
form des phdnomenologischen Transzendentalismus verstanden. Simone
Weil wird in der Nachfolge von Malebranche und Maine de Biran noch
entschiedener die Moglichkeit unterstreichen, mit Hilfe der Aufmerksam-
keit als einem ,natiirlichen Gebet“ nicht nur von den unklaren Ideen weg-
zufithren, sondern tiber die ,Leere®, die sich als Verlangen und Erwartung
des rein tibernatiirlich Guten einstellt, Gott in seiner welthaften Abwesen-
heit als prasent in der libernatiirlichen Aufmerksamkeit zu denken. Da-
durch verbindet sie den Theozentrismus bei Malebranche mit dem Denken
und den Erfahrungen der Moderne hinsichtlich einer zu erneuernden spi-
rituellen Kultur.

3. MAINE DE BIRAN (1766-1824)

Man kann Maine de Biran neben Descartes und Husserl zu den wahrhaften
Begriindern einer phanomenologischen Wissenschaft der menschlichen
Wirklichkeit zahlen. Gewohnlich wird dieser Philosoph des friithen 19. Jahr-
hunderts als Ursprung jenes franzosischen Spiritualismus betrachtet, der
dann iiber Renouvier, Lachelier, Boutroux, Ravaisson und Lagneau bis zu
Bergson reicht.9 In dieser Tradition wird dem ,inneren Leben® und der In-
trospektion zusammen mit der Aufmerksamkeit eine besondere Bedeut-
samkeit zuerkannt, die bis zu einer Theorie des passiv erfahrenen Abso-
luten reicht. Der hauptsachliche Irrtum angesichts des Biranschen Werkes
besteht aber meist darin, seine Vorstellung der immanenten Subjektivitat
mit dem Psychologieprimat zu verwechseln, wie diesem das 19. und 2o0.
Jahrhundert huldigten. Was Maine de Biran fiir eine Aufmerksamkeitsana-
lyse so interessant macht, ist seine phanomenologische Ontologie dessen,
was den Menschen zugleich am Nachsten wie am Fernsten zu sein scheint,
namlich ihr Ich (moi) und ihr Leib (corps subjectif). Von diesem Grundan-
liegen her ergeben sich die allgemeinen phanomenologischen Voraussetzun-
gen seiner Ontologie sowie eine Kategorienlehre und Egologie, die als In-

9 Vgl. KUHN, Rolf: Franzosische Reflexions- und Geistesphilosophie. Profile und Analysen.
Frankfurt/M.: Hain-Athendum 1993, 50-72.



168 Rolf Kihn

spirationsquelle fiir Michel Henrys Denken (1922-2002) in der Gegenwart
angesehen werden konnen, auch wenn er selber zu einer eher kritischen
Sicht der rein intentional betrachteten Aufmerksamkeit in Tradition und
klassischer Phanomenologie gelangt.

Denn es machen sich bestimmte Unstimmigkeiten bei der Passivitats-
bestimmung bereits beim Konzept der Aktivitit gerade in Verbindung mit
der Aufmerksamkeit bemerkbar. Diese aktive Sicht bei Maine de Biran
hdngt in der Tat so von der Aufmerksamkeit ab, dass sie eine betont wil-
lentliche oder intentionale Lebensweise des Ego in einer gewissen Aus-
schlief3lichkeit darstellt. In dem Augenblick allerdings, wo sich unsere Auf-
merksamkeit nicht mehr mit der expliziten motorischen Anstrengung un-
mittelbar deckt, wird es schwierig, den absolut subjektiven oder immanen-
ten Charakter dieses Ich (Maine de Biran spricht auch von ,Personlich-
keit“) aufrecht zu erhalten, denn die Aufmerksamkeit scheint sich dann in
den sinnlichen oder gegenstidndlichen Elementen zu verlieren, auf die hin
sie sich tibersteigt. Deshalb spricht Maine de Biran der Aufmerksamkeit
den Reflexionscharakter ab, der bei ihm die Subjektivitdt als unmittelbar
transzendentale Apperzeption definierte. Wenn aber diese prinzipiell on-
tologische Struktur der Aufmerksamkeit verkannt wird, wird das Wesen
der Subjektivititn selbst verfalscht, indem es scheinbar nicht mehr insge-
samt in allen Selbstvollziigen anwesend ist, sondern durch eine besondere
transzendente Bestimmung der Reflexion ersetzt erscheint. Damit verdn-
dert sich der Status dieser Reflexion seinerseits; er bezeichnet nicht mehr
die unmittelbar subjektive Erfahrung, sondern eine Art Wiederergreifen
durch den ,Bedeutungs-Sinn“ (signification) einer urspriinglich motori-
schen Aktivitdt. Das heifdt, die Aufmerksamkeit verliert sich im Ding, und
das transzendentale Bewusstsein der intentional empfundenen Anstren-
gung (effort) 16st sich im passiven Eindruck auf.

Um diese scheinbare Auflosung aufzuhalten, muss das Vorhandensein
eines Dinges als Hervorgang (pro-duction) der Ich-Anstrengung selber er-
scheinen; mit anderen Worten als direkt an Bewusstsein und Ich-Existenz
gebunden. Diese Bedingung wird bei der sinnlichen Einheit von Gehér und
Stimme erfiillt - in der von aufden betrachteten Aufmerksamkeit bleibt sie
jedoch bei Maine de Biran problematisch. Aber da die rein immanente

10 Vgl. HENRY, Michel: Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l'ontologie bira-
nienne. Paris: PUF 1965, 237-238; Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg: Alber
2002, Kap. 26.

1 Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption (Berliner Preisschrift 1807). Freiburg: Alber
2008, 279: ,Die Aufmerksamkeit als eine ausdriickliche und intentionalere Ausiibung des An-
strengungssinnes kann stets in dem durch das Wollen aktivierten Blick die einfache An-
schauung in den Rang vollstindiger Wahrnehmung erheben, was nicht ebenso in der Em-
pfindung stattfindet, da das affektive Element im Gegenteil die Anstrengung, die aktive Auf-
merksamkeit und das gesamte Ich aufsaugen kann, weil es von sich selbst oder durch die
spontane Sinnlichkeit einen Zuwachs an Stdrke erfahrt.”



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 169

oder apperzeptive Subjektivitat keinerlei retentionalen Vermittlung bedarf,
kann Michel Henry gegeniiber Biran betonen, dass auch die einfache Auf-
merksamkeit bereits Reflexion im Sinne ,unmittelbarer Apperzeption® ist.
Denn ob willentlich oder unabhédngig von meinem Wollen beeindruckt, ist
fiir das rein praktische Ego solcher Apperzeption dieser Unterschied kein
ontologischer, sondern nur ein existentieller. Insgesamt gesehen, lasst sich
also das Ich-Bewusstsein nicht von einer besonderen Intentionalitdt ab-
hangig machen, welche die Aufmerksamkeit als effort darstellt, wenn man
die rein rationalen Schwierigkeiten vermeiden will, was aus dem subjekti-
ven Ego werde, sobald es nicht (mehr) von einer direkten Anstrengung ab-
hangt.2 Liest man Maine de Biran allerdings rein psychologisch-empirisch,
dann tritt in der Tat allein der Fixierungscharakter der Aufmerksamkeit in
den Mittelpunkt, das heifdt das Bewusstsein isoliert willentlich Wahrneh-
mungseindriicke und versucht sie als Bewusstseinsinhalte festzuhalten,
womit Maine de Biran theoriegeschichtlich die Verbindung zwischen Des-
cartes und Husserl fiir die noetisch-noematische Aufmerksamkeitsproble-
matik darstellt, ohne die passiv-origindre Egologie weiter zu beachten.

Die skizzierte Diskussion um den Bezug von Aktivitait und Passivitat
zueinander findet in der Spatphilosophie Birans insofern eine Zuspitzung,
als neue Lebensformen und Erfahrungstypen hinzutreten, die namentlich
in einer ,Psychologie der Gnade® als religios-spiritueller Metaphysik miin-
den.s Diese neue Existenzweise als Weiterfithrung der frithen Aufmerk-
samkeitsanalyse ist nunmehr durch eine Passivitatshaltung gegeniiber ei-
nem transzendenten Prinzip gekennzeichnet, welches das Ich in sich em-
pfangt. Diese Passivitdt ist sicher nicht mehr ausschlieflich jene des orga-
nischen Lebens der ersten Phase des Biranismus mit seinen Analysen zu
Sinnlichkeit und Gewohnheit,4 denn die heterogene Wirklichkeit, die jetzt
hereinbricht, ist die des gottlichen Lebens selbst, wobei sich sogar so et-

12 Fiir eine entsprechende Stelle vgl. MAINE DE BIRAN: Apperzeption, 279: ,[Die transzen-
dentale Reflexion] verbindet sich ganz und gar mit den eigenen und inneren Akten des
Wollens und des Ich; die [perzeptive Aufmerksamkeit] hingegen verbindet sich infolge der
sie nach auflen ziehenden Neigung besonders mit den modalen Ergebnissen dieses Akte oder
mit den sinnlichen Wirkungen, welche sie auflerhalb des Ich hervorbringen kénnen.“ Zur
weiteren Analyse vgl. auch KUHN, Rolf: Pierre Maine de Biran - Ichgefiihl und Selbstapperzep-
tion. Ein Vordenker konkreter Transzendentalitdt in der Phdnomenologie. Hildesheim: Olms
2006 (Bibliographie).

13 Vgl. MAINE DE BIRAN, Pierre: Die innere Offenbarung des ,geistigen Ich®. Drei Kommen-
tare zum Johannesevangelium. Wiirzburg: Echter 2010, 87: ,In Jesus-Christus zu verbleiben,
heifdt sich im Geist in ihn hinein zu versetzen, um so diesen Geist zu vernichten, dieses ei-
gene Ich, und dann wohnt das Wort (das lebendige Verbum) in uns, so dass wir allein unter
seinem Einfluss handeln und existieren.“ Genau diese christologische Konkretisierung inne-
rer Erwartung (attente) durch die Aufmerksamkeit als reine Empfanglichkeit fiir Christi Ver-
mittler-Sein wird S. Weil wieder zentral aufgreifen.

14 Vgl. MAINE DE BIRAN, Pierre: L'influence de 'habitude sur la faculté de penser (Mémoire
de UInstitut de France 1802), hg. Pierre Tisserand. Paris: Alcan 1954; nouvelle éditon: (Euvres,
Band 2, hg. Frangois Azouvi. Paris: Vrin 1987.



170 Rolf Kithn

was wie eine Auflésung der leiblichen Passivitat eingestellt haben muss,
denn die Seele hat sich nach Maine de Biran vom Leib geldst, um fiir den
Einfluss des transzendenten Lebens empfinglich zu werden. Wie aber soll
dieser Anbruch der dritten Lebensstufe der Gnade verstanden werden,
wenn Maine de Birans Lehre von Introspektion und Aufmerksamkeit an-
fanglich wesentlich eine Philosophie der Anstrengung (effort) war? Denn
das gottliche Leben entspricht nicht mehr unmittelbar der eigenen Auto-
nomie des Ich, sondern letzteres wird von einer fremden Kraft beherrscht,
die als absolute jede personliche Wirklichkeit auflost: ,Der Standpunkt in
Hinsicht auf Gott (die hochste Vernunft) ist nicht nur verschieden vom
Standpunkt der Welt, sondern ihm entgegengesetzt. Erstere allein gibt uns
Wirklichkeiten [...]. Das dritte Leben ist hoher als wir.“ss Maine de Biran
scheint als Losung hierfiir eine Gegeniiberstellung des Gnadenlebens zum
organischen wie motorischen Leben vorzuschweben. Das heif3t, nachdem er
eine Philosophie der Sinnlichkeit sowie der Anstrengung oder des Willlens
iber die Aufmerksambkeit errichtet hat, fiigt er dieser eine neue ,urspriing-
liche Tatsache® (fait primitif) hinzu, die in der metaphysisch konzipierten
,Psychologie der Gnade“ besteht. Gehoren Leib und Seele zunachst in der
frithen apperzeptiven Immanenztheorie engstens zusammen, indem sie das
eine absolute Leben der Subjektivitdt bilden, so tritt auf der letzten Stufe
eine Trennung insofern ein, als die Seele zum absoluten Leben des Geistes
befreit wird.

Hat das Sprechen von zwei bzw. drei Ursprungstatsachen (Sinnlichkeit,
Wille, Gnade) innerhalb einer radikalen Aufmerksamkeits-Analyse aber
einen Sinn, wenn Ursprung einheitliche Ermoglichung schlechthin bedeu-
tet? Michel Henrys Versuch, die ,drei Leben“ nach Biran als eines zu er-
fassen,6 trachtet danach, die Gegensadtze, wie sie sich in der physiologisch-
psychologischen Sprache der Zeit ausdriicken, systemimmanent so zu
durchleuchten, dass die Gegensatzlichkeit zwischen organischer Sinnlich-
keit, Bewegungsaktivitit und absolutem Leben weiterhin eine nur existen-
tielle Gegeniiberstellung darstellt. Denn selbst das absolute Leben ist der
genannten Aktivitit der Anstrengung wie Sinnlichkeit immanent, so dass
der Gegenstand der Spatphilosophie Maine de Birans als Vollendung einer
Introspektions- und Aufmerksamkeits-Metaphysik derselbe ist wie die on-
tologische Leibtheorie in der ersten Schaffensphase. Dieser Gegenstand
der philosophischen Analyse ist und bleibt die ontologische Struktur der
absolut immanenten Subjektivitat, wobei der Fortschritt im Verstiandnis
des Biranismus trotz aller Problematik darin besteht, eine urspriingliche
Passivitatsstruktur offen zu legen, die alter ist als jede intentionale Auf-
merksamkeit. Wenn das dritte Leben daher dem subjektiven Leben im
Allgemeinen origindr immanent ist, auch in dessen einfachsten sensitiven

15 De I'existence. Textes inédits. Paris: Vrin 1966, 188 (Oktober 1823).
16 Vgl. Philosophie et phénoménologie du corps, 241-252, sowie unseren folgenden Teil 5.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 171

oder vitalen Formen, dann ist die Passivitat nicht mehr nur eine existen-
tielle Eigenschaft von bestimmten organischen oder seelischen Zustinden
und Erlebnissen, sondern sie bedeutet eine ontologische Grundstruktur, die
deskriptiv wie rational weder konstituiert noch deduziert werden kann:
also nicht hypothetisch ist und mithin zur Ursprungsoffenbarung des Ego
als ,Selbstgegebenheit” gehort. Fiir eine stringente reflexive wie phdanome-
nologische Analyse heif3t dies im Riickblick wie vor allem auch fiir die
Gegenwart, dass sie auf diese origindre Passivitat als reine Empfanglichkeit
reduktiv zuriickzufiihren hat, was gerade S. Weil iiber Begriffe wie Dekrea-
tion, Leere und Erwartung innerhalb eines radikalisierten ethisch-religic-
sen Aufmerksamkeitsprozesses erreicht.

4. SIMONE WEIL (1909-1943)

Indem sie das bisher dargestellte komplexe cartesianische Erbe aufgreift und
weiterfiihrt, hat der Aufmerksamkeitsbegriff bei Weil infolgedessen eine
phdnomendeskriptive, theoretische, ethische und metaphysisch-religiose
Bedeutung. Da die Aufmerksamkeit als prinzipielle Fahigkeit des Men-
schen gleichzeitig leibbezogen ist, kann man ihr einen effektiven Charak-
ter zusprechen, denn es ist jederzeit moglich, in beschrankter Weise direkt
auf die Sinnesorgane einzuwirken und damit die Sinneslektiire aufmerk-
samer zu gestalten, wodurch Condillacs absolutem Sensualismus auch von
S. Weil widersprochen ist. Hierdurch erhoht sich zugleich der intellek-
tuelle wie ethische Anspruch an das Denken, mittels ,Anstrengung” (effort
nach Maine de Biran) zur wahrhaftigen Erhellung der Gegenstande beizu-
tragen. Phianomenologisch kann dieses Prinzip der Aufmerksamkeitshal-
tung so verstanden werden, dass die motivationale Seite ihr wesenseigen
zugehort, um Wirklichkeit im strengen Sinne zu erfassen. Dem Bewusst-
sein seinerseits ist es gegeben, bestimmte Gegenstinde anderen vorzu-
ziehen, die dann je nach ihrer Qualitdt die Aufmerksamkeit ebenfalls auf
einer héheren Ebene affizieren. Von hier aus ergibt sich bei S. Weil dann
der Uberstieg in den metaphysisch-religiésen Bereich, insofern Gott als der
Gegenstand einer attention pure schlechthin begriffen werden kann.7

17 Vgl. VETO, Miklos: La métaphysique religieuse de Simone Weil. Paris: Vrin 1971 (Repr.
2000); GABELLIER], Emmanuel: Etre et Don. Simone Weil et la philosophie. Louvain; Peeters
2004; CHENAVIER, Robert: Simone Weil, l'attention au réel. Paris: Aubier 2009; SCHULERT, Marie:
Die Neue Aufmerksamkeit - Simone Weil. Religits-dsthetische Dimensionen auf dem Weg zur
Transzendenz. Berlin: Lit Verlag 2012. Fiir ihre Biographie in nicht zu leugnender Uberein-
stimmung mit ihrem Denken vgl. CABAUD, Jacques: L’expérience vécue de S. Weil. Paris: Plon
1957 (dt. Ubers. Simone Weil. Die Logik der Liebe. Freiburg/Miinchen: Alber 1968); PETRE-
MENT, Simone: La vie de Simone Weil, 2 Binde. Paris: Fayard 1973 (dt. Ubers. Simone Weil:
Ein Leben. Leipzig: Leipziger Uni-Verlag 2008); VON DER RUHR, Mario: Simone Weil. An ap-
prenticeship in attention. London: Continuum 2006; WIMMER, Rainer: Simone Weil. Freiburg
i.Br.: Herder 2009.



172 Rolf Kithn

Der Theorie- wie Praxiskontext der Aufmerksamkeit erweist sich so bei
S. Weil als sehr umfassend, denn solcher attention unterliegen in der Tat
sowohl motorisch-affektive Befindlichkeiten und Dispositionen wie die
kognitiven Fahigkeiten und psychischen Strebungen, welche ihrerseits
wiederum iiber die Beschaffenheit von Bewusstseinsinhalten und die Ap-
perzeptionstatigkeit bis hin zur Willenshandlung des reinen Imperativs
reichen. Namhaft zu machen ist daher insbesondere bei S. Weil sowohl die
voluntaristische Verbindung von Sinneseindruck, Erinnerung und Gedacht-
nis®8 wie die energetisch-ethische Voraussetzung reiner Wahrnehmungen
und Ideen auf dem Hintergrund einer praktisch idealistischen Freiheits-
philosophie im Sinne Descartes und Kants. Durch die willentliche Heraus-
hebung einzelner Inhalte aus dem Bewusstseinsfeld tritt jedoch schliefdlich
eine — metaphysisch wie religionsphilosophisch - begriffliche Unterschei-
dung von Aufmerksamkeit und noematischem Bewusstsein ein, wobei die
Leere eine doppelte Funktion erhdlt. Auch im Weilschen Verstandnis ist
sie als vide zum einen eine Entgrenzung des perzeptiven wie bewusstseins-
spezifischen Engeproblems der imagindren Einbildung, das heif3t das auf-
merksame Betrachten mehrerer Inhalte erweist sich als Abfolge geeinzelter
Auffassungsakte, deren eigentliches Entstehungsmotiv geklart werden muss.
Diese teilweise suspendierende Vorstellungsanordnung kann sich in der
Tat zur reinen Anschauungsdisposition innerhalb dieser geschaffenen Lee-
re selbst wandeln, indem auf reduktivem oder ,de-kreativem“ Wege trans-
zendentale Inhalte herausgegriffen, festgehalten und konzeptualisiert wer-
den, wie zum Beispiel die reinen Zahlenvorstellungen oder die intelligible
Ausdehnung nach Descartes und Malebranche.19

Mit dem Eintritt der reflexiv-iibernatiirlichen Gnadenproblematik ver-
schiebt sich in Weils Auffassung ab 1940 schlief3lich der voluntaristische
Zustand der inneren Wahrnehmungsbestiandigkeit zugunsten einer Auf-
merksamkeitsfahigkeit, welche nicht mehr ablésbar ist von der gleichzei-
tigen Zunahme der Bedeutsamkeit iibernatiirlicher Symbolrealitdt selbst:
Deren gottlich-immateriell begriindete Harmonie- oder Ordnungsrealitat
muss in allen Handlungsakten vor allem vor dem Absinken ins Imaginare
oder Illusionshafte durch schwerkraftartige Einwirkung der Weltnotwen-
digkeit (pesanteur) einschliefdlich der Psyche (énergie vitale) bewahrt wer-

18 Vgl. Attente de Dieu. Paris: La Colombe 1950, 76-77: « L'attention consiste a suspendre
sa penseée, a la laisser disponible, vide et pénétrable a 'objet, a maintenir en soi-méme a proxi-
mité de la pensée, mais a un niveau inférieur et sans contact avec elle, les diverses connais-
sances acquises qu'on est forcé d’utiliser » (dt. Ubers. Das Ungliick und die Gottesliebe. Miin-
chen: Kosel 1953). Das Geddchtnis ist dabei also keine vom freiheitlichen Bewusstseinsprimat
losgeloste Disposition, denn es gilt grundsdtzlich im reflexionsphilosophischen Sinne etwa
nach L’Enracinement. Prélude a une déclaration des devoirs envers I'étre humain. Paris: Galli-
mard 1950, 222: « La pensée n’a pas d’autre objet que la pensée » (dt. Ubers. Die Einwurze-
lung. Einfiihrung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegentiber. Miinchen: Kosel 1956).

19 Vgl. Sur la science. Paris: Gallimard 1965, 75.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 173

den.ze Der Offenheits- oder Spannungszustand der Aufmerksambkeit als Be-
wusstseins-Epoché wird deshalb vornehmlich zur attente, welche eine tiber-
natiirliche Neuqualifizierung des Subjekts als Apperzeptionstrager erfor-
dert, mit anderen Worten eine ,Scheidung” (rupture) zwischen ,Ich® (Je)
und ,Ichheit* (Moi), wie sie gerade auch bei Maine de Biran mit dem Be-
griff des , dritten Lebens“ schon anklang.2

Im Zusammenhang mit dieser aktiven wie passiven Generalisierung der
Aufmerksamkeit als einer herausragenden Erkenntnisqualitiat, welche auch
die Zustandsbeschreibung der verschiedenen gerade erwahnten Ich-Aspek-
te erlaubt, konnte S. Weil unter anderem den Versuch unternehmen, die
umfassende Phianomenbestimmung des Subjekts als Charakter (Person)
mit Hilfe dieses Begriffs durchzufiihren. In einem Fragment (ca. 1941) -
schreibt sie hierzu:

« Le caractére étant un invariant commun aux réactions possibles d'une
méme personne et qui limite ses réactions possibles, si on pouvait le définir,
on y trouverait la un systéme d’obstacles [...] qui arréte ou rend pénibles les
actions et les pensées dans telle ou telle direction. 2% un régime de I'attention
qui rend un étre humain impénétrable a certaines choses, trés pénétrable a
d’autres, qui fait que tel ordre de choses existe ou non pour tel ou tel étre. 3°
un régime de la durée, une maniére d’étre de tel homme par rapport au
temps. »

Und in Bezug auf die Verdnderlichkeit des empirischen oder subjektiven
Charakters notiert sie, dass wir indirekt auf ihn einwirken konnen, wenn
wir die Fahigkeit zur Aufmerksambkeit erneut aktivieren wiirden:

« Ceux qui sont en proie a un vice ne peuvent pas supporter de penser aux
beautés et aux douceurs de la vie, ne peuvent porter attention aux pensées qui
les écarteraient de ce vice. [..] Sans changer la volonté, on peut changer
'attention passive en attention active. Exemple: 'amour. »22 Woraus sich als

20 Vgl. schon Legons de philosophie de Simone Weil (Roanne 1933-1934). Paris: Plon 1959,
266. Kritisch wendet sich S. Weil hierbei zugleich gegen Th. Ribot (1839-1916), den Begriin-
der der neueren franzdsischen Psychologie, der die mogliche Fixierung eines (reinen) Be-
wusstseinsinhalts nicht mehr voluntaristisch interpretiert, sondern als einen intellektuellen
Zustand, der mit affektiv-motorischen Komponenten vermischt ist. Aus dieser Wechsel-
wirkung von zentralen (affektiven) und peripheren (motorischen) Anspannungen resultierte
fir Ribot der Spannungszustand des Bewusstseins als Wesen der Aufmerksamkeit. Vgl.
LALANDE, Andre: Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Paris: PUF 1968, 93-94:
Attention.

21 Vgl. ausfiihrlicher KUHN, Rolf: Deuten als Entwerden. Eine Synthese des Werkes Simone
Weils in hermeneutisch-religionsphilosophischer Sicht. Freiburg: Herder 1989, Kap. II,2:
,Analogie, Einbildungskraft und Ichheit (93-160) sowie Kap. IV,2: ,Metaphysik der Geste
und Offenbarungspraxis (312-383).

22 (Euvres complétes I: Premiers écrits philosophiques. Paris: Gallimard 1988, 389; vgl.
auch 388-389: « Attention et volonté [...] transformer 'attention passive en attention active
[...] profiter des situations de relative indifférence, ot I'attention peut étre dirigée. » Dieser
Ausrichtungs- oder Orientierungsbegriff ist bei der Aufmerksamkeit mafigeblich gegeniiber



174 Rolf Kithn

Regel ergibt: « C’est dans cet instant de suspens que l'artiste crée. »23 Sodann
CS g1: « L’art est attente. L'inspiration est attente. »

Wie kaum an einer anderen Stelle ihrer Schriften zu diesem Thema wird
hier auch der unausweichliche Zirkelcharakter der Aufmerksamkeit beson-
ders deutlich: Um dieselbe auszuiiben, benotigt das Subjekt bereits eine
vorhandene wie ausgerichtete Aufmerksamkeit, welche wiederum abhdngt
von der vorreflexiven Objektwahl und deren ontologischer Struktur im
Licht des Guten, worin S. Weil bestdandig Platon folgt. Was allzumal fest-
steht, ist mithin, dass es keinen aufmerksamkeitsneutralen Zustand gibt,24
woraus weiterhin zu folgern bleibt, dass zu jedem Augenblick die indivi-
duelle Entscheidung fiir die Welterscheinung insgesamt erfolgt. Und im
Mafle von deren Sinnplausibilitit und Handlungsmotivierung ist sodann
auch die folgende Wahrnehmung bereits schon wieder mitgepragt und
vorherbestimmt. Auf einem solchen Hintergrund leuchtet es dann iiber-
haupt ein, dass der standig benotigte Aufmerksamkeitswert - je nach sei-
ner tatsachlichen Beriicksichtigung - péché oder salut fiir das Leben eines
Menschen schlechthin bedeutet.2s

Dieses auch an Leibniz26 erinnernde Apperzeptionsverstandnis verbin-
det die psychische Disposition oder Zustandlichkeit untrennbar mit den

jeglichem bloflen Psychologismus: « L’amour est une orientation et non pas un état d’ame »
(Attente, 97).

23 Legons de philosophie, 266.

24 Zur Zirkelproblematik vgl. (Euvres complétes I, 392: « Quand on fait attention a
I'attention, on ne fait plus du tout attention. Quand on est attentif a I'objet, on ne fait plus
attention a soi. » Im Folgenden wird dann die passive und aktive Aufmerksamkeit je vom
standigen Bewusstseinsfluss in seiner Ausrichtung auf die Sinneseindriicke her bestimmt.
Des Weiteren vgl. Lecons de philosophie, 264: « L’attention fait toute la différence entre
I'homme et les animaux. » Vgl. (Euvres complétes I, 340: « Au centre de l'acte volontaire:
I'attention. Seule I'attention est libre. » Bei der spdteren religiosen Zirkelproblematik in
ihrem Werk arbeitet Weil dann mit der proportionalité zwischen der attention und dem
Kommen Gottes als Antwort auf die leere attente.

25 Vgl. wiederum sehr frith schon Legons de philosophie, 265: « Portée de l'attention: 1)
sur le plan intellectuel: elle évite I'erreur; 2) sur le plan sentimental: elle évite I'infidélité; 3)
sur le plan de l'action: elle évite le péché. » Fiir die Praxisrelevanz solcher Aufmerksamkeit
etwa im Krankenhauswesen LE REUN, Ronan: L’attention au patient devant l'informatisation
hospitaliére @ marche forcée: une “technophilie tolérante” est-elle possible?, in: Ethique. La vie
en question 1 (2018), 1-13.

26 Vgl. Nouveaux essais sur l'entendement humain. Paris: PUF 1954, Kap. 19, §1: « Nous
avons de l'attention aux objets que [...] nous préférons aux autres. » Damit tritt durch
Leibniz besonders der motivationale Aspekt der Aufmerksamkeit in den Vordergrund, denn
im Ubergang von den unbewussten Wahrnehmungen (petites perceptions) zur wachen Wahr-
nehmung (aperception) ist eine Bevorzugung oder Strebung (appétition) der Seele am Werk,
die diese bestimmten Gegenstanden gegeniiber anderen entgegenbringt. So wie diese emo-
tionale Tatigkeit der Strebung als Bevorzugung bestimmter Inhalte unbemerkt bleiben kann,
ebenso kann auch der Gedachtnisanteil an einer inhaltlichen Apperzeption unbewusst blei-
ben, folgt sie doch erst in einer unmerklich kurzen Zeitspanne der Wahrnehmung nach. Vgl.
WEIL: Legons de philosophie, 106-107 zu Leibniz, der zusammen mit Locke ebenfalls ein
wichtiger Autor fiir Maine de Biran war.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 175

kognitiven Phidnomenen, das heifdt die Wahrnehmungen hiangen von dem
ab, was als erstrebenswert vorgestellt und gewollt wird. Der ethische Uber-
gang zur klaren Vorstellungsauffassung ldsst allerdings fiir S. Weil den
Begriff der subjektiv bewussten Aufmerksamkeit dabei nicht als eigenstan-
dige geistig-seelische Realitit gelten, denn der Primat der voluntaristi-
schen wie auch der gnadenhaften Energieleere verhindert die Veranderung
der attention volontaire in eine blof3 gefiihlte attention spontanée. Diese
negative, ihrer Tendenz nach affektfreie Auslese im Bewusstseinsfluss
fithrt S. Weil zu einem duflersten Paradox, insofern namlich dann gelten
muss: « L'attention extréme ressemble a de l'inconscience. »27 Mit dieser
nahezu vollstindigen Ubereinstimmung von Bewusst und Unbewusst wird
die Synthese der Weilschen Aufmerksamkeitskonzeption endgiiltig er-
reicht, denn eine solche gesamtphanomenale Verbindung von Willens-,
Affektions- und Apperzeptionsaspekt driickt die zentrale Bestimmung der
Aufmerksamkeit als einer umfassend theoretischen wie praktischen Funk-
tion aus.28 Indem zweifelsohne die Aufmerksamkeit als Willlensvorgang
auswdhlend oder stiitzend (und zwar aufgrund von ethischen und meta-
physischen Motiven) in den Vorstellungsablauf eingreift, schafft sie apper-
zeptive Vorstellungsverbindungen, welche konsequenterweise bis an die
Grenze der Unterbindung der Vorstellungstdtigkeit (vide) selbst reichen
konnen.29 Die Aufmerksamkeit ist so im herausragenden Sinne freiheitlich

27 Legons de philosophie, 112; vgl. auch 118-119 die Kritik an der Introspektion sowie 108-
109: « Dans l'attention, on a une conscience lumineuse [...]. On pense que les hommes de
génie sont ceux qui sont des inconscients de génie. » - BOTTIE, Jean-Sébastien: L’étre ou
Pamour du bien chez Simone Weil, phil. Diss. Grenoble 1970, 105, hat in einem gewissen
schematischen Parallelismus daraus geschlossen, es gebe bei Weil « deux sortes d'incon-
science : une premiére qui dans le mal fait de nous un fragment de matiére tout a fait inerte,
et une autre qui dans le bien [...] nous offre le privilege de servir d'intermédiaire entre Dieu
et la création ». Dies bedeutet aber den phdnomenologischen Aspekt mit einer rein abstrak-
ten Ethik zu verwechseln. Denn nur weil bei der wirklich echten Aufmerksamkeit kein ge-
sondertes Motiv mehr wirkt, erfolgen die Handlungen ,wie unbewusst“. Diese Analogie be-
sagt jedoch nicht, dass zuvor keine klare Ausrichtung auf das Gute vorlag. Dasselbe gilt auch
fiir le mouvement instinctif, dem Ungliicklichen zu helfen; vgl. Attente, 107 sowie MULLER,
Hadwig: Die Lehre vom Unbewussten und der Glaube an Gott. Ein Gespridch zwischen Psycho-
analyse und Glaube - Jacques Lacan und Simone Weil. Diisseldorf: Patmos 1983; LACAN, Jac-
ques: Le Séminaire VI: Le désir et son interprétation. Paris: Ed. de la Martiniéres 2013, Index
S. Weil.

28 In diesem Sinne kann man dem zustimmen, was LEBEAU, Nicole: L’attention chez Si-
mone Weil, phil. Diss. Montréal 1962, 129, folgert: « L’attention est la pierre d’assise en méme
temps que la clef de votite du systéme weilien. » Vgl. La Connaissance surnaturelle. Paris:
Gallimard 1950, 272, wo S. Weil die Aufmerksamkeit als jenes Vermdgen auszeichnet, wel-
ches die Wurzel der vocation surnaturelle des Menschen bildet.

29 Deshalb ist die isolation des idées nicht die wirklich letzte Aufgabe der Aufmerk-
samkeit, sondern es handelt sich dabei immer um den Grundakt des Klarheitsprimates: écar-
ter les associations mécaniques - Ecarter l'imagination ((Euvres complétes I, 391). Vgl. Legons
de philosophie, 264 sowie (Euvres complétes I, 392: « En somme, le fait d’étre tendu n’est
jamais un signe de I'attention. [...] L’attention consiste 4 se débarraser de I'obsession qu'on a
de faire attention. » Ecrits de Londres et derniéres lettres. Paris: Gallimard 1957, 75 erscheint



176 Rolf Kithn

bestimmt, was anders ausgedriickt besagt: in der Auswahl als Entschei-
dungsinstanz wirkt die Aufmerksambkeit als Urheberin des Wertes oder des
Guten innerhalb der qualitatsmafig bestimmten Erscheinung.3e

Die Gestaltung, welche die Welt mit der Aufmerksamkeit annimmt,
verlduft deshalb nicht nur als Verarbeitung komplexer Wahrnehmungs-
einheiten, sondern diese Gestalthaftigkeit ist selbst wiederum ein Abbild
jenes Modells, das ihr in der Anschauung als Verwirklichungsziel vor-
schwebt. Diese doppelte Gestalt- oder Bildbezogenheit, namlich die An-
schauung gespiegelt in einem Sein-Sollenden, kennzeichnet letzthin die
Offenbarungsoffenheit3 der Aufmerksamkeit in jedem Augenblick, inso-
fern sie auf die Passion Christi3? verweist. Auf diese Weise vollzieht S. Weil
zwar in der Aufmerksamkeitsbestimmung als ,Lektiire“- oder Deutungsvor-
gang die grundlegend neuzeitliche phanomenologische Wende mit, indem
auch in ihrem Denken die Offenheit gegeniiber der Welt die Objekte als
»Text“ mit-erschafft (créer),33 aber zugleich zeugt die aufmerkende Dispo-
nibilitatsstruktur als ein vorbehaltloses Sich-zur-Verfiigung-Stellen von
einer notwendigen Korrektur des rein intentionalen Subjektsprimats (Da-
seins) in der Moderne.34 Das Einbringen des ,Subjekts in die Objektkon-
stitution als ein Sich-Enthalten oder Zuriick-Halten (se retenir) wird zur
Kritik am Subjekt selbst mit der Frage nach der prinzipiellen Rechtferti-
gung seines Erkenntnis- und Handlungsanspruches als einer wahren créa-

das eigentliche Grenzphinomen der Vorstellung als ,attention orientée vers la réalité située
au-dela de toutes les facultés humaines®.

30 Vgl. (Euvres complétes I, 392: « Les éclairs d’attention ne sont pas autre chose que des
éclairs de génie », was im ethischen wie intellektuellen Bereich fiir S. Weil gilt. Ahnlich im
Fragment « Question de I'égalité des esprits » ((Euvres complétes I, 282): « On ne peut abor-
der un probléme que si on pense qu’il dépend de soi (d’une attention bien dirigée) de ne pas
faire erreur. »

3! Diese begriindet deshalb auch die angemessene hermeneutische Methode fiir die pha-
nomenologisch gesonderten religiosen Wesenheiten; vgl. Attente, 140: « Il faut accorder
toute son attention, toute sa foi, tout son amour a une religion particuliére pour pouvoir
penser a chaque autre religion avec le plus haut degré d’attention, de foi et d’amour qu’elle
comporte. »

32 Vgl. Pensées sans ordre concernant Uamour de Dieu. Paris: Gallimard 1962, 42: ,Bei den
Akten des Gehorsams gegeniiber Gott ist man passiv; welcher Art auch immer die sie beglei-
tende Miihsal ist, sie erfordern keine Anstrengung im eigentlichen Sinne, keine aktive An-
strengung, sondern eher Geduld, die Fahigkeit zum Ertragen und zum Leiden. Christi Kreu-
zigung ist dafiir das Vorbild. Auch wenn von aufien her gesehen ein Akt des Gehorsams mit
grofler Aktivititsentfaltung einherzugehen scheint, ist er in Wirklichkeit im Seeleninneren
nur passives Er-Leiden.”

33 Vgl. WEIL, Simone: Essai sur la notion de lecture (1940-41), in: Les Etudes philoso-
phiques 1 (1946), 13-19.

34 In einem Brief an Jean Wahl aus dem Jahr 1943 identifiziert sie ihren Begriff der lec-
ture mit dem Begriff des Daseins bei Heidegger; welches der force unterliege; vgl. Deucalion
4 (Oktober 1952), 253-257, hier 257; vgl. auch KUHN, Rolf: Ethische Radikalisierung der
Epoché bei S. Weil. Ein Beitrag zur Verhdltnisbestimmung von Phdnomenologie und Metaphy-
sik, in: Recherches Husserliennes 14 (2000), 93-115.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 177

tion, welche fur S. Weil die dé-création (Ich-Reduktion) wie co-création
(Einnahme der Schopferperspektive Gottes) voraussetzt3s und in der Em-
pfanglichkeit der Gnade griindet, wodurch sie ihrerseits die Problematik
von Aufmerksamkeit-Passivitat konkretisiert, die fiir Maine de Biran wie
Husserl als grundlegend auftreten. Als beispielhafte fiir diese letzte Werk-
periode S. Weils konnen etwa ihre Texte ,Betrachtungen tiber das Vater-
unser” und die schon genannten ,Betrachtungen iiber den rechten Ge-
brauch des Schulunterrichts und des Studiums im Hinblick auf die Gottes-
liebe“ gelten.36

5. HUSSERL (1859-1938) UND DIE NEUERE PHANOMENOLOGIE

In Auseinandersetzung mit der empirischen Psychologie vom Ende des 19.
Jahrhunderts (Wundt, Stumpf, Ebbinghaus, James),37 aber auch in An-
kntipfung an Lipps und Pfander betont Husserl den Wesenszusammen-
hang von Aufmerksamkeit und Intentionalitat im Sinne einer ,ausgezeich-
neten Funktion® oder ,gewissen Einstellung“.38 Als Funktion der Wahrneh-
mung greift die Aufmerksamkeit mithin Gegenstinde bestimmter Akte
heraus (Impression, Vorstellung, Einbildung etc.), aber jede Perzeption ist
auch Potenzialitat, sofern sie von Horizonten ,unbestimmter Wirklichkeit“
umgeben ist. Damit gibt es unterschiedliche Aufmerksamkeitsgrade, aber
die Aufmerksamkeit bleibt fiir Husserl eine originare Aktualitdt des Be-
wusstseins, um im Zusammenhang mit dem intentionalen Gegenstand die
,Unterlage fiir Identifikation zu bilden. Ob das ,Ich® als Zentrum der
»2Aufmerksamkeitsstrahlen® zu gelten habe, wie Husserl seine Analyse in
den ,Ideen I“ zusammenfiihrt, ist umstritten (Gurwitsch), aber mit dem Ge-
danken, dass ,ich meine Aufmerksamkeit wandern lassen kann“,39 kommt
deutlich auch der voluntaristische Aspekt der Husserlschen Phdnomeno-
logie zum Tragen, da es darum geht, allen Abwandlungen der Bewusst-

35 Vgl. dazu auch BEYER, Dorothea: Sinn und Genese des Begriffs ,Décréation bei Simone
Weil. Miinster: Aschendorff 1991.

36 Vgl. Zeugnis fiir das Gute. Traktate - Aufzeichnungen - Briefe. Frankfurt/M.: DTV 1990,
45-53 und 54-72; dazu auch KUHN, Rolf: Leere und Aufmerksamkeit. Studien zum Offenba-
rungsdenken Simone Weils. Dresden: Text & Dialog 2014, 169-189; WATERLOT, Ghislain: Fini-
tude humaine et présence de Dieu. Les implications d’une spiritutalité en hupomoné, in: Ca-
hiers Simone Weil 40 (2017) 3, 373-388.

37 Ausfiihrlich dargestellt von NEUMANN: Aufmerksamkeit, Sp. 638-64o0.

38 Vgl. Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass, Teil I (= Hus-
serliana XIV/1). Den Haag: Nijhoff 1973, 423-424.; dazu SCHUESS, Cathrin: Aufmerksamkeit,
in: VETTER, Helmuth (Hg.): Woérterbuch der phdnomenologischen Begriffe. Hamburg: Meiner
2004, 51-55, wo auch die Positionen von Scheler und Merleau-Ponty zur Aufmerksamkeit
kurz dargestellt werden.

39 Vgl. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie, 1. Buch
(= Husserliana IlI/1). Den Haag; Nijhoff 1976, 57.



178 Rolf Kithn

seinserlebnisse in noetischer wie noematischer Hinsicht zwecks Erreichung
einer Wesenstypik moglicher Erfahrung tiberhaupt zu folgen.

Ist aber prinzipiell die Aufmerksamkeit eine ,Grundart intentionaler
Modifikationen®,4c so bleibt diese phanomenologische Grundgegebenheit
gerade auch im Zusammenhang mit den spiteren Forschungsmanuskrip-
ten Husserls zur Passivitit mafdgeblich, insofern Affektionen eine ,Abhe-
bung von ,etwas’ voraussetzen, mit anderen Worten eine beginnende ge-
genstiandliche Konstituierung, die in Bezug auf das Ich mit einem ,Reiz” in
Verbindung zu bringen ist und in den Analysebereich der ,genetischen
Phdnomenologie® hineinreicht, den Husserl nach der anfanglich blof3 ,sta-
tischen Phanomenologie” untersucht hat.# So schreibt er ebenfalls im §7
von ,Erfahrung und Urteil“ anlédsslich der Affektion als Reiz fiir die Ichzu-
wendung: ,Je stiarker diese ,Affektion’ ist, umso starker ist die Tendenz zur
Hingabe, zur Erfassung.“42 Aufler dem ,Zug”, der vom Gegebenen auf das
Ich ausgeiibt wird, hat diese geweckte Tendenz zur Aufmerksamkeit eine
zweite Seite, namlich eben ,vom Ich aus die Tendenz zur Hingabe, das Ge-
zogensein, Affiziertsein des Ich selbst”. Dieses ,Nachgeben“ (sabandonner)
des Ich in seiner ,Hingabe“ (sadonner), wie Jean-Luc Marion (geb. 1946)
die Husserlsche Begrifflichkeit ibernimmt und weiterfiihrt, findet mithin
genau am Ubergang zwischen passiver und aktiver Synthesis statt, so dass
dieses Verhaltnis von Anruf (Zug)-Hingabe (Zuwendung) fiir jedes Phédno-
men gilt, fiir das sich eine Aufmerksamkeit herausbildet, auch wenn solche
Aufmerksamkeit zunachst nicht gewollt intentional bedingt ist, sondern
rein affektiv-sinnlich bzw. ,triebintentional“ hervorgebracht wird - aber
gerade dadurch retentional so zum unmittelbaren ,Wissen® wird, dass sich
das Bewusstsein in seiner aufmerkenden Hingabe an das Phianomen affek-
tiv ergriffen erfahrt.

Wenn Marion daher das Bewusstsein oder Dasein als Sich-Hingebenden
und dann Hingegebenen (adonné) durch die vier Charaktere des Anrufs als
Vorladung, Uberraschung, Entscheid und Faktizitit (Individualitit) be-
schreibt, dann gilt dies natiirlich in herausragender Weise fiir das unmit-
telbar schon ,gesdttigte Phianomen®, das mich zum Beispiel im Erleben der
Schonheit iiber-stiirzend befdllt und die Autarkie einer Ich-Selbstsetzung

40 Ideen I, 215.

41Vgl. Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten (=
Husserliana XI). Den Haag: Nijhoff 1966, 162.

42 Hg. LANDGREBE, Ludwig. Hamburg: Meiner ®1985, 82. Vgl. dazu, was u.a. das Phino-
men der ,Aufmerksamkeits-Weckung“ am Limes zwischen retentionalem und wachem Ich
betrifft, KUHN, Rolf: Husserls Begriff der Passivitéit. Zur Kritik der passiven Synthesis in der
Genetischen Phdnomenologie. Freiburg: Alber 1998, 93-94, 130-131, 445-446. Mit anderen
Worten bedeutet dies die Ausrichtung der Aufmerksamkeits-Problematik auf den vor-inten-
tionalen Bereich der ,passiven Synthesen“, was S. Weil von ihren reflexionsphilosophisch
verbleibenden Voraussetzungen her noch nicht voll leisten konnte, sich aber iiber den Zu-
sammenhang von Leere/Passivitdt fir die Frage der attention surnaturelle als zentral heraus-
stellt.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 179

aufhebt, indem es jede mogliche Anschauung tbertrifft, so dass hier anti-
metaphysisch die Relation der Individualitit (Wesen) vorausgehe.43 In die-
sem Sinne besitzt die liber die Aufmerksamkeit geweckte Hingabe eine
yIch-Identitat“, die (noch) nicht (und vielleicht nie) den Anlass ihrer Iden-
tifikation ergreifen kann, aber sie weif3 sich als aufmerkende ,Zuwendung®
auf etwas hin, auch wenn sich diese Hingabe ,auf einen leeren Abstand hin
offnet“,44 welcher der sich vergroffendere Manifestationsraum des phano-
menal Sich-Zeigenden sein wird, wie schon S. Weil unterstrich. Selbst
wenn folglich eine origindre Affektion vorausgeht, welche keine metaphy-
sische Subjektivitit im klassischen Sinne als identifizierbares Substrat
mehr impliziere, erfahre ich mich nach Marion in solcher Affektivitdt als
Reiz, Zug, Gefiihl usw. dennoch als mir-gegeben, und zwar schon in der
ersten phanomenalen Hingabe. Dadurch ist die Gebungsmdoglichkeit von
weiteren — fiir die Aufmerksamkeit sich abzeichnenden - Einzelgegeben-
heiten in einer origindren Eroffnung mit ihrer Ich-Nachtraglichkeit an Ent-
Faltungen vollzogen.

Aus dieser Perspektive einer radikal phanomenologischen Aufmerksam-
keits- und Passivitdtsanalyse heraus kann ].-L. Marion dann ebenfalls mit
religionsphilosophischer Relevanz sagen, dass kein ,Sterblicher” jemals ei-
nen Augenblick gelebt habe, ohne nicht schon einen Anruf mit geweckter
Aufmerksamkeit empfangen zu haben,4s weil — wie wir mit der cartesiani-
schen Tradition und Husserl festhalten wiirden - jede Affektion bereits
implizit assoziativ einen solchen Anruf darstellt. Aber Marion spricht nur
vom Anruf im bereits gewordenen existentiellen Leben, auch wenn dieses
reduktiv phdanomenologisch betrachtet wird - und nicht vom ,Anruf*
(Wort) des Lebens als absolut phanomenologischem Leben in meiner trans-
zendentalen Geburt, so dass ich in letzterem Fall stets ein ,anrufendes
Wort“ hore, bevor eine eigengesetzte Ich-Identifizierung iiberhaupt statt-
gefunden hat, wie der spite Henry Maine de Biran weiterfiihrte.46 Daher
vermag mich dieses Mir-Gegeben-Sein des vorauslaufenden Wortes bei
Marion insofern nicht im gegenreduktiven Sinne absolut zu individuieren,

43 Vgl. MARION, Jean-Luc: Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation. Paris:
PUF 1997, 369-382: convocation, surprise, interlocution, facticité.

44 MARION: Etant donné, 370.

45 MARION: Etant donné, 372; vgl. auch GERL-FALKOVITZ, Barbara (Hg.): Jean-Luc Marion.
Studien zum Werk. Dresden: Text & Dialog 2013, 177-178.

46 Vgl. HENRY: Inkarnation, 87-94; Christi Worte. Eine Phdnomenologie der Sprache und
Offenbarung. Freiburg: Alber 2010, 143: ,Dieses Wort [Christus als der Erst-Lebendige] spricht
in uns, es sagt jedem sein ihm eigenes Leben, jeder vernimmt es. Er vernimmt es nicht, wie
man die Gerausche der Welt hort. Er hort es in der Stille, wo kein Gerausch, keinerlei Blicke
moglich sind - im Verborgenen des Herzens, wo Gott sieht, wo Sein Wort spricht.“ Herz wie
Stille bedeuten hier eine passive, nicht-intentionale Aufmerksamkeit, welche ebenfalls auf
die mystische Tradition verweist; vgl. KUHN, Rolf/LAOUREUX, Sébastien (Hgg.): Meister Eck-
hart — Erkenntnis und Mystik des Lebens. Forschungsbeitrdge der Lebensphdnomenologie. Frei-
burg: Alber 2005, Teil I: ,Michel Henrys radikal phdnomenologische Eckhart-Lekttire®.



180 Rolf Kiithn

als der aufmerkende Abstand, in dem ich dieses Wort im Ubergang von
Mir/Ich hore, gerade schon die passive Selbstgebung meines Mich durch
die immanente Selbst-Affektion voraussetzt. Denn sonst erhdbe sich dieser
transzendente Abstand iiber einem phdnomenalen Nichts, bzw. die Indi-
viduation ware eine rein zeitliche, wie sie jedem Gegenstand als sukzessiv
koexistentieller ,Stelle“ im Bewusstseinsfluss zukommt — und keine abso-
lut lebendig subjektive Individualitit. Genau diese origindr individuierte
Faktizitat in der Ipseitdt meiner Geburt kann ich niemals thematisch ken-
nen, das heifdt durch eine intentionale oder aktive Aufmerksamkeitsaus-
richtug erreichen, wihrend eine Faktizitit der Individuierung im Uber-
gang Mir/Ich durch den Anruf als Effekt mittels der Hingabe eben einen
Hiatus einschliefdt, in den sich diese Hin-Gabe intentional einschreiben
kann. J.-L. Marions Fazit: ,Die Geburt des Hingegebenen ist eine Subjek-
ti(vi)tat, die ganzlich mit der Gebung (donation) tibereinstimmt“47, hat da-
her auch nur seine Berechtigung, wenn man bei diesem Verhdltnis von
Gebung-Subjektivitat (und damit fiir die Individuation oder Selbstheit als
Faktizitat) das ,Horen“ des Anrufs in der sich auftuenden Differenz der
Gebung mittels performativer Antwort mitdenkt.

Genau solches Horen im Vollzug der entleerten Aufmerksamkeit ist
letztlich ein ethisch-religioses, wie Marion in seinem Kommentar zu Kants
Achtungsgefiihl selber betont, weil die ,Dekonstruktion des sich selbst
gleichenden ,Subjekts* vor dem , Gesetz“ einem ,Sich-Demiitigen“ gleich-
kommt, in dem das autonome ,Ich denke (mich)“ unmoglich gemacht
wird: ,Kant antizipiert also schon die Grundziige des Hingegebenen®,48 so
wie Simone Weil in Bezug auf den Zusammenhang von leerem Verlangen
nach dem Guten (welches sie auch désir sans désir nannte) und wartender
Aufmerksamkeit schon schrieb: « Renoncer a I'énergie que procurent les
poussées. Au contraire, il faut dépenser I'énergie contre elles. Il faut alors
une énergie qui vienne d’ailleurs. (N.B. Kant méne a la grace) [...]. C’est par
éros que nous pouvons étre sauvés. »49 In ihren Augen tibernimmt die Auf-

47 MARION: Etant donné, 373.

48 MARION: Etant donné, 338-339.

49 Cahiers II. Paris: Plon 1970. 85-86 (dt. Ubers. Aufzeichnungen/Cahiers I-IV. Miinchen.
Hanser 1992-1998). - Zu erwahnen bleibt, dass auch Bernhard Waldenfels eine Phdnomeno-
logie der Aufmerksamkeit (Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004) vorgelegt hat, welche ebenfalls ein
Ethos impliziert, welches mit dem ,Unerwarteten® aufbricht und ,Beachtung des Anderen®
einfordert. Diese Erfahrung einer stets veranderten und verziogerten Aufmerksamkeit macht
Waldenfels im Zuge seiner bekannten Analysen zu Lebens- und Fremdwelten auch in Bezug
auf die heutige Hypostasierung der Netzwerke und Medien geltend, insofern unsere
leibkérperliche Verfassung nicht nur neurologische und unbewusste Prozesse impliziere,
sondern eben auch ein ,Schwerefeld“ der Dinge, welche uns Zeit und Raum nicht als auto-
nome Subjekte beherrschen lieffen. Diese ,Dezentrierung des Subjekts® fiihrt im Unter-
schied zu S. Weil und J.-L. Marion jedoch zu keiner metaphysischen Riickfrage an die Auf-
merksamkeitsproblematik, womit Waldenfels eher der postmodern dekonstuktivistischen
Tendenz in der nach-husserlschen franzosischen Phdanomenologie folgt. Auch wenn dies
nicht unmittelbar von ihm intendiert ist, ergibt sich hieraus eine gewisse Parallele zur neue-



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 181

merksamkeit dabei, wie dargestellt, den vermittelnden Ubergang zwischen
Verlangen und Ubernatiirlichem, deren Problematik als ,Gnade“, ,Gabe“
oder ,Leben Gottes“ in uns in der skizzierten franzosischen Tradition la-
tent stets anwesend war und heute in der jingeren Phanomenologie expli-
zit wieder gefunden wird. Insofern lasst sich grundlegend folgern, dass mit
einer wirklich phanomengetreuen oder radikalisierten Analyse der Aufmerk-
samkeitsproblematik auch deren immanent gegebene metaphysisch-religit-
se Dimensionen notwendigeweise wieder gefunden werden und den Boden
fiir eine mogliche erneuerte Religionsphilosophie heute abgeben.se

6. ETHISCH-KULTURELLE ,,AUFMERKSAMKEIT FUR DAS LEBEN“ HEUTE

Die konkreten Fragen, welche sich hier zum Schluss noch auftun, betreffen
zum einen den Ubergang von der ethischen Unaufmerksamkeit zum mit-
pathisch bestimmten Handeln der Liebe sowie zum andern die Analyse,
warum gerade die ideologischen und praktischen Bedingungen der Moder-
nitit einen solchen ,Ubergang” zu einem aufmerkenden Handeln aus dem
absolut phanomenologischen Leben heraus immer schwieriger gestalten,
wenn nicht sogar verunmoglichen.s: Eine ,Wiedererinnerung“ an das abso-
lute Leben als religios-ethische ,Wiedergeburt“ kann namlich nur erfolgen,
wenn der Handelnde bereits von dessen Wirklichkeit (neu) ergriffen ist, so
dass hier - wie bei der Aufmerksamkeit - ein Zirkel vorzuliegen scheint,
der allerdings durch keine theoretische Analyse allein tiberwindbar ist, da
Blick oder Doxa, wie wir schon unterstrichen, die Immemoriabilitat des
Lebens prinzipiell nicht aufheben konnen. Es ist daher aufzuweisen, dass
eine Selbstoffenbarung des Lebens in seiner je subjektiven wie gemein-
schaftlichen Selbstbewegung stattfinden muss, wozu keine duferen Anga-
ben gemacht werden konnen - es sei denn, die Moglichkeit eines Riickver-
weises in der je eigenen wie gesellschaftlichen Praxis offen zu halten. Jede
ethische Normativitdt ware damit mit dem Index ihrer eigenen Selbstbe-
grenzung zu versehen, um iiber den in ihr angezeigten Riickverweis auf
das absolut phianomenologische Leben dessen stets gegebene immanente

ren kognitiv-funktionalen Analyse der Aufmerksamkeit, insofern dabei der selektive Charak-
ter allein im Vordergrund steht: Die Aufmerksamkeit erscheint hierbei als ein aktiv selegie-
render ,Filter, der dartiber entscheidet, aus welchem ,Kanal“ das gespeicherte Material der
zentralen Entschliisselung zugefiihrt wird. Aufbauend auf dem Prinzip der Umweltanpas-
sung, werden preattentive processes und focal attention unterschieden, mit denen der Orga-
nismus die Reizkonfigurationen auf 6konomische Weise verarbeitet, was dann gehirnphysio-
logisch weiter ausdifferenziert werden kann; vgl. NEUMANN: Aufmerksamkeit, Sp. 643-644.

50 Vgl. KUHN, ROLF: Franzésische Religionsphilosophie und -phdnomenologie der Gegen-
wart. Metaphysische und post-metaphysische Positionen zur Erfahrungs(un)méglichkeit Gottes.
Freiburg i.Br.: Herder 1913, hier bes. 441-456.

5! Vgl. HENRY, Michel: Die Barbarei. Eine phdnomenologische Kulturkritik. Freiburg: Alber
1994, Kap. 5-6: Die Ideologien der Barbarei u. Die Praktiken der Barbarei (Studienausgabe
2016).



182 Rolf Kithn

Selbstoffenbarung moglich werden zu lassen. Der genannte ,Zirkel“ ist
mithin kein hermeneutischer im klassischen Sinne zwischen Verstindnis
und Vorverstandnis, sondern die tatsiachliche Retroreferenz des Lebens
selbst auf sich selber in allem, was wir tun und zu tun beabsichtigen, wirk-
sam werden zu lassen. Dieser rein phanomenologischen Gegebenheitswei-
se als Phanomenalisierung von allem, was ist, entspricht deshalb kein nor-
matives Programm, wie das ,Heil® im Sinne der absoluten Lebensim-
manenz zu verwirklichen sei, so dass eine Auseinandersetzung im Zusam-
menhang mit der Modernitadt heute dazu fiihrt, zu betonen: In allen theo-
retischen wie praktischen Vollziigen ist ein meta-reflexives Moment der
transzendentalen Gegenreduktion vorzusehen, welches es eben erlaubt, im
Denk- wie Handlungsvollzug die ,,Aufmerksamkeit auf das Leben hin“ zu
verwirklichen.

Diese ware damit in transzendentaler Hinsicht tiberall dort prasent, wo
es ethisch um die ,Vernunft® und deren Anwendung gegenwartig wie zu-
kiinftig geht. Wir konnen hier erganzen, dass das post-aufkldrerische Den-
ken, welches durchaus eine gewisse Liebe oder Pietdt gegeniiber Natur und
Kosmos als Voraussetzung jedes gesellschaftlichen Seins wiederentdeckt,
dennoch den blof} intentionalen Blick auf das ,Leben“ hin beibehilt und
damit die Verdunklung desselben bei allem liberalen und o6ko-logischen
Aufklarungswillen fortschreibt, weil es sich weiterhin dem rein phanome-
nologischen Leben (,Natur“) nur von auffen ndhert und damit die Dupli-
zitdt des Erscheinens als lebendiges Selbsterscheinen und ekstatische Ho-
rizontveraufSerung gar nicht in den Blick bekommt. Fasst man radikal
phdnomenologisch dieses Bemithen um eine differe(d)ntielle oder alterio-
logische Reflexivitat unter die Versuche einer ,humanistischen® Orientie-
rung, welche sich nur selbst zum Ziel haben kann, weil ihre Anthropologie
kein vorgangiges selbstaffektives oder absolut phdnomenologisches Leben
im Sinne der erwdahnten ,Ur-Ipseisierung“ kennt, dann wird deutlich, dass
eben ein solch sdkularisierter Humanismuss2 - unter welch theoretischer
Form auch immer - die entscheidende epistemologische Trennung von
Transzendenz-Immanenz bzw. von Welt-Leben im phdanomenologischen
Fundierungssinne gerade nicht durchzufiihren vermag, und damit hinter
der geforderten radikalen Transzendentalitat als ,Umsturz des Denkens®
notwendigerweise zuriickbleiben muss. Worum es methodologisch folglich
fiir eine gesellschaftliche Aufmerksamkeit grundsatzlich geht, ist in der Tat
das Eintauchen in unser origindres Pathos selbst, wodurch unsere gesamte
Impressionabilitit mit der phanomenologischen Substanz eines urspriing-
lich empfindenden Fleisches versehen wird, das heifdt mit dem gesamten
Vollzug wie Inhalt des selbstaffektiven Lebens als solchem - was eine

52 Vgl. HENRY: Christi Worte, 25-26, sowie auch LEVINAS: Emmanuel: Humanisme de l'au-
tre homme. Montpellier: Fata Morgana 1972 (dt. Ubers. Humanismus des anderen Menschen.

Hamburg: Meiner 1989).



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 183

blofRe Verwendung des Begriffs der ,Passibilitit* zur gewiinschten Uberwin-
dung des Widerstreits von Humanismus und Antihumanismus noch hin-
terschreitet.s3

Selbst dort, wo also der genannte Humanismus als narrative (Rorty) oder
kommunikationspragmatische (Apel, Habermas) Reflexion tiber die Gesell-
schaft(en) sich selbst hinsichtlich der eigenen Fundierungsmaoglichkeit von
menschlicher Gemeinschaft zuriick nimmt, um eher die offenen Prozesse
der Modernisierung in ihrer Fruchtbarkeit wie Zweideutigkeit zu rekon-
struieren, bleibt das genannte methodologische Problem bestehen. Denn
die Einklammerung des analytischen Beobachters der postmodernen Ra-
tionalitatsweisen impliziert noch nicht notgedrungen, dass dadurch auch
konkret das Handeln im Sinne der reinen Aufmerksamkeit der Akteure
und gesellschaftlichen Institutionen eingeholt wird, wie sie tatsachlich ih-
re Urteile hervorbringen und ihre Handlungen orientieren. Zwar wird die
Frage der gesellschaftlichen Selbstkonstitution hierbei epistemologisch zu-
riickgesteckt, um sich auf die Form der reflexiven Fahigkeiten der Indi-
viduen, Gruppen und Milieus selbst zu konzentrieren, wie sie ihre gesell-
schaftliche Rationalisierung durch entsprechend reflektierte Rahmenbedin-
gungen der ,Regierbarkeit” (gouvernance) begleiten - aber damit sind wir
noch nicht im Besitz origindrer ,Lebensformen®, wie sie durch die unmit-
telbare Potenzialisierung gemeinschaftlichen Handelns entstehen und auch
wieder verandert werden konnen.54

Wir miissen daher die religios-ethische Frage der Aufmerksamkeits-
Problematik als ,Kulturation“ hier schliefflich so bestimmen, wie es ein
,Wissen“ geben kann, welches nicht mehr - wie das moderne Wissen-
schaftswissen — den Willen in sich tragt, die Spuren oder genannten Riick-
verweisungen auf seinen Ursprung im Leben selbst zu tilgen. Im phdno-
menologisch strengen Sinne ist das Leben zunachst und vor allem die Stei-
gerung seiner selbst, wie vor allem Michel Henry unterstreicht, da es sich
nur in solcher Bewegung als sich selbst erproben kann. Aus diesem Grund
seiner reinen Phianomenalisierung als eines absolut selbstaffektiven Pathos
hat es kein anderes Wissen von sich selbst als die Einheit von Akt und Ge-
halt seiner selbst, insofern sich in solchem Was als Wie das Vermdgen sei-
nes Selbstseins erschopft. Ein Denken, welches diese absolute Positivitat
des rein phanomenologischen Lebens ,erkennen” mochte, muss dies eben
unabhingig von den intentionalen Strukturen der Apperzeption tun, wo-
fiir uns die Henrysche Duplizitat des Erscheinens den Weg eréffnet: Jede
ekstatisch zeitliche Struktur eines rationalen Ergreifens gegenstandlicher
Inhalte ist durch die Impressionabilitit dieses Inhalts selbst schon vorher-

53 Vgl. MAYER, Michael: Humanismus im Widerstreit. Versuch iiber Passibilitdt. Miin-
chen: Fink 2012.

54 Vgl. MAESSCHALCK, Marc: L'attention a la vie comme forme d'une rationalité politique,
in: HATEM, Jad (Hg.): Michel Henry, la parole de la vie. Paris: L’'Harmattan 2003, 239-276.



184 Rolf Kithn

bestimmt, der in seiner phanomenologischen Materialitat mit sich selbst
immanent tibereinstimmt, sofern er eine modale Affektion des mit sich
selbst geeinten Lebens bildet. Die Ego-Apperzeption wird hierbei namlich
auf ihre eigene genannte Ohnmacht verwiesen, insofern der Affekt des
Lebens oder sein Pathos die einzig mogliche Bestimmung der transzenden-
talen Reduktion darstellen kann. Letztere bildet - diesseits aller Ich-Illu-
sion - den Zugang zu einer phianomenologischen ,Materie“, welche das
Wesen des Lebens schlechthin ausmacht, namlich ,seine lebendige Selbst-
impressionalitdt®.ss Intetentionalitat, Welt- oder Gegenstandswissen konnen
also nur den Widerschein einer je verschwindenden Welt im Horizont ei-
nes leeren Zeitflusses erfassen, wahrend das praktisch-phanomenologische
Lebenswissen transzendental die Bedingungen der Teilhabe an einem Le-
ben zu bestimmen vermag, welches durch all seine impressionalen Modali-
sierungen oder Verwandlungen hindurch stets als es selbst gegeben bleibt,
insofern es durch die Selbstumschlingung im Pathos seiner ewigen Selbst-
verlebendigung die Parusie zeitloser Anwesenheit ist.

Man findet natiirlich auch in anderen Philosophien und Traditionen
vom Buddhismus bis hin zum transzendentalen Idealismus Fichtes und
Schellings jene religios-ethisch relevante Idee, dass die Welt als Erschei-
nensmedium immer nur das fragmentierte Zeugnis eines bereits vergan-
genen Lebens abgibt.5¢ Keinerlei Re-flexion hinsichtlich eines ,Ursprungs®
ist also in der Lage, diesen retroaktiv einzuholen, so dass es fiir das Den-
ken nur die mundane Erfahrung des Zeitflusses zu geben scheint, denn die
Aufhebung der Zeitlichkeit durch das Ego ist eine illusorische transzen-
dentale Reduktion, da es keine andere Moglichkeit des Zeit- oder Bewusst-
seinsflusses aufderhalb seiner Verwirklichung selbst gibt - sofern man sol-
che Ekstasis als alleinige Phanomenalisierungsweise bestehen lasst. Wenn
hingegen die pathische oder materiale ,Reflexivitit® des Lebens in seiner
Selbstaffektion besteht, dann heifdt dies, dass es sich darin vollstandig ver-
wirklicht und somit bereits alle Weisen der Affektionen in der absoluten
Finalitat der reinen ,Form"“ seines immanenten Pathos eingeholt und aus-
geschopft hat. An diesem Pathos reduktiv-aufmerkend teilzuhaben, lasst
sich nun insoweit als ein Anspruch des Denkens selbst verstehen, als die-
ses alle Formen moglichen Erleidens oder Ertragens (passio) fiir eine wer-
dende Existenz antizipiert. Anstatt also mechanisch dem Fluss des vergan-
genen Lebens in der Objektkonstitution allein zu folgen, ist es im Namen
der radikalen Immanenz moglich, dem Bewusstseinsfluss so einzuwohnen,
dass die Impressionalitdt nicht durch die retentionale Vorstellung zerstort
wird, sondern sich eben eine ,Aufmerksamkeit fiir das Leben“ zwischen
den Augenblick seines antizipierenden Pathos in allen Affektionen und de-

55 HENRY: Inkarnation, 99-100.

56 Vgl. KUHN, Rolf: Anfang und Vergessen. Phinomenologische Lektiire des deutschen Idea-
lismus - Fichte, Schelling, Hegel. Stuttgart: Kohlhammer 2004, 93-107 u. 203-212.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 185

ren impressionaler Ausschopfung durch die Vorstellung einschiebt. In
einer solch phanomenologisch-ethischen Gegenreduktion handelt es sich
nicht darum, im Sinne Eugen Finkss7 das transzendentale Leben durch ei-
nen phanomenologischen Zuschauer ,sehen zu wollen®, indem dieser dem
Ereignis der transzendentalen Subjektivitit in der Spiegelwelt eines eideti-
schen Transzendentalismus beiwohnt. Vielmehr wird die Reflexion im Akt
ihrer Aufmerksamkeit fiir die jeweilige Impression frei gehalten, so wie
letztere durch das immanente Leben selbst gebildet wird, ohne bereits ein
»Etwas® zu sein. Alle méglichen Strukturen der dufleren Existenzform der
Dinge sind mit anderen Worten somit aufgehoben, um die transzenden-
tale Subjektivitdt in der reinen Impressionabilitit des Lebens zu ergreifen,
das heifdt in deren transzendentaler Geburt im Leben selber als je modales
oder impressionales ,Sich“ der lebendigen Selbstaffektion.

Die ,Aufmerksamkeit” als solche, von der wir hier in Bezug auf eine
gemeinschaftliche Lebenspotenzialisierung sprechen, ist also kein inten-
tionaler Akt mehr, indem die Ausrichtung auf ein Etwas hin im Sinne von
zeitlicher Gegenstandlichkeit erfolgte, sondern ein ,Innehalten dieser Be-
wusstseinsaktivitit, um deren rein impressionale innere Praxis als Kraft
selbst anwesen zu lassen. Die ,Dynamik® der Aufmerksamkeit bildet da-
durch den Weg zur Moglichkeit eines transzendentalen Lebens der ,Ver-
nunft” selbst, welche noch vor Simone Weils ,dekreativer Leere” liegt. Ge-
geniiber den klassischen Formen des Transzendentalismus geht hier nicht
die Vernunft mehr allen Bestimmungen als kategoriale oder dialektische
Macht der objektiven Bestimmbarkeit voraus (Kant, Hegel), sondern das
Bewusstsein selbst dringt unmittelbar in seine urspriingliche Tatigkeit ein
und ergreift sein eigenes inneres Gesetz oder ,Bild“ (Fichte) als ein Nicht-
aus-sich-Heraustreten bzw. als eine Nicht-Objektivierung des Seins. Als
radikal phanomenologische Erste Philosophie gehort fiir solche Aufmerk-
samkeit der Zugang zur Wahrheit und die Selbstgenerierung dieser Wahr-
heit zusammen, um letztlich nicht nur das reine Ego und die von ihm
konstituierte Welt zu betrachten, sondern eben die Selbsthervorbringung
dieses transzendentalen Lebens als solchem in dessen Teilhabe zu ,sein“.
Der phanomenologische wie ethische Gewinn gegeniiber den historischen
Formen des Transzendentalismus besteht deshalb ohne Zweifel darin, dass
er die genannten modernen Entwicklungen auf eine Naturphilosophie oder
ein Unbewusstes hin (Schelling und Freud) durch eine phanomenologisch-
epistemologische Trennung aufkldrt: Das origindre Selbsterscheinen des
Lebens ist zugleich Affekt der Existenz, wodurch der blof3 formale Begriff
der Phanomenalitit vom Ausdruck seiner originaren Kraft als Leben im

57 Vgl. VI. Cartesianische Meditation. Teil I: Die Idee einer transzendentalen Methoden-
lehre (= Husserliana Dokumente 2/1). Dordrecht: Kluwer 1988, 37 (84): ,Im Vollzug der Re-
duktion versetzt sich das transzendentale Leben aus sich selbst hinaus, indem es den ,Zu-
schauer’ hervorbringt; es spaltet sich selbst, trennt sich selbst. Aber diese Trennung ist die
Bedingung des Selbstgeschehens der transzendentalen Subjektivitat.”



186 Rolf Kithn

Sinne des grundlegenden Pathos geldst wird, aber sich dennoch gleich-
zeitig in dieser Form gibt: ,Der Schmerz gehort zur inneren Errichtung des
Seins und bildet es, da diese Geburt [des Affekts] eine transzendentale Ge-
burt ist*.58

Verbinden wir daher den Begriff der unmittelbar impressional gege-
benen Bejahung in jeder Sinnlichkeit mit dem Begriff der Aufmerksamkeit,
so ergibt sich daraus jene reduktive Ur-Intelligibilitdt des Lebens als einer
ersten immanenten oder auch lebensreligiosen wie lebensethischen Ge-
wissheit, die nichts mehr der Evidenz verdankt, weil sie zu einem Prozess
des Lebens fiihrt, aus dem zundchst jede welthafte Auflenheit ausgeschal-
tet ist, um die pathische Selbstgebung des Lebens zu erfassen. Die Ur-
Intelligibilitat ist dann in der Tat die ,Aufmerksamkeit fiir das Leben® als
origindres Vertrauen (religio/ethos), mit dem sich jede ipseisierte Impres-
sion zunachst gibt, um dann daraus die Intentionalitaten unserer Existenz
werden zu lassen. In Bezug auf die radikal phanomenologische Gegenre-
duktion heifdt dies, dass im Rahmen einer doxisch-thematischen wie the-
matisch-axiologischen Analyse ein affektiver Akt die Reduktion auf die
reine Impression als Lebensprasenz herbeifiihrt, so wie sich schon bei
Husserls9 die Aufmerksamkeit auf den Wert der phanomenologischen The-
matisierung richtete, welche sich dann im Bereich der transzendentalen
Subjektivitat und ihrer Gegenstandskorrelate ausbreitet.

Die religios-ethische Aufmerksamkeit auf die passible Selbstgebung des
rein phanomenologischen Lebens hin ist damit keine bloff mimetische Re-
duktion des Urspriinglichen, denn die affektive Gewissheit als ,normati-
ves“ Moment der Reduktion ergibt sich allein aus der absoluten Kraft des
Wissens des Lebens um sich selbst, wie es sich in jeder Impression pa-
thisch offenbart. Diese Gewissheit ist zugleich unsere apriorische Bedin-
gung als transzendental Lebendige, welche nicht von uns selbst hervorge-
bracht wird, also keine ,Selbstkonstitution® ist, aber dennoch unser ,Wis-
sen“ um das Leben wie um uns selbst in ein und derselben Erkenntnis bil-
det, insofern sich solches Wissen in der Entfaltung der immanenten
Selbstliebe des Lebens als unseres Begehrens innerhalb derselben verwirk-
licht. An die Stelle der eigenreferentiellen Illusion der Sorge und der fak-
tuellen Teleologie eines doxisch thematischen Verhaltens der Vernunft im
Sinne von Existenzialontologie und Modernitat tritt vielmehr durch die
pathische Selbstliebe des Lebens die unermesslich potenzielle Natur sol-
chen Lebens, wie sie fiir solch prinzipiell aufmerkende oder auch lebensre-
ligiose wie lebensethische Bestimmung der Subjektivitit und der Gemein-

58 HENRY, Michel: Généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu. Paris: PUF
1985, 184.

59 Vgl. Erste Philosophie (1923/24), 2. Teil: Theorie der phdnomenologischen Reduktion (=
Husserliana VIII). Dordrecht: Kluwer 1996, 315-316; vgl. auch SEYLER, Frédéric: Eine Ethik der
Affektivitdt: Die Lebensphdnomenologie Michel Henrys. Freiburg: Alber 2010, 66-88.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 187

schaftlichkeit maf3geblich ist.6c Die Aufmerksamkeit fiir das Leben als
Vollzug einer praktisch transzendentalen Reduktion gewinnt somit ihre
ebenso universale wie individuelle Konkretion als eine Aufmerksamkeit fiir
die Potenzialitat des Lebens, um letztere in aller Praxis zu erkennen und
darin erneuernd weiter zu fithren. Die ,Rationalitat hierbei besteht im
Unterschied zur cartesischen Tradition im engeren physikalisch-objekti-
vierenden Sinne sowie zur ihr entsprechenden Modernitat folglich darin,
dem Anspruch einer antizipierenden Reflexion zu folgen, welche in das
Werden der lebensweltlichen Praktiken eingetaucht ist, so wie es in das
Pathos des absoluten Lebens durch jede Impression eingetaucht ist. Sub-
jektiv wie kontextuell ist eine solch erneuerte ,Rationalitat* wach fiir die
Immanenz des ,Leidens“ (Pathos) in allen Erscheinungen, wodurch sich
eine ,reflexive Kultur“ des ,Erleidens des Lebens“ (passio) als ,lebensreli-
giose“ Form der Aufmerksamkeit fiir alle ,Selbstoffenbarungen® des Lebens
abzeichnet - und zwar als gleichzeitig immer wieder neue kulturelle Le-
bensgeburt aller, wie dies abschlief3end als stets aktueller ,Zugang"“ fiir die
universale Einheit von Ethik und Religion im Zusammenhang mit dem
Konzept der Aufmerksamkeit aufzuweisen war. Eine solch universale Le-
bensreligion ist so weiter gespannt als ein blof interkultureller wie inter-
religioser Dialog gegenseitiger Vorstellungssysteme von Interpretationen —
ndmlich als die lebendig aufmerkende Begegnung mit allen Menschen
allein auf der Grundlage ihrer absoluten Geburt im Leben, welche selber
dieses umgreifende Ethos als ,Lehensethos” der ,Aufmerksamkeit“ begriin-
det, ohne in ihrer Erméglichung an weitere Kriterien gebunden zu sein.

60 Vgl. auch KUHN, Rolf: Radikalphdnomenologische Studien zu Religion und Ethik: Band
I: Lebensreligion. Unmittelbarkeit des Religiésen als Realitdtszugang; Band II: Lebensethos.
Inkarnatorische Konkretionen origindrer Lebensreligion; Band III: Lebensmystik. Urspriingli-
che Erfahrungseinheit von Religion und Ethik im Spiegel ,Philosophischer Mystik". Dresden:
Text & Dialog 2017-2018.



188 Rolf Kithn

Zusammenfassung

Simone Weil verbindet den Begriff der Aufmerksamkeit mit dem der lecture,
und zwar innerhalb einer an Platon, Descartes und Kant orientierten Onto-
logie und Ethik. Jeder Mensch in unmittelbar in einer sinnlichen Weltinter-
pretation gefangen, die in ein Realitdtsverstdndnis tiberfiihrt werden muss,
das der reinen Notwendigkeit von Zeit und Raum illusionslos Rechnung
trdagt. Das Heil vollzieht sich hingegen als reine Erwartung, welche die Auf-
merksamkeit zu einer ,De-kreation“ werden ldsst, die Gottes Anwesenheit
herabruft. Philosophiegeschichtlich wird mit Blick auf Weil auch das Auf-
merksamkeitskonzept bei Descartes, Malebranche und Maine de Birans ana-
lysiert, um schlieflich Beziige zur neueren Phdnomenologie aufzuweisen.

Abstract

Simone Weil ties the concept of attentiveness to that of “reading” (lecture),
and she does so within an ontology and an ethics inspired by Plato, Des-
cartes and Kant. Each person has and is limited by an immediate sensuous
interpretation of the world that must be transformed into an understanding
of reality that accounts for the pure necessity of time and space without
illusions. Salvation, on the other hand, becomes a pure expectation, which
transforms attentiveness into a “de-creation” that calls for God’s presence.
With regard to the history of philosophy, the context provided by Weil fur-
ther leads to analyses of attentiveness in Descartes, Malebranche and Maine
de Biran. This, in turn, highlights the relevance of contemporary phenome-
nology in the matter.



	Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil in cartesianischer und phänomenologischer Tradition

