
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil in
cartesianischer und phänomenologischer Tradition

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs
nach Simone Weil in cartesianischer und

phänomenologischer Tradition

Soziale wie individuelle Vorherrschaft der imaginären Einbildungskraft
schlägt sich nach Simone Weil (1909-1943) allzumal als fehlende Vermittlung

nieder, in der das Denken erst zu seinem eigentlichen Vollzug fände,
und zwar als praktische Angleichung an eine in uns erscheinende Verwirklichung

eines urbildlichen Offenbarungsmodells. Durch eine solche
Konkretisierung der Idee des Guten im Sinne Piatons und Kants innerhalb der
christologischen Perspektive wird keine willkürliche Verbindung hergestellt,

sondern es äußern sich auf diese Weise die anthropologisch-religiösen
Faktoren einer religionsphilosophischen Grundproblematik. Was

systematisch wie traditionsgeschichtlich heißt: die Gnadenproblematik bildet
letztlich das nach und nach ans Licht tretende Motiv der reflexiv-transzendentalen

Analyse des als Freiheit und Liebe gewollten aufmerkenden Be-

wusstseinsurteils, wie es besonders in der französischen Reflexionsphilosophie

gegeben ist. Einige dieser philosophiegeschichtlichen Hintergründe für
Simone Weils Analyse der Aufmerksamkeit, wie sie den Leitfaden der
folgenden Darstellung bildet, sollen hier systematisch zusammengeführt werden,

wobei die erwähnte reflexive Tradition besonders bei Descartes,
Malebranche und Maine de Biran berücksichtigt wird, um am Schluss einen
Vergleich mit der Phänomenologie bei Husserl, Henry und Marion zu skizzieren,

die dann in eine notwendige ethisch-kulturelle „Aufmerksamkeit für
das Leben" heute als Konsequenz mündet.

1. René Descartes (1596-1650)

Gleich wie bei frühen Autoren - sei es beispielsweise Lukrez1 oder Augustinus2

- tritt auch bei Descartes maßgeblich der aktive Aspekt der Aufmerksamkeit

hervor, innerhalb gegebener und möglicher Wahrnehmungen eine
Unterscheidung vorzunehmen, wie sie dem cartesischen Erkenntnisprinzip

1 Vgl. De rerum naturae IV, 802-804, 812, 814-815.
2 Vgl. z.B. De musica VI, 8; De trinitate XI, 19. Die Verbindung mit dem Gedächtnis

(memoria) ist für Augustinus insofern grundlegend gegeben, als die bewusste Wahrnehmung
eines Sinneseindrucks denselben mit Spuren vorausgegangener Eindrücke verknüpft, woran
zugleich der Wille beteiligt ist, so dass hier bereits voluntaristische und apperzeptive Deutung
der Aufmerksamkeit vorgeprägt sind, wie wir sie besonders bei Descartes, Leibniz,
Malebranche und S. Weil wieder finden.



164 Rolf Kühn

des willentlich geleiteten Klarheitsanspruchs (clarté) entspricht. Während
nämlich für Descartes die admiration nur eine spontane Affektion oder
Wahrnehmung (passion) der Seele im Sinne einer kurzen sinnlichen
Aufmerksamkeit bewirkt, ist die attention nach ihm eindeutig eine von äußeren

Eindrücken letztlich unabhängige Willenshandlung. 3 Diese Verbindung
der clarté mit einem aktiven Wahrnehmungsverhalten lässt zudem schon
hier ein zusätzliches wichtiges Moment bei der weiteren
Aufmerksamkeitsbeschreibung zu Tage treten: das Festhalten eines Eindrucks, einer
Idee oder Vorstellung über eine bestimmte Zeitspanne hinweg, was S. Weil
später durch den Gedanken der fixité ausdrücken wird, um auf diesem

Weg zugleich die offene attente als Grunddisposition der Seele im
Zusammenhang mit der Aufmerksamkeit zu unterstreichen. Anders ausgedrückt,
kann für Descartes der Zustand der admiration zwar nicht gegen den Willen

der Seele bestehen und ist somit an eine inchoative attention gebunden,

aber über den Fixierungsaspekt vermag die willentliche attention
längere Zeit auf die Eindrücke einzuwirken, um dadurch die distinkte Auffassung

eines Eindrucks zu erleichtern, was dem Klarheitspostulat entspricht.
Insofern für Descartes die primären Eindrücke sich durch sich selbst
aufgrund einer zunehmenden Tätigkeit der „Lebensgeister" (esprits animaux)
erklären lassen können, das heißt in einem rein physiologisch-physikalischen

Sinne, ist entsprechend von gewollter Aufmerksamkeit (attention)
erst dann zu sprechen, wenn das Verlangen der Seele vorliegt, ihre zu
beurteilende Wahrnehmung über den Einfluss äußerer Eindrücke hinaus zu
beeinflussen.

In dieser Hinsicht verbindet die cartesische Lehre somit einen volunta-
ristischen mit einem sensualistisch-physiologischen Begriff, der besonders
im Sensualismus bei Condillac (1714-1780) aufgegriffen wurde. So heißt es

bei ihm, dass die Seele, welche fast ausschließlich in der Empfindung
bestehe, „sich von selbst verwandelt, um Aufmerksamkeit zu werden, und
dabei alles andere ausschließt".4 Dies bedeutet aber nichts anderes, als
dass Condillac das sensualistische Konzept der Aufmerksamkeit auf alle
Formen der Aufmerksamkeit ausdehnt: Das Haben einer Empfindung wirkt
zeitlich über diese hinaus und bildet so auch „Gedächtnis" heraus, mit
dem sich das Bewusstsein dann auf Ideen beziehen kann, woraus letztlich
das Urteil als Verbindung zwischen Ideen und Empfindungen entsteht.
Dadurch wird der physiologische Charakter der admiration als momentane
sinnliche Aufmerksamkeit zu einem Herleitungsprinzip von Aufmerksamkeit

schlechthin bei ihm und unterliegt der allgemeinen funktionalen
Disposition der grundlegenden empirischen capacité de sentir. Durch sein

3 Vgl. Les Passions de l'âme. Paris: Vrin 1970, Art. LXX, LXXVI, XLIII.
4 Vgl. CONDILLAC, Etienne Bonnot de: Traité des sensations (1754), in: Œuvres

philosophiques, Band 1. Paris: Alcan 1947 (dt. Übers. Abhandlung über die Empfindungen. Hamburg:
Meiner 1983), Teil I, Kap. 7, § 8.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 165

ganzes Werk hindurch wird sich Maine de Biran gerade mit diesem
Sensualismus (wie aber auch mit dem Idealismus) auseinandersetzen, um eine
unmittelbar volitive (praktische) Apperzeption herauszuarbeiten.

Schematisiert lässt sich somit für die theoretischen Dimensionen der
Phänomendeskription der Aufmerksamkeit von Anfang an ein sehr breites
begriffliches Spektrum ausmachen, das motorisch-affektive Dispositionen,
sinnlich-intelligible Bewusstseinsinhalte, willentlich-intentionale Vermögen
und transzendentale Apperzeptionsstrebungen umfasst. Am Ende des 18.

Jahrhunderts liegen diese konzeptuellen Dimensionen bereits größtenteils
vor, während das 19. Jahrhundert dem positivistischen Zeitgeist zufolge die
empirisch-psychologischen Implikationen entfalten wird.5 Mit S. Weil und
der ihr zeitlich parallelen Phänomenologie Husserls sowie deren späteren
Radikalisierungen in Frankreich treten dann auch wieder die anfänglichen
metaphysischen Konsequenzen hervor, wie sie seit Piaton mit der „Dialektik"

der Idee des Guten gegeben waren.

2. Nicolas Malebranche (1638-1715)

Er ist der Hauptvertreter des Okkasionalismus in Frankreich, den er
gerade durch eine exemplairsche Verbindung des Cartesianismus mit dem

Augustinismus erreicht, wie an seinem Hauptwerk De la recherche de la
vérité6 ersichtlich wird. Schon bei ihm handelt es sich bei der Aufmerksamkeit

als praktisches und theoretisches Vermögen, das heißt als prière
naturelle de l'esprit, welches die Gnade herbeiruft,7 um eine philosophische
Grundkonzeption, die naturgemäß immer dann wiederkehrt, sobald letzte
Erkenntnis- und Wertfragen gestellt werden, wie eben bei S. Weil und in
der neueren Phänomenologie. Im genannten Hauptwerk führt Malebranche
eine differenzierte Analyse des an sich unteilbaren Geistes zur Bestimmung

der Irrtumsquellen auf Seiten des Verstandes und des Willens im
Sinne des angeführten Aufmerksamkeitsprimats durch. Er untersucht dabei

1. die drei Formen des menschlichen Geistes: Sinne, Einbildungskraft
und Verstand sowie 2. die beiden Formen der Liebe bzw. des Willens:
unsere Neigungen und Leidenschaften, um wie Descartes mit der Evidenzmethode

zu schließen.8 Die Effektivität der Aufmerksamkeit gründet mithin

5 Vgl. NEUMANN, Otto: Aufmerksamkeit, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie,
Band I. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1976, Sp. 535-645.

6 Vgl. De la recherche de la vérité: Œuvres complètes, Bände 1-3 (Hg. Geneviève Rodis-Le-
wis). Paris: Vrin *1972-1976 (dt. Teilübers. Von der Erforschung der Wahrheit. Drittes Buch.

Hamburg: Meiner 1968); STEINFELD, Patricia: Realität des Irrtums: die Konzeption von Wahrheit

und Irrtum in Nicolas Malebranches „Recherche de la vérité". Frankfurt/M.: Peter Lang
1997.

7 Méditations chrétiennes, hg. Henri Gouhier. Paris: Alcan 1928, Kap. XIII.
8 Vgl. BLANCHARD, Pierre: L'attention à Dieu selon Malebranche. Méthode et doctrine. Paris:

Aubier 1956.



i66 Rolf Kühn

in dem Verlangen, einen Bewusstseinsinhalt klar und deutlich festzuhalten,

was als Anstrengung die Erhellung des Geistes insgesamt zur Folge hat.
Nach dieser Übereinstimmung mit dem Cartesianismus als Verbindung

der Aufmerksamkeit mit dem Klarheitspostulat der Ideen führt Buch 3
über die Untersuchung des reinen Verstandes und der Natur der Ideen
daher weiter zur liebenden Schau aller Dinge in Gott. Hierbei nimmt
Malebranche bewusst das genannte augustinisch-neuplatonische Gedankengut
auf, wo bereits die Aufmerksamkeit im Zusammenhang mit Wille und
Gedächtnis bestimmt wurde, wie wir bereits für Augustinus sahen. Die
Ideen gelten auch Malebranche als Urbilder der geschaffenen Ideen in
Gott, so dass das Reich der Ideen für ihn die eigentliche Wirklichkeit
vertritt. So wie Sinne, Einbildungskraft und Gedächtnis eine praktische Bedeutung

für die eigene Lebensführung besitzen, sind auch Neigungen und
Leidenschaften für die reine Welterkenntnis nützlich, wenn sie von ihrer
naturgegebenen Irrtumsdisposition durch die - in der Aufmerksamkeit
gründenden - Ideenschau der Dinge geläutert werden. Wahrheitsentdeckung
und Wissenschaftsfortschritt können so mit Hilfe der Erkenntnis ideeller
Beziehungsgefüge (wie in der Mathematik) und durch die Ausübung
ständiger Aufmerksamkeit auf einer ausdifferenzierten Methode aufbauen (Buch
6). Diese muss sowohl die Sinnestäuschungen wie die mögliche zu eilfertige

Entwicklung der Gedanken bei der Verfolgung einer Gedankenreihe
korrigieren.

Die „Éclaircissements" I-XVII im Band 3 von 1678 greifen einzelne
Probleme der vorangegangenen Untersuchungen auf und setzen die
ethischreligiöse Seite der „Recherche de la vérité" fort, so wie sie auf die
Aufmerksamkeit gegründet ist: Gott ist einziger Beweger der Welt, da die
Freiheit als nichtkörperliche, moralische Kraft der Weltkraft nichts hinzufügt.

Die „Vision aller Dinge in Gott" umfasst die Vollkommenheitsverhältnisse

oder Ordnung der Schöpfung, so wie eine einzige Idee „intelli-
gibler Ausdehnung", wie sie nur der aufmerksame Verstand erfassen kann,
allen Körpern entspricht. Gott handelt jedoch für Malebranche zudem in
allem allein; die Ursachen sind nur der Ort der Ausübung von allgemeinen
Gesetzen regelmäßig verknüpfter Bewegungsvorgänge. Damit ist dieser
von A. Geulincx (1624-1669) inspirierte Okkasionalismus nicht nur ein
Erkenntnisprinzip, sondern zugleich auch ein metaphysischer Sachverhalt,
was Malebranches spekulativem Theozentrismus entspricht, welcher so die
Aufmerksamkeit letztlich direkt mit Gott verknüpft. Geulincx betonte in
seinem Okkasionalismus bereits, dass Gott bei jeder sich bietenden
Gelegenheit (occasion) den Kontakt zwischen dem Körper und dem Geist
herstelle. Im Allgemeinen ist dergestalt für eine ständige Korrespondenz
zwischen diesen beiden Substanzen Vorsorge getroffen, indem sie wie zwei
gleichgestellte Uhren zueinander verlaufen. Für Malebranche ist der
Okkasionalismus jedoch nicht nur Metaphysik- und Erkenntnisprinzip, sondern
die Verursachung aller körperlichen wie geistigen Vorgänge durch Gott er-



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 167

laubt ihm zufolge vor allem zugleich die Erkenntnis einer höheren Einheit
aller Ursachen (occasions).

Diese Verknüpfung von Bewegungsvorgängen soll im Menschen unmittelbar

auch die über die Aufmerksamkeit motivierte Liebe zur ewigen
Seinsordnung als „Ort der Geister" erregen, so dass ein Beweis Gottes nicht
nötig ist, sondern die ratio der Philosophie letztlich im Theologischen
selbst gründet. Malebranches Ideen- und Erkenntnislehre, welche der
Aufmerksamkeit also gnoseologisch wie ethisch-religiös einen zentralen Platz
zuweist, hat besonders auf die folgende Lehre der „unmittelbaren
Apperzeption" bei Maine de Biran eingewirkt, und Husserl hat den Zusammenhang

von attentionaler Noema-Abwandlung und Wesensschau als eine
Vorform des phänomenologischen Transzendentalismus verstanden. Simone
Weil wird in der Nachfolge von Malebranche und Maine de Biran noch
entschiedener die Möglichkeit unterstreichen, mit Hilfe der Aufmerksamkeit

als einem „natürlichen Gebet" nicht nur von den unklaren Ideen
wegzuführen, sondern über die „Leere", die sich als Verlangen und Erwartung
des rein übernatürlich Guten einstellt, Gott in seiner welthaften Abwesenheit

als präsent in der übernatürlichen Aufmerksamkeit zu denken.
Dadurch verbindet sie den Theozentrismus bei Malebranche mit dem Denken
und den Erfahrungen der Moderne hinsichtlich einer zu erneuernden
spirituellen Kultur.

3. Maine de Biran (1766-1824)

Man kann Maine de Biran neben Descartes und Husserl zu den wahrhaften
Begründern einer phänomenologischen Wissenschaft der menschlichen
Wirklichkeit zählen. Gewöhnlich wird dieser Philosoph des frühen 19.
Jahrhunderts als Ursprung jenes französischen Spiritualismus betrachtet, der
dann über Renouvier, Lachelier, Boutroux, Ravaisson und Lagneau bis zu
Bergson reicht.9 In dieser Tradition wird dem „inneren Leben" und der
Introspektion zusammen mit der Aufmerksamkeit eine besondere
Bedeutsamkeit zuerkannt, die bis zu einer Theorie des passiv erfahrenen Absoluten

reicht. Der hauptsächliche Irrtum angesichts des Biranschen Werkes
besteht aber meist darin, seine Vorstellung der immanenten Subjektivität
mit dem Psychologieprimat zu verwechseln, wie diesem das 19. und 20.
Jahrhundert huldigten. Was Maine de Biran für eine Aufmerksamkeitsanalyse

so interessant macht, ist seine phänomenologische Ontologie dessen,
was den Menschen zugleich am Nächsten wie am Fernsten zu sein scheint,
nämlich ihr Ich (moi) und ihr Leib (corps subjectif). Von diesem Grundanliegen

her ergeben sich die allgemeinen phänomenologischen Voraussetzungen

seiner Ontologie sowie eine Kategorienlehre und Egologie, die als In-

9 Vgl. KÜHN, Rolf: Französische Reflexions- und Geistesphilosophie. Profile und Analysen.
Frankfurt/M.: Hain-Athenäum 1993, 50-72.



i68 Rolf Kühn

spirationsquelle für Michel Henrys Denken (1922-2002) in der Gegenwart
angesehen werden können, auch wenn er selber zu einer eher kritischen
Sicht der rein intentional betrachteten Aufmerksamkeit in Tradition und
klassischer Phänomenologie gelangt.10

Denn es machen sich bestimmte Unstimmigkeiten bei der
Passivitätsbestimmung bereits beim Konzept der Aktivität gerade in Verbindung mit
der Aufmerksamkeit bemerkbar. Diese aktive Sicht bei Maine de Biran
hängt in der Tat so von der Aufmerksamkeit ab, dass sie eine betont
willentliche oder intentionale Lebensweise des Ego in einer gewissen
Ausschließlichkeit darstellt. In dem Augenblick allerdings, wo sich unsere
Aufmerksamkeit nicht mehr mit der expliziten motorischen Anstrengung
unmittelbar deckt, wird es schwierig, den absolut subjektiven oder immanenten

Charakter dieses Ich (Maine de Biran spricht auch von „Persönlichkeit")

aufrecht zu erhalten, denn die Aufmerksamkeit scheint sich dann in
den sinnlichen oder gegenständlichen Elementen zu verlieren, auf die hin
sie sich übersteigt. Deshalb spricht Maine de Biran der Aufmerksamkeit
den Reflexionscharakter ab, der bei ihm die Subjektivität als unmittelbar
transzendentale Apperzeption definierte. Wenn aber diese prinzipiell on-
tologische Struktur der Aufmerksamkeit verkannt wird, wird das Wesen
der Subjektivität11 selbst verfälscht, indem es scheinbar nicht mehr insgesamt

in allen Selbstvollzügen anwesend ist, sondern durch eine besondere
transzendente Bestimmung der Reflexion ersetzt erscheint. Damit verändert

sich der Status dieser Reflexion seinerseits; er bezeichnet nicht mehr
die unmittelbar subjektive Erfahrung, sondern eine Art Wiederergreifen
durch den „Bedeutungs-Sinn" (signification) einer ursprünglich motorischen

Aktivität. Das heißt, die Aufmerksamkeit verliert sich im Ding, und
das transzendentale Bewusstsein der intentional empfundenen Anstrengung

(effort) löst sich im passiven Eindruck auf.
Um diese scheinbare Auflösung aufzuhalten, muss das Vorhandensein

eines Dinges als Hervorgang (pro-duction) der Ich-Anstrengung selber
erscheinen; mit anderen Worten als direkt an Bewusstsein und Ich-Existenz
gebunden. Diese Bedingung wird bei der sinnlichen Einheit von Gehör und
Stimme erfüllt - in der von außen betrachteten Aufmerksamkeit bleibt sie

jedoch bei Maine de Biran problematisch. Aber da die rein immanente

10 Vgl. HENRY, Michel: Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l'ontologie bira-
nienne. Paris: PUF 1965, 237-238; Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg: Alber
2002, Kap. 26.

n Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption (Berliner Preisschrift 1807). Freiburg: Alber
2008, 279: „Die Aufmerksamkeit als eine ausdrückliche und intentionalere Ausübung des
Anstrengungssinnes kann stets in dem durch das Wollen aktivierten Blick die einfache
Anschauung in den Rang vollständiger Wahrnehmung erheben, was nicht ebenso in der
Empfindung stattfindet, da das affektive Element im Gegenteil die Anstrengung, die aktive
Aufmerksamkeit und das gesamte Ich aufsaugen kann, weil es von sich selbst oder durch die
spontane Sinnlichkeit einen Zuwachs an Stärke erfahrt."



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 169

oder apperzeptive Subjektivität keinerlei retentionalen Vermittlung bedarf,
kann Michel Henry gegenüber Biran betonen, dass auch die einfache
Aufmerksamkeit bereits Reflexion im Sinne „unmittelbarer Apperzeption" ist.
Denn ob willentlich oder unabhängig von meinem Wollen beeindruckt, ist
für das rein praktische Ego solcher Apperzeption dieser Unterschied kein
ontologischer, sondern nur ein existentieller. Insgesamt gesehen, lässt sich
also das Ich-Bewusstsein nicht von einer besonderen Intentionalität
abhängig machen, welche die Aufmerksamkeit als effort darstellt, wenn man
die rein rationalen Schwierigkeiten vermeiden will, was aus dem subjektiven

Ego werde, sobald es nicht (mehr) von einer direkten Anstrengung
abhängt.12 Liest man Maine de Biran allerdings rein psychologisch-empirisch,
dann tritt in der Tat allein der Fixierungscharakter der Aufmerksamkeit in
den Mittelpunkt, das heißt das Bewusstsein isoliert willentlich
Wahrnehmungseindrücke und versucht sie als Bewusstseinsinhalte festzuhalten,
womit Maine de Biran theoriegeschichtlich die Verbindung zwischen
Descartes und Husserl für die noetisch-noematische Aufmerksamkeitsproblematik

darstellt, ohne die passiv-originäre Egologie weiter zu beachten.
Die skizzierte Diskussion um den Bezug von Aktivität und Passivität

zueinander findet in der Spätphilosophie Birans insofern eine Zuspitzung,
als neue Lebensformen und Erfahrungstypen hinzutreten, die namentlich
in einer „Psychologie der Gnade" als religiös-spiritueller Metaphysik münden.

n Diese neue Existenzweise als Weiterführung der frühen
Aufmerksamkeitsanalyse ist nunmehr durch eine Passivitätshaltung gegenüber
einem transzendenten Prinzip gekennzeichnet, welches das Ich in sich
empfängt. Diese Passivität ist sicher nicht mehr ausschließlich jene des
organischen Lebens der ersten Phase des Biranismus mit seinen Analysen zu
Sinnlichkeit und Gewohnheit,h denn die heterogene Wirklichkeit, die jetzt
hereinbricht, ist die des göttlichen Lebens selbst, wobei sich sogar so et-

12 Für eine entsprechende Stelle vgl. MAINE DE BlRAN: Apperzeption, 279: „[Die transzendentale

Reflexion] verbindet sich ganz und gar mit den eigenen und inneren Akten des

Wollens und des Ich; die [perzeptive Aufmerksamkeit] hingegen verbindet sich infolge der
sie nach außen ziehenden Neigung besonders mit den modalen Ergebnissen dieses Akte oder
mit den sinnlichen Wirkungen, welche sie außerhalb des Ich hervorbringen können." Zur
weiteren Analyse vgl. auch KÜHN, Rolf: Pierre Maine de Biran - Ichgefühl und Selbstapperzeption.

Ein Vordenker konkreter Transzendentalität in der Phänomenologie. Hildesheim: Olms
2006 (Bibliographie).

x3 Vgl. MAINE DE Biran, Pierre: Die innere Offenbarung des „geistigen Ich". Drei Kommentare

zum Johannesevangelium. Würzburg: Echter 2010, 87: „In Jesus-Christus zu verbleiben,
heißt sich im Geist in ihn hinein zu versetzen, um so diesen Geist zu vernichten, dieses

eigene Ich, und dann wohnt das Wort (das lebendige Verbum) in uns, so dass wir allein unter
seinem Einfluss handeln und existieren." Genau diese christologische Konkretisierung innerer

Erwartung (attente) durch die Aufmerksamkeit als reine Empfänglichkeit für Christi
Vermittler-Sein wird S. Weil wieder zentral aufgreifen.

H Vgl. Maine DE BIRAN, Pierre: L'influence de l'habitude sur la faculté de penser (Mémoire
de l'Institut de France 1802), hg. Pierre Tisserand. Paris: Alcan 1954; nouvelle éditon: Œuvres,
Band 2, hg. François Azouvi. Paris: Vrin 1987.



Rolf Kühn

was wie eine Auflösung der leiblichen Passivität eingestellt haben muss,
denn die Seele hat sich nach Maine de Biran vom Leib gelöst, um für den
Einfluss des transzendenten Lebens empfänglich zu werden. Wie aber soll
dieser Anbruch der dritten Lebensstufe der Gnade verstanden werden,
wenn Maine de Birans Lehre von Introspektion und Aufmerksamkeit
anfänglich wesentlich eine Philosophie der Anstrengung (effort) war? Denn
das göttliche Leben entspricht nicht mehr unmittelbar der eigenen
Autonomie des Ich, sondern letzteres wird von einer fremden Kraft beherrscht,
die als absolute jede persönliche Wirklichkeit auflöst: „Der Standpunkt in
Hinsicht auf Gott (die höchste Vernunft) ist nicht nur verschieden vom
Standpunkt der Welt, sondern ihm entgegengesetzt. Erstere allein gibt uns
Wirklichkeiten [...]. Das dritte Leben ist höher als wir."*5 Maine de Biran
scheint als Lösung hierfür eine Gegenüberstellung des Gnadenlebens zum
organischen wie motorischen Leben vorzuschweben. Das heißt, nachdem er
eine Philosophie der Sinnlichkeit sowie der Anstrengung oder des Williens
über die Aufmerksamkeit errichtet hat, fügt er dieser eine neue „ursprüngliche

Tatsache" (fait primitif) hinzu, die in der metaphysisch konzipierten
„Psychologie der Gnade" besteht. Gehören Leib und Seele zunächst in der
frühen apperzeptiven Immanenztheorie engstens zusammen, indem sie das

eine absolute Leben der Subjektivität bilden, so tritt auf der letzten Stufe
eine Trennung insofern ein, als die Seele zum absoluten Leben des Geistes
befreit wird.

Hat das Sprechen von zwei bzw. drei Ursprungstatsachen (Sinnlichkeit,
Wille, Gnade) innerhalb einer radikalen Aufmerksamkeits-Analyse aber
einen Sinn, wenn Ursprung einheitliche Ermöglichung schlechthin bedeutet?

Michel Henrys Versuch, die „drei Leben" nach Biran als eines zu
erfassen,16 trachtet danach, die Gegensätze, wie sie sich in der
physiologischpsychologischen Sprache der Zeit ausdrücken, systemimmanent so zu
durchleuchten, dass die Gegensätzlichkeit zwischen organischer Sinnlichkeit,

Bewegungsaktivität und absolutem Leben weiterhin eine nur existentielle

Gegenüberstellung darstellt. Denn selbst das absolute Leben ist der

genannten Aktivität der Anstrengung wie Sinnlichkeit immanent, so dass
der Gegenstand der Spätphilosophie Maine de Birans als Vollendung einer
Introspektions- und Aufmerksamkeits-Metaphysik derselbe ist wie die on-
tologische Leibtheorie in der ersten Schaffensphase. Dieser Gegenstand
der philosophischen Analyse ist und bleibt die ontologische Struktur der
absolut immanenten Subjektivität, wobei der Fortschritt im Verständnis
des Biranismus trotz aller Problematik darin besteht, eine ursprüngliche
Passivitätsstruktur offen zu legen, die älter ist als jede intentionale
Aufmerksamkeit. Wenn das dritte Leben daher dem subjektiven Leben im
Allgemeinen originär immanent ist, auch in dessen einfachsten sensitiven

'5 De l'existence. Textes inédits. Paris: Vrin 1966, 188 (Oktober 1823).
16 Vgl. Philosophie et phénoménologie du corps, 241-252, sowie unseren folgenden Teil 5.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 171

oder vitalen Formen, dann ist die Passivität nicht mehr nur eine existentielle

Eigenschaft von bestimmten organischen oder seelischen Zuständen
und Erlebnissen, sondern sie bedeutet eine ontologische Grundstruktur, die

deskriptiv wie rational weder konstituiert noch deduziert werden kann:
also nicht hypothetisch ist und mithin zur Ursprungsoffenbarung des Ego
als „Selbstgegebenheit" gehört. Für eine stringente reflexive wie
phänomenologische Analyse heißt dies im Rückblick wie vor allem auch für die
Gegenwart, dass sie auf diese originäre Passivität als reine Empfänglichkeit
reduktiv zurückzuführen hat, was gerade S. Weil über Begriffe wie Dekrea-
tion, Leere und Erwartung innerhalb eines radikalisierten ethisch-religiösen

Aufmerksamkeitsprozesses erreicht.

4. Simone Weil (1909-1943)

Indem sie das bisher dargestellte komplexe cartesianische Erbe aufgreift und
weiterführt, hat der Aufmerksamkeitsbegriff bei Weil infolgedessen eine
phänomendeskriptive, theoretische, ethische und metaphysisch-religiöse
Bedeutung. Da die Aufmerksamkeit als prinzipielle Fähigkeit des
Menschen gleichzeitig leibbezogen ist, kann man ihr einen effektiven Charakter

zusprechen, denn es ist jederzeit möglich, in beschränkter Weise direkt
auf die Sinnesorgane einzuwirken und damit die Sinneslektüre aufmerksamer

zu gestalten, wodurch Condillacs absolutem Sensualismus auch von
5. Weil widersprochen ist. Hierdurch erhöht sich zugleich der intellektuelle

wie ethische Anspruch an das Denken, mittels „Anstrengung" (effort
nach Maine de Biran) zur wahrhaftigen Erhellung der Gegenstände
beizutragen. Phänomenologisch kann dieses Prinzip der Aufmerksamkeitshaltung

so verstanden werden, dass die motivationale Seite ihr wesenseigen
zugehört, um Wirklichkeit im strengen Sinne zu erfassen. Dem Bewusst-
sein seinerseits ist es gegeben, bestimmte Gegenstände anderen
vorzuziehen, die dann je nach ihrer Qualität die Aufmerksamkeit ebenfalls auf
einer höheren Ebene affizieren. Von hier aus ergibt sich bei S. Weil dann
der Überstieg in den metaphysisch-religiösen Bereich, insofern Gott als der
Gegenstand einer attention pure schlechthin begriffen werden kann.1?

'7 Vgl. VETO, Miklos: La métaphysique religieuse de Simone Weil. Paris: Vrin 1971 (Repr.
2000); GabeLLIERI, Emmanuel: Être et Don. Simone Weil et la philosophie. Louvain; Peeters

2004; CHENAVIER, Robert: Simone Weil, l'attention au réel. Paris: Aubier 2009; SCHÜLERT, Marie:
Die Neue Aufmerksamkeit - Simone Weil. Religiös-ästhetische Dimensionen aufdem Weg zur
Transzendenz. Berlin: Lit Verlag 2012. Für ihre Biographie in nicht zu leugnender
Übereinstimmung mit ihrem Denken vgl. CABAUD, Jacques: L'expérience vécue de S. Weil. Paris: Plön
1957 (dt. Übers. Simone Weil. Die Logik der Liebe. Freiburg/München: Alber 1968); PÉTRE-

MENT, Simone: La vie de Simone Weil, 2 Bände. Paris: Fayard 1973 (dt. Übers. Simone Weil:
Ein Leben. Leipzig: Leipziger Uni-Verlag 2008); VON DER RUHR, Mario: Simone Weil. An
apprenticeship in attention. London: Continuum 2006; WIMMER, Rainer: Simone Weil. Freiburg
i.Br.: Herder 2009.



172 Rolf Kühn

Der Theorie- wie Praxiskontext der Aufmerksamkeit erweist sich so bei
S. Weil als sehr umfassend, denn solcher attention unterliegen in der Tat
sowohl motorisch-affektive Befindlichkeiten und Dispositionen wie die
kognitiven Fähigkeiten und psychischen Strebungen, welche ihrerseits
wiederum über die Beschaffenheit von Bewusstseinsinhalten und die
Apperzeptionstätigkeit bis hin zur Willenshandlung des reinen Imperativs
reichen. Namhaft zu machen ist daher insbesondere bei S. Weil sowohl die
voluntaristische Verbindung von Sinneseindruck, Erinnerung und Gedächtnis18

wie die energetisch-ethische Voraussetzung reiner Wahrnehmungen
und Ideen auf dem Hintergrund einer praktisch idealistischen
Freiheitsphilosophie im Sinne Descartes und Kants. Durch die willentliche Heraushebung

einzelner Inhalte aus dem Bewusstseinsfeld tritt jedoch schließlich
eine - metaphysisch wie religionsphilosophisch - begriffliche Unterscheidung

von Aufmerksamkeit und noematischem Bewusstsein ein, wobei die
Leere eine doppelte Funktion erhält. Auch im Weilschen Verständnis ist
sie als vide zum einen eine Entgrenzung des perzeptiven wie bewusstseins-
spezifischen Engeproblems der imaginären Einbildung, das heißt das
aufmerksame Betrachten mehrerer Inhalte erweist sich als Abfolge geeinzelter
Auffassungsakte, deren eigentliches Entstehungsmotiv geklärt werden muss.
Diese teilweise suspendierende Vorstellungsanordnung kann sich in der
Tat zur reinen Anschauungsdisposition innerhalb dieser geschaffenen Leere

selbst wandeln, indem auf reduktivem oder „de-kreativem" Wege
transzendentale Inhalte herausgegriffen, festgehalten und konzeptualisiert werden,

wie zum Beispiel die reinen Zahlenvorstellungen oder die intelligible
Ausdehnung nach Descartes und Malebranche.l9

Mit dem Eintritt der reflexiv-übernatürlichen Gnadenproblematik
verschiebt sich in Weils Auffassung ab 1940 schließlich der voluntaristische
Zustand der inneren Wahrnehmungsbeständigkeit zugunsten einer
Aufmerksamkeitsfähigkeit, welche nicht mehr ablösbar ist von der gleichzeitigen

Zunahme der Bedeutsamkeit übernatürlicher Symbolrealität selbst:
Deren göttlich-immateriell begründete Harmonie- oder Ordnungsrealität
muss in allen Handlungsakten vor allem vor dem Absinken ins Imaginäre
oder Illusionshafte durch schwerkraftartige Einwirkung der Weltnotwendigkeit

(pesanteur) einschließlich der Psyche (énergie vitale) bewahrt wer-

18 Vgl. Attente de Dieu. Paris: La Colombe 1950, 76-77: « L'attention consiste à suspendre
sa pensée, à la laisser disponible, vide et pénétrable à l'objet, à maintenir en soi-même à proximité

de la pensée, mais à un niveau inférieur et sans contact avec elle, les diverses connaissances

acquises qu'on est forcé d'utiliser » (dt. Übers. Das Unglück und die Gottesliebe. München:

Kösel 1953). Das Gedächtnis ist dabei also keine vom freiheitlichen Bewusstseinsprimat
losgelöste Disposition, denn es gilt grundsätzlich im reflexionsphilosophischen Sinne etwa
nach L'Enracinement. Prélude à une déclaration des devoirs envers l'être humain. Paris: Gallimard

1950, 222: « La pensée n'a pas d'autre objet que la pensée » (dt. Übers. Die Einwurze-
lung. Einführung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegenüber. München: Kösel 1956).

!9 Vgl. Sur la science. Paris: Gallimard 1965, 75.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 173

den.20 Der Offenheits- oder Spannungszustand der Aufmerksamkeit als Be-

wusstseins-Epoché wird deshalb vornehmlich zur attente, welche eine
übernatürliche Neuqualifizierung des Subjekts als Apperzeptionsträger erfordert,

mit anderen Worten eine „Scheidung" (rupture) zwischen „Ich" (Je)

und „Ichheit" (Moi), wie sie gerade auch bei Maine de Biran mit dem
Begriff des „dritten Lebens" schon anklang.21

Im Zusammenhang mit dieser aktiven wie passiven Generalisierung der
Aufmerksamkeit als einer herausragenden Erkenntnisqualität, welche auch
die Zustandsbeschreibung der verschiedenen gerade erwähnten Ich-Aspekte

erlaubt, konnte S. Weil unter anderem den Versuch unternehmen, die
umfassende Phänomenbestimmung des Subjekts als Charakter (Person)
mit Hilfe dieses Begriffs durchzuführen. In einem Fragment (ca. 1941) -
schreibt sie hierzu:

« Le caractère étant un invariant commun aux réactions possibles d'une
même personne et qui limite ses réactions possibles, si on pouvait le définir,
on y trouverait là un système d'obstacles [...] qui arrête ou rend pénibles les

actions et les pensées dans telle ou telle direction. 2e un régime de l'attention
qui rend un être humain impénétrable à certaines choses, très pénétrable à

d'autres, qui fait que tel ordre de choses existe ou non pour tel ou tel être. 3e

un régime de la durée, une manière d'être de tel homme par rapport au

temps. »

Und in Bezug auf die Veränderlichkeit des empirischen oder subjektiven
Charakters notiert sie, dass wir indirekt auf ihn einwirken können, wenn
wir die Fähigkeit zur Aufmerksamkeit erneut aktivieren würden:

« Ceux qui sont en proie à un vice ne peuvent pas supporter de penser aux
beautés et aux douceurs de la vie, ne peuvent porter attention aux pensées qui
les écarteraient de ce vice. [...] Sans changer la volonté, on peut changer
l'attention passive en attention active. Exemple: l'amour. »22 Woraus sich als

20 Vgl. schon Leçons de philosophie de Simone Weil (Roanne 1933-1934)- Paris: Plön 1959,
266. Kritisch wendet sich S. Weil hierbei zugleich gegen Th. Ribot (1839-1916), den Begründer

der neueren französischen Psychologie, der die mögliche Fixierung eines (reinen) Be-
wusstseinsinhalts nicht mehr voluntaristisch interpretiert, sondern als einen intellektuellen
Zustand, der mit affektiv-motorischen Komponenten vermischt ist. Aus dieser Wechselwirkung

von zentralen (affektiven) und peripheren (motorischen) Anspannungen resultierte
für Ribot der Spannungszustand des Bewusstseins als Wesen der Aufmerksamkeit. Vgl.
LALANDE, Andre: Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Paris: PUF 10i968, 93-94:
Attention.

21 Vgl. ausführlicher KÜHN, Rolf: Deuten als Entwerden. Eine Synthese des Werkes Simone
Weils in hermeneutisch-religionsphilosophischer Sicht. Freiburg: Herder 1989, Kap. 11,2:

„Analogie, Einbildungskraft und Ichheit" (93-160) sowie Kap. IV,2: „Metaphysik der Geste
und Offenbarungspraxis (312-383).

22 Œuvres complètes I: Premiers écrits philosophiques. Paris: Gallimard 1988, 389; vgl.
auch 388-389: « Attention et volonté [...] transformer l'attention passive en attention active
[...] profiter des situations de relative indifférence, où l'attention peut être dirigée. » Dieser
Ausrichtungs- oder Orientierungsbegriff ist bei der Aufmerksamkeit maßgeblich gegenüber



174 Rolf Kühn

Regel ergibt: « C'est dans cet instant de suspens que l'artiste crée. »23 Sodann
CS 91: « L'art est attente. L'inspiration est attente. »

Wie kaum an einer anderen Stelle ihrer Schriften zu diesem Thema wird
hier auch der unausweichliche Zirkelcharakter der Aufmerksamkeit besonders

deutlich: Um dieselbe auszuüben, benötigt das Subjekt bereits eine
vorhandene wie ausgerichtete Aufmerksamkeit, welche wiederum abhängt
von der vorreflexiven Objektwahl und deren ontologischer Struktur im
Licht des Guten, worin S. Weil beständig Piaton folgt. Was allzumal
feststeht, ist mithin, dass es keinen aufmerksamkeitsneutralen Zustand gibt,24
woraus weiterhin zu folgern bleibt, dass zu jedem Augenblick die individuelle

Entscheidung für die Welterscheinung insgesamt erfolgt. Und im
Maße von deren Sinnplausibilität und Handlungsmotivierung ist sodann
auch die folgende Wahrnehmung bereits schon wieder mitgeprägt und
vorherbestimmt. Auf einem solchen Hintergrund leuchtet es dann
überhaupt ein, dass der ständig benötigte Aufmerksamkeitswert - je nach seiner

tatsächlichen Berücksichtigung - péché oder salut für das Leben eines
Menschen schlechthin bedeutetes

Dieses auch an Leibniz26 erinnernde Apperzeptionsverständnis verbindet

die psychische Disposition oder Zuständlichkeit untrennbar mit den

jeglichem bloßen Psychologismus: « L'amour est une orientation et non pas un état d'âme »

(Attente, 97).
23 Leçons de philosophie, 266.
24 Zur Zirkelproblematik vgl. Œuvres complètes I, 392: « Quand on fait attention à

l'attention, on ne fait plus du tout attention. Quand on est attentif à l'objet, on ne fait plus
attention à soi. » Im Folgenden wird dann die passive und aktive Aufmerksamkeit je vom
ständigen Bewusstseinsfluss in seiner Ausrichtung auf die Sinneseindrücke her bestimmt.
Des Weiteren vgl. Leçons de philosophie, 264: « L'attention fait toute la différence entre
l'homme et les animaux. » Vgl. Œuvres complètes I, 340: « Au centre de l'acte volontaire:
l'attention. Seule l'attention est libre. » Bei der späteren religiösen Zirkelproblematik in
ihrem Werk arbeitet Weil dann mit der proportionalité zwischen der attention und dem
Kommen Gottes als Antwort auf die leere attente.

25 Vgl. wiederum sehr früh schon Leçons de philosophie, 265: « Portée de l'attention: 1)

sur le plan intellectuel: elle évite l'erreur; 2) sur le plan sentimental: elle évite l'infidélité; 3)

sur le plan de l'action: elle évite le péché. » Für die Praxisrelevanz solcher Aufmerksamkeit
etwa im Krankenhauswesen Le Reun, Ronan: L'attention au patient devant l'informatisation
hospitalière à marche forcée: une "technophilie tolérante" est-elle possible?, in: Ethique. La vie
en question 1 (2018), 1-13.

26 Vgl. Nouveaux essais sur l'entendement humain. Paris: PUF 1954, Kap. 19, §1: « Nous
avons de l'attention aux objets que [...] nous préférons aux autres. » Damit tritt durch
Leibniz besonders der motivationale Aspekt der Aufmerksamkeit in den Vordergrund, denn
im Übergang von den unbewussten Wahrnehmungen (petites perceptions) zur wachen
Wahrnehmung (aperception) ist eine Bevorzugung oder Strebung (appétition) der Seele am Werk,
die diese bestimmten Gegenständen gegenüber anderen entgegenbringt. So wie diese
emotionale Tätigkeit der Strebung als Bevorzugung bestimmter Inhalte unbemerkt bleiben kann,
ebenso kann auch der Gedächtnisanteil an einer inhaltlichen Apperzeption unbewusst bleiben,

folgt sie doch erst in einer unmerklich kurzen Zeitspanne der Wahrnehmung nach. Vgl.
WEIL: Leçons de philosophie, 106-107 zu Leibniz, der zusammen mit Locke ebenfalls ein
wichtiger Autor für Maine de Biran war.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 175

kognitiven Phänomenen, das heißt die Wahrnehmungen hängen von dem
ab, was als erstrebenswert vorgestellt und gewollt wird. Der ethische Übergang

zur klaren Vorstellungsauffassung lässt allerdings für S. Weil den
Begriff der subjektiv bewussten Aufmerksamkeit dabei nicht als eigenständige

geistig-seelische Realität gelten, denn der Primat der voluntaristi-
schen wie auch der gnadenhaften Energieleere verhindert die Veränderung
der attention volontaire in eine bloß gefühlte attention spontanée. Diese
negative, ihrer Tendenz nach affektfreie Auslese im Bewusstseinsfluss
führt S. Weil zu einem äußersten Paradox, insofern nämlich dann gelten
muss: « L'attention extrême ressemble à de l'inconscience. »27 Mit dieser
nahezu vollständigen Übereinstimmung von Bewusst und Unbewusst wird
die Synthese der Weilschen Aufmerksamkeitskonzeption endgültig
erreicht, denn eine solche gesamtphänomenale Verbindung von Willens-,
Affektions- und Apperzeptionsaspekt drückt die zentrale Bestimmung der
Aufmerksamkeit als einer umfassend theoretischen wie praktischen Funktion

aus.28 Indem zweifelsohne die Aufmerksamkeit als Willlensvorgang
auswählend oder stützend (und zwar aufgrund von ethischen und
metaphysischen Motiven) in den Vorstellungsablauf eingreift, schafft sie apper-
zeptive Vorstellungsverbindungen, welche konsequenterweise bis an die
Grenze der Unterbindung der Vorstellungstätigkeit (vide) selbst reichen
können.29 Die Aufmerksamkeit ist so im herausragenden Sinne freiheitlich

27 Leçons de philosophie, 112; vgl. auch 118-119 die Kritik an der Introspektion sowie 108-

109: « Dans l'attention, on a une conscience lumineuse [...]. On pense que les hommes de

génie sont ceux qui sont des inconscients de génie. » - BOTTIÉ, Jean-Sébastien: L'être ou
l'amour du bien chez Simone Weil, phil. Diss. Grenoble 1970, 105, hat in einem gewissen
schematischen Parallelismus daraus geschlossen, es gebe bei Weil « deux sortes d'inconscience

: une première qui dans le mal fait de nous un fragment de matière tout à fait inerte,
et une autre qui dans le bien [...] nous offre le privilège de servir d'intermédiaire entre Dieu
et la création ». Dies bedeutet aber den phänomenologischen Aspekt mit einer rein abstrakten

Ethik zu verwechseln. Denn nur weil bei der wirklich echten Aufmerksamkeit kein
gesondertes Motiv mehr wirkt, erfolgen die Handlungen „wie unbewusst". Diese Analogie
besagt jedoch nicht, dass zuvor keine klare Ausrichtung auf das Gute vorlag. Dasselbe gilt auch
für le mouvement instinctif, dem Unglücklichen zu helfen; vgl. Attente, 107 sowie MÜLLER,

Hadwig: Die Lehre vom Unbewussten und der Glaube an Gott. Ein Gespräch zwischen Psychoanalyse

und Glaube - Jacques Lacan und Simone Weil. Düsseldorf: Patmos 1983; LACAN,

Jacques: Le Séminaire VI: Le désir et son interprétation. Paris: Ed. de la Martinières 2013, Index
S. Weil.

28 In diesem Sinne kann man dem zustimmen, was LEBEAU, Nicole: L'attention chez
Simone Weil, phil. Diss. Montréal 1962, 129, folgert: « L'attention est la pierre d'assise en même
temps que la clef de voûte du système weihen. » Vgl. La Connaissance surnaturelle. Paris:
Gallimard 1950, 272, wo S. Weil die Aufmerksamkeit als jenes Vermögen auszeichnet,
welches die Wurzel der vocation surnaturelle des Menschen bildet.

29 Deshalb ist die isolation des idées nicht die wirklich letzte Aufgabe der Aufmerksamkeit,

sondern es handelt sich dabei immer um den Grundakt des Klarheitsprimates: écarter

les associations mécaniques - Écarter l'imagination (Œuvres complètes 1, 391). Vgl. Leçons
de philosophie, 264 sowie Œuvres complètes I, 392: « En somme, le fait d'être tendu n'est
jamais un signe de l'attention. [...] L'attention consiste à se débarraser de l'obsession qu'on a
de faire attention. » Ecrits de Londres et dernières lettres. Paris: Gallimard 1957, 75 erscheint



176 Rolf Kühn

bestimmt, was anders ausgedrückt besagt: in der Auswahl als
Entscheidungsinstanz wirkt die Aufmerksamkeit als Urheberin des Wertes oder des
Guten innerhalb der qualitätsmäßig bestimmten Erscheinung.3°

Die Gestaltung, welche die Welt mit der Aufmerksamkeit annimmt,
verläuft deshalb nicht nur als Verarbeitung komplexer Wahrnehmungseinheiten,

sondern diese Gestalthaftiglceit ist selbst wiederum ein Abbild
jenes Modells, das ihr in der Anschauung als Verwirklichungsziel
vorschwebt. Diese doppelte Gestalt- oder Bildbezogenheit, nämlich die
Anschauung gespiegelt in einem Sein-Sollenden, kennzeichnet letzthin die
Offenbarungsoffenheit3i der Aufmerksamkeit in jedem Augenblick, insofern

sie auf die Passion Christi verweist. Auf diese Weise vollzieht S. Weil
zwar in der Aufmerksamkeitsbestimmung als „Lektüre"- oder Deutungsvorgang

die grundlegend neuzeitliche phänomenologische Wende mit, indem
auch in ihrem Denken die Offenheit gegenüber der Welt die Objekte als

„Text" mit-erschafft (créer),33 aber zugleich zeugt die aufmerkende Dispo-
nibilitätsstruktur als ein vorbehaltloses Sich-zur-Verfügung-Stellen von
einer notwendigen Korrektur des rein intentionalen Subjektsprimats
(Daseins) in der Moderne.34 Das Einbringen des „Subjekts" in die Objektkonstitution

als ein Sich-Enthalten oder Zurück-Halten (se retenir) wird zur
Kritik am Subjekt selbst mit der Frage nach der prinzipiellen Rechtfertigung

seines Erkenntnis- und Handlungsanspruches als einer wahren créa-

das eigentliche Grenzphänomen der Vorstellung als „attention orientée vers la réalité située
au-delà de toutes les facultés humaines".

3° Vgl. Œuvres complètes I, 392: « Les éclairs d'attention ne sont pas autre chose que des

éclairs de génie », was im ethischen wie intellektuellen Bereich für S. Weil gilt. Ahnlich im
Fragment « Question de l'égalité des esprits » (Œuvres complètes I, 282): « On ne peut aborder

un problème que si on pense qu'il dépend de soi (d'une attention bien dirigée) de ne pas
faire erreur. »

31 Diese begründet deshalb auch die angemessene hermeneutische Methode für die
phänomenologisch gesonderten religiösen Wesenheiten; vgl. Attente, 140: « Il faut accorder
toute son attention, toute sa foi, tout son amour à une religion particulière pour pouvoir
penser à chaque autre religion avec le plus haut degré d'attention, de foi et d'amour qu'elle
comporte. »

32 Vgl. Pensées sans ordre concernant l'amour de Dieu. Paris: Gallimard 1962, 42: „Bei den
Akten des Gehorsams gegenüber Gott ist man passiv; welcher Art auch immer die sie begleitende

Mühsal ist, sie erfordern keine Anstrengung im eigentlichen Sinne, keine aktive
Anstrengung, sondern eher Geduld, die Fähigkeit zum Ertragen und zum Leiden. Christi
Kreuzigung ist dafür das Vorbild. Auch wenn von außen her gesehen ein Akt des Gehorsams mit
großer Aktivitätsentfaltung einherzugehen scheint, ist er in Wirklichkeit im Seeleninneren
nur passives Er-Leiden."

33 Vgl. WEIL, Simone; Essai sur la notion de lecture (1940-41), in: Les Études philosophiques

1 (1946), 13-19.
34 In einem Brief an Jean Wahl aus dem Jahr 1943 identifiziert sie ihren Begriff der

lecture mit dem Begriff des Daseins bei Heidegger; welches der force unterliege; vgl. Deucalion
4 (Oktober 1952), 253-257, hier 257; vgl. auch KÜHN, Rolf: Ethische Radikalisierung der
Epoché bei S. Weil. Ein Beitrag zur Verhältnisbestimmung von Phänomenologie und Metaphysik,

in: Recherches Husserliennes 14 (2000), 93-115.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 177

tion, welche für S. Weil die dé-création (Ich-Reduktion) wie co-création
(Einnahme der Schöpferperspektive Gottes) voraussetzt35 und in der
Empfänglichkeit der Gnade gründet, wodurch sie ihrerseits die Problematik
von Aufmerksamkeit-Passivität konkretisiert, die für Maine de Biran wie
Husserl als grundlegend auftreten. Als beispielhafte für diese letzte
Werkperiode S. Weils können etwa ihre Texte „Betrachtungen über das
Vaterunser" und die schon genannten „Betrachtungen über den rechten
Gebrauch des Schulunterrichts und des Studiums im Hinblick auf die Gottesliebe"

gelten.36

5. Husserl (1859-1938) und die neuere Phänomenologie

In Auseinandersetzung mit der empirischen Psychologie vom Ende des 19.

Jahrhunderts (Wundt, Stumpf, Ebbinghaus, James),37 aber auch in
Anknüpfung an Lipps und Pfänder betont Husserl den Wesenszusammenhang

von Aufmerksamkeit und Intentionalität im Sinne einer „ausgezeichneten

Funktion" oder „gewissen Einstellung".38 Als Funktion der Wahrnehmung

greift die Aufmerksamkeit mithin Gegenstände bestimmter Akte
heraus (Impression, Vorstellung, Einbildung etc.), aber jede Perzeption ist
auch Potenzialität, sofern sie von Horizonten „unbestimmter Wirklichkeit"
umgeben ist. Damit gibt es unterschiedliche Aufmerksamkeitsgrade, aber
die Aufmerksamkeit bleibt für Husserl eine originäre Aktualität des Be-

wusstseins, um im Zusammenhang mit dem intentionalen Gegenstand die
„Unterlage für Identifikation" zu bilden. Ob das „Ich" als Zentrum der
„Aufmerksamkeitsstrahlen" zu gelten habe, wie Husserl seine Analyse in
den „Ideen I" zusammenführt, ist umstritten (Gurwitsch), aber mit dem
Gedanken, dass „ich meine Aufmerksamkeit wandern lassen kann",39 kommt
deutlich auch der voluntaristische Aspekt der Husserlschen Phänomenologie

zum Tragen, da es darum geht, allen Abwandlungen der Bewusst-

35 Vgl. dazu auch Beyer, Dorothea: Sinn und Genese des Begriffs „Décréation" bei Simone
Weil. Münster: Aschendorff 1991.

36 Vgl. Zeugnis für das Gute. Traktate - Aufzeichnungen - Briefe. Frankfurt/M.: DTV 1990,
45-53 und 54-72; dazu auch KÜHN, Rolf: Leere und Aufmerksamkeit. Studien zum
Offenbarungsdenken Simone Weils. Dresden: Text & Dialog 2014, 169-189; WATERLOT, Ghislain: Fini-
tude humaine et présence de Dieu. Les implications d'une spiritutalité en hupomonè, in:
Cahiers Simone Weil 40 (2017) 3, 373-388.

37 Ausführlich dargestellt von NEUMANN: Aufmerksamkeit, Sp. 638-640.
38 Vgl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass, Teil I Hus-

serliana XIV/i). Den Haag: Nijhoff 1973, 423-424.; dazu SCHUESS, Cathrin: Aufmerksamkeit,
in: VETTER, Helmuth (Hg.): Wörterbuch der phänomenologischen Begriffe. Hamburg: Meiner
2004, 51-55, wo auch die Positionen von Scheler und Merleau-Ponty zur Aufmerksamkeit
kurz dargestellt werden.

39 Vgl. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 1. Buch
Husserliana III/i). Den Haag; Nijhoff 1976, 57.



178 Rolf Kühn

seinserlebnisse in noetischer wie noematischer Hinsicht zwecks Erreichung
einer Wesenstypik möglicher Erfahrung überhaupt zu folgen.

Ist aber prinzipiell die Aufmerksamkeit eine „Grundart intentionaler
Modifikationen",^ so bleibt diese phänomenologische Grundgegebenheit
gerade auch im Zusammenhang mit den späteren Forschungsmanuskripten

Husserls zur Passivität maßgeblich, insofern Affektionen eine „Abhebung

von ,etwas'" voraussetzen, mit anderen Worten eine beginnende
gegenständliche Konstituierung, die in Bezug auf das Ich mit einem „Reiz" in
Verbindung zu bringen ist und in den Analysebereich der „genetischen
Phänomenologie" hineinreicht, den Husserl nach der anfänglich bloß
„statischen Phänomenologie" untersucht hat.41 So schreibt er ebenfalls im §7
von „Erfahrung und Urteil" anlässlich der Affektion als Reiz für die
Ichzuwendung: „Je stärker diese ,Affektion' ist, umso stärker ist die Tendenz zur
Hingabe, zur Erfassung."42 Außer dem „Zug", der vom Gegebenen auf das

Ich ausgeübt wird, hat diese geweckte Tendenz zur Aufmerksamkeit eine
zweite Seite, nämlich eben „vom Ich aus die Tendenz zur Hingabe, das

Gezogensein, Affiziertsein des Ich selbst". Dieses „Nachgeben" (s'abandonner)
des Ich in seiner „Hingabe" (s'adonner), wie Jean-Luc Marion (geb. 1946)
die Husserlsche Begrifflichkeit übernimmt und weiterführt, findet mithin
genau am Übergang zwischen passiver und aktiver Synthesis statt, so dass
dieses Verhältnis von Anruf (Zug)-Hingabe (Zuwendung) für jedes Phänomen

gilt, für das sich eine Aufmerksamkeit herausbildet, auch wenn solche
Aufmerksamkeit zunächst nicht gewollt intentional bedingt ist, sondern
rein affektiv-sinnlich bzw. „triebintentional" hervorgebracht wird - aber
gerade dadurch retentional so zum unmittelbaren „Wissen" wird, dass sich
das Bewusstsein in seiner aufmerkenden Hingabe an das Phänomen affektiv

ergriffen erfährt.
Wenn Marion daher das Bewusstsein oder Dasein als Sich-Hingebenden

und dann Hingegebenen (adonné) durch die vier Charaktere des Anrufs als

Vorladung, Überraschung, Entscheid und Faktizität (Individualität)
beschreibt, dann gilt dies natürlich in herausragender Weise für das unmittelbar

schon „gesättigte Phänomen", das mich zum Beispiel im Erleben der
Schönheit über-stürzend befällt und die Autarkie einer Ich-Selbstsetzung

4° Ideen I, 215.
41 Vgl. Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten

Husserliana XI). Den Haag: Nijhoff 1966, 162.

42 Hg. LANDGREBE, Ludwig. Hamburg: Meiner 6i985, 82. Vgl. dazu, was u.a. das Phänomen

der „Aufmerksamkeits-Weckung" am Limes zwischen retentionalem und wachem Ich
betrifft, KÜHN, Rolf: Husserls Begriff der Passivität. Zur Kritik der passiven Synthesis in der
Genetischen Phänomenologie. Freiburg: Alber 1998, 93-94, 130-131, 445-446. Mit anderen
Worten bedeutet dies die Ausrichtung der Aufmerksamkeits-Problematik auf den vor-inten-
tionalen Bereich der „passiven Synthesen", was S. Weil von ihren reflexionsphilosophisch
verbleibenden Voraussetzungen her noch nicht voll leisten konnte, sich aber über den
Zusammenhang von Leere/Passivität für die Frage der attention surnaturelle als zentral herausstellt.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 179

aufhebt, indem es jede mögliche Anschauung übertrifft, so dass hier
antimetaphysisch die Relation der Individualität (Wesen) vorausgehe.43 In
diesem Sinne besitzt die über die Aufmerksamkeit geweckte Hingabe eine
„Ich-Identität", die (noch) nicht (und vielleicht nie) den Anlass ihrer
Identifikation ergreifen kann, aber sie weiß sich als aufmerkende „Zuwendung"
auf etwas hin, auch wenn sich diese Hingabe „auf einen leeren Abstand hin
öffnet",44 welcher der sich vergrößendere Manifestationsraum des phänomenal

Sich-Zeigenden sein wird, wie schon S. Weil unterstrich. Selbst

wenn folglich eine originäre Affektion vorausgeht, welche keine metaphysische

Subjektivität im klassischen Sinne als identifizierbares Substrat
mehr impliziere, erfahre ich mich nach Marion in solcher Affektivität als
Reiz, Zug, Gefühl usw. dennoch als mir-gegeben, und zwar schon in der
ersten phänomenalen Hingabe. Dadurch ist die Gebungsmöglichkeit von
weiteren - für die Aufmerksamkeit sich abzeichnenden - Einzelgegebenheiten

in einer originären Eröffnung mit ihrer Ich-Nachträglichkeit an
Enthaltungen vollzogen.

Aus dieser Perspektive einer radikal phänomenologischen Aufmerksam-
keits- und Passivitätsanalyse heraus kann J.-L. Marion dann ebenfalls mit
religionsphilosophischer Relevanz sagen, dass kein „Sterblicher" jemals
einen Augenblick gelebt habe, ohne nicht schon einen Anruf mit geweckter
Aufmerksamkeit empfangen zu haben, 45 weil - wie wir mit der cartesiani-
schen Tradition und Husserl festhalten würden - jede Affektion bereits
implizit assoziativ einen solchen Anruf darstellt. Aber Marion spricht nur
vom Anruf im bereits gewordenen existentiellen Leben, auch wenn dieses
reduktiv phänomenologisch betrachtet wird - und nicht vom „Anruf'
(Wort) des Lebens als absolut phänomenologischem Leben in meiner
transzendentalen Geburt, so dass ich in letzterem Fall stets ein „anrufendes
Wort" höre, bevor eine eigengesetzte Ich-Identifizierung überhaupt
stattgefunden hat, wie der späte Henry Maine de Biran weiterführte.46 Daher

vermag mich dieses Mir-Gegeben-Sein des vorauslaufenden Wortes bei
Marion insofern nicht im gegenreduktiven Sinne absolut zu individuieren,

43 Vgl. MARION, Jean-Luc: Étant donné. Essai d'une phénoménologie de la donation. Paris:
PUF 1997, 369-382: convocation, surprise, interlocution, facticité.

44 MARION: Étant donné, 370.
45 MARION: Étant donné, 372; vgl. auch Gerl-FalkOVITZ, Barbara (Hg.): Jean-Luc Marion.

Studien zum Werk. Dresden: Text & Dialog 2013, 177-178.
46 Vgl. HENRY: Inkarnation, 87-94; Christi Worte. Eine Phänomenologie der Sprache und

Offenbarung. Freiburg: Alber 2010, 143: „Dieses Wort [Christus als der Erst-Lebendige] spricht
in uns, es sagt jedem sein ihm eigenes Leben, jeder vernimmt es. Er vernimmt es nicht, wie
man die Geräusche der Welt hört. Er hört es in der Stille, wo kein Geräusch, keinerlei Blicke
möglich sind - im Verborgenen des Herzens, wo Gott sieht, wo Sein Wort spricht." Herz wie
Stille bedeuten hier eine passive, nicht-intentionale Aufmerksamkeit, welche ebenfalls auf
die mystische Tradition verweist; vgl. KÜHN, Rolf/LAOUREUX, Sébastien (Hgg.): Meister Eckhart

- Erkenntnis und Mystik des Lebens. Forschungsbeiträge der Lebensphänomenologie.
Freiburg: Alber 2005, Teil I: „Michel Henrys radikal phänomenologische Eckhart-Lektüre".



i8o Rolf Kühn

als der aufmerkende Abstand, in dem ich dieses Wort im Übergang von
Mir/Ich höre, gerade schon die passive Selbstgebung meines Mich durch
die immanente Selbst-Affektion voraussetzt. Denn sonst erhöbe sich dieser
transzendente Abstand über einem phänomenalen Nichts, bzw. die
Individuation wäre eine rein zeitliche, wie sie jedem Gegenstand als sukzessiv
koexistentieller „Stelle" im Bewusstseinsfluss zukommt - und keine absolut

lebendig subjektive Individualität. Genau diese originär individuierte
Faktizität in der Ipseität meiner Geburt kann ich niemals thematisch kennen,

das heißt durch eine intentionale oder aktive Aufmerksamkeitsaus-
richtug erreichen, während eine Faktizität der Individuierung im Übergang

Mir/Ich durch den Anruf als Effekt mittels der Hingabe eben einen
Hiatus einschließt, in den sich diese Hin-Gabe intentional einschreiben
kann. J.-L. Marions Fazit: „Die Geburt des Hingegebenen ist eine
Subjektivität, die gänzlich mit der Gebung (donation) übereinstimmt"47, hat
daher auch nur seine Berechtigung, wenn man bei diesem Verhältnis von
Gebung-Subjektivität (und damit für die Individuation oder Selbstheit als

Faktizität) das „Hören" des Anrufs in der sich auftuenden Differenz der
Gebung mittels performativer Antwort mitdenkt.

Genau solches Hören im Vollzug der entleerten Aufmerksamkeit ist
letztlich ein ethisch-religiöses, wie Marion in seinem Kommentar zu Kants
Achtungsgefühl selber betont, weil die „Dekonstruktion des sich selbst
gleichenden ,Subjekts'" vor dem „Gesetz" einem „Sich-Demütigen"
gleichkommt, in dem das autonome „Ich denke (mich)" unmöglich gemacht
wird: „Kant antizipiert also schon die Grundzüge des Hingegebenen",48 so
wie Simone Weil in Bezug auf den Zusammenhang von leerem Verlangen
nach dem Guten (welches sie auch désir sans désir nannte) und wartender
Aufmerksamkeit schon schrieb: « Renoncer à l'énergie que procurent les

poussées. Au contraire, il faut dépenser l'énergie contre elles. Il faut alors
une énergie qui vienne d'ailleurs. (N.B. Kant mène à la grâce) [...]. C'est par
éros que nous pouvons être sauvés. »49 In ihren Augen übernimmt die Auf-

47 MARION: Étant donné, 373.
48 Marion: Étant donné, 338-339.
49 Cahiers II. Paris: Pion 1970. 85-86 (dt. Übers. Aufzeichnungen/Cahiers I-IV. München.

Hanser 1992-1998). - Zu erwähnen bleibt, dass auch Bernhard Waldenfels eine Phänomenologie

der Aufmerksamkeit (Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004) vorgelegt hat, welche ebenfalls ein
Ethos impliziert, welches mit dem „Unerwarteten" aufbricht und „Beachtung des Anderen"
einfordert. Diese Erfahrung einer stets veränderten und verzögerten Aufmerksamkeit macht
Waldenfels im Zuge seiner bekannten Analysen zu Lebens- und Fremdwelten auch in Bezug
auf die heutige Hypostasierung der Netzwerke und Medien geltend, insofern unsere
leibkörperliche Verfassung nicht nur neurologische und unbewusste Prozesse impliziere,
sondern eben auch ein „Schwerefeld" der Dinge, welche uns Zeit und Raum nicht als
autonome Subjekte beherrschen ließen. Diese „Dezentrierung des Subjekts" führt im Unterschied

zu S. Weil und J.-L. Marion jedoch zu keiner metaphysischen Rückfrage an die
Aufmerksamkeitsproblematik, womit Waldenfels eher der postmodern dekonstuktivistischen
Tendenz in der nach-husserlschen französischen Phänomenologie folgt. Auch wenn dies
nicht unmittelbar von ihm intendiert ist, ergibt sich hieraus eine gewisse Parallele zur neue-



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 181

merksamkeit dabei, wie dargestellt, den vermittelnden Übergang zwischen
Verlangen und Übernatürlichem, deren Problematik als „Gnade", „Gabe"
oder „Leben Gottes" in uns in der skizzierten französischen Tradition
latent stets anwesend war und heute in der jüngeren Phänomenologie explizit

wieder gefunden wird. Insofern lässt sich grundlegend folgern, dass mit
einer wirklich phänomengetreuen oder radikalisierten Analyse der
Aufmerksamkeitsproblematik auch deren immanent gegebene metaphysisch-religiöse

Dimensionen notwendigeweise wieder gefunden werden und den Boden
für eine mögliche erneuerte Religionsphilosophie heute abgeben. 5°

6. Ethisch-kulturelle „Aufmerksamkeit für das Leben" heute

Die konkreten Fragen, welche sich hier zum Schluss noch auftun, betreffen
zum einen den Übergang von der ethischen Unaufmerksamkeit zum mit-
pathisch bestimmten Handeln der Liebe sowie zum andern die Analyse,
warum gerade die ideologischen und praktischen Bedingungen der Modernität

einen solchen „Übergang" zu einem aufmerkenden Handeln aus dem
absolut phänomenologischen Leben heraus immer schwieriger gestalten,
wenn nicht sogar verunmöglichen.51 Eine „Wiedererinnerung" an das absolute

Leben als religiös-ethische „Wiedergeburt" kann nämlich nur erfolgen,
wenn der Handelnde bereits von dessen Wirklichkeit (neu) ergriffen ist, so
dass hier - wie bei der Aufmerksamkeit - ein Zirkel vorzuliegen scheint,
der allerdings durch keine theoretische Analyse allein überwindbar ist, da
Blick oder Doxa, wie wir schon unterstrichen, die Immemoriabilität des
Lebens prinzipiell nicht aufheben können. Es ist daher aufzuweisen, dass
eine Selbstoffenbarung des Lebens in seiner je subjektiven wie
gemeinschaftlichen Selbstbewegung stattfinden muss, wozu keine äußeren Angaben

gemacht werden können - es sei denn, die Möglichkeit eines Rückver-
weises in der je eigenen wie gesellschaftlichen Praxis offen zu halten. Jede
ethische Normativität wäre damit mit dem Index ihrer eigenen
Selbstbegrenzung zu versehen, um über den in ihr angezeigten Rückverweis auf
das absolut phänomenologische Leben dessen stets gegebene immanente

ren kognitiv-funktionalen Analyse der Aufmerksamkeit, insofern dabei der selektive Charakter

allein im Vordergrund steht: Die Aufmerksamkeit erscheint hierbei als ein aktiv seiegierender

„Filter", der darüber entscheidet, aus welchem „Kanal" das gespeicherte Material der
zentralen Entschlüsselung zugeführt wird. Aufbauend auf dem Prinzip der Umweltanpassung,

werden preattentive processes und focal attention unterschieden, mit denen der
Organismus die Reizkonfigurationen auf ökonomische Weise verarbeitet, was dann gehirnphysiologisch

weiter ausdifferenziert werden kann; vgl. NEUMANN: Aufmerksamkeit, Sp. 643-644.
5° Vgl. KÜHN, ROLF: Französische Religionsphilosophie und -Phänomenologie der Gegenwart.

Metaphysische und post-metaphysische Positionen zur Erfahrungs(un)möglichkeit Gottes.

Freiburg i.Br.: Herder 1913, hier bes. 441-456.
51 Vgl. HENRY, Michel: Die Barbarei. Eine phänomenologische Kulturkritik. Freiburg: Alber

1994, Kap. 5-6: Die Ideologien der Barbarei u. Die Praktiken der Barbarei (Studienausgabe
2016).



l82 Rolf Kühn

Selbstoffenbarung möglich werden zu lassen. Der genannte „Zirkel" ist
mithin kein hermeneutischer im klassischen Sinne zwischen Verständnis
und Vorverständnis, sondern die tatsächliche Retroreferenz des Lebens
selbst auf sich selber in allem, was wir tun und zu tun beabsichtigen, wirksam

werden zu lassen. Dieser rein phänomenologischen Gegebenheitsweise
als Phänomenalisierung von allem, was ist, entspricht deshalb kein

normatives Programm, wie das „Heil" im Sinne der absoluten Lebensimmanenz

zu verwirklichen sei, so dass eine Auseinandersetzung im
Zusammenhang mit der Modernität heute dazu führt, zu betonen: In allen
theoretischen wie praktischen Vollzügen ist ein meta-reflexives Moment der
transzendentalen Gegenreduktion vorzusehen, welches es eben erlaubt, im
Denk- wie Handlungsvollzug die „Aufmerksamkeit auf das Leben hin" zu
verwirklichen.

Diese wäre damit in transzendentaler Hinsicht überall dort präsent, wo
es ethisch um die „Vernunft" und deren Anwendung gegenwärtig wie
zukünftig geht. Wir können hier ergänzen, dass das post-aufklärerische Denken,

welches durchaus eine gewisse Liebe oder Pietät gegenüber Natur und
Kosmos als Voraussetzung jedes gesellschaftlichen Seins wiederentdeckt,
dennoch den bloß intentionalen Blick auf das „Leben" hin beibehält und
damit die Verdunklung desselben bei allem liberalen und öko-logischen
Aufklärungswillen fortschreibt, weil es sich weiterhin dem rein
phänomenologischen Leben („Natur") nur von außen nähert und damit die Duplizität

des Erscheinens als lebendiges Selbsterscheinen und ekstatische
Horizontveräußerung gar nicht in den Blick bekommt. Fasst man radikal
phänomenologisch dieses Bemühen um eine differe(ä)ntielle oder alterio-
logische Reflexivität unter die Versuche einer „humanistischen" Orientierung,

welche sich nur selbst zum Ziel haben kann, weil ihre Anthropologie
kein vorgängiges selbstaffektives oder absolut phänomenologisches Leben
im Sinne der erwähnten „Ur-Ipseisierung" kennt, dann wird deutlich, dass
eben ein solch säkularisierter Humanismuss2 - unter welch theoretischer
Form auch immer - die entscheidende epistemologische Trennung von
Transzendenz-Immanenz bzw. von Welt-Leben im phänomenologischen
Fundierungssinne gerade nicht durchzuführen vermag, und damit hinter
der geforderten radikalen Transzendentalität als „Umsturz des Denkens"
notwendigerweise zurückbleiben muss. Worum es methodologisch folglich
für eine gesellschaftliche Aufmerksamkeit grundsätzlich geht, ist in der Tat
das Eintauchen in unser originäres Pathos selbst, wodurch unsere gesamte
Impressionabilität mit der phänomenologischen Substanz eines ursprünglich

empfindenden Fleisches versehen wird, das heißt mit dem gesamten
Vollzug wie Inhalt des selbstaffektiven Lebens als solchem - was eine

52 Vgl. HENRY: Christi Worte, 25-26, sowie auch LEVINAS: Emmanuel: Humanisme de l'autre

homme. Montpellier: Fata Morgana 1972 (dt. Übers. Humanismus des anderen Menschen.
Hamburg: Meiner 1989).



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 183

bloße Verwendung des Begriffs der „Passibilität" zur gewünschten Überwindung

des Widerstreits von Humanismus und Antihumanismus noch
hinterschreitet. 53

Selbst dort, wo also der genannte Humanismus als narrative (Rorty) oder
kommunikationspragmatische (Apel, Habermas) Reflexion über die
Gesellschaften) sich selbst hinsichtlich der eigenen Fundierungsmöglichkeit von
menschlicher Gemeinschaft zurück nimmt, um eher die offenen Prozesse
der Modernisierung in ihrer Fruchtbarkeit wie Zweideutigkeit zu
rekonstruieren, bleibt das genannte methodologische Problem bestehen. Denn
die Einklammerung des analytischen Beobachters der postmodernen
Rationalitätsweisen impliziert noch nicht notgedrungen, dass dadurch auch
konkret das Handeln im Sinne der reinen Aufmerksamkeit der Akteure
und gesellschaftlichen Institutionen eingeholt wird, wie sie tatsächlich ihre

Urteile hervorbringen und ihre Handlungen orientieren. Zwar wird die
Frage der gesellschaftlichen Selbstkonstitution hierbei epistemologisch
zurückgesteckt, um sich auf die Form der reflexiven Fähigkeiten der
Individuen, Gruppen und Milieus selbst zu konzentrieren, wie sie ihre
gesellschaftliche Rationalisierung durch entsprechend reflektierte Rahmenbedingungen

der „Regierbarkeit" (gouvernance) begleiten - aber damit sind wir
noch nicht im Besitz originärer „Lebensformen", wie sie durch die
unmittelbare Potenzialisierung gemeinschaftlichen Handelns entstehen und auch
wieder verändert werden können. 54

Wir müssen daher die religiös-ethische Frage der Aufmerksamkeits-
Problematik als „Kulturation" hier schließlich so bestimmen, wie es ein
„Wissen" geben kann, welches nicht mehr - wie das moderne
Wissenschaftswissen - den Willen in sich trägt, die Spuren oder genannten Rück-
verweisungen auf seinen Ursprung im Leben selbst zu tilgen. Im
phänomenologisch strengen Sinne ist das Leben zunächst und vor allem die
Steigerung seiner selbst, wie vor allem Michel Henry unterstreicht, da es sich
nur in solcher Bewegung als sich selbst erproben kann. Aus diesem Grund
seiner reinen Phänomenalisierung als eines absolut selbstaffektiven Pathos
hat es kein anderes Wissen von sich selbst als die Einheit von Akt und
Gehalt seiner selbst, insofern sich in solchem Was als Wie das Vermögen seines

Selbstseins erschöpft. Ein Denken, welches diese absolute Positivität
des rein phänomenologischen Lebens „erkennen" möchte, muss dies eben

unabhängig von den intentionalen Strukturen der Apperzeption tun, wofür

uns die Henrysche Duplizität des Erscheinens den Weg eröffnet: Jede
ekstatisch zeitliche Struktur eines rationalen Ergreifens gegenständlicher
Inhalte ist durch die Impressionabilität dieses Inhalts selbst schon vorher-

53 Vgl. MAYER, Michael: Humanismus im Widerstreit. Versuch über Passibilität.
München: Fink 2012.

54 Vgl. MAESSCHALCK, Marc: L'attention à la vie comme forme d'une rationalité politique,
in: HATEM, Jad (Hg.): Michel Henry, la parole de la vie. Paris: L'Harmattan 2003, 239-276.



184 Rolf Kühn

bestimmt, der in seiner phänomenologischen Materialität mit sich selbst
immanent übereinstimmt, sofern er eine modale Affektion des mit sich
selbst geeinten Lebens bildet. Die Ego-Apperzeption wird hierbei nämlich
auf ihre eigene genannte Ohnmacht verwiesen, insofern der Affekt des
Lebens oder sein Pathos die einzig mögliche Bestimmung der transzendentalen

Reduktion darstellen kann. Letztere bildet - diesseits aller Ich-Illusion

- den Zugang zu einer phänomenologischen „Materie", welche das
Wesen des Lebens schlechthin ausmacht, nämlich „seine lebendige Selbst-
impressionalität".55 Intetentionalität, Welt- oder Gegenstandswissen können
also nur den Widerschein einer je verschwindenden Welt im Horizont
eines leeren Zeitflusses erfassen, während das praktisch-phänomenologische
Lebenswissen transzendental die Bedingungen der Teilhabe an einem
Leben zu bestimmen vermag, welches durch all seine impressionalen Modali-
sierungen oder Verwandlungen hindurch stets als es selbst gegeben bleibt,
insofern es durch die Selbstumschlingung im Pathos seiner ewigen Selbst-
verlebendigung die Parusie zeitloser Anwesenheit ist.

Man findet natürlich auch in anderen Philosophien und Traditionen
vom Buddhismus bis hin zum transzendentalen Idealismus Fichtes und
Schellings jene religiös-ethisch relevante Idee, dass die Welt als
Erscheinensmedium immer nur das fragmentierte Zeugnis eines bereits vergangenen

Lebens abgibt.56 Keinerlei Re-flexion hinsichtlich eines „Ursprungs"
ist also in der Lage, diesen retroaktiv einzuholen, so dass es für das Denken

nur die mundane Erfahrung des Zeitflusses zu geben scheint, denn die
Aufhebung der Zeitlichkeit durch das Ego ist eine illusorische transzendentale

Reduktion, da es keine andere Möglichkeit des Zeit- oder Bewusst-
seinsflusses außerhalb seiner Verwirklichung selbst gibt - sofern man solche

Ekstasis als alleinige Phänomenalisierungsweise bestehen lässt. Wenn
hingegen die pathische oder materiale „Reflexivität" des Lebens in seiner
Selbstaffektion besteht, dann heißt dies, dass es sich darin vollständig
verwirklicht und somit bereits alle Weisen der Affektionen in der absoluten
Finalität der reinen „Form" seines immanenten Pathos eingeholt und
ausgeschöpft hat. An diesem Pathos reduktiv-aufmerkend teilzuhaben, lässt
sich nun insoweit als ein Anspruch des Denkens selbst verstehen, als dieses

alle Formen möglichen Erleidens oder Ertragens (passio) für eine
werdende Existenz antizipiert. Anstatt also mechanisch dem Fluss des vergangenen

Lebens in der Objektkonstitution allein zu folgen, ist es im Namen
der radikalen Immanenz möglich, dem Bewusstseinsfluss so einzuwohnen,
dass die Impressionalität nicht durch die retentionale Vorstellung zerstört
wird, sondern sich eben eine „Aufmerksamkeit für das Leben" zwischen
den Augenblick seines antizipierenden Pathos in allen Affektionen und de-

55 HENRY: Inkarnation, 99-100.
56 Vgl. KÜHN, Rolf: Anfang und Vergessen. Phänomenologische Lektüre des deutschen

Idealismus - Fichte, Scheüing, Hegel. Stuttgart: Kohlhammer 2004, 93-107 u. 203-212.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 185

ren impressionaler Ausschöpfung durch die Vorstellung einschiebt. In
einer solch phänomenologisch-ethischen Gegenreduktion handelt es sich
nicht darum, im Sinne Eugen Finks57 das transzendentale Leben durch
einen phänomenologischen Zuschauer „sehen zu wollen", indem dieser dem
Ereignis der transzendentalen Subjektivität in der Spiegelwelt eines eideti-
schen Transzendentalismus beiwohnt. Vielmehr wird die Reflexion im Akt
ihrer Aufmerksamkeit für die jeweilige Impression frei gehalten, so wie
letztere durch das immanente Leben selbst gebildet wird, ohne bereits ein
„Etwas" zu sein. Alle möglichen Strukturen der äußeren Existenzform der
Dinge sind mit anderen Worten somit aufgehoben, um die transzendentale

Subjektivität in der reinen Impressionabilität des Lebens zu ergreifen,
das heißt in deren transzendentaler Geburt im Leben selber als je modales
oder impressionales „Sich" der lebendigen Selbstaffektion.

Die „Aufmerksamkeit" als solche, von der wir hier in Bezug auf eine
gemeinschaftliche Lebenspotenzialisierung sprechen, ist also kein inten-
tionaler Akt mehr, indem die Ausrichtung auf ein Etwas hin im Sinne von
zeitlicher Gegenständlichkeit erfolgte, sondern ein „Innehalten" dieser Be-

wusstseinsaktivität, um deren rein impressionale innere Praxis als Kraft
selbst anwesen zu lassen. Die „Dynamik" der Aufmerksamkeit bildet
dadurch den Weg zur Möglichkeit eines transzendentalen Lebens der
„Vernunft" selbst, welche noch vor Simone Weils „dekreativer Leere" liegt.
Gegenüber den klassischen Formen des Transzendentalismus geht hier nicht
die Vernunft mehr allen Bestimmungen als kategoriale oder dialektische
Macht der objektiven Bestimmbarkeit voraus (Kant, Hegel), sondern das

Bewusstsein selbst dringt unmittelbar in seine ursprüngliche Tätigkeit ein
und ergreift sein eigenes inneres Gesetz oder „Bild" (Fichte) als ein Nicht-
aus-sich-Heraustreten bzw. als eine Nicht-Objektivierung des Seins. Als
radikal phänomenologische Erste Philosophie gehört für solche Aufmerksamkeit

der Zugang zur Wahrheit und die Selbstgenerierung dieser Wahrheit

zusammen, um letztlich nicht nur das reine Ego und die von ihm
konstituierte Welt zu betrachten, sondern eben die Selbsthervorbringung
dieses transzendentalen Lebens als solchem in dessen Teilhabe zu „sein".
Der phänomenologische wie ethische Gewinn gegenüber den historischen
Formen des Transzendentalismus besteht deshalb ohne Zweifel darin, dass

er die genannten modernen Entwicklungen auf eine Naturphilosophie oder
ein Unbewusstes hin (Schelling und Freud) durch eine phänomenologisch-
epistemologische Trennung aufklärt: Das originäre Selbsterscheinen des
Lebens ist zugleich Affekt der Existenz, wodurch der bloß formale Begriff
der Phänomenalität vom Ausdruck seiner originären Kraft als Leben im

57 Vgl. VI. Cartesianische Meditation. Teil I: Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre

Husserliana Dokumente 2/1). Dordrecht: Kluwer 1988, 37 (§4): „Im Vollzug der
Reduktion versetzt sich das transzendentale Leben aus sich selbst hinaus, indem es den .Zu¬
schauer' hervorbringt; es spaltet sich selbst, trennt sich selbst. Aber diese Trennung ist die
Bedingung des Selbstgeschehens der transzendentalen Subjektivität."



i86 Rolf Kühn

Sinne des grundlegenden Pathos gelöst wird, aber sich dennoch gleichzeitig

in dieser Form gibt: „Der Schmerz gehört zur inneren Errichtung des
Seins und bildet es, da diese Geburt [des Affekts] eine transzendentale
Geburt ist".58

Verbinden wir daher den Begriff der unmittelbar impressional
gegebenen Bejahung in jeder Sinnlichkeit mit dem Begriff der Aufmerksamkeit,
so ergibt sich daraus jene reduktive Ur-Intelligibilität des Lebens als einer
ersten immanenten oder auch lebensreligiösen wie lebensethischen
Gewissheit, die nichts mehr der Evidenz verdankt, weil sie zu einem Prozess
des Lebens führt, aus dem zunächst jede welthafte Außenheit ausgeschaltet

ist, um die pathische Selbstgebung des Lebens zu erfassen. Die Ur-
Intelligibilität ist dann in der Tat die „Aufmerksamkeit für das Leben" als

originäres Vertrauen (religio/ethos), mit dem sich jede ipseisierte Impression

zunächst gibt, um dann daraus die Intentionalitäten unserer Existenz
werden zu lassen. In Bezug auf die radikal phänomenologische Gegenreduktion

heißt dies, dass im Rahmen einer doxisch-thematischen wie the-
matisch-axiologischen Analyse ein affektiver Akt die Reduktion auf die
reine Impression als Lebenspräsenz herbeiführt, so wie sich schon bei
Husserl59 die Aufmerksamkeit auf den Wert der phänomenologischen
Thematisierung richtete, welche sich dann im Bereich der transzendentalen
Subjektivität und ihrer Gegenstandskorrelate ausbreitet.

Die religiös-ethische Aufmerksamkeit auf die passible Selbstgebung des

rein phänomenologischen Lebens hin ist damit keine bloß mimetische
Reduktion des Ursprünglichen, denn die affektive Gewissheit als „normatives"

Moment der Reduktion ergibt sich allein aus der absoluten Kraft des
Wissens des Lebens um sich selbst, wie es sich in jeder Impression pa-
thisch offenbart. Diese Gewissheit ist zugleich unsere apriorische Bedingung

als transzendental Lebendige, welche nicht von uns selbst hervorgebracht

wird, also keine „Selbstkonstitution" ist, aber dennoch unser „Wissen"

um das Leben wie um uns selbst in ein und derselben Erkenntnis
bildet, insofern sich solches Wissen in der Entfaltung der immanenten
Selbstliebe des Lebens als unseres Begehrens innerhalb derselben verwirklicht.

An die Stelle der eigenreferentiellen Illusion der Sorge und der fak-
tuellen Teleologie eines doxisch thematischen Verhaltens der Vernunft im
Sinne von Existenzialontologie und Modernität tritt vielmehr durch die
pathische Selbstliebe des Lebens die unermesslich potenzielle Natur
solchen Lebens, wie sie für solch prinzipiell aufmerkende oder auch lebensreligiöse

wie lebensethische Bestimmung der Subjektivität und der Gemein-

58 HENRY, Michel: Généalogie de la psychanalyse. Le commencement perdu. Paris: PUF
1985,184.

59 Vgl. Erste Philosophie (1923/24), 2. Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion
Husserliana VIII). Dordrecht: Kluwer 1996, 315-316; vgl. auch SEYLER, Frédéric: Eine Ethik der
Affektivität: Die Lebensphänomenologie Michel Henrys. Freiburg: Alber 2010, 66-88.



Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil 187

schaftlichkeit maßgeblich ist.60 Die Aufmerksamkeit für das Leben als

Vollzug einer praktisch transzendentalen Reduktion gewinnt somit ihre
ebenso universale wie individuelle Konkretion als eine Aufmerksamkeit für
die Potenzialität des Lebens, um letztere in aller Praxis zu erkennen und
darin erneuernd weiter zu führen. Die „Rationalität" hierbei besteht im
Unterschied zur cartesischen Tradition im engeren physikalisch-objekti-
vierenden Sinne sowie zur ihr entsprechenden Modernität folglich darin,
dem Anspruch einer antizipierenden Reflexion zu folgen, welche in das

Werden der lebensweltlichen Praktiken eingetaucht ist, so wie es in das
Pathos des absoluten Lebens durch jede Impression eingetaucht ist.
Subjektiv wie kontextuell ist eine solch erneuerte „Rationalität" wach für die
Immanenz des „Leidens" (Pathos) in allen Erscheinungen, wodurch sich
eine „reflexive Kultur" des „Erleidens des Lebens" (passio) als „lebensreligiöse"

Form der Aufmerksamkeit für alle „Selbstoffenbarungen" des Lebens
abzeichnet - und zwar als gleichzeitig immer wieder neue kulturelle
Lebensgeburt aller, wie dies abschließend als stets aktueller „Zugang" für die
universale Einheit von Ethik und Religion im Zusammenhang mit dem
Konzept der Aufmerksamkeit aufzuweisen war. Eine solch universale
Lebensreligion ist so weiter gespannt als ein bloß interkultureller wie
interreligiöser Dialog gegenseitiger Vorstellungssysteme von Interpretationen -
nämlich als die lebendig aufmerkende Begegnung mit allen Menschen
allein auf der Grundlage ihrer absoluten Geburt im Leben, welche selber
dieses umgreifende Ethos als „Lehensethos" der „Aufmerksamkeit" begründet,

ohne in ihrer Ermöglichung an weitere Kriterien gebunden zu sein.

60 Vgl. auch KÜHN, Rolf: Radikalphänomenologische Studien zu Religion und Ethik: Band
I: Lebensreligion. Unmittelbarkeit des Religiösen als Realitätszugang; Band II: Lebensethos.
Inkarnatorische Konkretionen originärer Lebensreligion; Band III: Lebensmystik. Ursprüngliche

Erfahrungseinheit von Religion und Ethik im Spiegel „Philosophischer Mystik". Dresden:
Text & Dialog 2017-2018.



i88 Rolf Kühn

Zusammenfassung
Simone Weil verbindet den Begriff der Aufmerksamkeit mit dem der lecture,
und zwar innerhalb einer an Piaton, Descartes und Kant orientierten Ontologie

und Ethik. Jeder Mensch in unmittelbar in einer sinnlichen Weltinterpretation

gefangen, die in ein Realitätsverständnis überführt werden muss,
das der reinen Notwendigkeit von Zeit und Raum illusionslos Rechnung
trägt. Das Heil vollzieht sich hingegen als reine Erwartung, welche die
Aufmerksamkeit zu einer „De-kreation" werden lässt, die Gottes Anwesenheit
herabruft. Philosophiegeschichtlich wird mit Blick auf Weil auch das

Aufmerksamkeitskonzept bei Descartes, Malebranche und Maine de Birans
analysiert, um schließlich Bezüge zur neueren Phänomenologie aufzuweisen.

Abstract
Simone Weil ties the concept of attentiveness to that of "reading" (lecture,),
and she does so within an ontology and an ethics inspired by Plato,
Descartes and Kant. Each person has and is limited by an immediate sensuous
interpretation of the world that must be transformed into an understanding
of reality that accounts for the pure necessity of time and space without
illusions. Salvation, on the other hand, becomes a pure expectation, which
transforms attentiveness into a "de-creation" that calls for God's presence.
With regard to the history ofphilosophy, the context provided by Weil further

leads to analyses ofattentiveness in Descartes, Malebranche and Maine
de Biran. This, in turn, highlights the relevance of contemporary phenomenology

in the matter.


	Dimensionen des Aufmerksamkeitsbegriffs nach Simone Weil in cartesianischer und phänomenologischer Tradition

