
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Karl Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen
Vernunft : "Biblische Theologie" unter dem Einfluss von Hermann
Cohen

Autor: Wiedebach, Hertwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hartwig Wiedebach

Karl Barth über Kants Religion innerhalb der
Grenzen der blossen Vernunft:

„Biblische Theologie" unter dem Einfluss

von Hermann Cohen

Die Freiheit zum Bösen

Immanuel Kant hat in einigen Schriften seiner späten Jahre über „biblische
Theologie" nachgedacht, ja eine solche geradezu entworfen. Er tat das
jedoch nicht aus einem genuin theologischen Interesse heraus. Er blieb auch
hier Philosoph und betrachtete die biblische Theologie als etwas Anderes,
ja Fremdes; er ergriff und entwarf sie mit den Mitteln der Philosophie.
Was biblische Theologie und Philosophie vereint, ist die Vernunft. Sich
mit Vernunft zu befassen, ist für Kant zwar primär und unteilbar eine
philosophische Aufgabe. Aber auch die biblische Theologie ist vernunftgeformt.

Was sie von der Philosophie unterscheidet, ist der Stellenwert der
Reinheitsfrage. Kant als Philosoph sucht die Kritik der reinen Vernunft in
allen Grundlegungsbereichen: in der Erkenntnis, im Sittlichen und im
Ästhetischen. Er fragt nach einem streng allgemeinen und notwendigen
Verfahren, das es uns ermöglicht, zu gültigen Bestimmungen zu gelangen.
Alles Zufällige, egal, wie wichtig es momentan sein mag, trübt die philosophische

Reinheit. Sie ist Kants Grundlage für gültiges Wissen, Beweisen,
und vor allem für das Bewusstsein von genau bestimmten, unüberschreit-
baren Grenzen des menschlichen Geistes. Damit trennt er die Vernunft
nicht etwa von Sinnlichkeit, Neigungen, Naturtrieben oder von geschichtlicher

Erfahrung ab. Es geht um die Rangordnung: Kant achtet darauf, die
aus der Vernunftkritik ermittelten Ordnungsprinzipien zur Bedingung für
jede Ordnung im Bereich von Sinnlichkeit, Neigung, Trieben usw. zu
machen und in dieser Position festzuhalten. Auf keinen Fall darf das Umgekehrte

eintreten: Im Erkennen, Wollen oder überhaupt im Urteilen den
Sinnesdaten, Neigungen, geschichtliche Situationen die Leitung zu
überlassen, verkehrt (pervertiert) die Vernunftordnung und ist daher falsch.

Anders verfährt, so scheint es, die biblische Theologie. Sie akzeptiert -
wir werden noch genauer sehen wie - Ordnungsprinzipien aus „Geschichtsund

Offenbarungslehren" (Metaphysik der Sitten [1797/98], AA1 VI 488),
aus persönlicher Zeugenschaft, ja aus Gefühl. Widerspricht sie damit nicht
der Vernunft? Nicht per se und in jeder Hinsicht, aber ihr Verfahren kann

1 Akademie-Ausgabe: Kants Gesammelte Schriften. Berlin: Reimer/De Gruyter 1900-.



148 Hartwig Wiedebach

nur eingeschränkt gelten. Der Titel von Kants wichtigstem Werk zur
biblischen Theologie lautet daher Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft (Rig., A 1793/B 1794). Dessen Gegenstand ist also eine „nicht
reine, sondern auf eine vorliegende Geschichte angewandte Religionslehre,
für welche in einer Ethik, als reiner praktischer Philosophie, kein Platz ist"
(Metaphysik der Sitten, AA VI 488). Nicht ohne persönliche Zurückhaltung,

ja Ironie, aber doch mit wissenschaftlichem Respekt erörtert Kant
dementsprechend in seiner universitätspolitischen Schrift Der Streit der
Fakultäten (StFak, 1798) die „Eigentümlichkeit der theologischen Fakultät".
Der erste Satz unter dieser Überschrift lautet: „Daß ein Gott sei, beweiset
der biblische Theolog daraus, daß er in der Bibel geredet hat" (StFak, AA
VII 24). Nun gehört aber das Beweisen im strengen Sinn in eine andere,
nämlich in die „philosophische Facultät". Also wird der biblische Theologe
seine Gewissheit „als Glaubenssache auf ein gewisses (freilich nicht erweisliches

oder erklärliches) Gefühl der Göttlichkeit derselben selbst für den
Gelehrten gründen" (StFak, AA VII 23). - Vor allem der erste Satz interessiert

Karl Barth. Er zitiert ihn zweimal in seinem Kant-Kapitel des Buches
Die protestantische Theologie im ig. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und
ihre Geschichte von 1947 (PT),2 das zweite Mal sogar fettgedruckt als
krönenden Abschluß (PT 277, 278). Das Buch greift auf Vorlesungen zurück,
die er zuletzt im Studienjahr 1932/33 in Bonn gehalten hatte. Sein Kant-
Kapitel ist Barths umfangreichste Stellungnahme zur Bedeutung Kants für
die moderne Theologie.3 Von ihm gehe ich aus.

Fassen wir kurz zusammen. Kant ist für Barth der „ehrfurchtgebietende"
(PT 239) Denker, in dem „das 18. Jahrhundert sich selber in seinen

Grenzen gesehen, verstanden und bejaht" hat (PT 237). Besonders die
Selbst-„Bejahung" wird für uns wichtig werden. Kant spricht sie in
theologischer Form mit bescheiden-selbstbewusstem Aufklärungsbewusstseins
aus: „Fragt man nun: welche Zeit der ganzen bisher bekannten Kirchengeschichte

die beste sei, so trage ich kein Bedenken, zu sagen: es ist die

jetzige" (Rig. B 197, AA VI 131, vgl. Barth 239, 261).4 - Was aber hat ihn
überhaupt veranlasst, von seiner Schau der Grenzen aus die biblische Theo-

2 Seitenangaben nach: Die protestantische Theologie im ig. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte
und ihre Geschichte (1947). Zürich: Theol. Verlag 1981. - Vgl. zum Oberblick KORSCH,

Dietrich: Theologiegeschichte, in: BEINTKER Michael (Hg.): Barth Handbuch. Tübingen: Mohr
Siebeck 2016, 257-261, bes. 258-259.

3 Vgl. BEINTKER Michael: Grenzbewusstsein. Eine Erinnerung an Karl Barths Kant-Deutung

(2004), in: HOLTMANN, Stefan/ZOCHER, Peter (Hgg.): Michael Beintker. Krisis und Gnade.

Gesammelte Studien zu Karl Barth. Tübingen: Mohr Siebeck 2013, 122-135, bes. 132-135;
OAKES, Kenneth: Karl Barth on Theology and Philosophy. Oxford: Univ. Press 2012, 140-149. -
Barth geht hier in der theologischen Würdigung Kants weit über seine Ethikvorlesungen der
Jahre 1928/29 (Ethik. 2 Bände, Zürich: Theol. Verlag 1973 und 1978) hinaus. Im Zentrum steht
dort der kategorische Imperativ. Kants „biblische Theologie" wird nicht erörtert.

4 Karl Barth zitiert Kants Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft nach der 2.

Aufl. (B) 1794.



Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 149

logie nicht nur anzuerkennen, sondern sogar einen umfangreichen Schat-
tenriss davon zu entwerfen? Zur Initialzündung wurde das Problem des

sogenannten „radikalen Bösen". Kant hat es erstmals in der Berlinischen
Monatsschrift von 1792 aufgeworfen und den Aufsatz dann mit wenigen
Zusätzen ein Jahr später als erstes Kapitel in sein Buch Die Religion innerhalb...

übernommen. Uns muss ein komprimierter Überblick genügen. Ich
zitiere meist Kants eigene Worte, aber durchweg im Sinn von Barths
Darlegungen (PT 2Öoff.).

Es geht um die Ethik. Ethik ist die Lehre von der praktischen Vernunft,
d.h. davon, wie wir das Vernünftige nicht bloß (wie im theoretischen
Erkennen) „bestimmen", sondern wir es „wirklich [...] machen" (Kritik der
reinen Vernunft, B X). Es dreht sich also ums Handeln. Zum Handeln aus
Vernunft aber gehört Wille, und der Wille ist etwas anderes als ein biologischer

Impuls. Er entspringt unserem Selbst und folgt eigenen Gesetzen.
Aber daraus entsteht ein Problem. Denn im tatsächlichen Handeln bleiben
wir an die Natur gebunden. Unser Leib mit seinen Affekten, überhaupt
Physik, Biographie, allgemeine Zeitgeschichte, kurz: Gegebenheiten unserer

jeweiligen Situation prägen unser Tun. Was wir ganz konkret „wirklich
machen", ist eine Art Mischung. Es wird weder dem Willensgesetz entsprechend

noch dem Naturgesetz entsprechend streng allgemein und notwendig

vernünftig sein können. Es kollidieren zwei verschiedene Gesetzlichkeiten,

die um der Reinheit willen streng unterschieden bleiben müssen.
Folglich kommt hier die reine Vernunftwissenschaft an ihr Ende. Sie kann
zwar sagen, was wir im Idealfall tun sollen, niemals aber, was wir dann
tatsächlich tun. Nur wo es rein um unsere persönlichen Vorsätze, um die
„Maximen" unseres Wollens geht, steht sie auf festem Boden. Und so
formuliert Kant für unser Selbst ein Gesetz des reinen Sollens: den „kategorischen

Imperativ". Er begründet unsere Autonomie.
Aber noch einmal: Wo wir handeln, bleiben wir, wie gesagt, auch beim

besten Willen an Neigungen, Stimmungen, Situationen hängen. Das heißt:
Dass der Mensch sich, dass wir selbst uns dem kategorischen Imperativ
tatsächlich unterstellen, ist niemals sicher. Gerade eine sorgfältige Selbstkritik

beweist, dass die letzten Gründe unseres konkreten Wollens und
Tuns niemals erkannt werden können. Hier sind wir unerkennbar, und das
heißt positiv gelesen: Wir sind frei, und zwar im Guten und im Schlechten.
Das ist entscheidend: Freiheit ist für Kant nicht mit Autonomie identisch.
Sie liegt tiefer. Freiheit ist der Umgang mit der uns möglichen Autonomie.
Wir können zwar wissen - die reine Vernunftwissenschaft beweist es: Unser

Selbst hat ein eigenes Gesetz. Und wir können gar nicht anders, als
diese unsere eigene Vernunftquelle erhalten zu wollen. Aber gerade die
Vernunft wird uns zum Fallstrick. Denn wenn wir den ethischen Willen
wirklich ernst nehmen, dann stellen wir fest, dass Autonomie niemals
mechanisch funktioniert - das wäre ein direkter Widerspruch. Unser Wille ist
immer auch ein ,Für die Autonomie' oder ein ,Gegen die Autonomie'. Wie



i5° Hartwig Wiedebach

Kant sagt: „Selbst das Belieben [etwas zu tun oder zu lassen, wird] in der
Vernunft des Subjekts angetroffen" (Metaphysik der Sitten, AA VI 213).

Wenn wir in der Wirklichkeit zugeben müssen, dass wir unweigerlich von
Gesetzen abhängen, die nicht die der Autonomie sind, so lautet der
notwendige Schluss: Wir haben uns aus freien Stücken gegen die Autonomie
entschieden. Wir haben uns der Heteronomie naturbestimmter Faktoren
ausgeliefert, aber diese Entscheidung war frei. Wir rechnen uns also unsere

Naturverhaftetheit selbst als etwas frei Gewähltes zu. Das bedeutet: Wir
haben das Sittengesetz verraten, und wir tun das ständig wieder.

Eine merkwürdige Dämonie in unserem Menschsein wird dadurch
sichtbar. Kant nennt sie geradezu die „Einwohnung des bösen Princips" -
der Ausdruck fallt Barth besonders auf (PT 262). Sie ist das „radicale Böse"

(Rig. B 3, AA VI 19). „Radical" bedeutet also nicht .besonders drastisch',
sondern, von lat. radix, ,in unser Menschsein ein-„gewurzelt"' (Rig. B 27,
AA VI 32). Und wieder geht es um die Rangordnung. Bosheit ist der
unreine „Hang", „die Triebfedern [unserer Naturverhaftetheit, sprich:] der
Selbstliebe und ihrer Neigungen zur Bedingung der Befolgung des
moralischen Gesetzes" (Rig. B 35, AA VI 36) zu machen statt umgekehrt das

Sittengesetz zur Bedingung unserer Selbstliebe und ihrer Neigungen. Und
weil uns hier unsere eigene Vernunft zum Fallstrick wird und wir die
Gründe dieser frei gewählten „Verkehrung" (Perversion) der Vernunft ins
Böse nicht erkennen können, so bleibt uns nur, dies als Tatsache
hinzunehmen.

Trotzdem ist Kant kein Pessimist. Wie Karl Barth sagt: Kant „bejaht"
die Grenzen unserer Vernunft, auch diese Grenze! Denn er vertraut darauf:
Gerade die Grenzerkenntnis bewährt, was trotzdem gilt. Der Mensch als
Vernunftwesen bleibt durch das reine ethische Gesetz bestimmt. Es ist
sein Wesen, den Willen als guten bestimmen zu sollen. Und weil es ihm
frei steht, dieses Sollen zu befolgen (natürlich ebenso wie das Böse), so

muss er - besonders in der Religionsschrift wiederholt Kant das immer
wieder - auch tatsächlich können, was er soll. Weiter allerdings kommt die
Wissenschaft der reinen Vernunft nicht. Hoffnung darauf, dass wir die
verkehrte Rangordnung unserer Handlungsmotive nicht nur umkehren können,

sondern dass wir das auch wirklich tun, kann sie nicht positiv geben.
Sie kann die Hoffnung nur durch jenes Bewusstsein des Könnens, wie
Heinrich Assel subtil ausgeführt hat: „negativ fühlbar" machen.5 Das ist
der Grund, warum Kant eine zweite Grundlegungs-Forschung entwirft.
Diese zweite Wissenschaft, eine Hoffnungs-Wissenschaft der Umkehr
sozusagen, sucht, merkwürdig genug, übernatürliche, transzendente
Wirkkräfte. Und nun werden Zeugnisse aus der faktischen, individuellen und
kollektiven Menschengeschichte als solche zu Quellen für Grundbegriffe.

5 ASSEL, Heinrich: Geheimnis und Sakrament. Die Theologie des göttlichen Namens bei
Kant, Cohen und Rosenzweig. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2001, 99.



Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 151

Die Rede ist von Dingen wie Gnade, göttliche Rechtfertigung, Vorsehung
und - als Entwurf einer dieser Umkehr-Ordnung entsprechenden Gemeinschaft

- von Kirche. Sie sind Gegenstand der „biblischen Theologie".

Hermann Cohen

Ist das noch der Kant, den wir kennen? Oder sind das Alterssymptome
eines Philosophen, der die Kontrolle über seine Begriffe verliert? Karl
Barth bejaht das erstere: Es ist der ungeschwächt kritische Kant, aber wir
brauchen eine, wie Barth sagt, eigenständige „Gesamtanschauung" (PT 264),
um sehen zu können, wie dieser Philosoph fähig werden konnte, auch das

seinem Kerngeschäft gegenüber „Jenseitige" an sich heranzuziehen. Auf
die Fülle der Details gehe ich nicht ein. Ich betrachte lediglich die Art und
Weise, wie Barth seine „Gesamtanschauung" anlegt. Dazu ist ein Seitenblick

hilfreich. Ich spreche von seinem Marburger Lehrer Hermann Cohen.
Kurz zu dessen Biographie. Hermann Cohen war neben Franz Rosenzweig

der maßgebliche deutsch-jüdische Denker des 20. Jahrhunderts. Er
wurde am 4. Juli 1842 in dem kleinen Städtchen Coswig im Herzogtum An-
halt-Bernburg geboren und starb in Berlin am 4. April 1918, kurz vor Ende
des Ersten Weltkrieges. Sein Vater war Lehrer der israelitischen Schule
und Vorbeter (Chasan) der jüdischen Gemeinde. In der synagogalen
Gebetswelt wuchs Hermann Cohen auf. Im Alter von 15 Jahren bezog er das

später berühmte Rabbinerseminar „Fraenckel'scher Stiftung" in Breslau. Er
brach die Ausbildung jedoch ab und studierte Philosophie. Bekannt wurde
er seit Beginn der 1870er Jahre durch mehrere Bücher über Immanuel
Kant. 1876 berief ihn der deutsche Kaiser als ersten Juden in Deutschland
zum ordentlichen Professor der Philosophie in Marburg. Zwischen 1902
und 19x2 legte er drei Teile eines Systems der Philosophie vor: Logik der
reinen Erkenntnis (LrE A 1902/B 1914), Ethik des reinen Willens (ErW A
1904/B 1907) und Ästhetik des reinen Gefühls (ÄrG 1912). Wichtige
Seitenschritte waren danach seine beiden Bücher Der Begriff der Religion im System

der Philosophie (BR 1915) und die posthum publizierte Religion der

Vernunft aus den Quellen des Judentums (RV A 1919/B 1929). Als er Mitte
1917 die Religion der Vernunft im Manuskript fertig hatte, wollte er zu
seinem philosophischen System zurückkehren und noch einen vierten Teil
schreiben: „Die Einheit des Kulturbewußtseins in der Psychologie".6 Möglich

wäre auch: „Psychologie als Encyklopädie der Philosophie". Cohen hatte

6 COHEN: Logik der reinen Erkenntnis (2i9i4), Werke. Hildesheim: Olms 1977 ff., Bd. 6,

609 und 611.



152 Hartwig Wiedebach

schon dreimal eine Vorlesung (teils mit begleitenden Übungen) unter
diesem Titel gehalten.7 Bevor er jedoch das Buch schrieb, starb er.

Eine dieser Psychologie-Vorlesungen hat Karl Barth im Wintersemester
1908/09 gehört, und er hat von den fünf im Basler Karl Barth-Archiv
vorliegenden Werken Cohens vor allem zwei mit besonderer Aufmerksamkeit
studiert: Ethik des reinen Willens (erste Auflage 1904) und Der Begriff der

Religion im System der Philosophie (1915).8 Das hat für Barths theologische
Kant-Deutung erhebliche Bedeutung. Ich vertrete zwei Thesen:

- Wo es noch um die reine Vernunft geht (v.a. im Blick auf Kants Kritik
der praktischen Vernunft), ist Karl Barth direkt von Hermann Cohens
Ethik des reinen Willens (A 1904) beeinflusst.

- Wo es dagegen um die religiöse Vernunft, die „biblische Theologie"
geht, bewegt sich Barth in auffallender Ähnlichkeit zu Cohens späterem

religiösen Denken, das er durch dessen Buch Der Begriff der Religion

im System der Philosophie (1915) und, wie wir annehmen dürfen,
durch die genannte Vorlesung kannte.

Allerdings ist Vorsicht am Platz: Karl Barth hat in seinem Buch Die
protestantische Theologie des ig. Jahrhunderts nirgends Cohen zitiert. Trotzdem
lässt sich die erste These m.E. streng terminologisch belegen. Die zweite,
für mich wichtigere These jedoch stützt sich lediglich auf Karl Barths
Grundentscheidung zu einer „Gesamtanschauung" Kants überhaupt und
auf inhaltliche Gewichtungen in der Durchführung. In beiden Fällen
beschränke ich mich auf wenige Details.

7 Vgl. die Aufstellung im Anhang zu COHEN, Hermann: Briefe an August Stadler. Basel:
Schwabe 2015, 143-157: WiSe 1905/06; WiSe 1908/09 und SoSe 1916 (für SoSe 1918 noch
angekündigt: „Einführung in die Psychologie").

8 Die Ethik des reinen Willens enthält den Vermerk: „Genf Juni 1910"; Der Begriff der

Religion [...] den Vermerk von anderer Hand: „Geschenk von seiner Schwiegermutter
Hoffmann, Weihnachten 1917". Sodann liegen von Cohen vor (Februar 2017): Religion und
Sittlichkeit (Separatdruck 1907, Vermerk: „Marburg WS 1908/09"); Die Bedeutung des Judentums
für den religiösen Fortschritt der Menschheit (Separatdruck 1910); Kommentar zu Immanuel
Kants Kritik der reinen Vernunft (hgry). Signifikante Anstreichungen, teils mit Randbemerkungen,

enthalten v.a. die Ethik (bis 441) und Der Begriff der Religion. - Von Paul Natorp
liegen einige kleinere Arbeiten vor sowie Die Religion innerhalb der Grenzen der Humanität
(1908, Vermerk: WS 1908/09). Letztere enthält zahlreiche Anstreichungen und z.T. längere
Randbemerkungen, v.a. in Kap. 4 bei Reflexionen über „Gefühl", sowie gegen Ende (99-126)
im Kap. „Der Transzendenzanspruch der Religion [...]". Sodann hat Barth Natorps schmale
Philosophische Propädeutik [...] in Leitsätzen (1905) gründlich studiert. Bei beiden Schriften
hat man den Eindruck, dass hier der lernende Student, noch nicht der eigenständige Denker
am Text gearbeitet hat. Ich danke dem Archivleiter Dr. Peter Zocher für seine eingehende
Beratung.



Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 153

Barths Um deutung von Kants Gottespostulat

Für meine erste These wähle ich als Beispiel Kants Gottespostulat in der
Kritik der praktischen Vernunft (KpV). Ich frage nicht, ob dieses Postulat
gültig ist, sondern wie Barth es präsentiert.

Nach Kant ist „das Dasein Gottes, als Postulat der reinen praktischen
Vernunft" (KpV, AA V 124) eine notwendige Konsequenz aus dem kategorischen

Imperativ. Wir brauchen, damit wir unseren Willen faktisch an
diesem Imperativ ausrichten, die Gewissheit einer, wie Barth zusammen-
fasst, ,,letzte[n] Einheit von Natur und Freiheit, Sein und Seinsollendem
und darum von Lust und Pflicht" (PT 246). Ich lasse offen, ob jeder einzelne

dieser Begriffe exakt dem Kantischen Gebrauch entspricht. Wichtiger
ist, dass Barth meint, der Begriff „Postulat" sei „sprachlich nicht sehr

glücklich"; besser sei der Ausdruck „Voraus-Setzung" (PT 246). Die
Getrenntschreibung des Wortes „Voraus-Setzung" macht deutlich, dass er
damit mehr meint als eine nur logische Verknüpfung. Barth spricht ganz
offensichtlich von einer „Setzung", aber eben im Sinn eines „Voraus": Der
Gottesgedanke wird zu der Setzung eines dem Sittengesetz voraus-lie-
genden Grundes. Er ist also nicht nur eine Hypothese im rein formalen
Sinn von „wenn das Sittengesetz gilt, dann braucht es den Gottesgedanken".

Es ist vielmehr eine onto-logische Hypothesis im Sinn Piatons: Gott
ist dann eine Idee, die dem Sittengesetz allererst Geltung verschafft. Deshalb

bestimmt Barth Kants Gottespostulat als „Voraussetzung der Wahrheit

der Idee Gottes" (PT 246).
Nun hat Kant eine eigene Reflexion angestellt, um den Begriff des

Postulats zu rechtfertigen. Demnach ist ein Postulat in der Ethik gerade keine
solche Voraus-Setzung, d.h. ein im Kern theoretischer Begriff. Im Unterschied

nämlich etwa zu mathematisch-theoretischen Postulaten ist die
„Gewissheit" der praktischen Postulate (u.a. vom Dasein Gottes) - eine
„nicht apodiktisch, d.i. in Ansehung des Objects erkannte Notwendigkeit,
sondern in Ansehung des Subjects, zu Befolgung ihrer objectiven, aber
praktischen Gesetze nothwendige Annehmung" (Kritik der praktischen
Vernunft, AA V ix, Anm.). Und nur in diesem subjektiven Sinn einer notwendigen

Gewissheit spricht Kant hier auch einmal von „Voraussetzung".
Trotzdem bevorzugt er ausdrücklich den Begriff „Postulat" und schließt
mit der Feststellung: „Ich wußte für diese subjektive, aber doch wahre und
unbedingte Vernunftnotwendigkeit keinen bessern Ausdruck auszufinden"
(Kritik der praktischen Vernunft, AA V11, Anm.).

Was seine beiden anderen mit Bezug auf Gott verwendeten Begriffe
„Wahrheit" und „Idee" betrifft, so erscheint „Wahrheit" in Kants Erörterung

des Gottespostulats gar nicht, und der Begriff „Idee" zumindest nicht
wörtlich. Gegen die Annahme, Kant meine hier doch eine „Idee Gottes",
spricht vor allem, dass er das „Dasein Gottes" postuliert. Eine „Idee" kann,
selbst wenn man sie in einem „bestimmten Ding" individualisiert, sprich:



154 Hartwig Wiedebach

wenn man sie als „Ideal" denkt (Kritik der reinen Vernunft A 568/B 596),
niemals „Dasein" haben. Ideen enthalten nämlich bei Kant nicht nur keine
„schöpferische [...] Kraft" („wie die platonischen"), sondern sie wirken
sogar in der reinen Theorie ausschließlich „praktisch", d.h. als Leitlinien
(regulative Prinzipien) für die Forschung (Kritik der reinen Vernunft A 569/B
597). Reine Leitlinien aber haben kein „Dasein".

Nun zu Hermann Cohen. Er hat sich in seiner Ethik des reinen Willens
zwar in vielen Punkten an Kant orientiert - dazu gehört, dass Gott
überhaupt in ihr Thema wird -, aber es wurde daraus ein grundlegend anderer
Entwurf. Gott ist bei Cohen erstens für die Grundlegung des reinen Willens

unverzichtbar. Er ist daher tatsächlich eine „Voraus-Setzung", sprich:
eine Hypothesis im, wie Kant sagte: „platonisch-schöpferischen" Sinn. Als
eine solche Hypothesis ist Gott zweitens eine notwendige „Idee" zur Grundlegung

der Ethik. Und diese Idee Gottes wiederum korrespondiert drittens
direkt dem mehrere Kapitel zuvor formulierten „Grundgesetz der Wahrheit".

Dort geht es um den „Zusammenhang und den Einklang des theoretischen

und des ethischen Problems" (ErW A 85), denn „in der Logik allein
gab es keine Wahrheit. Aber auch in der Ethik allein kann es keine Wahrheit

geben" (ErW A 85). Also braucht es ein eigenes „Grundgesetz der Wahrheit"

zur Verknüpfung zwischen Naturerkenntnis und Ethik. Und die Idee
Gottes ist der Schlussstein dieser Verknüpfung, den sie sichert „für die Ewigkeit

des [sittlichen] Ideals die analoge Ewigkeit der Natur" (ErW A 416).
All das ist nicht kantisch. Dessen Postulatenlehre hat Cohen vielmehr

abgewiesen, v.a. weil ihm ihre bloß subjektive Bedeutung als „Gewissheit"
nicht ausreichte. Um ein „Dasein Gottes" wie bei Kant geht es also bei
Cohen genau nicht - auch bei ihm haben Ideen kein Dasein -, wohl aber um
„Wahrheit". Daraus folgt: Karl Barths Lesart des angeblichen Kantischen
Gottespostulats: „Voraussetzung der Wahrheit der Idee Gottes", passt
durchgängig auf Cohen, in keinem Stück jedoch auf Kant. Barth hat hier
seinen Lehrer Cohen in Kant hineingelesen. Dafür, dass er von Cohens
ethischer Gotteslehre beeinflusst war, gibt es auch andere Zeugnisse seit
1910 (dem Jahr, in dem er die Ethik des reinen Willens erwarb). Ich nenne
nur sein Römerbrief-Buch (2. Aufl. 1922). Dort zitiert er anlässlich von
Rom 1,19 („Der Gottesgedanke ist ihnen bekannt") aus Cohens Kapitel „Die
Idee Gottes" in der Ethik des reinen Willens. Ihn beeindruckt Cohens
Ausführung über die „verzweifelnde Demut" und die „Selbstironisierung der
Vernunft" bei Piaton, der in seiner Politeia feststellt, dass der Idee des
Guten, also dem, wie Cohen sagt: „Absoluten", keine Grundlegung gegeben
werden könne. Daher sei diese oberste Idee nur durch eine in der Vernunft
selbst liegende „Selbstironisierung" zu fassen. Es ist ein Verzicht auf
Grundlegung, um das Tiefste aller Grundlegung selbst sehen zu können. 9 - Ne-

9 BARTH, Karl: Der Römerbrief II (1922). Zürich: Theol. Verlag 1984, 21 (andeutend bereits
BARTH: Der Glaube an den persönlichen Gott [1913], in: Vortr. u. kl. Arbeiten 1909-J9J4.



Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 155

benbei gesagt, las Barth Cohens Ethik, wie die Anstreichungen zeigen,
generell stark unter Gesichtspunkten wie Religion, Glaube usw. Interessant
ist, dass alle Lektüreanzeichen bei Seite 441 enden. In der folgenden, von
Cohen als „Anwendung" seiner Grundlegungen entworfenen Tugendlehre
findet sich keine Anstreichung mehr.10

Eigenart der religiösen Vernunft

Nun zur zweiten These über die Ähnlichkeit zwischen Barths Darstellung
von Kants „biblischer Theologie" und Cohens religiösem Denken. Hier geht
es, wie gesagt, eher um thematische Gewichtungen als um terminologische
Entsprechungen. Ich beschränke mich auf zwei Gesichtspunkte. Zunächst
zur Angliederung der biblischen Theologie an die reine Vernunftwissenschaft

überhaupt.
Kants Lehre des radikalen Bösen war seit ihrem Erscheinen Gegenstand

vieler Angriffe. Barth reagiert darauf angenehm humorvoll:

„Daß diese Lehre vom radikalen Bösen einen .Fremdkörper' in der Kantischen
Lehre darstelle, das ist eine so naheliegende und so oft vorgetragene
Interpretationsmöglichkeit, daß man sich ihr nur schon darum nicht gerne anschließt.

Zürich: Theol. Verlag 1993, 529-530). Vgl. COHEN: Ethik des reinen Willens. 1. Aufl.(!). Berlin:
Cassirer 1904, 406 über Piatons Politeia 509b-5iob; dazu LOHMANN, Johann Friedrich: Karl
Barth und der Neukantianismus. Berlin: De Gruyter 1995, 312. - Es wäre vermutlich lohnend,
die oft erörterte Differenz zwischen Römerbrief I und II bzgl. Rom 1,19 speziell mit Blick auf
Cohens „Selbstironisierung" zu analysieren (ohne gleich seinen „Ursprung" einzumischen!).
Ausgangspunkte könnten sein: Michael BEINTKERS Erörterung des „Unanschaulichen" (Die
Dialektik in der dialektischen Theologie' Karl Barths. München: Chr. Kaiser 1987, 89-96 und
225); verbunden mit Bruce McCORMACKS Formulierung: "If the unintuitable God is truly to
be known, God must make Godself intuitable. [...] But God must do so in such a way that the
unintuitability proper to God is not set aside" (Orthodox and modern. Studies in the theology
ofKarl Barth. Grand Rapids: Baker Academics 2008, 28).

10 Es ist für die Rekonstruktion von Barths Verhältnis zu „Marburg" wichtig, dass er nur
die 1. Aufl. von Cohens Ethik des reinen Willens gekannt zu haben scheint. Zu diesem Buch
hatte Wilhelm Herrmann Stellung bezogen (HERRMANN: Hermann Cohens Ethik [1907], in:
FiSCHER-APPELT, Peter [Hg.]: Wilhelm Herrmann. Schriften zur Grundlegung der Theologie.
München: Chr. Kaiser 1967, Bd. 2, 88-117. Vgl. McCORMACK, Bruce: Theologische Dialektik
und kritischer Realismus. Entstehung und Entwicklung von Karl Barths Theologie 1909-1936.
Zürich: Theol. Verlag 2006, 70-73; OAKES: Karl Barth on Theology and Philosophy, 55-58). -
Cohen reagierte seinerseits auf Herrmann in mehreren Ergänzungen der 2. Aufl. seiner Ethik
(1907). Barth hat das (den mir bekannten Quellen zufolge) offenbar nicht gekannt oder nicht
wichtig genommen. - Auf Wilhelm HERRMANNS spätere Publikation: Die Auffassung der
Religion in Cohens und Natorps Ethik (1909), in: Schriften [...], Bd. 2, 206-232, bezieht sich
Barth möglicherweise indirekt in seiner Skizze „Ideen und Einfälle zur Religionsphilosophie"
von 1910. In dem Zusammenhang betont er die „kanonische" Bedeutung von Cohens Ethik
(Brief vom 3.7.1910, Anm. d. Hg. in BARTH: Ideen und Einfälle [...], in: Vorträge und kleinere
Arbeiten 1909-1914, 126-138, hier 126; vgl. OAKES: 36-37; ausführlicher LOHMANN: Karl Barth
und der Neukantianismus, 208). - Es sollte übrigens nicht übersehen werden, dass sich Barth
bei aller Wertschätzung denkerischer Individuen von dem Summenbegriff „Neukantianismus"

deutlich distanziert hat, vgl. PT 343, 364.



156 Hartwig Wiedebach

Diese Lehre ist vielleicht gerade kein Fremdkörper in einer Kantischen
Gesamtanschauung, deren Darstellung der Philosoph seiner Zeit und uns allerdings
schuldig geblieben ist und an seinem Ort wohl auch schuldig bleiben mußte"
(PT 264).

Eine solche Gesamtanschauung hätte nämlich, so Barth, unweigerlich auch
die die reine Vernunft „begrenzenden Nachbarfelder umfaßt, und diese
Nachbarfelder nicht bloß als Grenze bezeichnet" (PT 264). Kant hätte
dann die biblische Theologie nicht nur als das Andere zur reinen
Vernunftwissenschaft umreißen können, sondern er hätte sie positiv ausfüllen
müssen. Das lag jedoch nicht in den Möglichkeiten des Mannes, in dem
sich das 18. Jahrhundert in seinen Grenzen ,sah, verstand und bejahte'.

Nun gibt aber eine Grenze dem, was sie begrenzt, Kontur, sowohl nach
außen als auch nach innen.11 Eine Grenze negiert und bestimmt in einem.
Deshalb redet Kant von Gnade, Wunder, Geheimnis in durchaus bestimmter

Weise. Solche Dinge bleiben also zwar

„Parerga [Beiwerke] der Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft;
sie gehören nicht innerhalb dieselben, aber stoßen doch an sie an. Die Vernunft
im Bewußtsein ihres Unvermögens, ihrem moralischen Bedürfnis ein Genüge
zu tun, dehnt sich bis zu überschwenglichen Ideen aus, die jenen Mangel
ergänzen könnten, ohne sie doch als einen erweiterten Besitz [!] sich zuzueignen.
Sie bestreitet nicht die Möglichkeit oder Wirklichkeit der Gegenstände derselben,

aber sie kann sie nur nicht in ihre Maximen zu denken und zu handeln
aufnehmen" (Rig. B 63, Anm., AA VI 52, zit. bei Barth 268-269).

Diese Ausdehnung der Vernunft ist philosophisch abzuweisen; biblisch
theologisch dagegen zeigt sie - fast möchte man sagen: offenbart sie -
,positiv fühlbare'12 „Geheimnisse der höchsten Weisheit" (Rig. B 261, AA VI
171; Barth 267). Denn, so Kant in einer abschließenden „Allgemeinen
Anmerkung" zur Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, die
„Unmöglichkeit" solcher Geheimnisse „läßt sich doch eben auch nicht
beweisen, weil die Freiheit selbst [...] eben so unbegreiflich bleibt als das

Übernatürliche, welches man zum Ersatz der selbstthätigen, aber mangelhaften

Bestimmung derselben annehmen möchte" (Rig. B 297, AA VI 191).

Folglich „rechnet" die Vernunft „mit einem Glauben, den man den (über
die Möglichkeit desselben) reflectirenden nennen könnte" (Rig. B 63, Anm.,
AA VI 52).»3 - Für Karl Barth ist diese Rede von „Parerga" „methodisch sehr
einleuchtend" (PT 268).h Und in dieser grundsätzlichen Anerkennung se-

11 Vgl. BEINTKER: Grenzbewusstsein, 130-132.
12 ASSEL: Geheimnis und Sakrament, 147-148.
O Vgl. DOBER, Hans Martin: Reflektierender Glaube. Die Vernunft der Religion in klassischen

Positionen. Würzburg: Königshausen und Neumann 2011, 33-48, hier 35; zu Kant und
Cohen vgl. mehrere Beiträge in DOBER, Hans Martin/MORGENSTERN, Matthias (Hgg.): Religion

aus den Quellen der Vernunft. Hermann Cohen und das evangelische Christentum.
Tübingen: Mohr Siebeck 2012, v.a. von Jörg Dierken (131-146), Assel (162-175), Dober (207-222).

H Vgl. OAKES: Karl Barth on Theology and Philosophy, 140.



Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 157

he ich die Analogie zu Hermann Cohens Bestimmung der Religion im System

der Philosophie.
Barth hat, wie gesagt, Cohens Buch unter diesem Titel aufmerksam

gelesen. Es entfaltet, was Cohen die „Eigenart" der Religion nennt. Wie bei
Kant darf Religion die, wie Cohen sagt: „Selbständigkeit" der vorrangigen
philosophischen Fragen nach einer reinen Erkenntnis, nach einem reinen
Willen und nach einem reinen Gefühl nicht beeinträchtigen. Auch Cohens
„Eigenart" macht aus der Religion eine „Nebenordnung", ein Parergon zur
Philosophie. Diese „Nebenordnung", so heißt es im Begriff der Religion,
„muß die Angliederung der Eigenart an die selbständigen Glieder zu bewirken

haben, und zwar die Angliederung an alle drei Glieder; es darf keines
derselben in Wegfall kommen, wenn die Eigenart der Religion in voller
Klarheit und Unzweideutigkeit zur Bestimmung kommen soll" (BR 110-111).

Aber Cohen geht weiter als Kant. Er meditiert Religion nicht nur als etwas
Nicht-Unmögliches, sondern als ein Glaubensbekenntnis. Alle Gebiete
philosophischer Reinheit werden ein zweites Mal mit Gottvertrauen
durchlaufen. Die besondere Vernunft, mit der das geschieht, ist die einer
„Korrelation zwischen Mensch und Gott" (BR 110).^ Auch das wird niemals ein
„Besitz" der reinen Vernunft, sondern ein, wie Kant gesagt hatte: Ausdehnen

der Vernunft. Aber diese Ausdehnung zeigt eine positive Offenbarung,
eine kontinuierliche „Gebung [der Tora]", wie Cohen den hebräischen
Ausdruck matan tora übersetzt.16

Für meinen Blick auf Karl Barth ist nun von Bedeutung, dass Cohen
diese „Nebenordnung" genau dort erörtert, wo er über das vierte große
Thema der Philosophie redet: die „Psychologie als Enzyklopädie der
Philosophie". Das dazu gehörige Buch hat er, wie gesagt, nicht mehr geschrieben.

Aber in den uns vorliegenden anderen System-Büchern deutet er einiges

an, am ausführlichsten in Der Begriff der Religion. Kapitel V trägt den
Titel: „Das Verhältnis der Religion zur Psychologie" (BR 108-140). Und
genau dieses Verhältnis hält Cohen für besonders instruktiv, denn: „Gerade

das Problem der Religion im Gesamtbewußtsein dürfte die Unterscheidung

und die Zusammenfassung der Vorgänge des Bewußtseins, wie die
Psychologie sie zu fordern hat, ohne genaue Durchführung wenigstens
anschaulich machen" (BR 108). Wozu Kant nicht mehr gelangt ist, ja wozu
er nach Karl Barth nicht gelangen konnte, nämlich zu einer Darstellung
seiner eigenen „Gesamtanschauung", das sucht Cohen in der Psychologie
eines die Religion einschließenden „Gesamtbewußtseins". Barth konnte
sich also in seiner Absicht, eine Kantische Gesamtanschauung zu wagen,
durchweg bestätigt fühlen.

Das ist strikt zu unterscheiden von Paul Tillichs „Korrelation", d.h. der Beziehung
zwischen Glaubensaussagen und menschlichen Situationen. Vgl. MOXTER, Michael: Barth und
Tillich, in: Barth Handbuch, 106-111.

16 COHEN: Einheit und Einzigkeit Gottes III: Offenbarung (1918), in: Werke, Bd. 17, 640.



158 Hartwig Wiedebach

Aus diesem Grund ist es so wichtig, dass er im Wintersemester 1908/09
Cohens Vorlesung zur enzyklopädischen Psychologie gehört hat. Es ist
überhaupt die einzige in Barths Marburger „Anmeldungs-Buch" genannte
fachphilosophische Lehrveranstaltung, mit Cohens eigenhändiger Bestätigung

über Anmeldung und Abmeldung sowie dem Hinweis auf das
entrichtete Kurshonorar.x7 Leider kennen wir bisher weder von Barth noch
von anderen Hörern eine Mitschrift. Das ist bei Barth auffällig. Die stattliche

Reihe seiner anderen, teils akribischen Mitschriften im Karl Barth-
Archiv lässt sogar vermuten, dass er bei Cohen absichtlich nicht
mitgeschrieben hat.18 Wir dürfen jedoch davon ausgehen, dass die Persönlichkeit

Cohens, so wie auf jeden anderen, der über sie berichtet hat, auch auf
Barth stark gewirkt hat. Er selbst schreibt: „Daß es einmal eine nahezu
priesterlich ernste Philosophie gegeben hat [...], das ist uns in Marburg [...]
an den Gestalten eines Cohen und Natorp eindrücklich geworden".^ Bei
der vielfach belegten rhetorischen Ausdruckskraft Cohens brauchte es kein
Mitschreiben, um einen bleibenden Eindruck zu behalten.

Auch hier beschränke ich mich auf Weniges. Zunächst ein methodisches

Detail: In der „neuen Psychologie" sollte, so schreibt Cohen schon in
seiner Logik der reinen Erkenntnis (Zusatz zur 2. Aufl. 1914), „an die Stelle
der Reinheit die Einheit treten" (LrE B 611). Es geht um die „Einheit des

Kulturbewußtseins als Grundlegung" (LrE B 610). Das bedeutet, so Cohen
selbst, „Gefahr" (LrE B 611). Denn die drei bisherigen philosophischen
Systemteile trugen als methodischen Leitbegriff nicht die „Einheit", sondern
die „Reinheit" im Titel: reine Erkenntnis, reiner Wille, reines Gefühl. Der
Übergang zur „Einheit" erscheint daher als Bruch. Zwar sei, so Cohen,
auch die neue Einheit ein methodischer „Leitbegriff', und so bleibe „ein
Hauptsinn der Reinheit in der Einheit erhalten" (LrE B 611). Aber eben der
Leitbegriff ändert sich. Die Reinheit, bisher das Ganze, ist jetzt nur noch
ein Teil. Die Psychologie umfasst mehr als das, was der Reinheits-Logiker,
-Ethiker oder -Kunstphilosoph zur Darstellung bringt. Sie sucht die
„systematisch-genetische Entwicklung aller Erscheinungsweisen des Bewußtseins"

(LrE B 611). Und dieses „alle" ist ernst zu nehmen, denn Cohen
meint tatsächlich alle Bewusstseinserscheinungen „im Hellen und im Dunkeln,

in der Reife und im Keime, in der Komplexion und in den Elementen"

(LrE B 611). Das bedeutet unweigerlich Chaos, und Cohen sieht das.

„Wenn jedoch", so schreibt er, „für dieses gesamte Chaos die Entwickelung
aus dem Brennpunkt des Systems das Ziel ist, so muß die Einheit das Ziel

J7 Karl Barth-Archiv, Basel.
18 Vom Verlust einer ehemals vorhandenen Mitschrift auszugehen, gibt es nach Meinung

des Archivars Dr. Zocher keinen triftigen Grund.
'9 BARTH, Karl: Die dogmatische Prinzipienlehre bei Wilhelm Herrmann (1925), in:

Vorträge und kleinere Arbeiten 1922-1925. Zürich: Theol. Verlag 1990, 545-603, hier 585; vgl.
BUSCH, Eberhard: Karl Barths Lebenslauf. Nach seinen Briefen und autobiografischen Texten.
Zürich: Theol. Verlag 2005, 56.



Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 159

sein" (LrE B 611). Dieser Zielgedanke allein wird herrschend. Die bisherigen
Systemteile hatten an bereits geordneten Fakten (Wissenschaft bzw.
Kunst) ihren Ausgangspunkt. Ein Chaos dagegen zeigt keinerlei „gegebenen

Urgrund des Bewußtseins"; „für das begehrte Faktum tritt die Fiktion
ein" (LrE B 611). „Fiktion" aber heißt hier: ,Zielentwurf einer „genetischen
Entwicklung" (LrE B 612). Cohens vierter Systemteil sollte also eine
zielführende Wegleitung sein, eine, wie er sagt: „hodegetische Enzyklopädie";
so nennt er seine Psychologie in der Ästhetik des reinen Gefühls (1912, ArG
II 432). Dieses Buch entwarf er um 1909, also gerade zu der Zeit, als Karl
Barth die Vorlesung hörte. Barth erlebte unmittelbar, was wir nur aus
Andeutungen erahnen können: eine vor seinen Augen in lebendiger Rede
entworfene Gesamtanschauung auf kantisch geprägtem Boden. Ohne die
Grenzen zu verleugnen und ohne sachliche Vermischung schloss Cohen
die religiöse „Eigenart" den philosophischen Systemteilen positiv an.

Dazu gehört etwas Weiteres: Cohens Rücksicht auf das „naive Bewußtsein

des Menschen" (BR 137). Zwar ist Naivität für ihn kein Wert an sich;
das Ziel ist ihre Fortbildung zum philosophischen Bewusstsein. Aber es
behält volle Geltung, „daß der ungelehrte, ungebildete Mensch, der Mensch
gleichsam ohne alle Kultur, dennoch nach einem Gotte Verlangen trägt. In
dem Verlangen nach Gott besteht die Religion. In dem Verlangen nach
einem Wesen außer dem Menschen, aber für den Menschen besteht sie"
(BR 138). Wieder ist Vorsicht geboten: „Außer dem Menschen, aber für den
Menschen" heißt nicht, dass Gott irgendwo im ,Bilde des Menschen'
erschiene oder als solches gedacht werden dürfte. Die „Korrelation zwischen
Mensch und Gott" ist das Gegenteil von Anthropomorphismus und
Mythos. „Religion entsteht erst mit dem Einzigen Gotte, mit dem Gotte ohne
Gleichnis und ohne Bildnis" (BR 138). Und in dieser „Einzigkeit Gottes
prägte sich auch für das populäre Bewußtsein die Unvergleichbarkeit des

Inhaltes und des Schatzes der Religion mit allen Reizen der Kultur aus"
(BR 138). Zwar hat das „populäre Bewußtsein" in einer Logik der Reinheit
keinen Ort. Beim Umgang mit der „Gebung" der Tora hingegen spricht es

sogar in den Grundlegungen auf seine Weise mit. Das ließe sich an Cohens
Begriffen der Schöpfung, der Heiligkeit, der Freiheit des Willens zum Guten

oder Schlechten, der Liturgie, der Gemeinde, der Versöhnung, des Mes-
sianismus, der Auferstehung und der religiösen Tugenden vielfaltig zeigen.
Es führt auf mein zweites Beispiel zur Analogie zwischen Barth und Cohen:
die Kirche.

Kirche und jüdische Gemeinde

Nach Kant ist die Kirche „ein ethisches gemeines Wesen", ein „Volk Gottes
unter ethischen Gesetzen" (Rig. B 137, AA VI 98). Ein solches Volk „zu
stiften", kann „nur von Gott selbst erwartet werden" (Rig. B 141, AA VI 100).
Gleichwohl bleibt der Mensch auch als Volk Gottes moralisch verantwort-



i6o Hartwig Wiedebach

lieh. Er muss in kirchlichen Dingen „so verfahren, als ob alles auf ihn
ankomme, und nur unter dieser Bedingung darf er hoffen, daß höhere Weisheit

seiner wohlgemeinten Bemühung die Vollendung werde angedeihen
lassen" (Rig. B 141, AA VI 101). Daher ist, so Kant, zwar „Gott selbst als Stifter,

der Urheber der [kirchlichen] Constitution, Menschen aber [sind] doch
als Glieder und freie Bürger dieses Reichs in allen Fällen die Urheber der
Organisation" (Rig. B 227, AA VI 152).

Was genau bedeutet dieses: „als ob alles auf ihn [den Menschen]
ankomme"? Die Kirche ist - Barth referiert hier ausführlich - auch für Kant
der Ort des gemeinsamen Betens, der Taufe, der Kommunion. All das sind,
vom Problem des radikalen Bösen her gesehen, „Gnadenmittel" für eine
reale Hoffnung auf Umkehr. Kant aber belässt es dabei, ihren Erfolg als

„Geheimniß [mysterium] der Genugthuung" zu bezeichnen (Rig. B 2t6, AA
VI 143). Ein Bekenntnis, ihre Wirkung erfahren zu haben, unterlässt er. Es

bleibt bei der Bestimmung, dass das „Gute", also die Umkehr vom Bösen,
für einen Menschen auf dem Boden der Vernunft

„von ihm selbst herrühren muß [...]. Es kann ihn also, soviel die Vernunft
einsieht, kein andrer durch das Übermaß seines Wohlverhaltens und durch sein
Verdienst vertreten; oder, wenn dieses angenommen wird, so kann es nur in
moralischer Absicht nothwendig sein, es anzunehmen; denn fürs Vernünfteln
ist es ein unerreichbares Geheimniß" (Rig. B 216-217, AA VI 143).20

Bei Cohen steht an der Stelle der Kirche die jüdische Gemeinde. Sie ist der
Ort, wo trotz des in seinen Gründen (wie bei Kant) nicht erkennbaren,
freien Willens zum Schlechten (hebräisch schegaga) die begründete Hoffnung

auf Umkehr keimt. Auch Cohen formuliert erst spät in seinem Leben
das Problem einer freien Entscheidung gegen die reine praktische
Vernunft: „Wie kann [angesichts der geschichtlichen Erfahrung vom
Menschen] die Annahme eines medialen Willens, der das Schlechte, wie das

Gute, wählen kann, entstehen? Wie kann der freie Wille die Willensfreiheit

der Sünde bedeuten?" (RV21 212). Und er bezieht sich auf denselben
Bibelvers, Genesis 8,21, den (indirekt) auch Kant heranzieht: „Der Jezer des

Herzens des Menschen" - Cohen zitiert den Kernbegriff jezer absichtlich
hebräisch - „ist böse von seiner Jugend an" (RV 212; vgl. Kant: Rig. B 7 und
13, AA VI 22 und 25). Indem er hebräisch jezer sagt, vermeidet er die gängige

Übersetzung durch „Trieb [des Herzens]". Er will damit (wie Kant)
jede biologistische Deutung abwehren. Zur Bekräftigung nennt er als zweiten

Vers Genesis 6,5: kol jezer machschavot libo raq ra' kol ha-jom; „alles
Gebilde", so lautet hier die Übersetzung von jezer, „der Gedanken seines
Herzens ist nur böse den ganzen Tag". Und er deutet dieses „Gebilde des
Herzens" mit dem mittelalterlichen Kommentator Abraham Ibn Esra (12.

20 Vgl. ASSEL: Geheimnis und Sakrament, bes. 167-192.
21 COHEN, Hermann: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. 2. Aufl.

Frankfurt/M.: Kauffmann 1929.



Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 161

jh.) als „Erzeugnis, das ihm nachgebildet ist" (RV 212).22 Ein „nachbildendes

Erzeugen" aber ist nur vordergründig ein angeborener Trieb. In Wahrheit

ist der böse Jezer ein irrender freier Wille.
All das passt durchaus zu Kant - und zu Karl Barths Referat. Ab hier

jedoch trennen sich die Wege, zumindest die von Barth und Cohen. Cohen
formuliert seine Lehre von der Gemeinde als eine praktische Liturgik des
Hohen Versöhnungstages (Jörn Kippur). Die wenigen Absätze, wo er das -
wenn auch vorerst noch ohne genaue Ausführung - in seinem Buch über
den Begriffder Religion umreißt (64), hat Karl Barth in seinem Handexemplar

auffallig angestrichen und senkrecht an den Rand das Wort „Synagoge!"

geschrieben. Der Grund ist klar. Nach Cohen hat der jüdische
Gemeindegottesdienst sein Zentrum im „Stehen vor Gott". Die Versöhnung
des Menschen mit seiner Gefährdung durch die eigene Freiheit geschieht
in einem gleichfalls freien, öffentlichen Bekenntnis der Sünden, ausgesprochen

in fest geprägten liturgischen Formeln. Der Einzelne entäußert sich

ganz in die Wir-Form der Gemeinde: in das Bekenntnis der „Sünde, die wir
gesündigt haben" ('al chet' schä-chata'nu). Seine Sehnsucht nach Versöhnung

geht ganz in die Gemeindegestalt ein. Deren Sprachform ist zugleich
ihre Daseinsform. Die Sprachform der Sehnsucht aber ist nach Cohen
lyrisch, und als lyrisches Sprechen erfährt die Sehnsucht im Sich-Ausspre-
chen zugleich ihre Befriedung, ihre Versöhntheit. Und so realisiert das
Dasein der hebräisch betenden Gemeinde das Sünden-Bekennen und die
Versöhnung in einem. Überall spricht hier nur der Mensch, an keiner Stelle
Gott. „Gott", so heißt es in Der Begriff der Religion, „der an dieser Arbeit
selbst nicht teilnimmt [fettgedruckt!], wird als Wahrzeichen gedacht, das
die Befreiung von der Sünde bewirkt" (BR 64). Niemals greift er als Akteur
in diese Ökonomie ein. Cohen bezeugt den Glauben einer Vernunft, die
eine die Versöhnung wirkende Kraft aus sich hervorbringt. Das ist die
Vernunft aus den Quellen des Judentums, von der auch Ibn Esra redet: „Der
Mittler [genauer: der Bote] zwischen Gott und Mensch ist die Vernunft"
(ha-mal'ach ben 'adam u-ben 'elohaw hu' sichlo), so zitiert ihn Cohen
erneut.^ Ein geschichtliches Ereignis oder eine Person zum Grund des
Gottvertrauens zu machen, ist ausgeschlossen. - Deshalb schreibt Karl Barth an
den Rand „Synagoge!"24

22 Ibn Esra liest das Wort jezer als toldah, .Ergebnis', .Folge': hi' ha-toldah ha-nozrah lo
(Kommentar zu Gen 8,21).

23 Vgl. Ibn Esras Einleitung zum Genesiskommentar (i.d.R. in kommentierten jüdischen
Bibelausgaben, mikra'oth gedoloth); zit. in COHEN: Liebe und Gerechtigkeit in den Begriffen
Gott und Mensch (igoo), in: Jüdische Schriften. Berlin: Schwetschke 1924, Bd. 3, 65; COHEN:
Deutschtum und Judentum (1915/16), in: Werke, Bd. 16, 480; zur Sache COHEN: Reflexionen
und Notizen. Werke, Suppl. 1, 59; BIENENSTOCK, Myriam: „Von Angesicht zu Angesicht", d.h.
„ohne einen Mittler", in: DOBER/MORGENSTERN (Hgg.): Religion aus den Quellen der Vernunft,
55-68, hier 57-62.

24 Es war nicht der jüdische Philosoph Cohen, mit dem sich Barth eingehend beschäftigte.
Auch ein Werk wie Franz Rosenzweigs Stern der Erlösung fand nicht ernsthaft sein Inte-



1Ô2 Hartwig Wiedebach

Der Glaube an Jesus Christus markiert die Schranke zwischen ihm und
seinem jüdischen Lehrer. Aber auch von Kant bleibt Karl Barth deutlich
geschieden. So groß seine Verehrung für den Mann war, „in dem das 18.

Jahrhundert sich selber in seinen Grenzen gesehen, verstanden und bejaht
hat": Kant konnte inhaltlich niemals mehr sein als eine Provokation, als
die äußerst nachdrückliche Aufforderung zu einem grundlegend anderen
Weg christlicher Selbstbesinnung. Methodisch allerdings blieb er das Vorbild

für eine ihre Grenze kennende, aber auch mit ihr spielende
Wissenschaftlichkeit, also für das, was Barth in Der Römerbrief II (1922) auf
seinem ganz anderen Weg zu den Quellen eine „kritische Theologie" genannt
hat.25

Zusammenfassung
Karl Barths intensivste Auseinandersetzung mit Kants Religion innerhalb
der Grenzen der bloßen Vernunft (1793) findet sich in Die protestantische
Theologie im 19. Jahrhundert, ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte von
1947. Die Kantische Spannung zwischen einer reinen Vernunft und einer
„nicht reinen [...] Religionslehre" will Barth in einer „Gesamtschau" auflösen.
Angelpunkte sind Kants „radikales Böse", sein Gottespostulat sowie die Ek-
klesiologie. Barth ist durch zwei Werke Hermann Cohens beeinflusst sowie
durch dessen Vorlesung zur „Psychologie als Encyklopädie der Philosophie"
1908/09. Die Konturen der drei Denker treten in Übereinstimmung und
Differenz deutlich hervor.

Abstract
Karl Barth's most intensive investigation in Kant's Religion within the Boundaries

of Mere Reason (1793) is contained in his Protestant Theology in the
19th Century: Its Background and History (1947). Barth seeks to resolve the
Kantian tension between Pure Reason and a "non-pure [...] religious doctrine"

within a synthetic "total survey." Core issues are Kant's "radical evil,"
his Postulate of God's Existence and ecclesiology. Barth was influenced by
two of Hermann Cohen's works and Cohen's lecture course on "Psychology
as Encyclopedia ofPhilosophy" (1908/09). The intellectual contours of these
three thinkers emerge here clearly in regard to their shared agreement and
differences.

resse, vgl. HEILER, Martin: Barth und Miskotte, in: BEINTKER (Hg.): Barth Handbuch, 122-126,
hier: 125.

25 BARTH, Karl: Der Römerbrief (21922/1984), Vorwort zur zweiten Aufl., XIII. Vgl. ähnlich
BEINTKER, Michael: Grenzbewusstsein, bes. 128-132; NIELSEN, Bent Flemming: Theologie als
kritische Wissenschaft, in: BEINTKER (Hg.): Barth Handbuch, 410-416.


	Karl Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft : "Biblische Theologie" unter dem Einfluss von Hermann Cohen

