Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Karl Barth Uber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen
Vernunft : "Biblische Theologie" unter dem Einfluss von Hermann
Cohen

Autor: Wiedebach, Hertwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HARTWIG WIEDEBACH

Karl Barth tiber Kants Religion innerhalb der

Grenzen der blossen Vernunft:
,Biblische Theologie® unter dem Einfluss
von Hermann Cohen

DIE FREIHEIT ZUM BOSEN

Immanuel Kant hat in einigen Schriften seiner spaten Jahre iiber ,biblische
Theologie“ nachgedacht, ja eine solche geradezu entworfen. Er tat das je-
doch nicht aus einem genuin theologischen Interesse heraus. Er blieb auch
hier Philosoph und betrachtete die biblische Theologie als etwas Anderes,
ja Fremdes; er ergriff und entwarf sie mit den Mitteln der Philosophie.
Was biblische Theologie und Philosophie vereint, ist die Vernunft. Sich
mit Vernunft zu befassen, ist fiir Kant zwar primar und unteilbar eine phi-
losophische Aufgabe. Aber auch die biblische Theologie ist vernunftge-
formt. Was sie von der Philosophie unterscheidet, ist der Stellenwert der
Reinheitsfrage. Kant als Philosoph sucht die Kritik der reinen Vernunft in
allen Grundlegungsbereichen: in der Erkenntnis, im Sittlichen und im
Asthetischen. Er fragt nach einem streng allgemeinen und notwendigen
Verfahren, das es uns ermdglicht, zu giiltigen Bestimmungen zu gelangen.
Alles Zufallige, egal, wie wichtig es momentan sein mag, triibt die philoso-
phische Reinheit. Sie ist Kants Grundlage fiir giiltiges Wissen, Beweisen,
und vor allem fiar das Bewusstsein von genau bestimmten, uniiberschreit-
baren Grenzen des menschlichen Geistes. Damit trennt er die Vernunft
nicht etwa von Sinnlichkeit, Neigungen, Naturtrieben oder von geschicht-
licher Erfahrung ab. Es geht um die Rangordnung: Kant achtet darauf, die
aus der Vernunftkritik ermittelten Ordnungsprinzipien zur Bedingung fiir
jede Ordnung im Bereich von Sinnlichkeit, Neigung, Trieben usw. zu ma-
chen und in dieser Position festzuhalten. Auf keinen Fall darf das Umge-
kehrte eintreten: Im Erkennen, Wollen oder iiberhaupt im Urteilen den
Sinnesdaten, Neigungen, geschichtliche Situationen die Leitung zu tiber-
lassen, verkehrt (pervertiert) die Vernunftordnung und ist daher falsch.
Anders verfahrt, so scheint es, die biblische Theologie. Sie akzeptiert —
wir werden noch genauer sehen wie - Ordnungsprinzipien aus ,,Geschichts-
und Offenbarungslehren® (Metaphysik der Sitten [1797/98], AAt VI 488),
aus personlicher Zeugenschaft, ja aus Gefiihl. Widerspricht sie damit nicht
der Vernunft? Nicht per se und in jeder Hinsicht, aber ihr Verfahren kann

1 Akademie-Ausgabe: Kants Gesammelte Schriften. Berlin: Reimer/De Gruyter 1900-.



148 Hartwig Wiedebach

nur eingeschrankt gelten. Der Titel von Kants wichtigstem Werk zur bib-
lischen Theologie lautet daher Religion innerhalb der Grenzen der blofden
Vernunft (Rlg., A 1793/B 1794). Dessen Gegenstand ist also eine ,nicht
reine, sondern auf eine vorliegende Geschichte angewandte Religionslehre,
fiir welche in einer Ethik, als reiner praktischer Philosophie, kein Platz ist®
(Metaphysik der Sitten, AA VI 488). Nicht ohne personliche Zuriickhal-
tung, ja Ironie, aber doch mit wissenschaftlichem Respekt erortert Kant
dementsprechend in seiner universitdtspolitischen Schrift Der Streit der
Fakultdten (StFak, 1798) die ,Eigentiimlichkeit der theologischen Fakultat®.
Der erste Satz unter dieser Uberschrift lautet: ,Daf} ein Gott sei, beweiset
der biblische Theolog daraus, daf3 er in der Bibel geredet hat“ (StFak, AA
VII 24). Nun gehort aber das Beweisen im strengen Sinn in eine andere,
ndamlich in die ,philosophische Facultdt®. Also wird der biblische Theologe
seine Gewissheit ,als Glaubenssache auf ein gewisses (freilich nicht erweis-
liches oder erklarliches) Gefiihl der Gottlichkeit derselben selbst fiir den
Gelehrten griinden® (StFak, AA VII 23). - Vor allem der erste Satz interes-
siert Karl Barth. Er zitiert ihn zweimal in seinem Kant-Kapitel des Buches
Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. lIhre Vorgeschichte und
ihre Geschichte von 1947 (PT),2 das zweite Mal sogar fettgedruckt als kro-
nenden Abschlufd (PT 277, 278). Das Buch greift auf Vorlesungen zuriick,
die er zuletzt im Studienjahr 1932/33 in Bonn gehalten hatte. Sein Kant-
Kapitel ist Barths umfangreichste Stellungnahme zur Bedeutung Kants fiir
die moderne Theologie.3 Von ihm gehe ich aus.

Fassen wir kurz zusammen. Kant ist fiir Barth der ,ehrfurchtgebieten-
de“ (PT 239) Denker, in dem ,das 18. Jahrhundert sich selber in seinen
Grenzen gesehen, verstanden und bejaht“ hat (PT 237). Besonders die
Selbst-,Bejahung” wird fiir uns wichtig werden. Kant spricht sie in theolo-
gischer Form mit bescheiden-selbstbewusstem Aufklarungsbewusstseins
aus: ,Fragt man nun: welche Zeit der ganzen bisher bekannten Kirchenge-
schichte die beste sei, so trage ich kein Bedenken, zu sagen: es ist die
jetzige“ (Rlg. B 197, AA VI 131, vgl. Barth 239, 261).4 - Was aber hat ihn tiber-
haupt veranlasst, von seiner Schau der Grenzen aus die biblische Theo-

2 Seitenangaben nach: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschich-
te und ihre Geschichte (1947). Ziirich: Theol. Verlag 1981. - Vgl. zum Uberblick KORSCH,
Dietrich: Theologiegeschichte, in: BEINTKER Michael (Hg.): Barth Handbuch. Tubingen: Mohr
Siebeck 2016, 257-261, bes. 258-259.

3 Vgl. BEINTKER Michael: Grenzbewusstsein. Eine Erinnerung an Karl Barths Kant-Deu-
tung (2004), in: HOLTMANN, Stefan/ZOCHER, Peter (Hgg.): Michael Beintker. Krisis und Gna-
de. Gesammelte Studien zu Karl Barth. Tibingen: Mohr Siebeck 2013, 122-135, bes. 132-135;
OAKES, Kenneth: Karl Barth on Theology and Philosophy. Oxford: Univ. Press 2012, 140-149. -
Barth geht hier in der theologischen Wiirdigung Kants weit iiber seine Ethikvorlesungen der
Jahre 1928/29 (Ethik. 2 Bande, Ziirich: Theol. Verlag 1973 und 1978) hinaus. Im Zentrum steht
dort der kategorische Imperativ. Kants ,biblische Theologie“ wird nicht erdrtert.

4 Karl Barth zitiert Kants Religion innerhalb der Grenzen der bloffen Vernunft nach der 2.
Aufl. (B) 1794.



Barth tiber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 149

logie nicht nur anzuerkennen, sondern sogar einen umfangreichen Schat-
tenriss davon zu entwerfen? Zur Initialziindung wurde das Problem des
sogenannten ,radikalen Bosen“. Kant hat es erstmals in der Berlinischen
Monatsschrift von 1792 aufgeworfen und den Aufsatz dann mit wenigen
Zusatzen ein Jahr spater als erstes Kapitel in sein Buch Die Religion inner-
halb... iibernommen. Uns muss ein komprimierter Uberblick geniigen. Ich
zitiere meist Kants eigene Worte, aber durchweg im Sinn von Barths Dar-
legungen (PT 260ff.).

Es geht um die Ethik. Ethik ist die Lehre von der praktischen Vernunft,
d.h. davon, wie wir das Verniinftige nicht blof§ (wie im theoretischen Er-
kennen) ,bestimmen®, sondern wir es ,wirklich [...] machen“ (Kritik der rei-
nen Vernunft, B X). Es dreht sich also ums Handeln. Zum Handeln aus Ver-
nunft aber gehort Wille, und der Wille ist etwas anderes als ein biologi-
scher Impuls. Er entspringt unserem Selbst und folgt eigenen Gesetzen.
Aber daraus entsteht ein Problem. Denn im tatsachlichen Handeln bleiben
wir an die Natur gebunden. Unser Leib mit seinen Affekten, iiberhaupt
Physik, Biographie, allgemeine Zeitgeschichte, kurz: Gegebenheiten unse-
rer jeweiligen Situation pragen unser Tun. Was wir ganz konkret ,wirklich
machen®, ist eine Art Mischung. Es wird weder dem Willensgesetz entspre-
chend noch dem Naturgesetz entsprechend streng allgemein und notwen-
dig verniinftig sein konnen. Es kollidieren zwei verschiedene Gesetzlich-
keiten, die um der Reinheit willen streng unterschieden bleiben miissen.
Folglich kommt hier die reine Vernunftwissenschaft an ihr Ende. Sie kann
zwar sagen, was wir im Idealfall tun sollen, niemals aber, was wir dann tat-
sachlich tun. Nur wo es rein um unsere personlichen Vorsdtze, um die
»,Maximen“ unseres Wollens geht, steht sie auf festem Boden. Und so for-
muliert Kant fiir unser Selbst ein Gesetz des reinen Sollens: den ,katego-
rischen Imperativ®. Er begriindet unsere Autonomie.

Aber noch einmal: Wo wir handeln, bleiben wir, wie gesagt, auch beim
besten Willen an Neigungen, Stimmungen, Situationen hangen. Das heifdt:
Dass der Mensch sich, dass wir selbst uns dem kategorischen Imperativ
tatsachlich unterstellen, ist niemals sicher. Gerade eine sorgfiltige Selbst-
kritik beweist, dass die letzten Griinde unseres konkreten Wollens und
Tuns niemals erkannt werden konnen. Hier sind wir unerkennbar, und das
heifdt positiv gelesen: Wir sind frei, und zwar im Guten und im Schlechten.
Das ist entscheidend: Freiheit ist fiir Kant nicht mit Autonomie identisch.
Sie liegt tiefer. Freiheit ist der Umgang mit der uns moglichen Autonomie.
Wir kénnen zwar wissen - die reine Vernunftwissenschaft beweist es: Un-
ser Selbst hat ein eigenes Gesetz. Und wir konnen gar nicht anders, als
diese unsere eigene Vernunftquelle erhalten zu wollen. Aber gerade die
Vernunft wird uns zum Fallstrick. Denn wenn wir den ethischen Willen
wirklich ernst nehmen, dann stellen wir fest, dass Autonomie niemals me-
chanisch funktioniert - das ware ein direkter Widerspruch. Unser Wille ist
immer auch ein ,Fiir die Autonomie‘ oder ein ,Gegen die Autonomie‘. Wie



150 Hartwig Wiedebach

Kant sagt: ,Selbst das Belieben [etwas zu tun oder zu lassen, wird] in der
Vernunft des Subjekts angetroffen (Metaphysik der Sitten, AA VI 213).
Wenn wir in der Wirklichkeit zugeben miissen, dass wir unweigerlich von
Gesetzen abhdngen, die nicht die der Autonomie sind, so lautet der not-
wendige Schluss: Wir haben uns aus freien Stiicken gegen die Autonomie
entschieden. Wir haben uns der Heteronomie naturbestimmter Faktoren
ausgeliefert, aber diese Entscheidung war frei. Wir rechnen uns also unse-
re Naturverhaftetheit selbst als etwas frei Gewdhltes zu. Das bedeutet: Wir
haben das Sittengesetz verraten, und wir tun das standig wieder.

Eine merkwiirdige Ddmonie in unserem Menschsein wird dadurch
sichtbar. Kant nennt sie geradezu die ,Einwohnung des bésen Princips“ -
der Ausdruck fallt Barth besonders auf (PT 262). Sie ist das ,radicale Bdse“
(Rlg. B 3, AA VI 19). ,Radical“ bedeutet also nicht ,besonders drastisch’,
sondern, von lat. radix, ,in unser Menschsein ein-,gewurzelt“ (Rlg. B 27,
AA VI 32). Und wieder geht es um die Rangordnung. Bosheit ist der un-
reine ,Hang®, ,die Triebfedern [unserer Naturverhaftetheit, sprich:] der
Selbstliebe und ihrer Neigungen zur Bedingung der Befolgung des mora-
lischen Gesetzes“ (Rlg. B 35, AA VI 36) zu machen statt umgekehrt das
Sittengesetz zur Bedingung unserer Selbstliebe und ihrer Neigungen. Und
weil uns hier unsere eigene Vernunft zum Fallstrick wird und wir die
Griinde dieser frei gewahlten ,Verkehrung“ (Perversion) der Vernunft ins
Bose nicht erkennen konnen, so bleibt uns nur, dies als Tatsache hinzu-
nehmen.

Trotzdem ist Kant kein Pessimist. Wie Karl Barth sagt: Kant ,bejaht”
die Grenzen unserer Vernunft, auch diese Grenze! Denn er vertraut darauf:
Gerade die Grenzerkenntnis bewdhrt, was trotzdem gilt. Der Mensch als
Vernunftwesen bleibt durch das reine ethische Gesetz bestimmt. Es ist
sein Wesen, den Willen als guten bestimmen zu sollen. Und weil es ihm
frei steht, dieses Sollen zu befolgen (natiirlich ebenso wie das Bdse), so
muss er — besonders in der Religionsschrift wiederholt Kant das immer
wieder - auch tatsachlich kénnen, was er soll. Weiter allerdings kommt die
Wissenschaft der reinen Vernunft nicht. Hoffnung darauf, dass wir die ver-
kehrte Rangordnung unserer Handlungsmotive nicht nur umkehren kon-
nen, sondern dass wir das auch wirklich tun, kann sie nicht positiv geben.
Sie kann die Hoffnung nur durch jenes Bewusstsein des Konnens, wie
Heinrich Assel subtil ausgefiihrt hat: ,negativ fihlbar“ machen.s Das ist
der Grund, warum Kant eine zweite Grundlegungs-Forschung entwirft.
Diese zweite Wissenschaft, eine Hoffnungs-Wissenschaft der Umkehr so-
zusagen, sucht, merkwiirdig genug, tibernatiirliche, transzendente Wirk-
krafte. Und nun werden Zeugnisse aus der faktischen, individuellen und
kollektiven Menschengeschichte als solche zu Quellen fiir Grundbegriffe.

5 ASSEL, Heinrich: Geheimnis und Sakrament. Die Theologie des géttlichen Namens bei
Kant, Cohen und Rosenzweig. Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2001, 99.



Barth tiber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 151

Die Rede ist von Dingen wie Gnade, gottliche Rechtfertigung, Vorsehung
und - als Entwurf einer dieser Umkehr-Ordnung entsprechenden Gemein-
schaft - von Kirche. Sie sind Gegenstand der ,biblischen Theologie®.

HERMANN COHEN

Ist das noch der Kant, den wir kennen? Oder sind das Alterssymptome
eines Philosophen, der die Kontrolle iiber seine Begriffe verliert? Karl
Barth bejaht das erstere: Es ist der ungeschwacht kritische Kant, aber wir
brauchen eine, wie Barth sagt, eigenstandige , Gesamtanschauung” (PT 264),
um sehen zu konnen, wie dieser Philosoph fahig werden konnte, auch das
seinem Kerngeschaft gegeniiber ,Jenseitige“ an sich heranzuziehen. Auf
die Fiille der Details gehe ich nicht ein. Ich betrachte lediglich die Art und
Weise, wie Barth seine ,Gesamtanschauung” anlegt. Dazu ist ein Seiten-
blick hilfreich. Ich spreche von seinem Marburger Lehrer Hermann Cohen.

Kurz zu dessen Biographie. Hermann Cohen war neben Franz Rosen-
zweig der mafdgebliche deutsch-jidische Denker des 20. Jahrhunderts. Er
wurde am 4. Juli 1842 in dem kleinen Stadtchen Coswig im Herzogtum An-
halt-Bernburg geboren und starb in Berlin am 4. April 1918, kurz vor Ende
des Ersten Weltkrieges. Sein Vater war Lehrer der israelitischen Schule
und Vorbeter (Chasan) der jidischen Gemeinde. In der synagogalen Ge-
betswelt wuchs Hermann Cohen auf. Im Alter von 15 Jahren bezog er das
spater berithmte Rabbinerseminar ,Fraenckel’scher Stiftung” in Breslau. Er
brach die Ausbildung jedoch ab und studierte Philosophie. Bekannt wurde
er seit Beginn der 1870er Jahre durch mehrere Biicher iiber Immanuel
Kant. 1876 berief ihn der deutsche Kaiser als ersten Juden in Deutschland
zum ordentlichen Professor der Philosophie in Marburg. Zwischen 1902
und 1912 legte er drei Teile eines Systems der Philosophie vor: Logik der
reinen Erkenntnis (LrE A 1902/B 1914), Ethik des reinen Willens (EfTW A
1904/B 1907) und Asthetik des reinen Gefiihls (ArG 1912). Wichtige Seiten-
schritte waren danach seine beiden Biicher Der Begriff der Religion im Sys-
tem der Philosophie (BR 1915) und die posthum publizierte Religion der
Vernunft aus den Quellen des Judentums (RV A 1919/B 1929). Als er Mitte
1917 die Religion der Vernunft im Manuskript fertig hatte, wollte er zu sei-
nem philosophischen System zuriickkehren und noch einen vierten Teil
schreiben: ,Die Einheit des Kulturbewuf3tseins in der Psychologie“.6 Mog-
lich ware auch: ,Psychologie als Encyklopadie der Philosophie®. Cohen hatte

6 COHEN: Logik der reinen Erkenntnis (21914), Werke. Hildesheim: Olms 1977 ff., Bd. 6,
609 und 611.



152 Hartwig Wiedebach

schon dreimal eine Vorlesung (teils mit begleitenden Ubungen) unter die-
sem Titel gehalten.7 Bevor er jedoch das Buch schrieb, starb er.

Eine dieser Psychologie-Vorlesungen hat Karl Barth im Wintersemester
1908/09 gehort, und er hat von den finf im Basler Karl Barth-Archiv vor-
liegenden Werken Cohens vor allem zwei mit besonderer Aufmerksamkeit
studiert: Ethik des reinen Willens (erste Auflage 1904) und Der Begriff der
Religion im System der Philosophie (1915).8 Das hat fiir Barths theologische
Kant-Deutung erhebliche Bedeutung. Ich vertrete zwei Thesen:

- Wo es noch um die reine Vernunft geht (v.a. im Blick auf Kants Kritik
der praktischen Vernunft), ist Karl Barth direkt von Hermann Cohens
Ethik des reinen Willens (A 1904) beeinflusst.

- Wo es dagegen um die religiose Vernunft, die ,biblische Theologie”
geht, bewegt sich Barth in auffallender Ahnlichkeit zu Cohens spate-
rem religiosen Denken, das er durch dessen Buch Der Begriff der Reli-
gion im System der Philosophie (1915) und, wie wir annehmen diirfen,
durch die genannte Vorlesung kannte.

Allerdings ist Vorsicht am Platz: Karl Barth hat in seinem Buch Die protes-
tantische Theologie des 19. Jahrhunderts nirgends Cohen zitiert. Trotzdem
lasst sich die erste These m.E. streng terminologisch belegen. Die zweite,
fiir mich wichtigere These jedoch stiitzt sich lediglich auf Karl Barths
Grundentscheidung zu einer ,Gesamtanschauung® Kants tiberhaupt und
auf inhaltliche Gewichtungen in der Durchfiihrung. In beiden Fillen be-
schranke ich mich auf wenige Details.

7 Vgl. die Aufstellung im Anhang zu COHEN, Hermann: Briefe an August Stadler. Basel:
Schwabe 2015, 143-157: WiSe 1905/06; WiSe 1908/09 und SoSe 1916 (fiir SoSe 1918 noch an-
gekiindigt: ,Einfithrung in die Psychologie®).

8 Die Ethik des reinen Willens enthilt den Vermerk: ,Genf Juni 1910, Der Begriff der
Religion [...] den Vermerk von anderer Hand: ,Geschenk von seiner Schwiegermutter Hoff-
mann, Weihnachten 1917“. Sodann liegen von Cohen vor (Februar 2017): Religion und Sitt-
lichkeit (Separatdruck 1907, Vermerk: ,Marburg WS 1908/09“); Die Bedeutung des Judentums
fiir den religiésen Fortschritt der Menschheit (Separatdruck 1910); Kommentar zu Immanuel
Kants Kritik der reinen Vernunft (21917). Signifikante Anstreichungen, teils mit Randbemer-
kungen, enthalten v.a. die Ethik (bis 441) und Der Begriff der Religion. - Von Paul Natorp
liegen einige kleinere Arbeiten vor sowie Die Religion innerhalb der Grenzen der Humanitdt
(1908, Vermerk: WS 1908/09). Letztere enthdlt zahlreiche Anstreichungen und z.T. lingere
Randbemerkungen, v.a. in Kap. 4 bei Reflexionen iiber ,Gefithl“, sowie gegen Ende (99-126)
im Kap. ,Der Transzendenzanspruch der Religion [...]“. Sodann hat Barth Natorps schmale
Philosophische Propddeutik [...] in Leitsdtzen (1905) griindlich studiert. Bei beiden Schriften
hat man den Eindruck, dass hier der lernende Student, noch nicht der eigenstandige Denker
am Text gearbeitet hat. Ich danke dem Archivleiter Dr. Peter Zocher fiir seine eingehende
Beratung,.



Barth tiber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 153

BARTHS UMDEUTUNG VON KANTS GOTTESPOSTULAT

Fiir meine erste These wahle ich als Beispiel Kants Gottespostulat in der
Kritik der praktischen Vernunft (KpV). Ich frage nicht, ob dieses Postulat
giiltig ist, sondern wie Barth es prdsentiert.

Nach Kant ist ,das Dasein Gottes, als Postulat der reinen praktischen
Vernunft“ (KpV, AA V 124) eine notwendige Konsequenz aus dem katego-
rischen Imperativ. Wir brauchen, damit wir unseren Willen faktisch an
diesem Imperativ ausrichten, die Gewissheit einer, wie Barth zusammen-
fasst, ,letzte[n] Einheit von Natur und Freiheit, Sein und Seinsollendem
und darum von Lust und Pflicht (PT 246). Ich lasse offen, ob jeder einzel-
ne dieser Begriffe exakt dem Kantischen Gebrauch entspricht. Wichtiger
ist, dass Barth meint, der Begriff ,Postulat sei ,sprachlich nicht sehr
gliicklich®; besser sei der Ausdruck ,Voraus-Setzung”“ (PT 246). Die Ge-
trenntschreibung des Wortes ,Voraus-Setzung”“ macht deutlich, dass er da-
mit mehr meint als eine nur logische Verkniipfung. Barth spricht ganz
offensichtlich von einer ,Setzung®, aber eben im Sinn eines ,Voraus“: Der
Gottesgedanke wird zu der Setzung eines dem Sittengesetz voraus-lie-
genden Grundes. Er ist also nicht nur eine Hypothese im rein formalen
Sinn von ,wenn das Sittengesetz gilt, dann braucht es den Gottesgedan-
ken“. Es ist vielmehr eine onto-logische Hypothesis im Sinn Platons: Gott
ist dann eine Idee, die dem Sittengesetz allererst Geltung verschafft. Des-
halb bestimmt Barth Kants Gottespostulat als ,Voraussetzung der Wahr-
heit der Idee Gottes“ (PT 246).

Nun hat Kant eine eigene Reflexion angestellt, um den Begriff des Pos-
tulats zu rechtfertigen. Demnach ist ein Postulat in der Ethik gerade keine
solche Voraus-Setzung, d.h. ein im Kern theoretischer Begriff. Im Unter-
schied namlich etwa zu mathematisch-theoretischen Postulaten ist die
,Gewissheit der praktischen Postulate (u.a. vom Dasein Gottes) — eine
ynicht apodiktisch, d.i. in Ansehung des Objects erkannte Nothwendigkeit,
sondern in Ansehung des Subjects, zu Befolgung ihrer objectiven, aber
praktischen Gesetze nothwendige Annehmung” (Kritik der praktischen Ver-
nunft, AA V 11, Anm.). Und nur in diesem subjektiven Sinn einer notwen-
digen Gewissheit spricht Kant hier auch einmal von ,Voraussetzung®.
Trotzdem bevorzugt er ausdriicklich den Begriff ,Postulat® und schlief3t
mit der Feststellung: ,Ich wufdte fiir diese subjektive, aber doch wahre und
unbedingte Vernunftnotwendigkeit keinen bessern Ausdruck auszufinden®
(Kritik der praktischen Vernunft, AAV 1, Anm.).

Was seine beiden anderen mit Bezug auf Gott verwendeten Begriffe
,Wahrheit“ und ,Idee” betrifft, so erscheint ,Wahrheit“ in Kants Erorte-
rung des Gottespostulats gar nicht, und der Begriff ,Idee” zumindest nicht
wortlich. Gegen die Annahme, Kant meine hier doch eine ,Idee Gottes®,
spricht vor allem, dass er das ,Dasein Gottes“ postuliert. Eine ,Idee“ kann,
selbst wenn man sie in einem ,bestimmten Ding” individualisiert, sprich:



154 Hartwig Wiedebach

wenn man sie als ,Ideal“ denkt (Kritik der reinen Vernunft A 568/B 596),
niemals ,Dasein“ haben. Ideen enthalten namlich bei Kant nicht nur keine
,schopferische [...] Kraft“ (,wie die platonischen“), sondern sie wirken so-
gar in der reinen Theorie ausschlief3lich ,praktisch®, d.h. als Leitlinien (re-
gulative Prinzipien) fiir die Forschung (Kritik der reinen Vernunft A 569/B
597). Reine Leitlinien aber haben kein ,Dasein®.

Nun zu Hermann Cohen. Er hat sich in seiner Ethik des reinen Willens
zwar in vielen Punkten an Kant orientiert — dazu gehort, dass Gott iiber-
haupt in ihr Thema wird -, aber es wurde daraus ein grundlegend anderer
Entwurf. Gott ist bei Cohen erstens fiir die Grundlegung des reinen Wil-
lens unverzichtbar. Er ist daher tatsachlich eine ,Voraus-Setzung®, sprich:
eine Hypothesis im, wie Kant sagte: ,platonisch-schopferischen” Sinn. Als
eine solche Hypothesis ist Gott zweitens eine notwendige ,Idee zur Grund-
legung der Ethik. Und diese Idee Gottes wiederum korrespondiert drittens
direkt dem mehrere Kapitel zuvor formulierten ,Grundgesetz der Wahr-
heit“. Dort geht es um den ,Zusammenhang und den Einklang des theore-
tischen und des ethischen Problems® (ErW A 85), denn ,in der Logik allein
gab es keine Wahrheit. Aber auch in der Ethik allein kann es keine Wahr-
heit geben“ (ErW A 85). Also braucht es ein eigenes ,Grundgesetz der Wahr-
heit“ zur Verkniipfung zwischen Naturerkenntnis und Ethik. Und die Idee
Gottes ist der Schlussstein dieser Verkniipfung, den sie sichert ,fiir die Ewig-
keit des [sittlichen] Ideals die analoge Ewigkeit der Natur® (ErW A 416).

All das ist nicht kantisch. Dessen Postulatenlehre hat Cohen vielmehr
abgewiesen, v.a. weil ihm ihre blof§ subjektive Bedeutung als ,Gewissheit®
nicht ausreichte. Um ein ,Dasein Gottes“ wie bei Kant geht es also bei Co-
hen genau nicht - auch bei ihm haben Ideen kein Dasein -, wohl aber um
»Wahrheit®. Daraus folgt: Karl Barths Lesart des angeblichen Kantischen
Gottespostulats: ,Voraussetzung der Wahrheit der Idee Gottes“, passt
durchgangig auf Cohen, in keinem Stiick jedoch auf Kant. Barth hat hier
seinen Lehrer Cohen in Kant hineingelesen. Dafiir, dass er von Cohens
ethischer Gotteslehre beeinflusst war, gibt es auch andere Zeugnisse seit
1910 (dem Jahr, in dem er die Ethik des reinen Willens erwarb). Ich nenne
nur sein Romerbrief-Buch (2. Aufl. 1922). Dort zitiert er anldsslich von
R6m 1,19 (,Der Gottesgedanke ist ihnen bekannt“) aus Cohens Kapitel , Die
Idee Gottes” in der Ethik des reinen Willens. Ihn beeindruckt Cohens Aus-
fihrung tber die ,verzweifelnde Demut“ und die ,Selbstironisierung der
Vernunft“ bei Platon, der in seiner Politeia feststellt, dass der Idee des Gu-
ten, also dem, wie Cohen sagt: ,Absoluten®, keine Grundlegung gegeben
werden konne. Daher sei diese oberste Idee nur durch eine in der Vernunft
selbst liegende ,Selbstironisierung” zu fassen. Es ist ein Verzicht auf Grund-
legung, um das Tiefste aller Grundlegung selbst sehen zu konnen.9 - Ne-

9 BARTH, Karl: Der Rémerbrief II (1922). Ziirich: Theol. Verlag 1984, 21 (andeutend bereits
BARTH: Der Glaube an den persénlichen Gott [1913], in: Vortr. u. kl. Arbeiten 1909-1914.



Barth tiber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 155

benbei gesagt, las Barth Cohens Ethik, wie die Anstreichungen zeigen, ge-
nerell stark unter Gesichtspunkten wie Religion, Glaube usw. Interessant
ist, dass alle Lektlireanzeichen bei Seite 441 enden. In der folgenden, von
Cohen als ,Anwendung” seiner Grundlegungen entworfenen Tugendlehre
findet sich keine Anstreichung mehr.1w

EIGENART DER RELIGIOSEN VERNUNFT

Nun zur zweiten These iiber die Ahnlichkeit zwischen Barths Darstellung
von Kants ,biblischer Theologie“ und Cohens religiosem Denken. Hier geht
es, wie gesagt, eher um thematische Gewichtungen als um terminologische
Entsprechungen. Ich beschranke mich auf zwei Gesichtspunkte. Zundchst
zur Angliederung der biblischen Theologie an die reine Vernunftwissen-
schaft iiberhaupt.

Kants Lehre des radikalen Bésen war seit ihrem Erscheinen Gegenstand
vieler Angriffe. Barth reagiert darauf angenehm humorvoll:

,Daf diese Lehre vom radikalen Bosen einen ,Fremdkorper’ in der Kantischen
Lehre darstelle, das ist eine so naheliegende und so oft vorgetragene Interpre-
tationsmoglichkeit, dafd man sich ihr nur schon darum nicht gerne anschlief3t.

Ziirich: Theol. Verlag 1993, 529-530). Vgl. COHEN: Ethik des reinen Willens. 1. Aufl.(!). Berlin:
Cassirer 1904, 406 iiber Platons Politeia 509b-510b; dazu LOHMANN, Johann Friedrich: Karl
Barth und der Neukantianismus. Berlin: De Gruyter 1995, 312. - Es ware vermutlich lohnend,
die oft erorterte Differenz zwischen Romerbrief I und II bzgl. Rom 1,19 speziell mit Blick auf
Cohens ,Selbstironisierung” zu analysieren (ohne gleich seinen ,Ursprung” einzumischen!).
Ausgangspunkte konnten sein: Michael BEINTKERS Erdrterung des ,Unanschaulichen” (Die
Dialektik in der ,dialektischen Theologie® Karl Barths. Miinchen: Chr. Kaiser 1987, 89-96 und
225); verbunden mit Bruce MCCORMACKS Formulierung: “If the unintuitable God is truly to
be known, God must make Godself intuitable. [...] But God must do so in such a way that the
unintuitability proper to God is not set aside” (Orthodox and modern. Studies in the theology
of Karl Barth. Grand Rapids: Baker Academics 2008, 28).

10 Es ist fiir die Rekonstruktion von Barths Verhaltnis zu ,Marburg” wichtig, dass er nur
die 1. Aufl. von Cohens Ethik des reinen Willens gekannt zu haben scheint. Zu diesem Buch
hatte Wilhelm Herrmann Stellung bezogen (HERRMANN: Hermann Cohens Ethik [1907], in:
FISCHER-APPELT, Peter [Hg.]: Wilhelm Herrmann. Schriften zur Grundlegung der Theologie.
Miinchen: Chr. Kaiser 1967, Bd. 2, 88-117. Vgl. MCCORMACK, Bruce: Theologische Dialektik
und kritischer Realismus. Entstehung und Entwicklung von Karl Barths Theologie 1909-1936.
Ziirich: Theol. Verlag 2006, 70-73; OAKES: Karl Barth on Theology and Philosophy, 55-58). -
Cohen reagierte seinerseits auf Herrmann in mehreren Ergianzungen der 2. Aufl. seiner Ethik
(1907). Barth hat das (den mir bekannten Quellen zufolge) offenbar nicht gekannt oder nicht
wichtig genommen. - Auf Wilhelm HERRMANNS spadtere Publikation: Die Auffassung der
Religion in Cohens und Natorps Ethik (1909), in: Schriften [...], Bd. 2, 206-232, bezieht sich
Barth moglicherweise indirekt in seiner Skizze ,Ideen und Einfille zur Religionsphilosophie”
von 1910. In dem Zusammenhang betont er die ,kanonische“ Bedeutung von Cohens Ethik
(Brief vom 3.7.1910, Anm. d. Hg. in BARTH: Ideen und Einfille [...], in: Vortrdge und kleinere
Arbeiten 1909-1914, 126-138, hier 126; vgl. OAKES: 36-37; ausfithrlicher LOHMANN: Karl Barth
und der Neukantianismus, 208). - Es sollte tibrigens nicht tibersehen werden, dass sich Barth
bei aller Wertschatzung denkerischer Individuen von dem Summenbegriff ,Neukantianis-
mus” deutlich distanziert hat, vgl. PT 343, 364.



156 Hartwig Wiedebach

Diese Lehre ist vielleicht gerade kein Fremdkorper in einer Kantischen Gesamt-
anschauung, deren Darstellung der Philosoph seiner Zeit und uns allerdings
schuldig geblieben ist und an seinem Ort wohl auch schuldig bleiben muf3te”
(PT 264).

Eine solche Gesamtanschauung hdtte namlich, so Barth, unweigerlich auch
die die reine Vernunft ,begrenzenden Nachbarfelder umfaf3t, und diese
Nachbarfelder nicht blofd als Grenze bezeichnet“ (PT 264). Kant hatte
dann die biblische Theologie nicht nur als das Andere zur reinen Ver-
nunftwissenschaft umreiffen konnen, sondern er hatte sie positiv ausfiillen
miissen. Das lag jedoch nicht in den Moglichkeiten des Mannes, in dem
sich das 18. Jahrhundert in seinen Grenzen ,sah, verstand und bejahte’.

Nun gibt aber eine Grenze dem, was sie begrenzt, Kontur, sowohl nach
auflen als auch nach innen.n Eine Grenze negiert und bestimmt in einem.
Deshalb redet Kant von Gnade, Wunder, Geheimnis in durchaus bestimm-
ter Weise. Solche Dinge bleiben also zwar

»Parerga [Beiwerke] der Religion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft;
sie gehoren nicht innerhalb dieselben, aber stofien doch an sie an. Die Vernunft
im Bewufltsein ihres Unvermdogens, ihrem moralischen Bediirfnis ein Geniige
zu tun, dehnt sich bis zu tiberschwenglichen Ideen aus, die jenen Mangel er-
ganzen konnten, ohne sie doch als einen erweiterten Besitz [!] sich zuzueignen.
Sie bestreitet nicht die Moglichkeit oder Wirklichkeit der Gegenstiande dersel-

ben, aber sie kann sie nur nicht in ihre Maximen zu denken und zu handeln
aufnehmen” (Rlg. B 63, Anm., AA VI 52, zit. bei Barth 268-269).

Diese Ausdehnung der Vernunft ist philosophisch abzuweisen; biblisch
theologisch dagegen zeigt sie — fast mochte man sagen: offenbart sie -
,positiv fithlbare2 ,Geheimnisse der hochsten Weisheit” (Rlg. B 261, AA VI
171; Barth 267). Denn, so Kant in einer abschlief8enden ,Allgemeinen An-
merkung® zur Religion innerhalb der Grenzen der blofsen Vernunft, die ,,Un-
moglichkeit” solcher Geheimnisse ,lafdt sich doch eben auch nicht be-
weisen, weil die Freiheit selbst [...] eben so unbegreiflich bleibt als das
Ubernatiirliche, welches man zum Ersatz der selbstthdtigen, aber mangel-
haften Bestimmung derselben annehmen mochte” (Rlg. B 297, AA VI 191).
Folglich ,rechnet“ die Vernunft ,mit einem Glauben, den man den (iiber
die Moglichkeit desselben) reflectirenden nennen konnte“ (Rlg. B 63, Anm.,
AA VI 52).3 - Fur Karl Barth ist diese Rede von ,Parerga® ,methodisch sehr
einleuchtend” (PT 268).4 Und in dieser grundsatzlichen Anerkennung se-

1 Vgl. BEINTKER: Grenzbewusstsein, 130-132.

12 ASSEL: Geheimnis und Sakrament, 147-148.

13 Vgl. DOBER, Hans Martin: Reflektierender Glaube. Die Vernunft der Religion in klassi-
schen Positionen. Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann 2011, 33-48, hier 35; zu Kant und
Cohen vgl. mehrere Beitrage in DOBER, Hans Martin/MORGENSTERN, Matthias (Hgg.): Reli-
gion aus den Quellen der Vernunft. Hermann Cohen und das evangelische Christentum. Tii-
bingen: Mohr Siebeck 2012, v.a. von Jérg Dierken (131-146), Assel (162-175), Dober (207-222).

14 Vgl. OAKES: Karl Barth on Theology and Philosophy, 140.



Barth tiber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 157

he ich die Analogie zu Hermann Cohens Bestimmung der Religion im Sys-
tem der Philosophie.

Barth hat, wie gesagt, Cohens Buch unter diesem Titel aufmerksam ge-
lesen. Es entfaltet, was Cohen die ,Eigenart” der Religion nennt. Wie bei
Kant darf Religion die, wie Cohen sagt: ,Selbstandigkeit® der vorrangigen
philosophischen Fragen nach einer reinen Erkenntnis, nach einem reinen
Willen und nach einem reinen Gefiihl nicht beeintrachtigen. Auch Cohens
,Eigenart“ macht aus der Religion eine ,Nebenordnung®, ein Parergon zur
Philosophie. Diese ,Nebenordnung®, so heifdt es im Begriff der Religion,
,mufd die Angliederung der Eigenart an die selbstandigen Glieder zu bewir-
ken haben, und zwar die Angliederung an alle drei Glieder; es darf keines
derselben in Wegfall kommen, wenn die Eigenart der Religion in voller
Klarheit und Unzweideutigkeit zur Bestimmung kommen soll“ (BR 110-111).
Aber Cohen geht weiter als Kant. Er meditiert Religion nicht nur als etwas
Nicht-Unmogliches, sondern als ein Glaubensbekenntnis. Alle Gebiete phi-
losophischer Reinheit werden ein zweites Mal mit Gottvertrauen durch-
laufen. Die besondere Vernunft, mit der das geschieht, ist die einer ,Kor-
relation zwischen Mensch und Gott“ (BR 110).5 Auch das wird niemals ein
,Besitz“ der reinen Vernunft, sondern ein, wie Kant gesagt hatte: Ausdeh-
nen der Vernunft. Aber diese Ausdehnung zeigt eine positive Offenbarung,
eine kontinuierliche ,Gebung [der Tora]“, wie Cohen den hebrdischen Aus-
druck matan tora ubersetzt.

Fir meinen Blick auf Karl Barth ist nun von Bedeutung, dass Cohen
diese ,Nebenordnung“ genau dort erortert, wo er Uber das vierte grofie
Thema der Philosophie redet: die ,Psychologie als Enzyklopddie der Philo-
sophie“. Das dazu gehorige Buch hat er, wie gesagt, nicht mehr geschrie-
ben. Aber in den uns vorliegenden anderen System-Biichern deutet er eini-
ges an, am ausfiihrlichsten in Der Begriff der Religion. Kapitel V tragt den
Titel: ,Das Verhdltnis der Religion zur Psychologie“ (BR 108-140). Und
genau dieses Verhdltnis hdlt Cohen fiir besonders instruktiv, denn: , Gera-
de das Problem der Religion im Gesamtbewuf3tsein diirfte die Unterschei-
dung und die Zusammenfassung der Vorginge des Bewuf3tseins, wie die
Psychologie sie zu fordern hat, ohne genaue Durchfiihrung wenigstens
anschaulich machen® (BR 108). Wozu Kant nicht mehr gelangt ist, ja wozu
er nach Karl Barth nicht gelangen konnte, namlich zu einer Darstellung
seiner eigenen ,Gesamtanschauung®, das sucht Cohen in der Psychologie
eines die Religion einschliefdenden ,Gesamtbewufitseins®. Barth konnte
sich also in seiner Absicht, eine Kantische Gesamtanschauung zu wagen,
durchweg bestatigt fithlen.

15 Das ist strikt zu unterscheiden von Paul Tillichs ,Korrelation®, d.h. der Beziehung zwi-
schen Glaubensaussagen und menschlichen Situationen. Vgl. MOXTER, Michael: Barth und
Tillich, in: Barth Handbuch, 106-111.

16 COHEN: Einheit und Einzigkeit Gottes III: Offenbarung (1918), in: Werke, Bd. 17, 640.



158 Hartwig Wiedebach

Aus diesem Grund ist es so wichtig, dass er im Wintersemester 1908/09
Cohens Vorlesung zur enzyklopadischen Psychologie gehort hat. Es ist
tiberhaupt die einzige in Barths Marburger ,Anmeldungs-Buch“ genannte
fachphilosophische Lehrveranstaltung, mit Cohens eigenhandiger Bestati-
gung iiber Anmeldung und Abmeldung sowie dem Hinweis auf das ent-
richtete Kurshonorar.7 Leider kennen wir bisher weder von Barth noch
von anderen Horern eine Mitschrift. Das ist bei Barth auffdllig. Die stattli-
che Reihe seiner anderen, teils akribischen Mitschriften im Karl Barth-
Archiv lasst sogar vermuten, dass er bei Cohen absichtlich nicht mitge-
schrieben hat.®® Wir diirfen jedoch davon ausgehen, dass die Personlich-
keit Cohens, so wie auf jeden anderen, der iiber sie berichtet hat, auch auf
Barth stark gewirkt hat. Er selbst schreibt: ,Dafd es einmal eine nahezu
priesterlich ernste Philosophie gegeben hat [...], das ist uns in Marburg [...]
an den Gestalten eines Cohen und Natorp eindriicklich geworden“.® Bei
der vielfach belegten rhetorischen Ausdruckskraft Cohens brauchte es kein
Mitschreiben, um einen bleibenden Eindruck zu behalten.

Auch hier beschrinke ich mich auf Weniges. Zunachst ein methodi-
sches Detail: In der ,neuen Psychologie” sollte, so schreibt Cohen schon in
seiner Logik der reinen Erkenntnis (Zusatz zur 2. Aufl. 1914), ,an die Stelle
der Reinheit die Einheit treten (LrE B 611). Es geht um die ,Einheit des
Kulturbewufdtseins als Grundlegung“ (LrE B 610). Das bedeutet, so Cohen
selbst, ,Gefahr” (LrE B 611). Denn die drei bisherigen philosophischen Sys-
temteile trugen als methodischen Leitbegriff nicht die ,Einheit”, sondern
die ,Reinheit” im Titel: reine Erkenntnis, reiner Wille, reines Gefiihl. Der
Ubergang zur ,Einheit“ erscheint daher als Bruch. Zwar sei, so Cohen,
auch die neue Einheit ein methodischer ,Leitbegriff‘, und so bleibe ,ein
Hauptsinn der Reinheit in der Einheit erhalten“ (LrE B 611). Aber eben der
Leitbegriff andert sich. Die Reinheit, bisher das Ganze, ist jetzt nur noch
ein Teil. Die Psychologie umfasst mehr als das, was der Reinheits-Logiker,
-Ethiker oder -Kunstphilosoph zur Darstellung bringt. Sie sucht die ,syste-
matisch-genetische Entwicklung aller Erscheinungsweisen des Bewufdt-
seins“ (LrE B 611). Und dieses ,alle“ ist ernst zu nehmen, denn Cohen
meint tatsachlich alle Bewusstseinserscheinungen ,im Hellen und im Dun-
keln, in der Reife und im Keime, in der Komplexion und in den Elemen-
ten“ (LrE B 6u1). Das bedeutet unweigerlich Chaos, und Cohen sieht das.
»Wenn jedoch®, so schreibt er, ,fiir dieses gesamte Chaos die Entwickelung
aus dem Brennpunkt des Systems das Ziel ist, so mufd die Einheit das Ziel

17 Karl Barth-Archiv, Basel.

18 Vom Verlust einer ehemals vorhandenen Mitschrift auszugehen, gibt es nach Meinung
des Archivars Dr. Zocher keinen triftigen Grund.

19 BARTH, Karl: Die dogmatische Prinzipienlehre bei Wilhelm Herrmann (1925), in: Vor-
trdge und kleinere Arbeiten 1922-1925. Ziirich: Theol. Verlag 1990, 545-603, hier 585; vgl.
BuscH, Eberhard: Karl Barths Lebenslauf. Nach seinen Briefen und autobiografischen Texten.
Ziirich: Theol. Verlag 2005, 56.



Barth tiber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 159

sein“ (LrE B 611). Dieser Zielgedanke allein wird herrschend. Die bisherigen
Systemteile hatten an bereits geordneten Fakten (Wissenschaft bzw.
Kunst) ihren Ausgangspunkt. Ein Chaos dagegen zeigt keinerlei ,gegebe-
nen Urgrund des Bewufdtseins®; ,fiir das begehrte Faktum tritt die Fiktion
ein“ (LrE B 611). ,Fiktion® aber heif3t hier: ,Zielentwurf' einer ,genetischen
Entwicklung“ (LrE B 612). Cohens vierter Systemteil sollte also eine ziel-
fiihrende Wegleitung sein, eine, wie er sagt: ,hodegetische Enzyklopadie®;
so nennt er seine Psychologie in der Asthetik des reinen Gefiihls (1912, ArG
II 432). Dieses Buch entwarf er um 1909, also gerade zu der Zeit, als Karl
Barth die Vorlesung horte. Barth erlebte unmittelbar, was wir nur aus An-
deutungen erahnen konnen: eine vor seinen Augen in lebendiger Rede ent-
worfene Gesamtanschauung auf kantisch gepragtem Boden. Ohne die
Grenzen zu verleugnen und ohne sachliche Vermischung schloss Cohen
die religiose ,Eigenart“ den philosophischen Systemteilen positiv an.

Dazu gehort etwas Weiteres: Cohens Riicksicht auf das ,naive Bewuf3t-
sein des Menschen“ (BR 137). Zwar ist Naivitdt fiir ihn kein Wert an sich;
das Ziel ist ihre Fortbildung zum philosophischen Bewusstsein. Aber es be-
halt volle Geltung, ,daf der ungelehrte, ungebildete Mensch, der Mensch
gleichsam ohne alle Kultur, dennoch nach einem Gotte Verlangen tragt. In
dem Verlangen nach Gott besteht die Religion. In dem Verlangen nach
einem Wesen aufler dem Menschen, aber fiir den Menschen besteht sie®
(BR 138). Wieder ist Vorsicht geboten: ,,Aufler dem Menschen, aber fiir den
Menschen® heifdt nicht, dass Gott irgendwo im ,Bilde des Menschen® er-
schiene oder als solches gedacht werden diirfte. Die ,Korrelation zwischen
Mensch und Gott“ ist das Gegenteil von Anthropomorphismus und My-
thos. ,Religion entsteht erst mit dem Einzigen Gotte, mit dem Gotte ohne
Gleichnis und ohne Bildnis“ (BR 138). Und in dieser ,Einzigkeit Gottes
pragte sich auch fiir das populdre Bewufdtsein die Unvergleichbarkeit des
Inhaltes und des Schatzes der Religion mit allen Reizen der Kultur aus®
(BR 138). Zwar hat das ,populdre Bewuf$tsein“ in einer Logik der Reinheit
keinen Ort. Beim Umgang mit der ,Gebung” der Tora hingegen spricht es
sogar in den Grundlegungen auf seine Weise mit. Das liefde sich an Cohens
Begriffen der Schopfung, der Heiligkeit, der Freiheit des Willens zum Gu-
ten oder Schlechten, der Liturgie, der Gemeinde, der Versohnung, des Mes-
sianismus, der Auferstehung und der religiosen Tugenden vielfdltig zeigen.
Es fiihrt auf mein zweites Beispiel zur Analogie zwischen Barth und Cohen:
die Kirche.

KIRCHE UND JUDISCHE GEMEINDE

Nach Kant ist die Kirche ,ein ethisches gemeines Wesen®, ein ,Volk Gottes
unter ethischen Gesetzen“ (Rlg. B 137, AA VI ¢8). Ein solches Volk ,zu
stiften®, kann ,nur von Gott selbst erwartet werden“ (Rlg. B 141, AA VI 100).
Gleichwohl bleibt der Mensch auch als Volk Gottes moralisch verantwort-



160 Hartwig Wiedebach

lich. Er muss in kirchlichen Dingen ,so verfahren, als ob alles auf ihn an-
komme, und nur unter dieser Bedingung darf er hoffen, daf} hohere Weis-
heit seiner wohlgemeinten Bemiihung die Vollendung werde angedeihen
lassen“ (Rlg. B 141, AA VI 101). Daher ist, so Kant, zwar ,Gott selbst als Stif-
ter, der Urheber der [kirchlichen] Constitution, Menschen aber [sind] doch
als Glieder und freie Biirger dieses Reichs in allen Fallen die Urheber der
Organisation® (Rlg. B 227, AA VI 152).

Was genau bedeutet dieses: ,als ob alles auf ihn [den Menschen] an-
komme“? Die Kirche ist — Barth referiert hier ausfiithrlich - auch fiir Kant
der Ort des gemeinsamen Betens, der Taufe, der Kommunion. All das sind,
vom Problem des radikalen Bosen her gesehen, ,Gnadenmittel” fiir eine
reale Hoffnung auf Umkehr. Kant aber beldsst es dabei, ihren Erfolg als
»,Geheimnifd [mysterium] der Genugthuung“ zu bezeichnen (Rlg. B 216, AA
VI 143). Ein Bekenntnis, ihre Wirkung erfahren zu haben, unterlasst er. Es
bleibt bei der Bestimmung, dass das ,Gute®, also die Umkehr vom Bosen,
fur einen Menschen auf dem Boden der Vernunft

,von ihm selbst herrithren muf [...]. Es kann ihn also, soviel die Vernunft ein-
sieht, kein andrer durch das Ubermaf seines Wohlverhaltens und durch sein
Verdienst vertreten; oder, wenn dieses angenommen wird, so kann es nur in
moralischer Absicht nothwendig sein, es anzunehmen; denn fiirs Verniinfteln
ist es ein unerreichbares Geheimnif3“ (Rlg. B 216-217, AA VI 143).20

Bei Cohen steht an der Stelle der Kirche die jiidische Gemeinde. Sie ist der
Ort, wo trotz des in seinen Griinden (wie bei Kant) nicht erkennbaren,
freien Willens zum Schlechten (hebrdisch schegaga) die begriindete Hoff-
nung auf Umkehr keimt. Auch Cohen formuliert erst spat in seinem Leben
das Problem einer freien Entscheidung gegen die reine praktische Ver-
nunft: ,Wie kann [angesichts der geschichtlichen Erfahrung vom Men-
schen] die Annahme eines medialen Willens, der das Schlechte, wie das
Gute, wahlen kann, entstehen? Wie kann der freie Wille die Willensfrei-
heit der Siinde bedeuten?“ (RV2 212). Und er bezieht sich auf denselben
Bibelvers, Genesis 8,21, den (indirekt) auch Kant heranzieht: ,Der Jezer des
Herzens des Menschen“ - Cohen zitiert den Kernbegriff jezer absichtlich
hebrdisch - ,ist bése von seiner Jugend an“ (RV 212; vgl. Kant: Rlg. B 7 und
13, AA VI 22 und 25). Indem er hebrdisch jezer sagt, vermeidet er die gan-
gige Ubersetzung durch ,Trieb [des Herzens]“. Er will damit (wie Kant)
jede biologistische Deutung abwehren. Zur Bekraftigung nennt er als zwei-
ten Vers Genesis 6,5: kol jezer machschavot libo raq ra‘ kol ha-jom; ,alles
Gebilde“, so lautet hier die Ubersetzung von jezer, ,der Gedanken seines
Herzens ist nur bose den ganzen Tag®. Und er deutet dieses ,Gebilde des
Herzens“ mit dem mittelalterlichen Kommentator Abraham Ibn Esra (12.

20 Vgl. ASSEL: Geheimnis und Sakrament, bes. 167-192.

21 COHEN, Hermann: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. 2. Aufl. Frank-
furt/M.: Kauffmann 1929.



Barth iiber Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft 161

Jh.) als ,Erzeugnis, das ihm nachgebildet ist“ (RV 212).22 Ein ,nachbilden-
des Erzeugen“ aber ist nur vordergriindig ein angeborener Trieb. In Wahr-
heit ist der bose Jezer ein irrender freier Wille.

All das passt durchaus zu Kant - und zu Karl Barths Referat. Ab hier
jedoch trennen sich die Wege, zumindest die von Barth und Cohen. Cohen
formuliert seine Lehre von der Gemeinde als eine praktische Liturgik des
Hohen Vers6hnungstages (Jom Kippur). Die wenigen Absdtze, wo er das -
wenn auch vorerst noch ohne genaue Ausfithrung - in seinem Buch iiber
den Begriff der Religion umreiflt (64), hat Karl Barth in seinem Handexem-
plar auffdllig angestrichen und senkrecht an den Rand das Wort ,Syna-
goge!“ geschrieben. Der Grund ist klar. Nach Cohen hat der jiidische Ge-
meindegottesdienst sein Zentrum im ,Stehen vor Gott“. Die Versohnung
des Menschen mit seiner Gefihrdung durch die eigene Freiheit geschieht
in einem gleichfalls freien, 6ffentlichen Bekenntnis der Siinden, ausgespro-
chen in fest gepragten liturgischen Formeln. Der Einzelne entdufiert sich
ganz in die Wir-Form der Gemeinde: in das Bekenntnis der ,Siinde, die wir
gesindigt haben® (‘al chet’ schd-chata’nu). Seine Sehnsucht nach Verséh-
nung geht ganz in die Gemeindegestalt ein. Deren Sprachform ist zugleich
ihre Daseinsform. Die Sprachform der Sehnsucht aber ist nach Cohen ly-
risch, und als lyrisches Sprechen erfahrt die Sehnsucht im Sich-Ausspre-
chen zugleich ihre Befriedung, ihre Versohntheit. Und so realisiert das Da-
sein der hebrdisch betenden Gemeinde das Siinden-Bekennen und die Ver-
sohnung in einem. Uberall spricht hier nur der Mensch, an keiner Stelle
Gott. ,Gott“, so heifdt es in Der Begriff der Religion, ,der an dieser Arbeit
selbst nicht teilnimmt [fettgedruckt!], wird als Wahrzeichen gedacht, das
die Befreiung von der Siinde bewirkt® (BR 64). Niemals greift er als Akteur
in diese Okonomie ein. Cohen bezeugt den Glauben einer Vernunft, die
eine die Versohnung wirkende Kraft aus sich hervorbringt. Das ist die Ver-
nunft aus den Quellen des Judentums, von der auch Ibn Esra redet: ,Der
Mittler [genauer: der Bote] zwischen Gott und Mensch ist die Vernunft*
(ha-mal’ach ben ‘adam u-ben ’elohaw hu’ sichlo), so zitiert ihn Cohen er-
neut.23 Ein geschichtliches Ereignis oder eine Person zum Grund des Gott-
vertrauens zu machen, ist ausgeschlossen. - Deshalb schreibt Karl Barth an
den Rand ,Synagoge!“24

22 |bn Esra liest das Wort jezer als toldah, ,Ergebnis’, ,Folge‘: hi’ ha-toldah ha-nozrah lo
(Kommentar zu Gen 8,21).

23 Vgl. Ibn Esras Einleitung zum Genesiskommentar (i.d.R. in kommentierten judischen
Bibelausgaben, mikra’oth gedoloth); zit. in COHEN: Liebe und Gerechtigkeit in den Begriffen
Gott und Mensch (1900), in: Judische Schriften. Berlin: Schwetschke 1924, Bd. 3, 65; COHEN:
Deutschtum und Judentum (1915/16), in: Werke, Bd. 16, 480; zur Sache COHEN: Reflexionen
und Notizen. Werke, Suppl. 1, 59; BIENENSTOCK, Myriam: ,Von Angesicht zu Angesicht®, d.h.
,ohne einen Mittler®, in: DOBER/MORGENSTERN (Hgg.): Religion aus den Quellen der Vernunft,
55-68, hier 57-62.

24 Es war nicht der jiidische Philosoph Cohen, mit dem sich Barth eingehend beschaftig-
te. Auch ein Werk wie Franz Rosenzweigs Stern der Erlésung fand nicht ernsthaft sein Inte-



162 Hartwig Wiedebach

Der Glaube an Jesus Christus markiert die Schranke zwischen ihm und
seinem jlidischen Lehrer. Aber auch von Kant bleibt Karl Barth deutlich
geschieden. So grofd seine Verehrung fiir den Mann war, ,in dem das 18.
Jahrhundert sich selber in seinen Grenzen gesehen, verstanden und bejaht
hat“: Kant konnte inhaltlich niemals mehr sein als eine Provokation, als
die duflerst nachdriickliche Aufforderung zu einem grundlegend anderen
Weg christlicher Selbstbesinnung. Methodisch allerdings blieb er das Vor-
bild fiir eine ihre Grenze kennende, aber auch mit ihr spielende Wissen-
schaftlichkeit, also fiir das, was Barth in Der Rémerbrief II (1922) auf sei-
nem ganz anderen Weg zu den Quellen eine ,kritische Theologie” genannt
hat.2s

Zusammenfassung

Karl Barths intensivste Auseinandersetzung mit Kants Religion innerhalb
der Grenzen der blofden Vernunft (1793) findet sich in Die protestantische
Theologie im 19. Jahrhundert, ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte von
1947. Die Kantische Spannung zwischen einer reinen Vernunft und einer
ynicht reinen [...] Religionslehre will Barth in einer ,Gesamtschau® auflésen.
Angelpunkte sind Kants ,radikales Bose®, sein Gottespostulat sowie die Ek-
klesiologie. Barth ist durch zwei Werke Hermann Cohens beeinflusst sowie
durch dessen Vorlesung zur ,Psychologie als Encyklopddie der Philosophie®
1908/09. Die Konturen der drei Denker treten in Ubereinstimmung und Dif-
ferenz deutlich hervor.

Abstract

Karl Barth’s most intensive investigation in Kant’s Religion within the Boun-
daries of Mere Reason (1793) is contained in his Protestant Theology in the
19" Century: Its Background and History (1947). Barth seeks to resolve the
Kantian tension between Pure Reason and a “non-pure [...] religious doct-
rine” within a synthetic “total survey.” Core issues are Kant’s “radical evil,”
his Postulate of God’s Existence and ecclesiology. Barth was influenced by
two of Hermann Cohen’s works and Cohen’s lecture course on “Psychology
as Encyclopedia of Philosophy” (1908/09). The intellectual contours of these
three thinkers emerge here clearly in regard to their shared agreement and
differences.

resse, vgl. HEILER, Martin: Barth und Miskotte, in: BEINTKER (Hg.): Barth Handbuch, 122-126,
hier: 125.

25 BARTH, Karl: Der Rémerbrief (*1922/1984), Vorwort zur zweiten Aufl., XIII. Vgl. dhnlich
BEINTKER, Michael: Grenzbewusstsein, bes. 128-132; NIELSEN, Bent Flemming: Theologie als
kritische Wissenschaft, in: BEINTKER (Hg.): Barth Handbuch, 410-416.



	Karl Barth über Kants Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft : "Biblische Theologie" unter dem Einfluss von Hermann Cohen

