
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Significatio actus est moralis : teoria del significato ed etica del
linguaggio nel pensiero di Pietro di Giovanni Olivi

Autor: Appolloni, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claudia Appolloni

Significatio actus est moralis:
Teoria del significato ed etica del linguaggio

nel pensiero di Pietro di Giovanni Olivi*

Lo studio del pensiero linguistico di Pietro di Giovanni Olivi (1248-1298)
trae grande beneficio e una nuova consapevolezza dalla recente edizione
critica di In Matthaeum 5:37, estratto del commento oliviano al Vangelo di
Matteo, curata e pubblicata nel 2015 da Emily Corran1. Il brano in questio-
ne ha per oggetto fondamentale la trattazione délia menzogna, tema che,
come notano Carla Casagrande e Silvana Vecchio - da lungo tempo impe-
gnate nello studio dei peccati délia lingua - è una costante del pensiero cris-
tiano. Infatti, la riflessione sulla menzogna investe il cristianesimo fin dai
primi secoli e pénétra in seguito i testi medievali - di qualsiasi genere essi
siano - sconfinando dall'ambito prettamente morale e interessando al con-
tempo la teologia, il diritto, la logica2.

* Questo contributo è una rielaborazione di parte délia mia tesi di laurea magistrale
realizzata sotto la supervisione délia professoressa Luisa Valente, a cui vanno i miei maggiori
ringraziamenti per la guida sempre attenta e stimolante. Devo ringraziare inoltre il professor
Costantino Marmo per aver letto e commentato una prima versione dell'articolo, permetten-
done, attraverso i suoi ottimi suggerimenti, il miglioramento. Owiamente, la responsabilité
di ciö che vi è sostenuto rimane mia.

1 PIETRO DI Giovanni Olivi: In Matthaeum 5:37, ed. Emily Corran, in: Ead.: Peter John
Olivis Ethics of Lying and Equivocation: Casuistical Teaching Drawn from his Commentaries
on Matthew 5:37 and Luke 24:28, in: Archivium Franciscanum Historicum 108 (2015), 89-113,
da ora in poi citato come In Matt.. Gli altri testi di Olivi fondamentali per cogliere lo spesso-
re della sua riflessione sul linguaggio saranno segnalati nel corso dell'articolo; parimenti per
gli studi sull'argomento; mi limito qui a citare i lavori di MORA-MÄRQUEZ, Ana Maria:
Pragmatics in Peter John Olivi's Account of Signification of Common Names, in: Vivarium 49
(2011), 150-164; EAD.: The Thirtheenth-Century Notion ofSignification. The Discussions and their
Origin and the Development. Leiden: Brill 2015, in particolare 36-106; e ROSIER-CATACH,
Irène: La parole efficace. Signe, rituel, sacré. Paris: Seuil 2004, in particolare 156-172. Per quanto
riguarda la messa a fuoco della figura di Olivi e del suo pensiero filosofico e teologico si
vedano le tre raccolte fondamentali: BOUREAU, Alain/PlRON, Sylvain (a cura di): Pierre de

Jean Olivi (1248-1298). Pensée scolastique, dissidence spirituelle et société. Paris: Vrin 1999;
KOnig-PRALONG, Catherine/RlBORDY, Olivier/SUAREZ-NANI, Tiziana (a cura di): Pierre de Jean
Olivi. Philosophe et théologien. Berlin: De Gruyter 2010; SOCIETÀ INTERNAZIONALE DI STUDI

FRANCESCANI (a cura di): Pietro di Giovanni Olivi frate minore. Atti del XLIII Convegno inter-
nazionale. Assisi, 16-18 ottobre 2015. Spoleto: Fondazione Centro italiano di studi sull'alto
Medioevo 2016.

2 CASAGRANDE, Carla/VECCHIO, Silvana: I peccati della lingua. Etica e disciplina della paro-
la nel Medioevo. Milano: Istituto dell'Enciclopedia Italiana 1987, 253; cf. anche BETTETINI,

Maria: Breve storia della bugia. Da Ulisse a Pinocchio. Milano: Raffaello Cortina Editore 2001.



136 Claudia Appolloni

Per ciö che concerne il XIII secolo, la riflessione sulla menzogna è

contenuta principalmente nei commenti aile Sentenze di Pietro Lombardo,
in particolare in quelli aile distinzioni 38 e 39 del III libro dove i teologi, in
genere, si limitano ad esporre una definizione agostiniana della menzogna,
ne forniscono una tipologia convenzionale e discutono alcuni casi problematic!

contenuti nella Bibbia3. Olivi, al contrario, pur non dedicando al

soggetto una trattazione nei luoghi tradizionalmente deputati ad essa ma
occupandosene «in passing»4 - in particolare nei commentari biblici e nei
quodlibeta - non dà una lettura meramente compilativa del tema della
menzogna ma ne élabora una concezione originale, che permette di illuminare
aspetti inesplorati della sua riflessione sul linguaggio.

LA RIFLESSIONE MEDIEVALE SULLA MENZOGNA: DAL PARADIGMA AGOSTINIANO

ALLA PAROLA ORIZZONTALE

L'indagine medievale sulla menzogna si muove perlopiù all'interno delle
coordinate tracciate da Agostino che, nei Contra Mendacium, ne fornisce
una definizione destinata a una grande fortunas. La definizione qui contenuta,

secondo cui la menzogna è una «significazione falsa con l'intenzione
di ingannare»6, mette al centro i due elementi che costituiscono i nodi
concettuali all'interno dei quali si muove la nozione di menzogna, vale a

dire significatio e voluntas, significato e intenzione di ingannare7. L'accen-
to posto sull'intenzione e sulla volontà permette di evitare la confusione
tra verità logica e verità morale, piano della realtà e piano dell'interiorità, e

di localizzare la menzogna - e perciô il peccato - nei percorso mente-parola

3 CORRAN, Emily: Peter John Olivi's Ethics ofLying and Equivocation. Casuistical Teaching
Drawn from his Commentaries on Matthew 5:37 and Luke 24:28, 91; cf. anche Ead.: Lying,
Equivocation and Mental Reservation: Peter John Olivi in the Context of Thirtheenth Century
Thought, in: Studi Francescani 112 (2015), 5-26.

4 CORRAN, Emily: Peter John Olivi's Ethics ofLying and Equivocation. Casuistical Teaching
Drawn from his Commentaries on Matthew 5:37 and Luke 24:28, 91.

5 CASAGRANDE, Carla/VECCHIO, Silvana: I peccati della lingua, 254 e 263 e VECCHIO,
Silvana: Mensonge, Simulation, Dissimulation. Primauté de l'intention et ambiguïté du langage
dans la théologie morale du bas Moyen Age, in: MARMO, Costantino (a cura di): Vestigia,
imagines, verba. Semiotics and Logic in Medieval Theological Texts (XII' -XIV1 Century). Turn-
hout: Brepols 1997, 117-132, 118. Per uno studio sulla definizione della menzogna che colga
l'influenza esercitata dalla definizione agostiniana nonché la ricchezza concettuale e filoso-
fica che questa puô ancora offrire al dibattito contemporaneo, cf. MARMO, Costantino: La
définition du mensonge au Moyen Âge et dans le débat contemporain, in: GENET, Jean-Philippe
(a cura di): La vérité. Vérité et crédibilité: construire la vérité dans le système de communication

de l'Occident (XIIT-XVIT siècle): actes de la conférence organisée à Rome en 2012 par
SAS en collaboration avec l'École française de Rome. Paris: Publications de la Sorbonne-École
française de Rome 2015, 81-94.

6 AGOSTINO: Contra Mendacium, ed. Josephus Zycha CSEL 41). Praga: Apud C. Geroldi
filium 1900, 12.26: «Mendacium est falsa significatio cum voluntate fallendi».

7 CASAGRANDE, Carla/VECCHIO, Silvana: I peccati della lingua, 257.



Teoria del signifîcato ed etica del linguaggio nel pensiero di Olivi 137

piuttosto che in quello parola-realtà8. Ribadita dalla definizione deW'Enchi-
ridion, dove Agostino afferma che «chi mente parla contro quello che sente
nell'anima, con l'intenzione di ingannare»9 e che si cristallizza nell'adagio,
considerato alla stregua di un'etimologia, per il quale mentire è contra
mentem ire10, la lettura agostiniana consente di orientarsi all'interno délia
casistica del dire il vero pensando di dire il falso e viceversa11. Infatti,
Agostino afferma che non tutti coloro che dicono delle falsità mentono12.
Non è un mentitore colui che pensa di dire il vero ma dice il falso, poiché
piuttosto che voler ingannare è lui stesso che si inganna («nec fallere cu-
pit, sed fallitur»)^. La menzogna, risiedendo nella doppiezza del cuore,
vale a dire del pensiero («Unde etiam duplex cor dicitur esse mentientis, id
est, duplex cogitatio»^), non intéressa la veracità delle parole ma la sincérité

del locutore, la corrispondenza tra la «bocca del cuore» e la «bocca del
corpo»1?, cosicché se qualcuno pure dice il vero, credendolo falso, è un
mentitore.

Con questi presupposti la teoria agostiniana si dimostra fortemente
svalutativa nei confronti del linguaggio orale. Se anche i segni linguistici
sono i migliori tra i segni16, la possibilité délia menzogna compromette la
funzione deW'institutio del linguaggio che è quella di portare alla cono-
scenza dell'altro il proprio pensiero1?. Ma proprio nella discrasia tutta inte-
riore tra il pensare e il dire, tra il verbum mentale e quello proferito - che
ne è un'esteriorité contaminata - si insinua la menzogna18. La vérité è per-

8 VECCHIO, Silvana: Mensonge, Simulation, Dissimulation, 119.

9 AGOSTINO: Enchiridion ad Laurentium de fide et spe et caritate, ed. Ernst Evans CCSL

46). Turnhout: Brepols 1969, 7.22: «Qui mentitur contra id quod animo sentit loquitur, vo-
luntate fallendi».

10 Locuzione utilizzata nella prima scolastica (CASAGRANDE, Carla/VECCHIO, Silvana: /
peccati delta lingua, 282, [nota 26]) e che viene considerata da Bonaventura come la stessa
definitio vocabuli di mentiri; BONAVENTURA: Commentarii in quatuor Libros Sententiarum Petri

Lombardi. ed. PP. Collegii a San Bonaventura. Grottaferrata: Quaracchi 1882-1889 (v. I-
IV), Sent. III, d. 38, art. un., q. 1, resp., 840.

11 CASAGRANDE, Carla/VECCHIO, Silvana: Ipeccati délia lingua, 257.
12 AGOSTINO: De mendacio, ed. Josephus Zycha CSEL 41). Praga: Apud C. Geroldi filium

1900, 3.3.
'3 Ibidem.
H Ibidem.
'5 AGOSTINO: Contra Mendacium, 6.14; cf. la ricostruzione di ROSIER, Irène: Les développements

médiévaux de la théorie augustinienne du mensonge, in: Hermes 15-16 (1995), 87-99,
92; e Rosier-Catach, Irène: La parole efficace. Signe, rituel, sacré, 299.

16 AGOSTINO: De doctrina Christiana, ed. Joseph Martin CCSL 32). Turnhout: Brepols
1962, II, 3.4.

*7 AGOSTINO: Enchiridion, 7.22: «Verba propterea sunt instituta non per quae se homines
invicem fallant sed per quae in alterius quisque notitiam cogitationes suas perferat».

18 Per la nozione di verbum in corde agostiniano: ARENS, Hans: Verbum cordis. Zur
Sprachphilosophie des Mittelalters, in: Historiographia Linguistica 7 (1980), 13-27; e PANACCIO,
Claude: Le discours intérieur. De Platon à Guillaume d'Ockham. Paris: Seuil 1999.



13« Claudia Appolloni

ciö verità interiore e consiste nella conformità del pensiero del locutore
alla parola espressa1^ conformità di cui solo Dio puô farsi giudice e che
individua cosi quella che Irène Rosier-Catach definisce una «parola
verticale»20.

Secondo Casagrande e Vecchio l'auctoritas agostiniana non si limita solo
a fornire una defïnizione délia menzogna, ma orienta fortemente la riflessio-
ne teologica al riguardo, al punto da costituire una presenza «troppo in-
gombrante» che ostacola elaborazioni ulteriori e divergenti21. Rosier-Catach,
diversamente, rinviene nel XIII secolo uno sviluppo nella trattazione sulla

menzogna che dévia da Agostino, più che nell'impostazione di pensiero,
nelle conseguenze generali e nella portata délia teoria.

La novità riguarda principalmente la trattazione teologica dello sper-
giuro, che è una menzogna aggravata dall'invocare Dio corne testimone
(«Periurium est mendacium iuramento confirmatum»22). In essa si assiste
all'introduzione, accanto alla responsabilité nei confronti délia propria co-
scienza e di Dio, di un carattere di obligatio morale nei confronti délia co-
munità, una «obligation sociale et conventionnelle»^. Il teologo frances-
cano Guglielmo di Melitone afferma che affïnché un giuramento non sia
falso, il parlante deve conformare la sua intenzione privata (intellectus
privatus) all'intentio verbi definita corne intenzione di significare ciô per cui
le parole sono istituite24. Il parlante, cosi, deve far coincidere significazio-
ne intenzionale e significazione convenzionale25. Chi recepisce e riceve un
giuramento, infatti, non puô che intenderlo secondo l'uso comune e razio-
nale delle parole («secundum communem usum et rationalem verbo-
rum»26). In questa direzione si sviluppano delle posizioni poi conservate

*9 ROSIER-CATACH, Irène: La parole efficace, 300.
20 Ibidem, 321; per la questione délia svalutazione agostiniana del linguaggio orale inteso

come scarto ontologico e defezione peccaminosa dal Verbum divino cf. CASAGRANDE, Caria/
VECCHIO, Silvana: Ipeccati délia lingua, 255.

21 CASAGRANDE, Carla/VECCHIO, Silvana: I peccati délia lingua, 258. Tuttavia, cf. CASA-

GRANDE, Caria: Affabilità, verità, eutrapelia. Le virtù délia communicatio in alcuni commenti
all'Etica Nicomachea dei secoli XIII e XIV, in: BRIGUGLIA, Gianluca/ROSIER-CATACH, Irène/
GENTILI, Sonia (a cura di): L'Homme comme animal politique et parlant. Presses Universitaires

de Strasburg (in corso di pubblicazione), che ringrazio per avermi dato la possibilité
di leggere in anteprima il suo articolo, di grandissimo interesse perché présenta gli sviluppi
in senso sociale e politico délia teoria délia menzogna nel XIII secolo, dovuti all'incontro tra
letteratura morale ed Etica Nicomachea.

22 PlETRO LOMBARDO: Sententiae in IV libris distinctae. ed. Collegii S. Bonaventurae Ad
Claras Aquas. Grottaferrata: Quaracchi 1971-1981, Sent. III, d. 39, c. 1, 218.

23 ROSIER-CATACH, Irène: La parole efficace, 314.
24 GUGLIELMO DI Melitone: Quaestiones de sacramentis, ed. Gédéon Gàl Bibliotheca

Franciscana scholastica Medii Aevi XXIII). Grottaferrata: Quaracchi 1961, II, parte 4, q. 24,
323: «Intentio autem verbi est significare illud ad quod institutum est».

25 ROSIER-CATACH, Irène: La parole efficace, 321; cf. anche ROSIER, Irène: Les développements

médiévaux de la théorie augustinienne de la mensonge, 100.
26 GUGLIELMO DI Melitone: Quaestiones de sacramentis, II, parte 9, q. 47, 425-426, n. 9.



Teoria del significato ed etica del linguaggio nel pensiero di Olivi 139

nel diritto canonico, secondo le quali chi pronuncia un giuramento gli è

vincolato non in virtù della propria intenzione (intentio iurantis), ma in
virtù della comprensione di chi lo recepisce: quello che obbliga e vincola
all'esecutività un giuramento è cosi Yintentio recipientis, ciö che l'uditore
comprende in base al senso comune delle parole^. Fa fede perciö la parola
comune, nel suo senso condiviso.

Si ripercuote cosi, nella riflessione teorica sullo spergiuro, un movimen-
to che Jacques Le Goff e Jean-Claude Schmitt hanno definito come proprio
del XIII secolo, ossia il passaggio da una parola verticale, divina ed elitaria
a una parola orizzontale, vale a dire politica, comunitaria, plurale28. La
parola del XIII secolo diventa interpersonale: oltre che espressione del
parlante, essa è anche parola dell'altro e della sua comprensione. Alio stesso

tempo il locutore non è più responsabile solo di fronte a Dio, che era per
Agostino unico giudice dello scarto tra il pensare e il dire, ma anche di
fronte alla comunità e alla sua parola comune, vale a dire responsabile di
conformare la propria intenzione a quella degli individui e della colletti-
vità che ne recepiscono il senso29.

In questa tendenza si iscrive la riflessione sulla menzogna di Olivi con-
tenuta in In Matthaeum 5:37. Fin dalle prime battute, nelle quali Olivi es-

pone una tripartizione della verità del discorso, emerge una cruciale diffe-
renza rispetto aile trattazioni sulla menzogna più tradizionali corne quelle
di Bonaventura o di Tommaso dAquino. Questi ultimi distinguono una
doppia verità (o falsità) del discorso: l'una consiste nell'adaequat/o rei et
intellectus (verità/falsità logica) e costituisce l'aspetto materiale della
menzogna; l'altra, che consiste nell'accordo tra ciô che si dice e ciö che si

pensa, tra discorso e intenzione (adaequatio sermonis et intentionis), defi-
nisce formalmente il mentitore e individua, agostinianamente, la men-
zogna3°. Olivi non si limita a riportare questi due aspetti dell'accordo e ne
introduce, accanto a questi ultimi, un terzo che possiamo chiamare comu-
nicativo e che si definisce in rapporto alla comprensione dell'altro. Il
discorso, affinché non sia mendace, deve conformarsi non solo alla realtà e a

ciö che il locutore pensa, ma la parola deve anche essere conforme a ciô
che esige e richiede l'ascoltatore, vale a dire che il locutore parli rispettan-

27 RosiER-CATACH, Irène: La parole efficace, 317.
28 Ivi, 314; cf. Le GOFF, Jacques/SCHMITT, Jean-Claude: Au XIIIe siècle: une parole nouvelle,

in: DELUMEAU, Jean-Pierre (a cura di): Histoire vécue du peuple chrétien. Toulouse: Privât
1979, vol. 1, 157-180: traduzione italiana in: BOLGIANI, Franco (a cura di): Storia vissuta del
popolo cristiano. Torino: S.E.I. 1985, 307-330.

29 RosiER-CATACH, Irène: La parole efficace, 321-322 e 344-345.
3° BONAVENTURA: Commentarii in quatuor Libros Sententiarum Petri Lombardi, ed. PP.

Collegii a San Bonaventura. Grottaferrata: Quaracchi 1882-1889 (v. I—IV), Sent. III, d. 38, art.
un, q. 1, resp., 840; TOMMASO d'AQUINO: Summa theologiae, in: Sancti Thomae Aquinatis
Opera omnia iussu édita Leonis XIII P.M (v. VI-VII). Romae: Ex Typographia Polyglotta S.C.

De Propaganda Fide 1891-1892, II, sez. II., q. 110, 1056-1057; il testo disponibile online è

rivisto, cf. https://www.edizionistudiodomenicano.it/on-line.php.



140 Claudia Appolloni

do il significato comune délia linguas1. Secondo il teologo provenzale, in-
fatti, l'intenzione individuale di chi parla, deve armonizzarsi all'intenzione
comune delle parole (communis intentio verborum), quello che nel Quid
ponat ius, scritto fondamentale per comprendere la teoria semantica oli-
viana, è definito corne l'intenzione e il significato abituale e condiviso dei
parlanti di una certa lingua (communis et habitualis intentio hominum illius
linguae)^.

La parola nuova del XIII secolo si afferma qui con una nuova forza che
attiene a una sistematica reintepretazione délia menzogna, e non soltanto
dello spergiuro, in un'ottica intersoggettiva. Per come Olivi espone la trat-
tazione in In Matthaeum 5:37, la parola orizzontale, prima ancora che

essere prassi giuridica, è fondamentalmente etica, comporta cioè una
responsabilité morale verso l'altro. Il peccato di menzogna, owero il mancato
accordo tra parola individuale e parola convenzionale, riguarda non solo e

non tanto il giuramento quanto ogni parlare quotidiano e diventa un
peccato verso l'ascoltatore, un venir meno al rispetto del suo naturale deside-
rio di comprendere33.

La significazione come atto morale

L'emergenza délia responsabilité délia parola e la messa a punto di un'etica
del linguaggio diventano più chiare nella discussione oliviana intorno aile
ragioni secondo cui la menzogna è sempre peccato condotta in In Matthaeum

5.37. Dopo aver esposto la posizione - per Olivi insostenibile - che
limita la natura peccaminosa délia menzogna perché crede che anche Dio,
talvolta, vi abbia fatto ricorso34, Olivi si appresta a definire la menzogna e i
differenti motivi per cui essa, al contrario e in continuité con il dettato
agostiniano, è sempre peccato35.

Se il primo argomento ripercorre le argomentazioni di Agostino, segui-
te da Bonaventura e da Tommaso, secondo cui nel peccato di menzogna il

31 In Matt., 107 § 1: «Sit autem sermo vester est est non non id est, sit Concors rei et
intellectui tarn tuo quam audientis. Et secundum hoc tripliciter exponitur. Primo respectu
rei, ut sit sensus sicut est in re, sic sit in tuo sermone. Si autem res non est, sic non est in tuo
sermone. Secundo respectu intellectus proprii, ut scilicet sic loquaris affirmative vel negative
sicut habes in corde. Tertio respectu audiencium, ut scilicet loquaris concorditer secundum
communem intentionem verborum quam expetunt communiter audientes seu interrogan-
tes».

32 PlETRO DI GIOVANNI Olivi: Quaestio Quid ponat ius vel dominium, ed. Sylvain Piron/
Ferdinand DELORME, in: Oliviana [Online], 5. URL: http://oliviana.revues.org/882, messo in
linea il 31 dicembre 2016,10, § 51.

33 In Matt., 108, § 8: «Ergo omnis mentiens semper facit contra naturalem rectitudinem
voluntatis omnium audientium; ac per consequens et sue in quantum est audiens aut aptus
natus audire».

34 Ivi, 107, § 2.

35 Cf. Ivi, § 3.



Teoria del significato ed etica del linguaggio nel pensiero di Olivi 141

parlante viene meno a un accordo interiore tra intentio e vox, tra mente e

parola, il secondo e il terzo argomento proposti da Olivi non possono esse-

re compresi senza fare riferimento alia sua teoria semantica, esposta nelle
Quaestiones Logicales36 e nel Quid ponat ius vel dominiums. II secondo e il
terzo argomento secondo cui la menzogna è peccato, infatti, chiamano in
causa la rettitudine (rectitudo) del segno38; la menzogna si configura come
un peccato rispetto all'uso retto di quest'ultimo39. Per questo Olivi puo dire

che la significazione volontaria è un atto morale («voluntaria significa-
tio actus est moralis») che dipende esclusivamente dalla volontà e dall'in-
tenzione di chi significa. Se pensiamo alle Quaestiones logicales e al Quid
ponat ius troveremo compatibile con questa tesi l'idea che la significatio
sia in primo luogo un atto di parole, l'uso concreto (applicatio) e individua-
le di una parola a cui i parlanti, in un contesto comunicativo, conferiscono
intenzionalmente e volontariamente senso e contenuto, nozione che Olivi
chiama significatio actualist.

L'idea della significazione come atto concreto e reiterabile da parte del
parlante è una concezione piuttosto originale nel XIII secolo. In generale,
il paradigma semantico dominante è rappresentato dalla visione modista,
secondo la quale la significatio è una qualité del nome, infusa al modo di
una forma in una materia fonica. Dopo un originario atto impositivo in base

al quale un primo istitutore dà un nome alle cose, la parola puö operare

36 PiETRO DI GIOVANNI Olivi: Quaestiones logicales: Critical text, ed. Stephen F. Brown,
in: Traditio 42 (1986), 335-388.

37 Si tratta di testi che appartengono al periodo di insegnamento teologico di Olivi nello
Studium di Montpellier e perciö scritti, probabilmente, tra il 1279 e il 1283: in particolare le
Quaestiones logicales nel 1281-1282 [cf. PlRON, Sylvain: Les studia franciscains de Provence et
d'Aquitaine (1275-1335), in: EMERY, Kent (Jr.)/COURTENAY, William J./METZGER, Stephen M.:
Philosophy and Theology in the Studia of the Religious Orders and at the Papal and Royal
Courts. Acts of the XVth International Colloquium of the Société Internationale pour l'Étude de

la Philosophie Médiévale, University of Notre Dame, 8-10 October 2008. Turnhout: Brepols
2012, 303-358]; Quid ponat ius vel dominium nel 1280 [PlRON, Sylvain: La question Quid ponat
ius?, in: Oliviana [Online] 5. URL: http://0liviana.revues.0rg/840. messo in linea il 31 Di-
cembre 2016, 1-9, 2]; il commento al Vangelo di Matteo tra il 1279 e il 1281 [cf. BURR, David:
The Date of Petrus Johannis Olivi's Commentary on Matthew, in: Collectanea Franciscana 46
(1976), 131-138].

38 cf. ANSELMO DI CANTERBURY: De veritate (v. I)., ed. Franciscus S. Schmitt, in: ID. (a cura
di): Opera omnia. Edimburgi: Nelson 1946, c. 2, 179.

39 In Matth,. 108 § 6.
4° pietro DI GIOVANNI Olivi: Quaestiones logicales, q. 4, 5; ID.: Quid ponat ius vel dominium,

10, § 51. Cf. MARMO, Costantino: La semiotica del XIII secolo. Tra arti liberali e teologia.
Milano: Bompiani 2010, 192, dove l'autore scrive, a proposito della semantica oliviana: «La

significazione abituale risulta quindi di tipo sociale o sovraindividuale (come la langue
saussuriana), mentre quella in atto è di tipo individuate (come la parole), dal momento che
awiene tra interlocutori concreti»; per questo aspetto cf. anche MORA-MÄRQUEZ, Ana Maria:
Pragmatics in Peter John Olivi's Account ofSignification ofCommon Names.



142 Claudia Appolloni

in modo relativamente autonomo dai parlantHc Una posizione opposta,
che ha portato gli studiosi a parlare di un approccio pragmatico al lingua-
ggio nel Medioevo, è sostenuta da Ruggero Bacone42. Il teologo francesca-

no, nel De signis, afferma che ogni parlante puô reimporre liberamente (ad
placitum), in modo tacito e quotidiano, il significato al nome e istituire una
nuova ratio signis. In virtù dell'insistenza sulle nozioni di benepacitum e

di intenzione del parlante44, il pensiero Iinguistico oliviano è stato consi-
derato corne fortemente ispirato da quello di Bacone e talvolta gli è stato
sovrapposto45. Tuttavia, a differenza di Bacone, secondo Olivi la significa-
zione volontaria, individuale, arbitraria e, nel caso délia menzogna, deviata
(idefectus), non costituisce una ratio signi, owero non istituisce un segno.
Una significazione falsa (falsitas significations) in quanto atto di significa-
zione volontario e morale, vale a dire moralmente connotato, non produce
corne suo effetto un nuovo segno, non vi pone una relazione reale («immo
vix ponit aliquid reale in signo mere voluntario»), una nuova relazione se-

gnica, ma realizza una realtà solo in chi significa. L'atto deviante di
significazione per Olivi più che istituire una nuova ratio signi, al modo baconia-
no, costruisce come suo effetto la realtà del mentitore («ergo mentiens est
formaliter mendosus a causa mendacii»)46. Olivi afferma a più riprese il

41 Cf. MaRMO, Costantino: Semiotica e Linguaggio nella Scolastica. Parigi, Bologna, Erfurt
(1270-1330). La semiotica dei modisti Nuovi Studi Storici 26) Roma: Istituto Storico Italia-
no per il Medio Evo 1994; per una discussione cf. CESALLI, Laurent: Faut-il prendre les mots
au mot? Quelques réflexions logico-sémantiques sur le pouvoir des mots, in: BÉRIOU, Nicole/
BOUDET, Jean-Patrice/ROSIER-CATACH, Irène (a cura di): Le pouvoir des mots au Moyen Age.
Turnhout: Brepols 2014, 23-48.

42 Cf. ROSIER, Irène: Grammaire, Logique, Sémantique, deux positions opposées au XIIIe
siècle: Roger Bacon et les modistes, in: Histoire Epistémologie Langage 6 (1984) i, 22-34; Ead.:
La parole comme acte. Sur la grammaire et la sémantique au XIIIe siècle. Paris: Vrin 1994;
MARMO, Costantino: La semiotica del XIII secolo. Tra arti liberali e teologia; CESALLI, Laurent/
MAJOLINO, Claudio: Making Sense. On the Cluster significatio-intentio in Medieval and
"Austrian" Philosophies, in: CESALLI, Laurent/MAJOLINO, Claudio (a cura di): Dire et vouloir dire.

Philosophies du langage et de l'esprit du Moyen Age à l'époque contemporaine, Methodos:
savoirs et texts 14 (2014).

43 Ruggero BACONE: De Signis. ed. FREDBORG, Karin M./NIELSEN, Lauge/PlNBORG, Jan: An
Unedited Part ofRoger Bacon's 'Opus Maius': 'De signis', in: Traditio 34 (1978), 75-136, § 82, §

94. Per la teoria délia reimposizione di Bacone la bibliografia è molto vasta; oltre aile opere
citate nella nota precedente mi limito a rinviare a DE LIBERA, Alain: Roger Bacon et le
problème dell'appellatio univoca, in: BRAAKHUIS, Henk A.G./KNEEPKENS, Corneille Henri/ De Rijk,
Lambertus Marie (a cura di): English Logic and Semantics from the end of the Twelfth Century
to the time of Ockham and Burleigh. Nijmegen: Ingenium 1981, 193-234; FREDBORG, Karin M.:
Roger Bacon on 'Impositio vocis ad signiflcandum, in: BRAAKHUIS, Henk A.G./KNEEPKENS,
Corneille H./DE RIJK, Lambertus M. (a cura di): English Logic and Semantics from the end of the
Twelfth Century to the time ofOckham and Burleigh, 167-191.

44 PiETRO DI Giovanni OLIVI: Quaestiones logicales, q. 4, 347.
45 Cf. PlRON, Sylvain: Le métier de théologien selon Olivi, in: KÖNIG-PralONG, Catherine/

RIBORDY, Olivier/SUAREZ-NANI, Tiziana (a cura di): Pierre de Jean Olivi. Philosophe et théologien,

17-85, 32; cf. anche ROSIER-CATACH, Irène: La parole efficace, 168.

46 In Matt., § 9, 109.



Teoria del significato ed etica del linguaggio nel pensiero di Olivi 143

carattere normative» del significato usuale, rispetto al quale la deviazione
(defectus) puö costituire una trasgressione. Tale dimensione normativa, che
in Quid ponat ius Olivi chiama significatio communis et habitualis, è con-
fermata in uno dei passaggi più illuminanti della trattazione di In Mat-
thaeum:

In sesto luogo [seil, la menzogna è peccato] in relazione al patto comune o
alia comune istituzione dei segni. Infrangere infatti il diritto comune o il
patto comune è illecito, almeno per colui che è soggetto a quel patto e a

quella comunità. Poi, quanto più il patto ha una maggiore stabilità e radici ed
ha una maggiore nécessita e utilità, tanto peggio è infrangerlo. Ma il patto
dei segni con i quali parliamo è di tal fatta, poiché da un certo naturale e

comune afflato dei popoli origina il diritto delle lingue e degli idiomi47.

Olivi esplicita qui ciô che nel Quid ponat ius lascia solo intendere. La

comune istituzione del segno ha valore di legge perché è al pari di un diritto,
è anzi il diritto delle lingue e degli idiomi (ius linguarum et idiomatum)
costituito da un patto comune. Il patto, su cui si fonda la comunità linguis-
tica e a cui ogni parlante di una certa lingua è sottoposto (subiectus illi
pacto et illi communitati), non va trasgredito (infringere) perché questo,
ancor più di ogni altro accordo, è necessario, utile ma anche stabile e radi-
cato (est maioris firmitatis et conradicalitatis). Tanto più che esso dériva
da una tradizione condivisa: la lingua si sprigiona, origina (manat) dalla
comune e naturale conspiratio dei popoli (ex quadam naturali et commuai
conspiratione gentium), intesa corne un respiro comune, un'unione di
intend verso un fine condiviso. Cosi il patto linguistico, fondatore della
lingua e della sua rete di significati, piuttosto che essere un'imposizione a

opera di un singolo, al modo adamitico, o di un saggio, mostra che all'ori-
gine della lingua c'è un afflato comune, un'intenzione collettiva istitutrice
che si riflette nei significati condivisi. La natura fondativa del patto
rispetto a una comunità linguistica fa si che i segni istituiti e il loro significato

costituiscano la norma, la legge o ius, la cui trasgressione è peccato;
perciô la significazione deviata della menzogna, per cui non c'è corrispon-
denza tra significazione individuale e significazione istituita, è una
trasgressione della legge comune, del diritto fondativo48. Ciè che importa

47 Ivi § 10, p. 109: «Sexto, ex respectu ad communem pactum seu ad communem institu-
tionem signorum. Infringere enim commune ius aut commune pactum est illicitum, saltern
illi qui est subiectus illi pacto et illi communitati. Quanto autem pactum est maioris firmitatis

et conradicalitatis ac necessitatis et utilitatis, tanto peius est infringere ipsum sed pactum

signorum quibus loquimur est huius, quia ex quadam naturali et communi conspiratione

gentium manat ius linguarum et idiomatum» (le traduzioni di In Matthaeum 5:37 sono
mie).

48 per i] rapporto tra comunità linguistica e costituzione della comunità politica nel XIII
secolo, cf. ad esempio BRIGUGLIA, Gianluca: Il diletto del linguaggio. La scelta della lingua come

spazio politico in alcuni testi politici e letterari della seconda metà del Duecento, in:
BRIGUGLIA, Gianluca (a cura di): Thinking politics in the vernacular. From the Middle Ages to the
Renaissance. Fribourg: Academic Press Fribourg 2011, 43-56; EBBESEN, Sten: Psammetichus's



144 Claudia Appolloni

sottolineare è quindi che Olivi ammette esplicitamente che la responsabilité
del parlante non riguarda solo la vérité del segno e la propria coscien-

za, egli non deve rendere conto solo a Dio e all'ascoltatore, ma mette in
atto una trasgressione nei confronti di tutta la comunité. Questo aspetto è

confermato da un ulteriore passaggio:

In quinto luogo [sei/, la menzogna è peccato] in relazione a tutta la co-
munione e la comunité degli uomini. Vediamo infatti che quasi tutta la
comunicazione reciproca degli uomini consiste strumentalmente nell'atto di
significazione. Nessuno infatti puo comunicare all'altro un contenuto del suo
cuore se non per un qualche segno intermedio, nell'ambito del quale l'es-
pressione (vox) conserva il primato. Percià la corruzione délia significazione è

la corruzione di tutta la comunicazione umana. Cosi vediamo inoltre che da
ciö segue che nessuno crede all'altro se non per una mutua fiducia: non vi
sarebbe allora nessuna société e amicizia, nessuna speranza, nessun patto,
nessuna stabilité tra gli uomini. Per questo la menzogna tra gli uomini è la
radice del male più assoluto (summi mali radix). Chi dubita d'altronde che
essa sia la radice di ogni illégalité e frode? Togli la menzogna e non c'è più
alcuna frode sulla Terra, né alcuna astuzia, ma pura semplicità49.

Questa bellissima pagina mostra come, nella prospettiva oliviana, la
menzogna non sia soltanto un peccato verso se stessi e verso l'altro poiché, an-
cora più radicalmente, essa costituisce un peccato contro ogni société,
fiducia e speranza fondate sul pactum signorum. Infatti, la société non puo
che fondarsi su una mutua credulitas, una fiducia reciproca nella condivi-
sione della lingua e dei suoi significati che la menzogna, radice di ogni male

sociale (radix summi mali), lede. La fiducia nella parola condivisa e co-
mune, legge e diritto (ius) fondamentale di un popolo, configura la lingua
come uno spazio politico e comunitario. La comunité, la comunione e la
comunicazione (communitas, communio, communicatio), messe in relazione
da Olivi, sono basate sull'atto morale di significazione («fere tota commu-

Experiment and the Scholastics: Is Language Innate?, in: PELLETIER, Jenny/ROQUES, Magali (a

cura di): The Language of Thought in Late Medieval Philosophy: Essays in honour of Claude
Panaccio. Swaziland: Springer 2017, 287-302; ROSIER-CATACH, Irène: Man as a Speaking and
Political Animal. A political reading ofDante's De vulgari eloquentia, in: FORTUNA, Sara/GRA-
GNOLATI, Manuele/TRABANT, Jürgen (a cura di): Dante's Pluringualism: Authority, Vulgarization,

Subjectivity. Oxford: Legenda 2010, 34-51; EAD.: Communauté politique et communauté
linguistique, in: GENET, Jean-Philippe (a cura di): La légitimité implicite. Paris: Publications
de la Sorbonne/Ecole française de Rome 2015, 225-243.

49 In Matt., 109, § 9: «Quinto ex respectu ad totam communionem et communitatem
hominum. Constat enim quod fere tota communicatio hominum ad invicem instrumenta-
liter consistit in actu significationis. Nullus enim potest alteri comunicare aliquid cordis sui
nisi per aliquod Signum intermedium in quibus vox continet principatum. Ergo corruptio
significationis est corruptio totius communicationis humane. Unde etiam videmus quod ex
hoc sequitur quod nullus credit alteri sine aliqua mutua credulitate: nulla est societas, nulla-
que amicicia, nulla spes, nullum pactum, nulla firmitas inter homines. Ergo mendacium
inter homines est summi mali radix. Et quis dubitat quod radix est omnis illegalitatis et frau-
dis? Tolle mendacium et nulla est fraus in terra, nullaque astucia, sed pura simplicitas».



Teoria del significato ed etica del linguaggio nel pensiero di Olivi 145

nicatio hominum ad invicem instrumentaliter consistit in actu significatio-
nis»), sulla comunione di intenzioni data dal rispetto del significato comu-
ne. Non c'è altro modo di mostrare il proprio cuore, la propria interiorità
che attraverso il segno, tra cui primeggia, corne voleva Agostinos», la parola
(«Nullus enim potest alteri comunicare aliquid cordis sui nisi per aliquod
signum intermedium in quibus vox continet principatum»). Dal momento
che 1 'interpretatio sermonis corretta si basa sull'uso comune e sulla signifi-
catio communis, piuttosto che sulla significatio singularisé, corrotto il
significato si corrompe ogni comunicazione («ergo corruptio significationis
est corruptio totius communicationis humane»). Deviando in modo illeci-
to e mendace dal senso comune e condiviso della parola viene meno, di
conseguenza, ogni fiducia reciproca e ogni société, ogni speranza, amici-
zia, patto e stabilité tra gli uomini («nulla est societas, nullaque amicicia,
nulla spes, nullum pactum, nulla firmitas inter homines»).

Olivi riprende cosi l'idea agostiniana per cui la menzogna
compromette la funzione di istituzione del segno, ma la radicalizza a partire da
un'idea di société fondata sul segno istituito e sul significato comune. Il
linguaggio non è quell'istituzione fallace che compromette, con la discre-

panza intrinseca e connaturata tra pensiero e linguaggio, la possibilité di
una société perfetta. Se Agostino denunciava la debolezza delle parole che,

pur sforzandosi di assicurare il pensiero di chi parla, sono sempre esposte
alla perversione dei mentitoris2, per Olivi la menzogna è un maie radicale
perché compromette l'unico modo di comunicare all'altro il proprio
pensiero. Se anche comportano costitutivamente la possibilité morale della

menzogna (dovremmo forse dire la libertà, il libero arbitrions) e dunque del
peccato, solo la parola e nello specifico i segni di una lingua permettono la
comunicazione umana, sul cui retto funzionamento sono fondate la société
e la comunité. Il linguaggio cosi récupéra la sua dimensione positiva, in
quanto frutto di un pactum signorum che rappresenta il comune afflato is-
titutivo dei popoli e che apre, nella concreta lingua storica, lo spazio
sociale della réciprocité e della fiducia, spazio morale di responsabilité e per-
ciô di liberté.

5° AGOSTINO: De doctrina Christiana, II, 3.4: «Verba enim prorsus inter homines obti-
nuerunt principatum significandi quaecumque animo concipiuntur, si ea quisque prodere
velit».

51 PiETRO DI GIOVANNI Olivi: Quodlibeta quinque, ed. Stefano Defraia. Grottaferrata: Qua-
racchi 2002, 36-52, 4, q. 9, 232.

52 AGOSTINO: De Magistro, 13.42: «Quare iam ne hoc quidem relinquitur verbis, ut his
saltern loquentis animus indicetur; si quidem incertum est utrum ea quae loquitur, sciât. Ad-
de mentientes atque fallentes, per quos facile intelligas non modo non aperiri, verum etiam
occultari animum verbis. Nam nullo modo ambigo id conari verba veracium, et quodammo-
do profited, ut animus loquentis appareat; quod obtinerent omnibus concedentibus, si loqui
mentientibus non liceret».

53 Cf. Quid ponat ius, 11, § 57.



146 Claudia Appolloni

Riassunto
L'articolo intende mettere in luce la riflessione di Olivi sulla menzogna ed

esplicitarne il nesso con la sua teoria délia significazione. La recente pubbli-
cazione di In Matthaeum 5:37 rivela come la concezione oliviana délia
menzogna, da una parte, condivida la tendenza del XIII secolo all'affermazione
di una parola orizzontale e plurale, dall'altra, si armonizzi con la teoria
délia significazione delle Quaestiones logicales e del Quid ponat ius. In
continuité con questi testi, In Matthaeum mostra che il significato delle parole
pub essere cambiato dai parlanti e, per questo, definisce la significazione corne

un atto morale. Il cambiamento non esplicito del significato comune e

abituale delle parole, tuttavia, costituisce la violazione del patto originario
da cui hanno origine le lingue e gli idiomi e rappresenta non solo un peccato
verso Dio ma anche nei confronti dell'intera comunità, fondata sulla condi-
visione dei significati appartenenti a una concreto lingua storica.

Abstract
This paper aims to show Olivi's understanding of the concept of falsehood
and its relationship with his theory of signification. The recent publication
of In Matthaeum 5:37 reveals that Olivi's concept 0/falsehood, on the one
hand, shares the XIIIth century's trend in moving from a divine and, therefore,

"vertical" word, to a plural and "horizontal" one; on the other hand, it
embraces the theory of signification expressed in Quaestiones logicales and
in Quid ponat ius. In line with these texts, In Matthaeum argues that the

meaning of words can be freely changed by speakers and, therefore, signification

is defined as a moral act. However, to secretly change the common
and habitual meaning ofwords is a violation of an original agreement, from
which languages and idioms originate. This violation is not only a sin
towards God, but also towards the whole community, since it is founded on
sharing meanings ofwords of a particular language.


	Significatio actus est moralis : teoria del significato ed etica del linguaggio nel pensiero di Pietro di Giovanni Olivi

