
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Optische Grenzgänge : Konstellationen des Sehens bei Nikolaus von
Kues und Jeremy Bentham

Autor: Bäuerle, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lukas Bäuerle

Optische Grenzgänge - Konstellationen des
Sehens bei Nikolaus von Kues

und Jeremy Bentham

l. Einleitung

Der Sehsinn wird in der abendländischen Tradition spätestens seit Aristoteles'

Schrift Uber die Seele nicht nur als fester Teil im Kreis der fünf klassischen

Sinne, sondern in der Hierarchie derselben auch zumeist als oberster

verhandelt.1 Das Sehen wurde vor diesem Hintergrund oftmals auf der
Schwelle zwischen menschlicher, sinnengebundener Wahrnehmung und
übermenschlichen Wahrnehmungsformen angesiedelt.2 In der vorliegenden

Arbeit möchte ich mich zwei optischen Konstellationen widmen, die
jeweils vor dem Gedanken eines solchen übermenschlichen, eines göttlichen

Sehens entfaltet werden.
Zum einen ist es eine im Vorwort zu seiner Schrift De visione Dei

entwickelte Handlungsanleitung des Nikolaus von Kues (1401-1464), die er an
seine befreundeten Brüder vom benediktinischen Kloster Tegernsee richtet.3

Zum anderen ist es der Plan für den Bau eines neuartigen Gefängnisses,

welchem der englische Moralphilosoph Jeremy Bentham (1748-1832)
den Gedanken eines allsehenden (pan-optischen) Blickes als Grundstein
mitgibt.4 Beide Entwürfe, dies sei bereits einleitend erwähnt, bewegen sich
nicht in einem abgeschlossen transzendentalen Raum - sie sind keine
Spekulationen darüber, wie Gott in einer ihm eigenen Sphäre wohl sieht. Die
hier behandelten Entwürfe eines göttlichen Sehens werden vielmehr
anhand konkreter sozialer Konfigurationen des menschlichen Zusammenlebens

und -wirkens - und nicht zuletzt des menschlichen Sehens selbst -
entfaltet.5

1 JÜTTE, Robert: Geschichte der Sinne: von der Antike bis zum Cyberspace. München: Beck

2000, 74-76.
2 Vgl. als prominentes Beispiel die thomistische Erkenntnislehre: Summa Theologica, I!

q. 12 a. 3.
3 VON KUES, Nikolaus: De visione Dei - Das Sehen Gottes. 3. Auflage. Trier: Paulinus 2003.
4 BENTHAM, Jeremy: The Panopticon writings. London: Verso 1995.
5 Diese Gemeinsamkeiten gaben bereits zumindest zwei Autoren Anlass zu einer

Gegenüberstellung der beiden Arbeiten. In seiner Einleitung zu den Panopticon Writings (Bo-
ZOVIC, Miran: Introduction. 'An utterly dark spot', in: BOZOVlC, Miran (ed.): The Panopticuon
writings. London: Verso 1995, 1-28)) und der auf diesen Gedanken aufbauenden Monographie

(BOZOVIC, Miran: An Utterly Dark Spot: Gaze and Body in Early Modern Philosophy. Ann
Arbor: University of Michigan Press 2000), setzt sich Milan Bozovic an mehreren Stellen



Optische Grenzgänge 93

Ich werde im Folgenden die beiden Entwürfe in ihren Grundrissen
zunächst vorstellen (Kapitel 2 und 3), um sie dann anhand konkreter, von
Certeau entlehnter, Begriffe aneinander zu spiegeln (Kapitel 4). Das
zentrale Kapitel 4 hat dabei, entsprechend dem Titel der vorliegenden Arbeit,
den Charakter eines Grenzganges. In einer kritischen Abgrenzung werde
ich versuchen, die die Konstellationen begrenzenden Gedanken offenzulegen,

um einerseits diese selbst, andererseits aber auch die aus ihnen
entspringenden Konflikte (besser) verstehen zu lernen. Auf dieser Grundlage
widme ich mich abschließend der Frage eines kreativen Umgangs des

einen Bildes mit den Mitteln des anderen (Kapitel 5).

2. Die cusanische Konstellation

Im Vorwort zu seiner im November des Jahres 1453 fertiggestellten Schrift
De visione Dei („Vom Sehen Gottes"),6 richtet sich Nikolaus von Kues an
die Mönche des benediktinischen Klosters am Tegernsee, sowie
insbesondere an deren Abt, Kaspar Ayndorffer und dessen Prior, Bernhard von
Waging.7 Ihnen widmet er nicht nur die Schrift, er lässt ihnen in deren

auch mit der Tegernseer Situation auseinander. Mohamed Zayani (ZAYANI, Mohamed: The

Labyrinth of the Gaze: Nicholas of Cusa's Mysticism and Michel Foucault's Panopticism, in:
Word & Image 24 (2008) Nr. 1, 92-102) widmet der Gegenüberstellung einen eigenen Artikel.
Darüber hinaus behandelt Inigo Bocken (BOCKEN, Inigo: Das Sehen Gottes und die
Alltäglichkeit. Die Bedeutung des Cusanus für Certeau's Interpretation der Moderne, in: Coinciden-
tia 5 (2014) Nr. 2, 22-48) die beiden Entwürfe zumindest implizit in einer Auseinandersetzung

mit dem Artikel über die Tegernseer Konstellation Michel de Certeau's (DE CERTEAU,

Michel: Nikolaus von Kues: Das Geheimnis eines Blickes, in: BOHN, Volker (Hg.): Bildlichkeit:
internationale Beiträge zur Poetik, 2. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrlcamp 1996, 325-356).
Darin konzentriert er sich auf die Certeau'sche Auseinandersetzung mit der Frage, inwiefern
eine soziale Praxis moderne Machtkonstellationen zu durchbrechen in der Lage ist. Die
vorliegende Arbeit möchte in dieser Linie mitdenken. Sie ist in diesem Zusammenhang außerdem

inspiriert durch die Bocken'sche Monographie ,Die Kunst des Sammeins' (BOCKEN,

Inigo: Die Kunst des Sammeins: Philosophie der konjekturalen Interaktion nach Nicolaus
Cusanus [= Texte und Studien zur Europäischen Geistesgeschichte, Reihe B 6], Münster:
Aschendorff 2013). Von einem expliziten Aufgriff der dort formulierten Gedanken habe ich
jedoch abgesehen, da die Bezugnahme zur cusanischen Konjekturenlehre eines umfassenderen

Rahmens bedurft hätte.
6 Unter diesem Titel wird die Schrift heute tradiert. Certeau weist darauf hin, dass

Cusanus selbst sie De icona (Über das Bild) nannte (De CERTEAU: Nikolaus von Kues, 325).
7 Seit einem dreitägigen Besuch des Cusanus im Kloster, der auf den Juni 1452 datiert

wird, hatten Ayndorffer, von Waging und Cusanus eine intensive Korrespondenz unterhalten,

die bis 1456 andauern sollte (RlNSER, Julia: Tegernseer Kosmos: Zwischen
Gelehrtengesprächen und Reformbemühungen. Betrachtungen zur Briefwechsel zwischen Nikolaus von
Kues und den Tegernseer Mönchen Kaspar Anydorffer und Bernhard von Waging, in: BISCHOF,

Franz Xaver/THURNER, Martin (Hgg.): Die benediktinische Klosterreform im 15. Jahrhundert,
Band 56. Berlin: Akademie Verlag 2013, 185-220, hier 185, 204). Schmidt datiert den letzten
gewechselten Brief auf das Jahr 1458 (Vgl. SCHMIDT, Margot: Nikolaus von Kues im Gespräch
mit den Tegernseer Mönchen über Wesen und Sinn der Mystik, in: HAUBST, Rudolf und Cu-
SANUS-Gesellschaft [Hgg.]: Das Sehen Gottes nach Nikolaus von Kues. Akten des Symposions

in Trier vom 25. bis 27. September 1986 [= Mitteilungen und Forschungsbeiträge der



94 Lukas Bäuerle

Vorwort zudem eine Anleitung zukommen, mit denen er sie „auf menschlichem

Wege zum Göttlichen zu erheben"8 will. Diese Anleitung muss dabei

sehr wörtlich verstanden werden. Es ist die Anleitung zu einer gemeinsamen

Erfahrung (experimentaliter9), die die Geheimnisse einer mysticae
theologiae unmittelbar einsichtig machen soll. Dreh- und Angelpunkt dieser

Erfahrung ist das Bild eines Allsehenden (eiconam Dei), die Cusanus den
Brüdern in Form eines Tafelgemäldes (tabella) ebenfalls zukommen lässt.10

In der Folge leitet Cusanus die Brüder vom Tegernsee dazu an, sich in
einem Halbkreis11 um die im Norden platzierte Ikone zu positionieren und
sie anzublicken. Ein jeder wird die Erfahrung machen, durch die Ikone
Gottes angeschaut zu werden, ganz gleich, wo er steht: „Dem Bruder, der
im Osten stehen wird, wird es scheinen, als blicke dieses Gesicht nach
Osten, und dem Bruder, der im Süden steht, daß es nach Süden, und dem
im Westen, daß es nach Westen blicke."12 Nikolaus prophezeit den
Brüdern ob dieser Erfahrung einen Moment des Staunens darüber, wie der
Blick der Ikone sowohl nach Osten, wie auch nach Westen gerichtet sein
kann, ohne dass deren Position verändert worden ist. Sodann spitzt er die

Cusanus-Gesellschaft 18]. Trier: Paulinus Verlag 1989, 25-49, hier 25). Den Brüdern vom
Tegernsee widmete er auch seine 1458 fertiggestellte Schrift De beryllo (SIMON, Holger:
Bildtheoretische Grundlagen des neuzeitlichen Bildes bei Nikolaus von Kues, in: Concilium medii
aevi 7 [2004], 45-76, hier 56-57). Diese enge Verbundenheit, insbesondere mit Bernhard von
Waging, findet sich eingebettet in den Kontext der benediktinischen Klosterreform des 15.

Jahrhunderts, die Cusanus als Bischof von Brixen ebenfalls zu verantworten und durchzuführen

hatte und bei deren Realisierung er im Tegernseer Kloster rege Unterstützung und
Rat fand. Das bayerische Kloster war bereits seit 1426 im Prozess der Reformierung begriffen
und besaß für die Reformbemühungen anderer Klöster der Region Modellcharakter (vgl.
RiNSER: Kosmos, 192-194, 216). Wie nahe Cusanus dem Kloster stand, wird an dessen 1454
artikulierten Überlegungen deutlich, sein schwieriges Bischofsamt in Brixen niederzulegen
und sich in Tegernsee eine Zelle einrichten zu lassen (vgl. RiNSER: Kosmos, 217).

8 VON KUES: De visione, n. 2.

9 VON KUES: De visione, n. 1.

10 VON KUES: De visione, n. 1.

11 Einem möglichen Einwand, dass die cusanische Konstellation des Halbkreises eine
Analogie zum Bentham'schen Panoptikon verunmögliche, sei an dieser Stelle entgegnet,
dass Cusanus schon im Vorwort darauf verweist, dass der göttliche Blick sich nicht nur von
Westen nach Osten, sondern auch nach Norden und Süden bewegt. Es ist ein allsehender
Blick, der keine Grenze kennt. Nikolaus nennt diese seine mystische Theologie in Kapitel 3
daher auch eine kreisförmige (vgl. VON KUES: De visione, n. 8; sowie DE CERTEAU, Michel: The
Gaze Nicholas of Cusa, in: Diacritics 17 [1987] 3, 2-38, hier 30). Nachdem er später die Win-
kelbezogenheit des rationalen (menschlichen) Denkens eingeführt hat, hebt er den göttlichen

Blick von diesem ab und nennt ihn ,Kreis' und ,unendliche Kugel': „Dein Auge, Herr,
gelangt zu allem, ohne sich eigens darauf einzustellen (sine ßexione). Daß sich nämlich unser

Auge (erst) auf einen Gegenstand einstellt, kommt daher, daß unser Blick, nur in einem
umgrenzten Winkel sieht. Der Winkel Deines Auges aber, Gott, hat keine quantitative
Begrenzung, sondern er ist unendlich. So ist er ein Kreis, ja auch eine .unendliche Kugel', weil
Dein Blick das kugelartige Auge (occulus sphaericitatis) und von unendlicher Vollkommenheit

ist" (vgl. VON KUES: De visione, no. 30). Zur Bezüglichkeit dieser Gedanken über die
Winkelbezogenheit von Perspektiven auf Alberti's De pictura vgl. SIMON: Grundlagen, 65.

12 Vgl. VON KUES: De visione, n. 3



Optische Grenzgänge 95

Situation noch weiter zu, indem er die Brüder dazu auffordert, die Plätze
zu tauschen: „Dann mag sich der Bruder, der im Osten stand, nach Westen
begeben; und er wird erfahren, daß der Blick so auf ihn im Westen
gerichtet ist, wie vorher im Osten."n Wo er auch steht, der einzelne Bruder
wird erfahren, überall durch den Blick der göttlichen Ikone erfasst zu werden,

und dies wird ihn in Staunen, in Verwunderung (admiratio)
versetzen.

In einem nächsten Schritt dynamisiert Cusanus den Erfahrungsraum
rund um den göttlichen Blick. Er weist die Brüder dazu an, sich auf dem
Halbkreis von Osten nach Westen und wieder von Westen nach Osten zu
bewegen und unablässig die Ikone anzuschauen. Auch während dieser
Bewegung werden sie erfahren, dass der Ikonen-Blick auf ihnen haftet, ohne
dass die Ikone selbst sich bewegen würde. Mehr noch: Brüder, die die
Bewegungen in die entgegengesetzte Richtung vollziehen werden dieselbe
Erfahrung machen. Ihre Vorstellungskraft (imaginatio)h wird dies nicht fassen

können.
Sodann fordert Nikolaus die Mönche in einem dritten Schritt dazu auf,

sich gegenseitig darüber zu befragen, ob sie denn während dieser Bewegung

ebenfalls unablässig angeblickt würden. Ein jeder Bruder wird
berichten, dass ihn der Blick während seiner Bewegungen nicht verlassen
hat. Zur Lösung des scheinbaren Widerspruchs eines kreuz und quer schauenden

und wandernden Blickes lässt er ihnen lediglich die Möglichkeit des
Glaubens: eines gegenseitigen Glaubens in die Wahrhaftigkeit der durch
den Mitbruder beschriebenen Erfahrung. Erst im Dialog wird der einzelne
Bruder erfahren können, dass der Blick Gottes in der Tat ein allsehender
istds

3. Die Bentham'sche Konstellation

Fast 350 jähre nach der Fertigstellung von De visione Dei veröffentlicht
Jeremy Bentham 1791 Gedanken und Pläne für den Bau eines neuartigen
Gefängnisses, die er während des Jahres 1787 in Form von Briefen an einen
Freund gerichtet und in den Folgejahren weiter verfeinert hatte.16 Kern
dieser architektonischen Idee ist die Ermöglichung eines allsehenden
Blickes, welcher eine äußerst ökonomische Ausübung von Macht über
andere Menschen verspricht.n Bentham tauft diesen idealen Raum daher
Panoptikon. Als solches, als prinzipielles Gefüge will es Bentham von vorne

l3 Vgl. VON KUES: De visione, n. 3

H Vgl. VON KUES: De visione, n. 3
J5 Vgl. VON KUES: De visione, n. 3
16 Ich verwende im Folgenden die 1995 von Miran Bozovic bei Verso editierte Sammlung

der panoptischen Schriften, zu der auch das .Fragment on Ontology' zählt (vgl. BENTHAM:

Panopticon).
17 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 31.



96 Lukas Bäuerle

herein nicht nur im Bereich von Strafanstalten verstanden (und realisiert)
sehen. Vielmehr empfiehlt er die Anwendung das panoptischen Prinzips
bereits im Titel für eine Vielzahl und Institutionen; darunter u.a. Armenhäuser,

Lazarette, Fabriken, Krankenhäuser, Irrenhäuser (,mad-houses') und
Schulen.18 Im 20. Jahrhundert griff der französische Philosoph und Historiker

Michel Foucault die Bentham'schen Gedanken auf und beleuchtete
den ,Panoptismus' als die paradigmatische Grundlage moderner Technologien

der Macht.'9

A Central7dea,/„ PBMTBITTJARYPAlfOPTIlWT ,n anImproved,M aty.if.Xia r'SflJ.n). f'n/htisled Stafr.
See J'nst.n-rij)/. fie/lrctlccs /oPIan-,EUi'aüan.,k£trfi*ti nfirmt A> tu .\? '?).

Abbildung 1: Seiten- und Grundriss eines Panoptikons; aus BOWRING, John (Hg.): The

Works ofJeremy Bentham, Band 4. Herausgegeben von John Bowring. New York: Russell
81 Russell Inc. 1962,172.

18 Vgl. darüber hinaus auch BENTHAM: Panopticon, 34. Ich werde die Bentham'schen
Gedanken im Folgenden am Beispiel und in den Termini des Gefängnisses einfuhren. Dies ist
eine beliebige Auswahl, die auch zugunsten jedes anderen, hier genannten Kontextes
getroffen hätte werden können. Eine Erörterung der Gedanken in einem anderen Kontext sei

an dieser Stelle daher nachdrücklich empfohlen.
'9 Vgl. FOUCAULT, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, 1.

Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1977, Unterabschnitt III.3.



Optische Grenzgänge 97

Bentham beschreibt den idealen Aufbau eines Panoptikons im zweiten und
dritten seiner Briefe wie folgt (vgl. Abb. 1).20 Das Gebäude ist kreisrund,
gleich einem Ring. Dieser Ring ist in seinem äußeren Rand auf mehreren
Stockwerken in Einzelzellen unterteilt, die jeweils voneinander abgetrennt
und ca. 13 Fuß tief sind. Die Parzellierung der Zellen ermöglicht eine
kontrollierte Trennung der Individuen. Die Zellen verfügen alle über ein
Außenfenster und sind zur Mitte hin mit Eisenstäben vergittert. In der
Mitte des Rings steht, mit einiger Entfernung zu den Zellen, ein
Wachturm. Von diesem aus lässt sich jede einzelne Zelle durch entsprechend

eingelassene Fenster beobachten. Die Fenster sind erstens so
positioniert und zweitens durch eine reflektierende Lampe so abgeschirmt,
dass der Sträfling seinerseits nicht ins Innere des Wachturms blicken
kann. Er ist sich daher niemals gewiss, ob er gerade beobachtet wird, oder
nicht. Der Wächter21 hingegen kann zu jedem Zeitpunkt eine jede Zelle
einsehen: dies garantiert bei Tag das durch die Außenfenster eintretende
Sonnenlicht und bei Nacht das durch die Gitterstäbe von innen in die
Zellen eintretende Lampenlicht. Die Zelle ist insofern zu jedem Zeitpunkt
.transparent', der Häftling stets sichtbar.

Das entscheidende Prinzip, welches eine bis dato ungekannte Ökonomie

der Überwachung erlaubt,22 ist präzise in dieser impliziten Asymmetrie
der Blicke zu suchen: „Das Panopticon ist eine Maschine zur Scheidung

des Paares Sehen-Gesehenwerden: im Außenring wird man vollständig

gesehen, ohne jemals zu sehen; im Zentralturm sieht man alles, ohne je
gesehen zu werden".23 Diese Scheidung bringt eine fundamentale
Unsicherheit in das Beziehungsgefüge des Panoptikons, bzw. genauer: in die
Köpfe der Häftlinge. So beinhaltet der panoptische Aufbau eine Umkehrung

von dem Feststellungs- (detection) hin zum Präventionsprinzip. Man
wartet nicht darauf, bis eine unmoralische Tat erfolgt und versucht, in
diesem Fall an Ort und Stelle zu sein. Die Disziplinarmacht ist immer und
überall zugegen, sie lässt den panoptisch Beobachteten keinen Dunkelraum,

in dem falsches Handeln überhaupt möglich wäre.24
An dieser Stelle wird deutlich, dass als die tragende Säule der

panoptischen Funktionsweise, die Vorstellung, die Imagination der Häftlinge
genannt werden muss, gerade unter Beobachtung zu stehen. Damit geht die
Beziehung Wächter Sträfling über in den Kopf des Sträflings. Es ist keine

reale Beobachtung, die ihn diszipliniert - es ist eine imaginierte
Beobachtung, die ihn zu ,guter (Selbst-)Führung' zwingt. Was ihn darin
antreibt, ist „the apparent omnipresence of the inspector (if divines will allow

20 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 35-41.
21 Es sind im Folgenden immer alle Geschlechter gemeint.
22 Bentham selbst gibt ein Verhältnis von einem Wächter zu 96 Sträflingen an, das sich

im Panoptikon realisieren lasse (vgl. BENTHAM: Panopticon, 40).
23 FOUCAULT: Überwachen, 259; vgl. auch BENTHAM: Panopticon, 31.

24 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 31.



98 Lukas Bäuerle

me the expression,) combined with the extreme facility of his real
presence". 25

Die Bentham'sche Gegenüberstellung von Scheinhaftigkeit und Realität
an dieser zentralen Stelle verweist auf die dem panoptischen Prinzip
zugrunde liegenden ontologischen und moralphilosophischen Gedanken. Ben-
tham's ,Fragment on Ontology' wurde daher auch mit in die Panopticon
Writings aufgenommen. Nach Bentham unterscheiden sich Entitäten (u.a.)
in reale und fiktionale. Alles Reale besitzt dabei die Eigenschaft des

Körperhaften. Und nur dieser Körper kann wirklich (i.S.v. real) leiden (i.S.v.
Schmerz erfahren). Vor dem Hintergrund dieser drei Annahmen wird
ersichtlich, warum das Panoptikon die perfekte Konstellation ist, um die
Freude (pleasure) einer Gesellschaft zu maximieren, bzw. ihren Schmerz
(pain) zu minimieren.26 So gelingt es durch die panoptische Anordnung,
ein Netzwerk von Illusionen zu spinnen, die die Notwendigkeit wirklichen
Leids unterbinden. Nicht nur im Innern des Panoptikons genügt die
Illusion der permanenten Überwachung, um Ruhe und Ordnung zu etablieren.

Die schiere Existenz des Gefängnisses in der Gesellschaft sorgt für ein
geregeltes Zusammenleben. 27 In keinem der beiden Kontexte muss wirklich

Schmerz zugefügt, bzw. muss wirklich beobachtet werden.28
Das Panoptikon ist, so gesehen, eine riesige Maschine zur Produktion

von Illusionen. Und in diesen Illusionen liegt die Macht, bzw. Stärke des

panoptischen Prinzips begründet. Womit aber können Illusionen produziert

werden? Diese Frage wird uns schließlich zum Bentham'schen
Gottesbegriff führen. Im Falle der Bestrafung, verhält es sich für Bentham
einfach: eine reale Bestrafung (bspw. Auspeitschen) ist dazu in der Lage, die
Vorstellung einer Bestrafung zu produzieren. Biete ich bspw. Besuchern
des panoptischen Wachturmes den Blick auf eine reale, wenngleich
temporär inszenierte, Bestrafung im Inneren einer der Zellen, so werden diese
glauben, dass im Panoptikon wirklich unablässig ausgepeitscht und also

gelitten wird. Ganz anders verhält es sich mit der Produktion der Illusion
eines Allsehenden, einer omnipräsenten Überwachung. Diese kann gerade
nicht durch eine reale Erfahrung initiiert werden. Ein jeder Wächter, der
sich als realer Beobachter zeigte, würde die Illusion seiner Omnipräsenz in
gerade diesem Moment des Sich-Zeigens zerstören. Schließlich weiß ich
als Beobachter nun, dass er da (und nirgendwo anders) ist. Das einzig Reale,

was die Illusion einer räum- und zeitungebundenen Präsenz erzeugen

25 BENTHAM: Panopticon, 45.
26 Vor diesen beiden Kategorien der Freude und des Leids (pleasure and pain) spannt

sich das gesamte moralphilosophische System, der Utilitarismus, Benthams auf. Vgl. dazu
die ersten Sätze von Bentham's Introduction into the Principles of Morals and Legislation
(BENTHAM, Jeremy: An Introduction to the Principles of Morals and Legislation. Mineola:
Dover Publications 2007 [1780], 1).

27 Vgl. BOZOVlC: Introduction, 4-5.
28 Vgl. BOZOVIC: Introduction, 8.



Optische Grenzgänge 99

kann, ist Gott: „While real punishment is perfectly capable of producing,
as its own appearance, the idea of punishment, the only real thing or
reality capable of producing the idea of omnipresence, as its own appearance,

is God".29 Bentham bleibt sich mit diesem Gottesverständnis in dem
Gedanken treu, dass nichts eine Vorstellung von Etwas so gut
hervorbringen kann, wie das reale Etwas selbst: die Fiktion einer Präsenz wird am
einfachsten hervorgebracht durch die reale Präsenz. Und eben ein anderes
Wort für ,reale Präsenz' ist für Bentham ,Gott'. Worin aber besteht die
Realität Gottes, worin besteht seine Präsenz?

Bentham beantwortet diese Frage negativ in Bezug auf ein System der
Entitäten, welches sich in den eingeführten Dualismus real-fiktiv und
einen zweiten, denjenigen von perzeptiblen und inferentiellen Entitäten
aufteilt. Zunächst einmal ist Gott für Bentham nicht mit menschlichen Sinnen
wahrnehmbar, d.h. z.B. auch, dass er nie gesehen werden kann. Damit ist
Gott keine perzeptible, sondern eine inferentielle Entität. Eine solche
zeichnet sich dadurch aus, dass sie lediglich durch Reflexion verstanden
werden kann. Für Bentham besteht diese Reflexion im Ablauf einer
Argumentationskette (,a chain of reasoning').3° Unter den inferentiellen Entitäten

gibt es wiederum zwei: die menschlichen und die übermenschlichen.
Gott ist für Bentham unter letzteren zu suchen. Gott übersteigt zwar die
menschliche Verstandeskraft, bleibt jedoch inferentiell, da nicht
wahrnehmbar. Er könnte somit als reines, übermenschliches Denken (verstanden

im obigen Sinne) beschrieben werden.31 Dieses Denken ist produktiv
und in seiner Produktivität ist es real:

„Author, and Creator, - these alone, and not the word cause, can, with
propriety, be employed in speaking of God. These, as well as God, are names of real
entities; not names of fictitious entities: Author, a name applicable to man, or,
in a word, to any being considered as susceptible of design; Creator, a term
exclusively appropriated to the designation of God, considered with reference
to his works."32

Wenngleich der göttliche Verstand durch den Menschen niemals eingesehen

werden kann, so kann er dessen Allmacht zumindest anhand seiner
Schöpfung erahnen. Das Panoptikon bietet einen ,Erfahrungsraum' aus Steinen,

Gittern, Lichtern und Reflektoren, der es am ehesten vermag, die Realität

einer denkenden Omnipräsenz zu produzieren. Das Panoptikum wirft
über eine sinnliche Wahrnehmung die Möglichkeit auf, das göttliche (Da-
)Sein zu .erfahren'.33 Im panoptischen Aufbau ist es zunächst eine optische

29 Vgl. BoZOVlC: Introduction, 9-10; sowie BENTHAM: Panopticon, 120.

3° Vgl. BENTHAM: Panopticon, 119.

31 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 120.

32 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 150-151.
33 Gleichwohl muss der Begriff der Erfahrung hier relativiert werden, da, wie im folgenden

Abschnitt zu zeigen sein wird, das Panoptikon seine Macht seiner Fiktionalität verdankt.
Es ist eine - präzise eine einzige - Erfahrung die die Bewohner des Panoptikons machen



ÎOO Lukas Bäuerle

Erfahrung, die diese aufwirft. Gleichwohl zeigen Benthams akustische
Versuche (vgl. Unterabschnitt 4.4), dass die inferentielle Allmacht namens
Gott im panoptischen Entwurf nur ein erstes Bild gefunden haben kann.34

4. Optische Grenzgänge

Nach einer grundsätzlichen Vorstellung beider Konstellationen, seien nun
entscheidende Aspekte beider in ein Wechselspiel gebracht. Diese erfolgt
anhand der von Certeau bei Cusanus beleuchteten Stufen.

4.1 Erfahrung?

Doch zunächst bedarf es eines Wortes zu den Kontexten und Hintergründen
beider Texte. Sie tragen, wie sich in den Folgeabschnitten zeigen wird,

bereits Aspekte inhaltlicher Differenzen in sich. Welche Motivation also
liegt den beiden Texten zugrunde? Bentham gibt den Grund seiner
Beschäftigung mit dem Panoptikum bereits im ersten Absatz des Vorwortes
explizit an:

„A new mode of obtaining power of mind over mind, in quantity hitherto without

example, secured by whoever chooses to have it so, against abuse. - Such
is the engine: such the work that may be done with it. How far the expectations
thus held out have been fulfilled, the reader will decide."35

Benthams Wunsch ist es, in den Briefen den Plan einer Maschine (engine)
vorzustellen, die es auf bislang unerreichte Weise ermöglicht, Macht über
die Gedanken anderer auszuüben. In den Briefen breitet er den technischen

Konstruktionsplan einer sozialen Maschine aus, die fortan nur noch
realisiert werden müsste. Damit bewegt sich die Bentham'sche Arbeit
zunächst einmal in einem gedanklichen Raum. Es ist eine .einfache, architektonische

Idee', die Bentham zwar durchaus inspiriert von konkreten
Erfahrungen und Bedürfnissen entwickelt, die jedoch ihre Geltung und Güte der
Berechnung ihrer Wirkungen und ihrer inneren Ökonomie verdankt. Das
Bentham'sche Panoptikum ist kein realer Raum (im Bentham'schen Sinne),
in dem Erfahrungen gemacht werden. Es ist ein fiktiver Raum, dessen Macht
seiner Fiktionalität entspringt.

So wird dieser Raum von einem pseudo-göttlichen Blick getragen, dem
Bentham zwar einen realen Status zuweist, der de facto aber immer eine

können. Und diese findet sich stets vermittelt über die dem Panoptikon inhärente Logik,
und nicht etwa durch seine reale Präsenz.

34 Ich werde im Folgenden den Bentham'schen Allsehenden nicht ,Gott', sondern .Wäch¬
ter' nennen, da Bentham dies selbst im Rahmen seiner Briefe zuvorderst tut. Die Rolle des
hier dargelegten Gottesverständnisses nimmt in diesen allenfalls einen hintergründigen Status

ein. Er erwähnt Gott in den Briefen und dem dazu gehörigen Postscriptum an keiner
einzigen Stelle.

35 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 31.



Optische Grenzgänge 101

Fiktion bleibt, weil er, wie Bozovic ausführt, für die Menschen stets eine
Fiktion bleiben muss. Es ist eine reine Fiktionalität, welche das panoptische

Gefüge zusammenhält.36 Dieser Gedanke wird einsichtig, wenn man
sich in das Panoptikon hineindenkt. Was in ihm erfahren werden könnte,
ist .nackte Substanz', für welche Bentham auch den Begriff der Existenz
wählt. Sie ist das, was von einem Seienden nach der Abstraktion von all
seinen Qualitäten übrig bliebe. Als ein solch abstrahierendes Gedankenspiel

ist Existenz allerdings je schon fiktional.37
Die nackte Substanz, ein artifizieller Raum in einer artifiziellen Zeit?8

ist es, die den Häftling stets zum Denken einer Fiktion zwingt. Nun wird
deutlich, weswegen Foucault das Panoptikum als Archetyp moderner
Machttechniken untersuchen kann, ohne dass es in der Bentham'schen Version

jemals ,real' gebaut wurde. Es ist die Vorstellung des panoptischen
Aufbaus in den Köpfen der Vielen, von dem eine ungeheure Macht ausgeht.39
Der Bentham'sche Plan wird also nicht getragen von einem immer schon
vorausgesetzten göttlichen Blick, einer unabdingbaren Notwendigkeit
(nécessitas), wie Cusanus .seinen göttlichen Blick auch nennt.4° Damit ist aber
auch gesagt, dass die panoptische Macht in dem Moment aufzubrechen
beginnt, in dem die Vielen ihren scheinbar zwanghaften Charakter
durchschauen. Die (gemeinsame) Durchbrechung des panoptischen Denkzwangs
gelingt gleichursprünglich mit der Überwindung rein fiktionalen Denkens
(in sozialer Resonanz).41

Bentham verspricht sich von der Realisierung seines Planes einen wahren

sozialen Fortschrittsschub:

„Morals reformed - health preserved - industry invigorated - instruction
diffused - public burthens lightened - Economy seated, as it were, upon a rock -
the gordion know of the Poor-Laws are not cut, but untied - all by a simple
idea in Architecture!".42

36 Vgl. BOZOVlC: Introduction, 10-11.

37 BENTHAM: Panopticon, 156.
38 BENTHAM: Panopticon, 139-140.
39 Dies schließt jedoch nicht die Möglichkeit aus, dass das panoptische Prinzip auch

seine Materialisierung in Steinen und Wegen finden kann (vgl. BRAUN, Birgit/KORNHUBER,
Johannes: Die einzige ,panoptische' Anstalt Deutschlands: Eine Würdigung der ,Kreis-Irrenanstalt

Erlangen', in: Fortschritte der Neurologie Psychiatrie 81 [2013] 3, 162-168; sowie REU-

BER, Markus: The Architecture of Psychological Management: The Irish Asylums (1801-1922),
in: Psychological Medicine 26 [1996] 6, 1179-1189). Der Diskurs um panoptische Verfahren
hat sich jedoch im Rahmen des von Bauman aufgeworfenen Postpanoptismus eher in die
Richtung immaterieller Verfahren und die sie bedingenden und stärkenden geistigen
Voraussetzungen weiterentwickelt (vgl. BAUMAN, Zygmunt: Flüchtige Moderne, 6. Auflage
Edition Suhrkamp 2447). Frankfurt am Main: Suhrkamp 2015).

4° Vgl. VON KUES: De visione, n. 98.
41 Vgl. BOZOVlC: Introduction, 20.
42 BENTHAM: Panopticon, 31.



102 Lukas Bäuerle

Gleichwohl ist es nicht der Bauingenieur, Wachmann oder Gefangnisdirek-
tor, der die Güte der Idee beurteilen oder realisieren soll: Bentham richtet
sich an einen nicht näher bestimmten, also allgemeinen Leser. Der Adressat

seiner Idee, so scheint es, ist keine konkrete soziale Gruppe oder ein
Fachpublikum, es ist die allgemeine Öffentlichkeit, in der er diese keimen
sehen will.

Zu dem sozialen und motivationalen Hintergrund der cusanischen
Ikonenschau finden wir ebenfalls im Vorwort einige direkte Angaben. So hofft
der Bischof von Brixen mit der Schrift ein früher abgegebenes Versprechen
einlösen zu können, die Mönche vom Tegernsee in die Geheimnisse der
mystischen Theologie einzuführen. Er tut dies im Wissen um deren auf
Gott gerichteten Eifer und erachtet sie auf Grundlage dieses Bekenntnisses
für würdig (dignos) den .fruchtbringenden Schatz' dieser Theologie eröffnet

zu bekommen.43 Was Nikolaus von Kues antreibt, ist offenbar die
Einsicht in Wundersames (miribilia), die er nun mit seinen .geliebten
Brüdern' zu teilen wünscht. Und um dieses Teilen vollziehen zu können, betet
er darum, dass sich ihm „das Wort von oben und die allmächtige Rede

(sermonem) schenke, die allein sich selbst eröffnen kann".44 Die cusani-
sche Absicht ist also gebunden an ein göttliches Geschenk (,von oben'),
welches alleine dasjenige zu bringen vermag, was er lediglich übermitte/n
kann. Seinen materiellen Ausdruck findet das göttliche Geschenk in der
göttlichen Ikone. Diese zeigt eine maßlose Freigebigkeit Gottes an, der
sich gerade nicht versteckt, sondern den „Schatz der Reichtümer des
Lebens, der Freude und der Schönheit"45 sehen lässt.

Cusanus erscheint in dieser Konstellation allenfalls als Mittler, der
einerseits um die göttlichen Wunder, andererseits aber auch um die .Fas¬

sungskraft' seiner Brüder weiß und in diesem beidseitig sensiblen
Zwischenraum sein Versprechen einzulösen hofft. Begleitet wird die cusani-
sche Ikonenschau von dessen Liebe für seine Mitbrüder (er nennt sie .ge¬

liebte', oder .vielgeliebte' Brüder) - realisiert wird sie durch deren (keineswegs

blindes) Vertrauen in den bischöflichen Lehrer und dessen Einsicht
in die mystische Theologie.

Damit ist es in erster Linie das Anliegen der Ermöglichung einer
Erkenntnis, welches die cusanische Situation stiftet. Dieses Anliegen wird
von allen Beteiligten der Situation geteilt. Dieser geteilte Raum ist der
Glaube an Gott und der Wille, dessen wunderbare Rätsel besser verstehen
zu lernen. Von dort ausgehend schickt Cusanus die Tegernseer auf den
Erkenntnisweg der Erfahrung (experimentaliter), und zwar einer konkreten
Erfahrung, die den lebendigen Vollzug von geistigen ebenso wie körper-

43 Vgl. VON KUES: De visione, n. 1.

44 von Kues: De visione, n. x.

43 Vgl. VON KUES: De visione, n. 119.



Optische Grenzgänge 103

liehen Qualitäten des Menschen zur Voraussetzung hat.46 Eine konkrete,
sinnliche (visuelle) und gemeinsame Erfahrung scheint für Nikolaus der
geeignetste Weg, seine Brüder zur mystischen Theologie zu erheben.47 Und
er vertraut darauf, dass seine Brüder dieses Geschenk erhalten können, er
traut es ihnen zu.4®

Wie wir sehen, gehen die beiden Motivationen für die Auseinandersetzung

mit einem allsehenden Blick weit auseinander. Während Bentham
mit dem Blick eine produktive Idee verbindet, die der Gesellschaft auf
vielfachem Wege nützlich sein könnte, ist es bei Cusanus die Hoffnung,
seine Mitbrüder über eine konkrete Erfahrung anhand eines Bildes in diesen

Blick hinein zu führen. Aus der kontrollorientierten Motivation Ben-
tham's entspringt sodann ein kontrollierender Blick, aus der fürsorgenden
Haltung von Nikolaus entsteht das Bild eines umsorgenden Blickes (vgl.
Abschnitt 4.2). Unter anderem sind es eben diese divergierenden Motive,
die sich gleichsam wieder in der Beschreibung oder Ausgestaltung der beiden

Konzeptionen göttlichen Sehens zeigen.

4.2 Erstarrung?

Der Jesuit Michel de Certeau hat in seiner Analyse zum Vorwort zu De
visione Deiw drei Stufen herausgearbeitet, die er gleichsam als spezifisch
cusanischen Erkenntnisweg beleuchtet.5° Anhand des göttlichen Blickes
entwickelt Cusanus von der Statik über die Dynamik bis hin zum glaubhaften

Dialog laut Certeau nicht nur eine Auseinandersetzung mit, sondern
eine Teilhabe an demselben. Diese Gedanken beinhalten damit auch eine
Auseinandersetzung mit der cusanischen Theologie, bzw. Metaphysik.

Ich hole damit in den folgenden drei Unterabschnitten die Einführung
der gedanklichen Grundvoraussetzungen in Bezug auf den göttlichen Blick

46 Vgl. VON KUES: De visione, n. 2. Am Ende des Vorwortes (no. 4) nennt er diese Erfahrung

auch .sinnliche Erscheinung' (apparentia). Cusanus entwickelt darauf aufbauend den
Gedanken der intellektuellen Schau (siehe Unterabschnitt 4.3). Gleichwohl ist und bleibt
diese immer an die sinnliche Erfahrung gebunden: „Doch weil dieser [der Intellekt; Anmerkung

LB] dem Leib geeint ist mittels der Sinneskraft, gelangt er ohne die Sinne nicht zur
Vollendung. Denn alles, was von der sinnenfälligen Welt zu ihm gelangt, kommt mittels der
Sinne zu ihm. Daher kann nichts dergleichen im Intellekt sein, was nicht vorher im Sinn
war" (VON KUES: De visione, n. 111).

47 Man könnte die Situation in neuzeitlicher Terminologie und den zentralen Gegenstand

der Konstellation reflektierend, auch mit gutem Grund eine Bildungserfahrung nennen.

48 Vgl. DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 332.
49 Ich verwende in dieser Arbeit die deutsche Übersetzung des Artikels (vgl. De

CERTEAU: Nikolaus von Kues). Die Bilder habe ich aus technischen Gründen der englischen
Übersetzung entnommen, sind in der deutschen aber, bis auf die Bildunterschriften, identisch

(vgl. De Certeau: Gaze, Abb. 1-3).
5° Auf diese Dreistufigkeit des Sehens verweist auch Simon vor dem Hintergrund der

cusanischen Docta ignorantia: 1. Winkelgebundenheit des Sehens; 2. Einsicht in das menschliche

Nichtwissen; 3. Göttlicher Blick (vgl. SIMON: Grundlagen, 65-66).



104 Lukas Bäuerle

nach, die ich im Falle Bentham's bereits in groben Zügen dargelegt habe.
Dabei werde ich immer wieder auf Gedanken verweisen, die Cusanus dann
erst in den eigentlichen 25 Kapiteln seiner Schrift entfaltet. Gleichwohl
lasse ich das Panoptikum nicht außen vor, sondern spiegele es auf jeder
Stufe an den cusanischen Gedanken und befrage es damit aus deren
Perspektive (daher sind die Überschriften dieses Abschnittes auch als Fragen
konzipiert).

Certeau beschreibt den Aufbau der cusanischen Ikonenschau durch die
Anordnung von gleich langen Linien um einen Punkt. Der Ausgangspunkt
für die Bildungserfahrung der Mönche ist die allsehende Ikone. Von ihr als
Zentrum aus, wird ein Raum aus Linien aufgespannt, die auch als
Sehlinien des göttlichen Blickes beschrieben werden können: „Der Blick ist ein
Vektor - eine Linie und eine Bewegung im Raum. Wie ein Pfeil bohrt er
sich in jeden Betrachter".?1 Kraft seines nach außen dringenden Impulses
wirft der göttliche Blick von einem Punkt aus einen Raum, gleich einer
Bühne, 52 auf. Die künstlerischen und technischen Innovationen der Mitte
des 15. Jahrhunderts ernst nehmend, könnte man auch behaupten, dass
diese Bühne der göttlichen Schau durch eine Perspektive - die göttliche -
entfaltet wird. Präziser formuliert ist es keine Perspektive, sondern Per-

spektivität überhaupt, die eine Erfahrung, wie sie Cusanus seinen Mönchen

ermöglichen will, prinzipiell gestattet. Deswegen ist es auch gleichgültig,

wo der Mittelpunkt gesetzt wird. 53 Der allsehende Gott schaut nicht
von irgendwo, er schaut. Er ist dieses Sehen und alles, was sein will, muss
in seinem Blick stehen: „Und da Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also,
weil Du mich anschaust". 54

51 Vgl. DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 342.
52 Vgl. DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 340-341.
53 Gleichwohl liegt in dieser Gleichgültigkeit keine Beliebigkeit. Schließlich finden sich

alle gleich-gültigen Positionen stets bezogen auf ein ihnen allen gemeines, über welches sie
jedoch nicht verfügen können (vgl. Abschnitt 4.4).

54 VON KUES: De visione, n. 10.



NORTH

The scene: a stratification of spaces and relation of positions.



io6 Lukas Bäuerle

dene Qualitäten von Räumen auf. Ich möchte hier jedoch auf einen anderen

Punkt eingehen, der trotz der oben genannten Gemeinsamkeiten
bereits auf dieser Stufe einen bedeutsamen Unterschied zwischen dem cusa-
nischen und dem Bentham'schen Entwurf markiert. Die ihn aufwerfende
Frage lautet: wer sieht sich überhaupt?

Auch der Bentham'sche Zelleninsasse wird durch den ihn umgebenden
Aufbau auf seine eigene Perspektive gestoßen, ja er wird gar in dieser
festgehalten. Im Grunde ist seine individuelle Perspektive alles, was dem
Bentham'schen Häftling bleibt. Diese Perspektive unterscheidet sich jedoch
sehr grundlegend von der ebenfalls individuellen Perspektive des cusani-
schen Mönches. Letzterer wird durch die reale Erfahrung eines allsehenden

Blickes auf seine eigene Perspektive (in all ihrer Begrenzt- und
Gebundenheit) gestoßen. Es ist eine Begegnung mit dem göttlichen Antlitz, die
ihn auf ihn selbst verweist. Cusanus nennt die Ikone daher auch Spiegel
(vgl. Abschnitt 4.3). Durch sie und mit ihr gewinnt der Mönch einen
einzigartigen Standpunkt, der ihm zeigt, dass es auf ihn ankommt, dass er
zählt. Die cusanische Konstellation beinhaltet somit eine Vielfalt von
Beziehungen, die durch die jeweilige Einzigartigkeit der Sehenden
aufgebracht wird.57 Beide Seiten dieser ersten Stufe des Erkenntnisprozesses
sind somit in ihrer spezifischen Eigenheit anwesend, sie sind nicht beliebig
austauschbar.

Ganz anders verhält es sich mit dem Status der Individuen im panoptischen

Entwurf. Das Panoptikum ist ein maschineller Raum, in dem es auf
den konkreten Menschen nicht ankommt. Präziser: das Panoptikum
verhindert jede menschliche Qualität und damit auch Personalität, da es das

Prinzip von Qualität prinzipiell als ,Chimäre' entlarven will.58 Es ist
vollkommen irrelevant, wer nun blickt oder beobachtet wird. Dies gilt für die
Häftlinge ebenso wie für die Wärter.59 Die zweckmäßige Konfiguration des
Raumes selbst ist es, auf die es Bentham ankommt. Der panoptische Raum
funktioniert, ganz gleich, wer sich darin aufhält.60

Eine maximale Strenge des Raumes (seiner Anordnung), geht im
panoptischen Entwurf also einher mit einer maximalen Beliebigkeit seiner
Bewohner. Diese Lücke wird getragen durch die systematische Verhinderung

von Begegnung zwischen Zentrum und Peripherie. Die von beiden
Seiten ausgehenden Blicke können sich nicht treffen. So ist es eine
begegnungslose Vorstellung, die das Verhalten des Häftlings diszipliniert. Eine
objektive, reale Anordnung des Raumes bringt den Häftling dazu, eine

57 Vgl. DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 343.
58 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 156.

59 Für die Besetzung des Zentralturmes empfiehlt Bentham neben dem Direktor auch
dessen Familie oder gar Dienstboten (vgl. BENTHAM: Panopticon, 42; FOUCAULT: Überwachen,

259-260; sowie Abschnitt 4.4).
60 Vgl. FOUCAULT: Überwachen, 259.



Optische Grenzgänge 107

bestimmte Art von Beziehung zu imaginieren, in der er gerade steht. Und
diese fiktive Beziehung ist es, die ihn in seinem Verhalten lenkt. In der
sozialen Dimension pflegen alle Häftlinge die gleiche (imaginierte) Beziehung

zum Zentrum. Und jeder Wärter kann seinerseits nur eine Beziehung
zu allen Häftlingen eingehen (ohne dass das panoptische Gefüge
zerbricht). Im Panoptikon herrscht eine vollkommene Identität aller Beziehungen

und diese Identität entspringt der Zweckmäßigkeit des räumlichen
Aufbaus.

Bei Bentham wird der Einzelne durch die nackten Oberflächen immer
wieder auf sich selbst, bzw. präziser: auf das Bild seiner selbst in der Zelle
verwiesen.61 Der Bentham'sche Blick ist insofern kein Spiegel, sondern die
kontinuierlich vorgestellte Sackgasse in Form einer Zelle. Dort ruht dieser
Blick auf dem modernen Subjekt, dort richtet es ihn auf sich selbst. Die
radikale Neuheit der individuellen Perspektive des 15. Jahrhunderts, ist bei
Bentham im ausgehenden 18. Jahrhundert gewissermaßen erstarrt oder
,eingemauert'. Ein funktionaler Raum beherbergt nun eine qualitativ
entleerte Perspektivität, deren Individualität in der Abgeschiedenheit von
jedem und allem Anderen verstanden und abgesichert wird. In dieser maximal

zugeschnittenen .Erfahrung' wird der Einzelne in die Fiktion einer
permanenten Beobachtung getrieben, die sein Verhalten fortan regelt. Als
kollektive Erfahrung entsteht so ein Nebeneinander von synchronem Denken

und Handeln, welches die cusanische Einzigartigkeit, damit verbundene

Pluralität und Alterität von Perspektiven im Horizont einer sinnstiftenden

Perspektivität nicht mehr teilt.

4.3 Bewegung?

Indem er die Mönche auf der zweiten Stufe bewegen lässt, relativiert Cusa-
nus nun die optisch-geometrische Begrenzung des göttlichen Blickes. Es

ist ein Blick, der auf jedem Standpunkt (Stufe 1), aber auch auf jeder
Veränderung (Stufe 2) haftet. Damit fallt der Blick nicht nur auf das ,hier und
jetzt', sondern auch auf das ,dort und immer'. Der Raum, in dem diese

61 Cusanus beschreibt diese beiden unterschiedlichen Auffassungen vom Spiegel und
macht darin deutlich, dass der Mensch in dem von ihm gemeinten Spiegel nicht sein Bild,
sondern die Wahrheit (Gott) sähe: „weil Du die Form eines jeden, der Dich anschaut,
annimmst, so erhebst Du mich dann dahin, zu sehen, daß der Dich Anschauende Dir keine Form
gibt, sondern sich in Dir schaut, weil er von Dir empfängt, was er ist. Und so schenkst Du
das, was Du von dem, der Dich anschaut, zu empfangen scheinst. Es ist, als seist Du ein
lebendiger Spiegel der Ewigkeit (speculum aeternitatis vivum), nämlich die Form der Formen.
Wenn jemand in diesen Spiegel schaut, sieht er seine Form in der Form der Formen, die der
Spiegel ist, und er urteilt, die Form, die er in diesem Spiegel sieht, sei das Bild (figura) seiner
eigenen Form; denn so verhält es sich bei einem geschliffenen materiellen Spiegel (speculo
materiali polito). Doch das Gegenteil davon ist wahr. Denn das, was er in diesem Spiegel der
Ewigkeit sieht, ist nicht Bild, sondern die Wahrheit, deren Bild der Sehende ist. In Dir, mein
Gott, ist also das Bild die Wahrheit und das Urbild von allem und jedem einzelnen, was ist
oder sein kann" (VON KUES: De visione, no. 63; vgl. auch Abschnitt 4.3).



io8 Lukas Bäuerle

zweite Erfahrung stattfindet, ist zwar ein empirischer, gleichwohl verweist
letztere „auf einen Raum, der nicht der Kohärenz einer visuellen Erfahrung
unterliegt".62

NORTH

i

i

i

i

SOUTH

The twisting of space.

Abbildung 3: Stufe 2 der cursanischen Konstallation: ein Labyrinth von sich
bewegenden Blicken. Grafik 2 in DE CERTEAU: Gaze, 17.

In dem entstehenden Durcheinander von Blicken (Certeau nennt es auch
ein „Labyrinth"63) wird jeder Versuch, dem Geheimnis des göttlichen Blickes
durch klar bestimmbare Linien näher zu kommen, ad absurdum geführt.
Konnte der einzelne Mönch schon während des Stehens die Erfahrung
eines göttlichen Getragenseins machen, so sieht er nun, dass Gott ihm
auch auf all seinen Wegen folgt.64 Jegliche Entwicklung, die bislang
stattgefunden hat, ebenso wie all das, was kommen mag, findet sich nun
eingebettet in einen göttlichen Blick, der den fortwährenden Weltengang
als „Sinngrund der Sinngründe"65 trägt. Damit verschwindet zwar nicht die
Positionalität, die Perspektive des Einzelnen - gleichwohl wird sie nun in
einer weiteren Dimension relativiert. Die perspektivische Bewegung findet

62 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 344.
63 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 334.
64 Vgl. BOCKEN: Das Sehen, 156-157.
65 VON KUES: De visione, no. 63. Dies wird auch durch das Zeichen des Kreuzes deutlich,

welches der ganzen Situation unterliegt. Man kann, in diesem stehend, von rechts nach links
(hebräisch und arabisch), oder von links nach rechts (Deutsch und Latein) laufen (oder
lesen): immer folgt derselbe Blick (vgl. DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 344).



Optische Grenzgänge

zwar in einem raum-zeitlichen Gefüge von Differenzen und Alteritäten statt
(verschiedene Standpunkte und Perspektiven), gleichwohl hebt sich diese
différente Eigenheit der Bewegung auf, sobald die Ursprünglichkeit des

Blickes das ,Worin' ihrer Bewegung gesehen hat. Der optische, visuelle
Raum scheint ob der Erfahrung des wandernden göttlichen Blicks
überwunden (wenngleich auch nicht aufgehoben). Certeau spricht gar von
einer .Blindheit', in der nun ausgerechnet die Reise zur Eigenart des göttlichen

Blickes fortgesetzt wird (vgl. Fußnote 53). Individuelle Perspektivität
wird in dieser Blindheit nicht zerstört, sie wird sich in ihr vielmehr ihrer
eigenen Begrenztheit bewusst.

Der durch diese Erfahrung entstehende Raum wird nun nicht mehr
durch konkrete Positionen in einem Raum getragen. Damit werden die
geometrischen Bezüge zu Dingen und Kategorien des ersten Raumes überstiegen.

Am deutlichsten zeigt sich dies am Verlust des Gegenstandes. Der
diese Stufe Erfahrende verliert die gegenständliche Welt um sich.66 Gegenstände

- wie Bilder oder Begriffe - stoppen den Blick, sie lassen ihn erstarren

und halten ihn gefangen.6? Die Überwindung der Gegenständlichkeit
(in diesem Falle der Ikone) hat zur Folge, dass der Blick .weiter geht'. Und
an der Bruchstelle dieses Weitergehens, des Verweisenden, sitzt ein Spiegel,

der den Erblickenden in einen Erblickten verwandelt. Der Betrachter
sieht sich selbst; aber als ein anderer durch ein anderes. Der Betrachter
sieht sich nicht mehr mit seinen Augen, er sieht sich mit neuen Augen, mit
Augen, die (zunächst) nicht die seinen sind. Diese nun sehenden Augen
sind .intelligible'.68 Sie sehen durch den Gegenstand hindurch;
durchschauen ihn und begreifen in der .dahinter' liegenden Bezüglichkeit des
Geschauten auf sich selbst, dass beides im .Medium' eines absoluten Blickes,
im Zeichen einer .absoluten Form' steht (und sich bewegt). Eine solche
Erfahrung, dies macht Certeau deutlich, kann bei Cusanus durch jeden
Gegenstand ausgelöst werden. „Eine besondere geistige Intuition hat alle
Dinge in potentielle Spiegel verwandelt".69

Es zeigt sich hier das präzise Gegenteil des Bentham'schen Aufbaus.
Während dort Gott niemals gesehen werden darf, kann hier nur dasjenige
sein, was Gott sieht (wenngleich es nicht sehen kann, ,wie Gott ist'). Gott
zeigt sich in allem als .lebendiger Spiegel':7o

„So bist Du, mein Gott, zugleich unsichtbar und sichtbar. Unsichtbar bist Du so,
wie Du bist; sichtbar bist Du, wie die Schöpfung ist, die nur insoweit ist, als sie
Dich sieht. Du, mein unsichtbarer Gott, wirst also von allen gesehen; und in
jedem Blick wirst Du gesehen. Von einem jeden, der sieht, wirst Du in jedem

66 Vgl. VON KUES: De visione, no. 61.

67 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 345-346.
68 Vgl. SIMON: Grundlagen, 61; sowie VON KUES: De visione, no. 17, 48.
69 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 328.
7° Vgl. VON KUES: De visione, no. 63.



110 Lukas Bäuerle

Sichtbaren und in jedem Akt des Sehens gesehen, der Du unsichtbar und von
allem solchen völlig gelöst und hocherhoben ins Unendliche bist."/1

Veränderung, dies legt Nikolaus von Kues in dieser zweiten Stufe nahe, ist
immer auf eine innere Entwicklung angewiesen, nicht durch die bloße
Verschiebung eines äußeren Standpunktes. Es ist dieser Moment einer
Entwicklung, einhergehend mit dem Verlust von Gegenständlichkeit, der
Geschichtlichkeit aufbringt.72 Nun gibt es ein .Vorher' und ein .Nachher'. Es

hat sich ein qualitativer Wandel ereignet.
Auch Bentham verhandelt explizit die Frage der Bewegung und die des

sich bewegenden Bildes:

„Of any and every corporeal real entity, a similitude is capable of being
exhibited as well in the form of a body, for instance a model, as in the form of a

surface, - as in painting, or drawing, or engraving; which, in every case, is like the
object represented, a stationary, permanent, and, unless by internal decay, or
external force, an unchanging and unmoving object."73

Es ist also möglich, einen jeden ausgedehnten Körper im Rahmen eines
Modells oder eines Bildes abzubilden. Sowohl das Bildnis, als auch das

Abgebildete ist jedoch stets unveränderlich, .stationär'. Nur der innere Zerfall
oder eine externe Kraft können es in Bewegung bringen - ein bewegender
Impuls ist im Bild niemals zu finden. Folgerichtig führt Bentham, auf
diesem Gedanken aufbauend aus, dass das Bild auch niemals eine Bewegung

abbilden könnte: „But no such graphical similitude, by no picture, by
no model, by no stationary object, can any motion be represented."74 Alles,
was dem Bildschaffenden für die Repräsentation einer Bewegung übrig
bleibt, ist eine Sequenz von Momentaufnahmen nebeneinander zu legen.75
Ein jeder Moment aber ist für sich, abgetrennt und abgeschlossen von
einem zeitlichen Verlauf. Ein zeitlicher Bogen ist nicht abbildbar.

Auch die über die Zeit hinweg bestehende Identität eines abgebildeten
Gegenstandes gerät damit ins Wanken. Die Repräsentation der Entwicklung

ein- und desselben (Gegenstandes oder Menschen) über eine zeitliche
Spanne scheint in Anbetracht unüberbrückbarer Lücken zwischen einer
endlosen Verkettung von Momentbruchstücken unmöglich. Ein Medium
(und erst recht nicht die Repräsentation eines Mediums, wie die cusani-
sche Ikone), das diese Verkettung leisten könnte, ist in der Bentham'schen
Ontologie nicht existent:

71 VON KUES: De visione, no. 47. Dieser Gedanke gilt wohlgemerkt für die gesamte Schöpfung.

Alles Geschaffenes kann sehen, da es sonst nicht sein könnte (vgl. VON KUES: De visione,

no. 40).
72 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 346.
73 BENTHAM: Panopticon, 140.
74 BENTHAM: Panopticon, 140-141.
75 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 140-141.



Optische Grenzgänge in

„At any point of time, in any place whatsoever, take any entity, any real entity
whatsoever, between its existence in that place and its non-existence in that
same place, there is not any alternative, there is not any medium whatsoever."76

Ein geschichtlicher Zusammenhang ist damit für Bentham unmöglich denkbar.

Schließlich geht ein jeder Moment bereits in ihm selbst über in den
Bereich des Geschehenen. Die Materialisierungen eines Geschehenen (bspw.
ein nun auf dem Boden liegendes Blatt) können allenfalls in ihrer
Ausgedehntheit erfasst werden. In dieser ihrer statischen Eigenheit haben sie
aber keine Geschichte, keine Bezogenheit auf ein Früheres; sie sind reale
Momente der Wahrnehmung. Über das Geschehene selbst - den Vorgang -
kann allenfalls gesprochen oder gedacht werden. Dieses Sprechen oder
Denken entbehrt aber jeglicher realen (i.S.v. gegenständlichen) Grundlage.
Der Gedanke einer geschichtlichen Entwicklung muss daher ins Reich der
Fiktionen fallen, weil er ein Gedanke ist. Als solcher ist er nicht real.77

Die Bewegung ist für Bentham daher eine Fiktion. Ein jeglicher
Gedanke von (persönlicher oder historischer) Entwicklung zerfallt in virtuelle
Sequenzen abbildbarer Ausgedehntheit. Auch der Grundriss seines Panoptikums

trägt diesen Gedanken in sich. In ihm wird jegliche Bewegung
unterbunden, in der Peripherie, wie auch im Zentrum oder zwischen den beiden

Bereichen. Das Funktionieren des Panoptikums ist dringend darauf
angewiesen, den Raum in klare Einheiten zu unterteilen und jegliche reale
Bewegung zwischen diesen Einheiten zu unterbinden. Das Panoptikum
kann nur bestehen, wenn sich darin niemand bewegen kann. Seine Statik
wird getragen und gefestigt durch die Fiktion eines allsehenden Blickes,
der in dieser allsehenden Eigenheit nachgerade vollkommen starr ist. Er

ruht, dieser Blick, wie versteinert, auf jedem einzelnen Häftling - im Kopf
desselben ist er immer da und mit dieser seiner gegenständlichen
Bewegungslosigkeit lastet er fortwährend auf dessen Verhalten. Realität und
Fiktion liegen im statischen Panoptikon vollkommen aufeinander.

Während Nikolaus von Kues über die Erscheinung eines sich bewegenden

Bildes zur Überwindung des optischen Raumes anleiten möchte,
schließt Bentham eine jede Abbildung von Beweglichkeit aus und entwirft
einen vollkommen statischen Realraum. Die zweite Stufe markiert somit
eine entscheidende Bruchstelle im Denken der beiden. Gleichwohl findet
dieser Bruch noch eine weitere, letzte Vertiefung.

76 BENTHAM: Panopticon, 156. Aus diesem Grund eines Fehlens von Medialität kann mit
Bentham auch kein Ineinsfall von Gegensätzen gedacht werden. Bentham schließt diese
Möglichkeit prinzipiell und explizit aus: „No two entities of any kind can present themselves
simultaneously to the mind [...] Whatsoever two entities, real or fictitious, come to receive
names, and thus to receive their nominal existence, Relation would be the third; for,
between the two, they being, by the supposition, different, and both of them actual objects of
perception, the relation of difference or diversity would also become an object of perception,
and in the character of a fictitious entity, a production of the acts of abstraction and
denomination, acquire its nominal existence" (BENTHAM: Panopticon, 137).

77 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 140-141.



112 Lukas Bäuerle

4.4 Dialog?

Wie wir im letzten Unterabschnitt sahen, verhindert das Panoptikon jegliche

physische Bewegung. Geistige Bewegungen entlarvt Bentham im Sinne
seiner Ontologie als Fiktionen. Diesem Gedanken liegt eine Auffassung
von Sprachlichkeit zugrunde, die letzterer jegliche Realität abspricht:

„[...] to language alone - it is, that fictitious entities owe their existence - their
impossible yet indispensible, existence (The division of entities into real and
fictitious, is more properly the division of names into names of real and names
of fictitious entities)."78

Sprache, und damit auch Kommunikation, ist eine fiktionale Entität, bzw.
ist sie das, was fiktionalen Entitäten als Existenzgrund voraus geht. Damit
ist auch gesagt, dass bspw. die Fiktion einer Überwachung in und durch
Sprache produziert werden kann. Bentham entwickelt diesen Gedanken im
Rahmen seiner Briefe sehr konkret am Beispiel von Sprachrohren, über die
der Wächter zu den Häftlingen sprechen kann.79 Die Information ist so
gestaltet, dass sie prinzipiell einen jeden Häftling betreffen könnte. Die Qualität

dieser Kommunikation über Sprachrohre ist also keine dialogische, es

ist eine monologische. Der Häftling ist in ihr stets „Objekt einer Information,

niemals Subjekt in einer Kommunikation".80
Denkt man eine solche Form von Kommunikation als Grundstein von

Sozialität, so wird deutlich, dass in dieser Gesellschaft nicht miteinander
gesprochen wird. Kommunikation findet im Gewand einer reinen
Informationsweitergabe statt, die wiederum dem einzigen Zweck der Kontrollausübung

über andere dient. Damit das Sehen regieren kann, darf im Panoptikon

nicht miteinander gesprochen werden. Ein solches Gespräch brächte
auch den Fall mit sich, dass über das panoptische Sehen gesprochen und
gedacht würde und es darin mithin seinen absoluten Status verlöre.81

78 BENTHAM: Panopticon, 125.
79 Vgl. BENTHAM: Panopticon, 36-37.
80 FOUCAULT: Überwachen, 257.
81 Foucault betont, dass der panoptische Aufbau in dieser Unmöglichkeit, sich gemeinsam

über ein Drittes austauschen zu können, das präzise Gegenteil der antiken Vorstellung
von Öffentlichkeit verkörpere, in der die Vielen über die gemeinsame Erfahrung eines
öffentlichen Schauspiels verbunden würden (vgl. FOUCAULT: Überwachen, 278). Eine für alle
sichtbare Theaterbühne ist im Panoptikum undenkbar (dies gilt auch für die Perspektive des

vereinzelten Beobachters). Die cusanische Situation hingegen kennt (noch) die öffentliche
Bühne in Gestalt einer für alle sichtbaren Ikone. Die Mönche treten jedoch nicht nur über
die gemeinsame Erfahrung der Begegnung mit der Ikone, sondern auch über die Bedeutung
dieser Erfahrung für sie selbst in Austausch. Cusanus unternimmt somit den Spagat, die
öffentliche Bühne zu halten, ohne jedoch die gewonnene Individualität aufzugeben (s.u.). Es

wäre in diesem Zusammenhang lohnend, der Frage auf den Grund zu gehen, inwiefern dieses

Bild von Cusanus selbst durch seine Figur des Kosmographen relativiert wird (vgl. VON

KUES, Nikolaus: Compendium - Kompendium, in: VON KUES, Nikolaus: Philosophisch-theologische

Schriften: lateinisch-deutsch, Band 2, übersetzt von Wilhelm Dupré, 1. Auflage. Wien:
Herder 1964, 683-729, hier no. 22-24).



Optische Grenzgänge 113

Für die cusanische Konstellation ist es auf ihrer letzten Stufe hingegen
notwendig, dass die Teilhabenden in der Peripherie miteinander über die
Erfahrung des göttlichen Blickes in Dialog treten. Cusanus weist die Mönche

daher an, sich untereinander darüber auszutauschen, welche Erfahrung

die einzelnen Mitbrüder gemacht haben. Für Certeau markiert Nikolaus

in diesem Schritt den Übergang vom Sehen zum Diskurs. Und dasjenige,

was diesen Diskursraum aufwirft, ist eine gemeinsame Erfahrung, die
die Teilhabenden in Staunen versetzt. Ein jeder Bruder vollzieht diese
erstaunliche Erfahrung für sich und nun erhält er die Anweisung, sich über
diese mit anderen auszutauschen. Was er im Dialog erfährt, ist die
Tatsache, dass sich ein jeder im Blick Gottes bewegt. Es ist eine scheinbar
widersprüchliche Tatsache, die dem Einzelnen im Dialog vermittelt wird.
Und dieser irritierenden Widerspruchserfahrung muss sich der Einzelne
nun öffnen.82 Er überwindet darin sich selbst, insofern als dass er den
Widerspruch eines Mitmenschen akzeptiert. Erst an dieser Grenze, an der er
dem anderen begegnet und ihm seinen Glauben schenkt, kann der Mönch
die letzte Stufe der Erkenntnis nehmen.

Der Einzelne ist kein Auserwählter, er ist ein Geliebter, und in dieser
Eigenschaft ist er allen Menschen und Geschöpfen gleich.83 Das Verständnis

für diese Gleichheit kann der Einzelne jedoch weder aus sich selbst
noch aus der Begegnung mit Gott heraus entwickeln: nur im Glauben an
die Wahrhaftigkeit der dialogisch übermittelten Erfahrung eines Mitmenschen

kann es gewonnen werden. Der glaubende Akt selbst ist es, der
Gleichheit mithin produziert'.

From seeing to saying / believing. The gaze is for each spectator, at moment 2, what believing is
between them at moment 3.

Abbildung 4: Stufe 3 der cusanischen Konstellation: die dialogische Beziehung
eröffnet das Geheimnis des Glaubens. Grafik 3 in DE CERTEAU: Gaze, 19.

82 Vgl. SIMON: Grundlagen, 75.
83 Vgl. VON KUES: De visione, n. 10, 72.



ii4 Lukas Bäuerle

Die zentrale cusanische Frage dieser dritten Stufe ist die nach dem
Ursprung von Sozialität. Was stiftet ein soziales Band, wenn man „die Existenz

von Individuen als gegeben annimmt?".84 Certeau deutet die cusanische

Antwort als eine typisch moderne Antwort: als eine der Produktion.
Die letzte Stufe sei eine der ,politischen Ökonomie', in der auf Koordination

und Arbeitsteilung gesetzt werde — ohne jedoch, auch dies betont er,
die Tradition eines spirituellen Hintergrundes aufzugeben.85 Schließlich
wird der gemeinsame Glaube nicht durch irgendetwas, sondern eine
gemeinsame, in diesem Fall spirituelle Erfahrung ausgelöst. In einer
gegenseitigen Bezeugung dieser Erfahrung und dem wechselseitigen Vertrauen
in die Aufrichtigkeit dieses Zeugnisses, knüpfen die Mönche sodann ein
soziales Netz: „Am Ende besteht die Erfahrung des Blickes darin, zu glauben

ohne zu sehen, also in Gemeinschaft zu leben und ,sich zu
verstehen'".86

Damit ist das Gemeinsame aber immer auch etwas Unverfügbares, bzw.
ein Nie-Abgeschlossenes. Man sieht nicht, was der andere sieht; man weiß
nicht, was der andere weiß. Menschliche Beziehungen finden sich in
diesem cusanischen Entwurf immer vermittelt durch ein Drittes, über das sie
miteinander reden können, das sie jedoch selbst nie vollständig begreifen
werden. Sie stehen und bewegen sich darin und je mehr sie darin (gemeinsam)

stehen und wirken, desto näher kommen sie dem Unbegriffenen. Als
Unbegriffenes ist und bleibt es aber unbegriffen. Gleichwohl kann man
sich aus freien Stücken dazu entscheiden, sich im Wissen um die eigene
Begrenztheit dem Unbegreiflichen gemeinsam zu nähern: „Dem Blick
antwortet nicht mehr die Verblüffung, sondern das Verlangen".8? Im dialogischen

Vollzug treffen sich die Erfahrungen so in einem Gleichen. Oder
eher: die Gesprächsteilnehmer ringen gemeinsam um ein Gleiches. In
diesem Sinne .glättet' das Sprechen die Vielfalt der einzelnen Erfahrungen.88

Gleichwohl muss dieser dialogische Vorgang streng als Vorgang, als Pro-
zess gedacht werden, der niemals sein (vollkommen .glattes') Ende finden
wird. Mit jeder Erfahrung wird ein neuer Imperativ zum Wort geboren. Es

gibt keinen letzten Ort von Sicherheit und auch keinen absoluten Ort, von
dem aus alle Erfahrungen (oder auch nur eine einzige) vollständig
durchdrungen werden könnte: „Kein Übertragungscode kann, wie eine Münze,
den spezifischen Austausch in ein allgemeines Äquivalenzsystem einbringen.

Was jeder als ein vom Blick bedrängtes Subjekt sagen kann, kann der

84 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 349.
85 Vgl. DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 349-350.
86 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 350.
87 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 351. Vgl. dazu: „Diese Kraft, die ich von Dir

habe, und in der ich ein .lebendiges Bild' (vivam imaginem) der Kraft Deiner Allmacht
besitze, ist der freie Wille, durch den ich die Fähigkeit, Deine Gnade aufzunehmen, entweder
mehren oder verringern kann" (VON KUES: De visione, n. 11).

88 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 352.



Optische Grenzgänge 115

andere nicht sehen, sondern nur glauben".89 Die Unverfügbarkeit des Dritten

setzt insofern auch einen Stachel ins soziale Leben.
Was dem Einzelnen aber bleibt, ist das Vertrauen in den Anderen und

seine Erfahrungen. Sie ernst nehmend, kann er an der Vielfalt dessen
teilhaben, was der göttliche Blick anzuschauen (und darin hervorzubringen)
in der Lage ist. Mehr noch: er kann sich von dort aus nun im Impuls einer
gemeinsamen sozialen Praxis engagieren, die sich vor dem unverfügbaren
Hintergrund eines Dritten entfaltet: „Zwar ist es nicht zu beherrschen,
aber es bewirkt einen Austausch, der die anfängliche Erstarrung in Bewegung

umwandelt und aus dem einsamen ,Erstaunen' die produktive Arbeit
in einer Gruppe macht".9° Zu eben einer solchen produktiven Gruppenarbeit

möchte Cusanus im Vorwort seiner Schrift vom göttlichen Sehen
befähigen.

5. Fazit

Wie im Verlauf der Arbeit deutlich wurde, geht die Macht panoptischer
Konstellationen nicht in erster Linie von einer Anordnung von Steinen
und Gittern aus. Es sind vielmehr Gefängnisse des Denkens, die das
moderne Subjekt kontrollieren und disziplinieren, bzw. die es sich selbst
disziplinieren lassen. Und dieses Subjekt muss bei Bentham strikt im Plural
gedacht werden: es ist ein sozialer Plan, den er mit seinen Gedanken zu
realisieren erhofft. Die aus ihm erwachsende Gesellschaft ist ein Aggregat von
in sich und ihren panoptischen Vorstellungen eingeschlossenen Individuen,

zusammengehalten von überwachenden Blicken und drohenden Strafen.

Um funktionieren zu können muss die Bentham'sche Sozialität stets
in der Gestalt eines gesetzten Rahmens auftreten, welchen seine Bewohner
niemals gestalten dürfen.

In einer solchen Ausformung von Sozialität schrumpfen die Möglichkeiten
für zwischenmenschliche Beziehungsentfaltungen auf ungeheure Weise

zusammen. Die Potenzen einer anderen Beziehungsstiftung gehen
verloren, weil man verlernt oder aber gar nie gelernt hat, sich anders auf
Andere^) einzulassen. Eine Vergesellschaftung auf Grundlage panoptischer
Verfahren hat daher eine Homogenisierung von Beziehungen, ja von
Erfahrungen überhaupt zur Folge. Schließlich sind es panoptische Repräsentationen,

bei denen der Blick in einer jeden Situation erneut zum Stehen
kommt und eingefangen wird.

Die Certeau'sche Auseinandersetzung mit dem cusanischen Blick steht
vor eben dieser scheinbaren Sackgasse. Sie wird motiviert von der Suche
nach ,,Risse[n] und offenen Stellen, die sich dem allsehenden Blick des mo-

89 DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 353.
9° DE CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 353.



ii6 Lukas Bäuerle

dernen kontrollierenden und planenden Auges entziehen".91 Certeau hofft
diese nicht im Denken, sondern im Handeln zu finden: in Praktiken des

alltäglichen Lebens.92 Zu festgefahren sind die Strukturen des geschriebenen

und gedachten Wortes in der Moderne geworden. Gerade deswegen
ist das cusanische Experiment für ihn von großem Reiz: es eröffnet eine
konkret und gemeinsam vollzogene Tat im Angesicht eines im Moment
des Handlungsvollzuges Gemeinschaft Stiftenden. Über alle in Abschnitt 4
bedachten Wege .sprengt' die cusanische Konstellation gewissermaßen den
panoptischen Teufelskreis von innen her auf: sie eröffnet zuvorderst einen
wirklichkeitsbezogenen und -orientierten Erfahrungsraum, innerhalb dessen

eine selbstreferentielle .Blase' durch einen Anstoß von außen, durch
die Erfahrung eines Anderen, durchbrochen wird. In dieser Erfahrung der
Irritation, des Erstaunens, sieht die teilhabende Person sich, zweitens,
zugleich auf sich selbst geworfen. In ihrer einzigartigen Beziehung zum
Anderen stehend, erfahrt sie sich selbst als niemals vollständig homogenisiert,

als in der Potenz je schon einzigartig. Im Moment ihrer Bewegung
eröffnet sich sodann der Blick für die Immer-schon-Dagewesenheit des

Anderen. Sie gewinnt im gleichen Moment ein biographisches, wie auch
ein historisches Bewusstsein für den pluralen Lebensstrom, in dem sie sich
bewegt und immer bewegen wird. Der Austausch mit ihren Mitmenschen
über diese Bildungserlebnisse ist es schließlich, der sie eint und befähigt,
in einem nie abgeschlossenen Prozess für eine gemeinsame, sinnerfüllte
Zukunft zu arbeiten. Die cusanischen Individuen werden so zu den Akteuren,

zu den gemeinsamen Gestaltern einer Sozialität, die sich am Horizont
des Austausches über eine Welt von existenziell vollzogenen Erfahrungen,
bzw. von Erfahrungen in einer existenziellen Welt entzündet.

Diese vier Momente ernst nehmend, kann die cusanische Ikonenschau
als ein Ort von Möglichkeiten fruchtbar gemacht werden, sich in einer
gemeinsamen Bildungstat zumindest zeitweise von panoptischen Verfahren
zu befreien. Die Offenheit, die mit dieser Befreiung gleichursprünglich
entsteht, bringt aber auch, dies macht Certeau selbst deutlich, eine .unge¬
mütliche' Komponente mit sich:

„,Was will er nur von mir?' Kein konkreter oder vorstellbarer Gegenstand kann
die Stelle dieser Frage einnehmen. Der Blick zerstört jede Position, die dem
Reisenden einen erträglichen Platz, eine abgesonderte und schutzbietende
Unterkunft oder ein individuelles und objektives home bieten würde."93

Die Freiheit und Fähigkeit, sich zu Anderem (reflexiv oder praktisch) kreativ

beziehen zu können, bringt für jede neu auftretende Situation die Bürde

mit sich, um einen angemessenen Umgang mit ihr gemeinsam ringen

91 BOCKEN: Das Sehen, 144.
92 Vgl. DE CERTEAU, Michel: The Practice ofEveryday Life. Berkeley: University of California

Press 2002 [1980].
93 de CERTEAU, Michel: Nikolaus von Kues, 352.



Optische Grenzgänge 117

zu müssen. Freiheit ist in diesem Verständnis also kein ,Außenraum' vom
Anderen: die risshaften Praktiken Certeau's führen geradewegs in diese
Andersheit hinein, darin liegt das ,freie' Moment. Und dieses Andere ist
ein ethisch bedeutsames, insofern als dass mit ihm der Ruf zur verantworteten

Tat geboren wird.

Zusammenfassung
Der vorliegende Beitrag stellt zwei soziale Konfigurationen einander gegenüber,

die jeweils durch einen allsehenden Blick aufgeworfen werden. Auf der
einen Seite steht die Handlungsanleitung Nikolaus von Kues', die er seiner

Schrift De visione Dei voran stellt. Aufder anderen Seite wird das Panoptikum
Jeremy Bentham's durchleuchtet. Obgleich von starker Familiarität geprägt,
zeitigen die beiden Entwürfe radikal unterschiedliche Formen von Sozialität.
Diese Unterschiede werden in vier Analyseschritten offen gelegt um abschliessend

die Frage aufzuwerfen, inwiefern panoptische Verfahren mithilfe des cu-
sanischen Panoramas überwindbar werden.

Abstract
This article juxtaposes two social configurations that share the constitutive
aspect of an omnipresent gaze. On the one hand stands an instruction of
Nicolaus Cusanus, given in the preface of De visione Dei. On the other hand,
the Panopticon ofJeremy Bentham will be introduced and analyzed. Although
connected through similar elements and figurations, both sketches lead to
radically different forms of sociality. These differences will be uncovered in

four analytical steps in order to finally raise the question o/the possibility of
overcoming panoptic techniques and technologies by means of Cusanic thought
and practice.


	Optische Grenzgänge : Konstellationen des Sehens bei Nikolaus von Kues und Jeremy Bentham

