
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 66 (2019)

Heft: 1

Artikel: Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? : Zum
Problem der Anknüpfungspunkte zwischen Hermes Trismegistos und
Nikolaus von Kues

Autor: Morosow, Witalij

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WlTALIJ MOROSOW

Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der
Tabula Smaragdina?

Zum Problem der Anknüpfungspunkte
zwischen Hermes Trismegistos und Nikolaus von Kues

Einleitung

Das Geschick der Handschriften aus dem Besitz des Nikolaus von Kues
sowie ihrer Rezeption hat für die Cusanus-Forschung zweifellos eine
Schlüsselstellung: Seit langer Zeit erforscht man die Quellen des Nikolaus von
Kues, die der Forschung verschiedene spannende und mannigfaltige
Themen, historische Dimensionen und narrative Perspektiven hinzufügen.
Diverse Konspekte, Randbemerkungen, Notizen und zahlreiche Zeichen von
Cusanus selbst, von seinen Sekretären und anderen (größtenteils namenlosen)

Lesern in den Handschriftensammelbänden, die der Kueser im Laufe

des Lebens kaufte, sammelte, besaß und durchblättere, dienen als
unschätzbar wertvolle Quellen für die Untersuchung seiner vita activa sowie
seines intellektuellen Werdegangs. Immerhin gibt es eine umfangreiche
Reihe von Handschriften, die sich in der Bibliothek des deutschen Kardinals

befinden, deren jeweiliger Stellenwert für Cusanus sich jedoch kaum
einer Überprüfung unterziehen lassen, da sich in diesen Handschriften
nicht um von Cusanus' Hand stammenden Notizen handelt, die man als
unbestrittene Zeugnisse seiner Bekanntschaft mit konkreten Fassungen
diverser Schriften vorlegen könnte.

Zu solchen Schriften gehören u.a. Kopien der hermetischen Abhandlung

Tabula Smaragdina in der sprachlich leicht modernisierten Version
von Plato von Tivoli (Plato Tiburtinus; 12. Jh.),1 die sich im Cod. Cus. 201

beachten lassen.2 Die Rede ist von Cod. Cus. 201, fol. 6^r-6^v [unter dem

1 Der Forschung sind mindestens drei mittelalterliche Übersetzungen der Abhandlung
Tabula Smaragdina (oder auch: Verba secretorum Hermetis) ins Lateinische bekannt. Vgl.
hierzu: TELLE, Joachim: Artikel Tabula Smaragdina, in: Lexikon des Mittelalters. Bd. VIII.
München: LexMA Verlag 1997. Sp. 399.

2 Nach Einschätzung von Hermann J. Hallauer hat Nikolaus von Kues diesen Sammelband

benutzt. Hallauer schreibt die Marginalien in der pseudoepigraphischen Schrift De se-
cretis naturae des Arnaldus de Villanova aus dem Cod. Cus. 201 der Hand von Nicolaus
Cusanus zu. Vgl. hierzu: HALLAUER, Hermann J.: Cusana in der Bibliothek des Priesterseminars

zu Brixen, in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 19 (1991),

69. Ob Hallauer in diesem Falle Recht hat, lässt sich nicht mit Sicherheit sagen; nicht alle
Besonderheiten dieser Notizen im Cod. Cus. 201 entsprechen dem bekannten Schriftzug des

Cusanus. Man muss konstatieren, dass die Paläographie keine exakte Wissenschaft ist, so



7» Witalij Morosow

Titel Secretum Hermetis] und Cod. Cus. 201, fol. 94V [unter dem Titel
Septem tractatus Hermetis].3 Die Tabula smaragdina Hermetis, deren Alter
und originärer Ursprung ungeklärt sind, ist eine der berühmtesten Schriften

alchemistisch-hermetischer Literatur, die sich laut einer Legende auf
zwei Tafeln aus Smaragd unter einer Hermesstatue im Grab des legendären

ägyptischen Propheten Hermes Trismegistos in einer Höhle befunden

haben soll.4
Beide Kopien dieser Abhandlung aus dem Cod. Cus. 201 umfassen den

vollständigen Text der dem Propheten Hermes Trismegistos zugeschriebenen

Sentenzen, die im Mittelalter von Morienus bis Ortholanus und weiter
bis in die Frühe Neuzeit auf verschiedene Weise rezipiert und kommentiert

wurden. Der Text der Tabula kursierte in einer Reihe von Übersetzungen

aus dem Arabischen ins Lateinische, die die Urheber wie Albertus
Magnus, Roger Bacon, Ps.-Arnaldus de Villanova, Ps.-Raymundus Lullus,
Petrus Bonus de Ferrara, Johannes Trithemius kannten und in ihren eigenen

Abhandlungen zitierten und uminterpretierten. 5 Die Tradition der
Kommentare an die Tabula war so einflussreich, dass die Schlüsseldenkfiguren

dieser hermetischen Schrift konzeptuell untrennbar mit der
europäischen alchemistischen Naturphilosophie verbunden worden waren und
als loci classici in der alchemistischen Literatur des lateinischen Mittelalters

nachweisbar sind. Die Grundprinzipien der philosophia hermetica aus
der Tabula konstituierten den Diskurs der alchemistischen Literatur des

hohen und späten Mittelalters und fundierten somit den naturphilosophi-

darf die Möglichkeit nicht ausgeschlossen werden, dass sich der Schriftzug des Cusanus im
Laufe des Lebens verändern konnte.

3 Die Beschreibung des Cod. Cus. 201 aus dem Besitz des Nikolaus von Kues, die sich im
durch Jakob Marx vorbereiteten Handschriftenverzeichnis findet, ist unvollständig. Vgl. MARX,

Jakob: Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals zu Cues bei Bernkastel an der
Mosel. Trier: Selbstverlag des Hospitals 1905, i86f. Die Kopien der Abhandlung Tabula
Smaragdina sind nicht durch das Handschriftenverzeichnis eindeutig identifizierbar und lösen
sich in der Beschreibung von Marx in einer Reihe von diversen alchemistischen Schriften
auf. Erst Dank des Aufsatzes von Pasquale Arfé ist dem breiten Publikum bekannt geworden,
dass sich im Cod. Cus. 201 zwei Kopien der Tabula Smaragdina befinden. Siehe den Aufsatz
von ARFÉ, Pasquale: / testi alchemici di Ermete Trismegisto nella biblioteca di Cusano, in:
Niccolo Cusano: L'uomo, i libri, l'opera. Spoleto: Centro italiano di studi sull'alto medioevo,
2016, 253-280. Die Kopien der Tabula Smaragdina im Cod. Cus. 201 haben Pasquale Arfé und
ich während der Forschungstätigkeit in der Kueser St. Nikolaus-Spitalbibliothek unabhängig
voneinander gefunden und erkannt. Siehe auch: MOROSOW, Witalij: Das Erbe des Nikolaus
von Kues im Spiegel der Alchemie. Münster: Aschendorff Verlag 2018, 66f.

4 Vgl. MANDOSIO, Jean-Marc: La Tabula Smaragdina e i suoi commentari medievali, in:
LUCENTINI, Paolo [u.a.] (Hgg.): Hermetism from Late Antiquity to Humanism. Turnhout:
Brepols 2004, 682.

5 Siehe hierzu: MANDOSIO, Jean-Marc: La Tabula Smaragdina e i suoi commentari
medievali, in: LUCENTINI, Paolo [u.a.] (Hgg.): Hermetism from Late Antiquity to Humanism.
Turnhout: Brepols 2004, 681-696. CAIAZZO, Irène: Note sulla fortuna delta Tabula smaragdina
nel Medioevo latino, in: LUCENTINI, Paolo [u.a.] (Hg.): Hermetism from Late Antiquity to
Humanism. Turnhout: Brepols 2004, 697-711.



Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? 79

sehen Hintergrund der Epoche. In dieser Hinsicht erscheint es völlig
natürlich, dass Nikolaus von Kues, der sich für die historia naturalis interessierte

und mit der reichen alchemistischen Literatur gut vertraut war,6 den
Text dieser Abhandlung des Hermes Trismegistos besaß.

Es kann daher vermutet werden, dass die Kopien der Tabula aus dem
Besitz des Nikolaus von Kues als eine sichtbare Bestätigung der Bekanntschaft

des Philosophen mit dem alchemistisch geprägten mittelalterlichen
Hermetismus dienen könnten, der im intellektuellen Erbe des Philosophen
einen Anklang gefunden hat.7 Zieht man jedoch in Betracht, dass die zwei
zuvor genannten Kopien der Tabula Smaragdina aus dem Cod. Cus. 201
keine Randbemerkungen des Nikolaus von Kues umfassen, dann stellt sich
die Frage, ob Cusanus diese Tabula-Fassungen kannte und somit lässt sich
eine direkte Wirkung der Tabula-Smaragdina-Denkfiguren auf die geistigen

Landschaften des eigenartigen cusanischen Schrifttums nicht klar
feststellen.8

Aus dieser Perspektive scheint es sinnvoll, das Wesen und die Grenzen
der möglichen Rezeption der Tabula Smaragdina bei Cusanus in Frage zu
stellen. Konkret wird im Folgenden versucht zu demonstrieren, inwiefern
und auf welche Weise es anhand des Materials der Tabula-Smaragdina-Tradition

möglich ist, das Überlieferungsproblem im Gedankengut des
deutschen Kardinals mit Blick auf sein Interesse an diversen intellektuellen
Richtungen tiefgründiger zu erkennen.

Hermes und Nicolaus Cusanus

Es besteht kein Zweifel darüber, dass Cusanus mit dem Hermetismus seit
seiner Jugend vertraut war. Bemerkenswert ist, dass Cusanus schon in sei-

6 Siehe hierzu: MOROSOW, Witalij: Das Erbe des Nikolaus von Kues im Spiegel der Alche-
mie. Münster: Aschendorff Verlag 2018,13-125.

7 Das Thema des Hermetismus im Erbe des Cusanus ist in der Forschungsliteratur aus
den unterschiedlichsten Perspektiven untersucht worden. Siehe hierzu exemplarisch die
Aufsätze von ARFÉ, Pasquale: Ermete Trismegisto e Nicola Cusano, in: LUCENTINI, Paolo [u.a.]
(Hgg.): Hermetism from Late Antiquity to Humanism. Turnhout: Brepols 2004, 223-243.;
ARFÉ, Pasquale: The Annotations of Nicolaus Cusanus and Giovanni Andrea Bussi on the
Asclepius, in: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 62 (1999), 29-59; DERS.:
Alberto Magno e Nicola Cusano interpreti deliAsclepius', in: THURNER, Martin (Hg.): Cusanus
zwischen Deutschland und Italien Veröffentlichungen des Grabmann Instituts 48). Berlin:
Akademie Verlag GmbH 2003, 129-152. Ferner siehe den Aufsatz: GlLLY, Carlos: Die Überlieferung

des Asclepius im Mittelalter, in: VAN DEN BROEK, Roelof/VAN HEERTUM, Cis (Hgg.):
From Poimandres to Jacob Böhme: Gnosis, Hermetism and the Christian Tradition. Amsterdam:

In de Pelikaan 2000, 335-367.
8 Es scheint in diesem Zusammenhang charakteristisch zu sein, dass Julius Ferdinand

Ruska in seiner hervorragenden Monographie Tabula Smaragdina den Namen des Nikolaus
von Kues gar nicht erwähnt. Siehe: RUSKA, Julius: Tabula Smaragdina. Ein Beitrag zur
Geschichte der Hermetischen Literatur. Heidelberg: Heidelberger Akten der von-Portheim-Stif-
tung 1926.



8o Witalij Morosow

ner ersten bekannten Predigt In principio erat Verbum Hermes Trisme-
gistos namentlich erwähnt und zitiert, um den Sinn des biblischen Textes
zu deuten. Diese Predigt hat Nikolaus von Kues zu Weihnachten am 25.
Dezember 1430 in Koblenz gehalten; sie gehört zu den ersten
philosophisch-theologischen Schriften des Moseldenkers, die der Forschung
überhaupt bekannt sind.

Das Gefühl von Pietät gegenüber Hermes Trismegistos als Prophet
wuchs in Europa über die Jahrhunderte. Dank der Praefatio Castrensis,
d.h. des Vorworts von Robert von Chester zum Traktat Liber de compo-
sitione alchemiae von Morienus Romanus, den man im 12. Jh. ins Lateinische

übersetzt hat, ist der Forschung bekannt, wie die Autorität des Hermes

Trismegistos in Europa mit der Alchemie verbunden wurde. In der
Praefatio Castrensis zum religiös-didaktischen alchemistischen Text des

Morienus schreibt der Übersetzter über die drei größten Propheten, die
die Welt kannte: Am Anfang steht, vor der Sintflut, Enoch-Hermes, den
Gott in den Himmel aufgenommen hat; der zweite Prophet ist Noah-Her-
mes, der während der Sintflut durch Gottes Willen gerettet wurde; schließlich

trat Mercurius-Hermes auf, ein vir clarissimus, der nach der Sintflut
lebte und Trismegistos, d.h. „der Dreimalgrößte" genannt wurde, weil er
gleichzeitig König, Philosoph und Prophet war. Diesem dritten Propheten,
d.h. Hermes Trismegistos, ist nach Robertus Castrensis die Kunst der
Alchemie zu verdanken. So sieht man, wie Robertus in seiner Praefatio die
Gestalt des ägyptischen Propheten ins Narrativ des Christentums integriert
hat, und zwar in Bezug auf die Alchemie als Gabe des Propheten. Im Laufe
des Hoch- und Spätmittelalters betrachteten Verfasser wie Roger Bacon,
Arnaldus de Villanova, Johannes de Rupescissa, Frater Ulmannus u.a. die
Kunst des Hermes als donum Dei im Krieg gegen den Antichristus. Während

der ersten Hälfte des 15. Jhs. war die intellektuelle Atmosphäre im
Abendland somit dafür vorbereitet, dass Nikolaus von Kues den Namen
des Propheten Hermes Trismegistos in einer Reihe mit Dionysios Areopa-
gita in seiner Apologia doctae ignorantiae (1449) gegen Johannes Wenck
erwähnen konnte.

Obwohl im Erbe des Nikolaus von Kues eine starke Wirkung der Schriften

des Hermes wie Asklepios zu sehen ist, bleibt es für die Forschung
unklar, inwiefern sich Nikolaus von Kues für die alchemistischen Schriften
des Propheten interessierte. Einige der Handschriften mit Hermes Trismegistos

zugeschriebenen alchemistisch geprägten Abhandlungen lassen sich
u.a. im Cod. Harl. 5403 aus dem Besitz des Nikolaus ansehen. Dieser Kodex
ist besonders wertvoll für die Forschung, da die Notizen von Kopisten in
diesem Sammelband die Entstehung des Cod. Harl. 5403 in der unmittel-



Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? 81

baren Nachbarschaft von Kues bezeugen. 9 Es ist zu erwähnen, dass Nikolaus

von Kues diesen Sammelband mit eigenhändigen Bemerkungen
versehen hat. Vor allem ist die Rede von kurzen Notizen in der Abhandlung
Lilium intelligentiae philosophorum des Uguictius von Pisa.10 Indirekt könnte
man diese Notizen mit der Rezeption der hermetischen Konzeption der

prima materia durch Cusanus verbinden. Einen direkten Einfluss des

Uguictius auf die cusanische Rezeption der hermetischen Materientheorie
kann jedoch kaum wirklich bewiesen werden.

Pasquale Arfé schreibt in seinem Aufsatz I testi alchemici di Ermete
Trismegisto nella biblioteca di Cusano mit Recht, dass es im Falle des
Nikolaus von Kues nicht immer so einfach sei, die genauen Quellen seiner
Reflexionen zu erkennen, da der deutsche Kardinal nicht unbedingt seine
Quellen direkt zitierte oder offensichtlich auf sie hinwies.11 In diesem
Zusammenhang kommt Arfé zu dem Schluss, dass der einzige Weg, die mögliche

Rezeption der Tabula Smaragdina bei Cusanus einer Untersuchung
zu unterziehen, in der Erforschung der Anknüpfungspunkte zwischen den
Sentenzen des Hermes Trismegistos und den Schriften des deutschen
Kardinals liegen dürfte.12

9 Vgl. HALLAUER, Hermann J.: Kritisches Verzeichnis der Londoner Handschriften aus dem
Besitz des Nikolaus von Kues. Cod. Harl. 5403, in: Mitteilungen und Forschungsbeiträge der
Cusanus-Gesellschaft 15 (1982), 43-56.

10 Siehe hierzu: MOROSOW, Witalij: Das Erbe des Nikolaus von Kues im Spiegel der Al-
chemie. Münster: Aschendorff Verlag 2018, 221-238.

11 „La ricerca della presenza delia Tabula smaragdina nell'opera di Cusano si présenta a

tutta prima impresa difficile: non è dato rintracciare riferimenti espliciti a questo scritto
fondante dell'insegnamento alchemico in Ermete. Questo fatto, tattavia, non deve scora-
ggiare, poiché si sa che Cusano ebbe con le sue fonti un rapporto non troppo fiscale: nel De
docta ignoratio, per esempio, di autori fondamentali della sua riflessione filosofico-teologica
come Teodorico di Chartres, Raimondo Lullo, Meister Eckhart non è fatta alcuna menzione.
Bisogna pertanto elaborare la fonte ermetica oltre la sua formalizzazione superficiale per
afferrarne il nucleo ideale: l'unico che conta." Zit.: Arfé, Pasquale: I testi alchemici di Ermete
Trismegisto nella biblioteca di Cusano, in: Niccolà Cusano: L'uomo, i libri, l'opéra. Spoleto:
Centro italiano di studi sull'alto medioevo 2016, 266. Aus der Sicht eines Renaissancelesers

waren die konzeptuellen Konnotate ersichtlich, die außer dem Gesichtskreis des gegenwärtigen

Lesers liegen könnten, was für die Forschung ein quellenkundliches Problem darstellt.
Nicht zuletzt ist es auf Grund der Tatsache so, dass alle Schriften des Kuesers ad hoc
geschrieben sind: Jede Abhandlung hat einen tatsächlichen (wie z.B. Johannes von Bayern,
Prinz Albert IV. oder Mönche aus dem Tegernseer Kloster) und/oder konzeptuellen (wie z.B.
ein Heide oder ein Muslime usw.) Adressaten. Es scheint in diesem Zusammenhang
charakteristisch zu sein, dass Cusanus im Prolog zum zweiten Teil des Traktats De coniecturis
(1441/42) Guiliano Cesarini schreibt, dass er diesen Teil seiner Abhandlung nicht nur für ihn,
sondern vor allem für diejenigen verfasst hat, „die diese Ausführungen vielleicht auch einmal

zu sehen bekommen, jedoch langsamer von Begriff sind." Siehe: NICOLAS CUSANUS: De
coniecturis, II, 1, n 70, 1-8. Hier und weiter - nach der Hg.: Nicolai de Cusa Opera Omnia
iussu et auctoritate Academiae Literarum Heidelbergiensis. Leipzig i932ff., Hamburg: i948ff.

12 ARFÉ, Pasquale: I testi alchemici di Ermete Trismegisto nella biblioteca di Cusano, in:
Niccolo Cusano: L'uomo, i libri, l'opera. Spoleto: Centro italiano di studi sull'alto medioevo
2016, 266.



82 Witalij Morosow

„INFERIORIS ET SUPERIORIS CONNEXIO"

Als Schlüsselmotiv der Smaragdtafel kennzeichnet Arfé die Korrelation
zwischen dem, „was von Oben [ist]" (quod est superius) und dem, „was von
Unten [ist]" (quod est inferius), die dem Leser der Tafel vor allem aus zwei
Sentenzen der hermetischen Schrift bekannt sein sollte: „Quod est superius
sicut quod inferius est et quod inferius sicut quod superius est, ad perpetran-
dum miracula rei unius"u; und: „Ascendit a terra in coelum, iterumque
descendit in terram, et recipiet vim superiorum atque inferiorum. Sic habebis

gloriam claritatis totius mundi"h. Aus diesen naturphilosophischen
Aussprüchen des Hermes lässt sich die Idee der Einheit des Universums
erkennen, in der das Irdische und das Himmlische als dynamische Kräfte in
der Natur miteinander in Verbindung gesetzt werden können. Aufgrund
des Lapidarstils dieser Auffassungen kann nicht mit Sicherheit gesagt werden,

welche Art der Verbindung genau zwischen dem, was von Oben, mit
dem, was von Unten, bei Hermes Trismegistos gemeint ist, was die
mittelalterlichen Leser dazu animieren sollte, diese Sentenzen zu kommentieren.
Ausgehend von dieser Lage scheint es tatsächlich produktiv, das naturphi-
losophisch-kosmographische superius/inferius-Motiv als Marker zu
betrachten, der die konzeptuelle Wirkung der Tabula erkennen lässt. Eine
indirekte konzeptuelle Affinität mit den Prinzipien der oben zitierten
hermetischen Sentenzen lässt sich unter anderem Pasquale Arfé zufolge bei
Nikolaus von Kues, u.a. in cusanischen Reflexionen bezüglich der ascen-
sus/descenus-Motive sowie in der Dialektik der berühmten cusanischen
figura paradigmatica erkennen.l5

Die figura paradigmatica aus dem Traktat De coniecturis (1441/42) stellt
in der Philosophie des Nikolaus von Kues ein optisches Konstrukt dar, das

der Philosoph durch ein Diagramm aus zwei Dreiecken (pyramis lucis und
pyramis tenebrae) beleuchtet. Die Dreiecke durchdringen sich gegenseitig,
so dass die Spitze des einen jeweils die Grundlinie des gegenüberliegenden
Dreiecks berührt. Die lichtmetaphysische Figura-P-Darstellung manifestiert

die Dialektik zwischen unitas und alteritas in der cusanischen
Erkenntnistheorie und erlaubt dem Philosophen jeden Bereich des Wissens
abhängig von spekulativen Bedürfnissen dreifaltig zu betrachten, d.h. in
Bezug auf die drei fundamentalen Erkenntniskräfte des Geistes (mens) zu
spezifizieren, nämlich: Gefühl (sensus), Verstand (ratio) und Vernunft (in-
tellectus). Der Geist kann sich somit zur Einheit erheben, oder sich dagegen

auf der Stufe der niedrigen Vielfalt aufhalten, so dass er aber immer

*3 Codex Cusanus 201, fol. 63F.

H Codex Cusanus 201, fol. 63V.
*5 ARFÉ, Pasquale: I testi alchemici di Ermete Trismegisto nella biblioteca di Cusano, in:

Niccolù Cusano: L'uomo, i libri, l'opera. Spoleto: Centro italiano di studi sull'alto medioevo
2016, 266-267.



Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? 83

fähig ist, die Dialektik von Einheit und Andersheit in jedem fassbaren Ding
zu ersehen. In der Naturphilosophie der Frühen Neuzeit wurde diese Denkfigur

auf unterschiedlichste Weise uminterpretiert. Besonders wichtig ist
im Hinblick auf den Hermetismus, die Rezeption der cusanischen figura
paradigmatica in der Abhandlung Utriusque cosmi historia des Robert Fludd
zu berücksichtigen. Letzterer betrachtete diese Figur nicht nur als ein
intellektuelles Konstrukt, sondern als Modell für die Darstellung wahrer
Beziehungen im Universum. In dieser Hinsicht scheint es im Falle von Fludd
erdenklich, das superius/inferius-Motiv der Tabula und die Grundlagen der
Dialektik im cusanischen Traktat De coniecturis zur Konkordanz zu bringen.

Wenn es um die mögliche Rezeption der Tabula im Schrifttum des
Cusanus selbst geht, passt die figura paradigmatica immerhin als prägnantes

Beispiel der konzeptuellen Affinität mit der Tabula Smaragdina nicht
unbedingt, und zwar aus zwei Gründen: Erstens, da im Falle dieser
cusanischen Figur vor allem von einer direkten Rezeption des Lullismus die
Rede sein sollte.16 Die ganze Schrift De coniecturis weist den Leser auf die
Kunst des Kombinierens hin, die es erlaubt, in der Figura-P-Darstellung
des Cusanus vor allem eine Entwicklung der Kunst des Raymundus Lullus
zu ersehen. Zweitens, da es sich bei Cusanus in dieser Schrift im Falle der
figura paradigmatica um ein optisches bzw. anthropologisch-erkenntnistheoretisches

Konstrukt handelt, während sich in den hermetischen
Denkfiguren aus der Tabula Smaragdina die kosmographische Betonung erkennen

lässt. Natürlich kann die Möglichkeit nicht ausgeschloßen werden, dass

Nikolaus von Kues mit den Sentenzen der Tabula Smaragdina zum
Zeitpunkt der Abfassung der Abhandlung De coniecturis gut vertraut gewesen
sein dürfte,1? aber aufgrund der Verwendung der ballistisch geprägten
Darstellungen wie der figura paradigmatica folgt die Rezeption der Tabula
Smaragdina nicht notwendigerweise daraus.

Nichtdestotrotz scheint es wesentlich zu bemerken, dass die Schrift De
coniecturis mit dem Hermetismus das Interesse an dem Thema des
„Geschlechtlichen" verbinden kann. Schon in der ersten philosophischen Schrift
De docta ignorantia schreibt der Kueser:

„Hermes sagt, sowohl Lebendiges als auch Nicht-Lebendiges sei doppelten
Geschlechtes. Darum war er der Meinung, daß der Grund von allem, Gott, in sich

16 Siehe hierzu vor allem: COLOMER, Eusebio: Nikolaus von Kues und Raimund Llull. Aus
Handschriften der Kueser Bibliothek Quellen und Studien zur Geschichte der Philosophie).

Berlin: Walter de Gruyter 1961.

'7 Die Wirkung des Hermetismus auf De coniecturis mit Blick auf die Rezeption der
Schrift Asclepius hat Carlos Gilly gezeigt. Vgl. GlLLY, Carlos: Die Überlieferung des Asclepius
im Mittelalter, in: VAN DEN BROEK, Roelof/VAN HEERTUM, Cis (Hgg.): From Poimandres to
Jacob Böhme: Gnosis, Hermetism and the Christian Tradition. Amsterdam: In de Pelikaan

2000, 363.



84 Witalij Morosow

das männliche und weibliche Geschlecht enthalte; für dessen Entfaltung hielt
er Cupido und Venus".'8

Im zweiten Buch des Traktates De coniecturis beschreibt Cusanus im
Kapitel VIII De individuorum differentia am Beispiel des Pflanzenreichs, wie
es möglich sei, die Dialektik des Geschlechtlichen in der vegetativen Welt
zu behandeln. Er verfolgt das Ziel, durch seine Konjekturen das „Weibliche
im Männlichen" sowie das „Männliche im Weiblichen" anschaulich zu
machen. Somit demonstriert Cusanus durch das Geschlechtliche die prinzipielle

Wandelbarkeit der Natur.'9 Es scheint möglich, diese Reflexionen
des Cusanus im Hinblick auf die Tradition der Tabula Smaragdina spekulativ

zu thematisieren, immerhin kann hier auf keineswegs die Wirkung
anderer Schriften des Hermes auf Cusanus ausgeschloßen werden.

In der Abhandlung De docta ignorantia sieht die Situation mit der
Rezeption des Hermetismus ebenfalls kompliziert aus. Zu den Motiven und
Konzepten, die die Sentenzen der Tabula Smaragdina anklingen lassen

könnten, gehört die inferioris et superioris connexio. Im dritten Teil der
Schrift De docta ignorantia skizziert Cusanus die Darstellung der Einheit
des Universums in seiner Mannigfaltigkeit:

„Es gibt sowohl für die Eigengestalten und die Gattungen als auch für das
Gesamt nur eine Ziel-Grenze; sie ist Mittelpunkt, Umfang und Verbindung von
allem. <...> Und da Gott Ursprung, Mitte und Ziel des Gesamt und eines Jeden
ist, ob es nun auf oder absteigt oder zur Mitte hin strebt, so nähert sich alles
Gott. Die Verbindung des Gesamten geschieht durch ihn, so daß alles, wiewohl
getrennt, auch verbunden ist. Daher ist die Verbindung zwischen den das eine
Gesamt bildenden, verschränkten Gattungen nach oben und unten eine derartige,

daß diese in der Mitte koinzidieren; ebenso besteht zwischen den
verschiedenen Eigengestalten die Ordnung einer so gestalteten Kombination, daß
die oberste Eigengestalt der einen Gattung mit der untersten der unmittelbar
Höheren koinzidiert und so ein zusammenhängendes, vollkommenes Gesamt
entsteht".20

18 NICOLAS CUSANUS: De docta ignorantia, I, c. XXV, n. 83, 52: 14-17. Hier und weiter -
Deutsch nach Dietlind und Wilhelm Dupré.

'9 Siehe hierzu detailliert: MOROSOW, Witalij: Das Erbe des Nikolaus von Kues im Spiegel
der Alchemie. Münster: Aschendorff Verlag 2018, 38-40.

20 Im Original: „Non est igitur nisi unus terminus aut specierum aut generum aut uni-
versi, qui est centrum, circumferentia atque connexio omnium [kursiv - W.M.j. <...> Et Deus

principium, medium et finis universi et singulorum, ut omnia, sive ascendant sive descendant
sive ad medium tendant, ad Deum accédant [kursiv - W.M.]. Connexio autem universorum
per ipsum est, ut omnia, quamquam sint differentia, sint et connexa. Quapropter inter
genera unum Universum contrahentia talis est inferioris et superioris connexio [kursiv - W.M.],
ut in medio coïncidant, ac inter species diversas talis combinationis ordo existit, ut suprema
species generis unius coincidat cum infima immediate superioris, ut sit unum continuum
perfectum Universum." NICOLAS CUSANUS: De docta ignorantia, III, c. I, n. 185, 120:14-15 und
120: 21-30.



Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? 85

In diesem Fragment aus De docta ignorantia lassen sich augenfällige
Parallelen mit den Hermes Trismegistos zugeschriebenen Schriften entnehmen.

Im pseudoepigraphischen Liber viginti quattuor philosophorum
schreibt Hermes über Gott in Bezug auf die Zielgrenze, die Mittelpunkt,
Umfang und Verbindung von allem darstellt: „Gott ist die unendliche Kugel,

deren Mittelpunkt überall und deren Umfang nirgends ist"21. Und
ferner: „Gott ist die Kugel, die so viele Umfänge wie Punkte hat"22. Die
Betrachtung Gottes als Ursprung, Mitte und Ziel des Ganzen stellt eine
Reminiszenz auf die siebte Sentenz des Buches der 24 Philosophen: „Gott ist
Grund ohne Grund, Prozess ohne Veränderung, Ziel ohne Ziel"23. Die
weiteren Reflexionen des Cusanus hinsichtlich der Harmonie der Schöpfung
betreffen nicht nur die ascensusIdescenus-Motive, die der deutsche Philosoph

aus Schrifttum von Thierry von Chartres ersehen konnte, sondern
auch Gedanken über die inferioris et superioris connexio in der Natur, die
man prinzipiell durch die Termini der Tabula bestimmen könnte.

Ebenso wie in der hermetischen Abhandlung Tabula Smaragdina handelt

es sich in De docta ignorantia bei Cusanus um die Beziehung des, „was
von Oben ist" (quod est superius) mit dem, „was von Unten ist" (quod est
inferius). Dennoch, obwohl Nikolaus von Kues im oben zitierten Fragment
dieselben Wörter gebraucht, die man aus der Tabula herauslesen könnte,
haben sie, meiner Vermutung nach, in dieser cusanischen Schrift eine
andere Betonung. Hermes schreibt in der Tabula Smaragdina über die
Beziehung zwischen dem Höchsten und dem Niedrigsten im Sinne der
Harmonie zwischen Himmel und Erde, was prinzipiell für den astroalchemisti-
schen Narrativ war, während Cusanus in De docta ignorantia die Idee
beschreibt, auf welche Weise man imstande sei, die Einheit der Natur in der
Vielfalt ihrer Gattungen zu verstehen, und zwar durch den Vergleich
diverser Eigenschaften von diversen Kreaturen in der Umwelt. Zieht man in
Betracht, dass Cusanus die Idee der inferioris et superioris connexio mit
Blick auf die Untersuchung der Beziehungen zwischen irdischen
Eigenschaften von höheren und niederen Formen in der Umwelt darlegt, dann
wird klar, dass die Anknüpfungspunkte zwischen Hermes Trismegistos
und Nikolaus von Kues in diesem Punkt nicht ausreichen, um von einer
direkten Rezeption der Tabula bei Cusanus zu sprechen.

21 Hier und weiter - Deutsch nach Kurt Flasch. „Devs est sphaera infinita cvivs centvum
est vbique, circvmferentia nvsquvam." HERMES: Liber viginti quattuor philosophorum, 2. Zit.
nach: FLASCH, Kurt: Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen. München: Verlag C.H. Beck

2011, 29.
22 „Devs est sphaera cvivs tot sunt circvmferentiae qvot puncta." Liber viginti quattuor

philosophorum, 18. Zit. nach: FLASCH, Kurt: Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen.
München: Verlag C.H. Beck 2011, 63.

23 „Devs est principivm sine principio, processvs sine variatione, finis sine fine." HERMES:

Liber viginti quattuor philosophorum, 18. Zit. nach: FLASCH, Kurt: Was ist Gott? Das Buch der

24 Philosophen. München: Verlag C.H. Beck 2011, 44.



86 Witalij Morosow

Von Interesse ist, dass Cusanus die Konzeption der inferioris et superiors

connexio auch in weiteren Schriften in Bezug auf die Beziehungen
zwischen Kreaturen in der Natur entwickelt hat. Die Reflexionen des

Cusanus, die das Motiv der natürlichen Harmonie im Universum betreffen
und die das Motiv der inferioris et superioris connexio aus De docta igno-
rantia entwickeln, lassen sich ferner im Traktat De coniecturis im Kapitel
De vita beachten. In dieser Schrift reflektiert Cusanus über die Dialektik
von Leben und Tod:

„Weil es aber zwischen dem Leben, wo der Sieg der Andersheit die Vergänglichkeit

oder Auflösung der Einheit herbeiführt und zwischen jenem, wo der
Sieg der Einheit die Unvergänglichkeit bewirkt, kein gleich-mittleres geben
kann, das weder vergänglich noch unvergänglich wäre, verhält es sich mit der
Natur der vorhergenannten Unterschiede doch so, wie wir es oft gesagt haben.
Damit das niedrigere Leben mit dem höheren in der Einheit des Gesamt
vereint werde, ist es notwendig, daß das höhere dem niedrigeren Leben verbunden

wird. Dieses zum Einen Verbundene, das aus demjenigen Leben besteht, in
welchem die Einheit siegt, und aus demjenigen, in welchem die Andersheit
siegt, geht der Beschaffenheit des niedrigeren Lebens zufolge in die Andersheit
über und wird in die Vergänglichkeit verstrickt. Entsprechend der Natur des
höheren Lebens indes gelangt es zur Einheit mit der Unvergänglichkeit" 24.

Wie im Falle des Auszugs aus De docta ignorantia werden auch im Traktat
De coniecturis einige Termini verwendet, die prinzipiell aus der Tabula-
Smaragdina-Tradition stammen dürften, aber es lässt sich auch hier nicht
mit Sicherheit sagen, ob die sprachlichen Anknüpgungspunkte durch die
Bekanntschaft mit der Tafel des Hermes beeinflusst worden waren25.

Ausgehend von der Tatsache, dass die frühen Schriften des Cusanus unter

dem allgemeinen Einfluss des Lullismus geschrieben wurden, scheint
es mir sinnvoll, die Spuren des Motivs der inferioris et superioris connexio
bei Cusanus nicht in der kosmographischen astroalchemistischen Darstellung

des Hermes, sondern in der Rezeption des lullistischen Erbes bei
Cusanus zu suchen. Es gibt tatsächlich einen guten Grund dafür, um cusani-
sche Reflexionen hinsichtlich des superius/i'n/enus-Motivs durch den Lul-

24 Hier und weiter - Deutsch nach Dietlind und Wilhelm Dupré. Im Original: „Quoniam
autem inter ipsam vitam, ubi alteritatis victoria corruptibilitatem aut resolubilitatem uni-
tatis inducit, et inter earn, ubi unitatis victoria incorruptibilitatem operatur, aequale
medium cadere nequit, ut sit nec corruptibilis neque incorruptibilis et tarnen de praefatarum
differentiarum natura, ut saepissime diximus, hinc etiam, ut inferior vita superiori adunetur
in unitate universi, superiorem inferiori coniungi necesse erit. Hoc igitur unum compositum
exsistens ex vita unitate vincente atque ex ea, ubi alteritas vincit, secundum inferioris condi-
cionem in alteritatem pergit atque corruptibilitati involvitur, secundum superioris vero na-
turam ad unitatem incorruptibilitatis accedit." NICOLAS CUSANUS: De coniecturis, II, c. XI, n.

129,12-22.
25 Obschon es prinzipiell nicht schwierig wäre, diese Reflexionen des Nikolaus von Kues

über die Natur der Vergänglichkeit und Unvergänglichkeit mit dem Hermetismus zu verbinden.



Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? 87

lismus zu deuten: In der ars von Raymundus Lullus gibt es eine demonstratio

des Mitteldings durch das „Niedrigere" und das „Höhere", das kon-
zeptuell und inhaltlich in Einklang mit den obenzitierten Passagen aus De
docta ignorantia sowie aus De coniecturis steht26. Für Raymundus Lullus
ist das konzeptuelle superius/inferius-Motiv darum wichtig, da es in sich
die inventio medii birgt. Dadurch kommt der Mallorquiner zu seiner
beliebten Dreigliederung des Fassbaren, die auch für Cusanus von zentraler
Bedeutung war. Genau in diesem Sinne stellt Nikolaus von Kues seine
Gedanken über die inferioris et superioris connexio in Bezug auf Flora und
Fauna dar, er veranschaulicht den Weg, wie man das Leben behandeln
kann und das Lebendige klassifizieren: Eine Idee, welche dem lullistischen
Traum vom Baum des Wissens sehr nahe steht.

Die weiteren Reflexionen des Cusanus hinsichtlich der superius/infe-
rius-Darstellungen in der Natur, die in späteren Abhandlungen des
deutschen Philosophen wie De venatione sapientiae27 (1462) und De ludo globiz8
(1462/63) zu finden sind, lassen keinen Zweifel, dass Nikolaus von Kues die
superius/inferius-Denkfiguren vor allem mit Blick auf seine eigenartige
Konzeption der „Lebensphilosophie" verwendet, die in ihrem Kern eine Art
Lullismus umfasst. Nikolaus von Kues behandelt die superius/inferius-Darstellungen

in der Natur jedes Mal als Mittel für eine demonstratio, um die
Dialektik von Einheit und Andersheit zu bestimmen, was ihre Thematisierung

mit Blick auf die Tabula Smaragdina unfruchtbar macht. Auf diese
Weise lässt sich feststellen, dass die konzeptuellen Anknüpfungspunkte
des Cusanus mit der Tabula-Smaragdina-Tradition nicht in Reflexionen
des deutschen Philosophen zu suchen sind, die „reinsprachlich" bzw.
„vokabularisch" an die Sentenzen der Tabula erinnern, sondern vor allem in
den Quellen, die inhaltlich den Kern der astroalchemistisch geprägten her-

26 Die Dreieinigkeit des Denkbaren in der lullistischen demonstratio liegt in der
Vergleichbarkeit des Mitteldings mit dem zu diesem Ding Niedrigeren und mit dem zu diesem
Ding Höheren, so dass sie durch dieses Mittelding miteinander verbunden sein können. Siehe

hierzu: PRANTL, Carl: Geschichte der Logik im Abendlande, Band 3. Leipzig 1867, 153L Die
Dialektik des Höheren und des Niedrigeren wid bei Lullus (auch wie bei Cusanus) u.a. in
Bezug auf die vegetative Natur konzipiet. Siehe z.B.: Le MYÉSIER, Thomas: Supplement Lulliani.
Breviculum seu electorium paruum Thomae Migerii (Le Myésier), in: LOHR, Charles/PlNDL-
BÜCHEL, Theodor/BÜCHEL, Walburga (Hgg.): Raimundi Lulli Opera latina, Supplement
Lulliani 1 Corpus Christianorum LXXVII). Turnhout: Brepols 1990.

27 „Quinimo scimus mortalem naturam soluta moriendi possibilitate per nexum, quo mor-
tali nectitur, posse ad vitam immortalis Spiritus resurgere in virtute verbi dei, per quod omnia

facta sunt, in homine Iesu Christo incarnati - in quo humanitas non solum medium est
conexionis inferioris et superioris naturae, temporalis et perpetuae, sed et dei creatoris et
aeternae immortalitatis -, si ipsi mediatori nostro conformes fuerimus; quod fide fit et amo-
re." NICOLAS Cusanus: De venatione sapientiae, n. 96, 1-8.

28 „Inferiora enim in superioribus sunt secundum naturam superioris, ut vivere nobilius
est in sensitiva quam vegetativa et adhuc nobilius in intellectiva, sed nobilissime in divina
natura, quae est vita viventium." NICOLAS CUSANUS: Dialogus de ludo globi, n. 38, 12-15.



88 Witalij Morosow

metischen Naturphilosophie und Kosmographie bei Cusanus betreffend.
Zu solchen Schriften des Nikolaus von Kues gehören vor allem einige
Predigten, in denen er die Fragen der Kosmographie im Hinblick auf die al-
chemistisch-soteriologischen Denkfiguren behandelt.

Im Folgenden wollen wir uns hier exemplarisch nur auf zwei Predigten
beschränken, die erlauben, die Vertrautheit des Nikolaus von Kues mit
dem astroalchemistischen Diskurs der Tabula-Smaragdina-Tradition zu
erkennen. In der Predigt CLXV Caelorum et terra transibunt, die am 8.
Dezember 1454 zum zweiten Adventssonntag - Mariä Empfängnis - gehalten
wurde. In dieser Predigt reflektiert Cusanus über das Wesen der Erbsünde
und konzipiert die leibliche Empfängnis Mariä durch die Korrelation
zwischen Organen, Humoren, Elementen und Sternen3°. Diese Korrelationen
entsprechen genau der hermetischen Konzeption über die Verbindung von
Himmel und Erde in dem Sinne, den die mittelalterlichen Kommentatoren
der Tabula Smaragdina aus den Sentenzen des Hermes Trismegistos
herausgezogen haben, und den Cusanus direkt aus der Tabula und/oder
indirekt aus der umfangreichen alchemistisch-naturphilosophischen Literatur

(sie! inklusiv der arnaldisch-lullistische Schriften3i) herausgelesen
haben konnte.

Ferner entwickelt Nikolaus von Kues die Idee der Konkordanz von
Himmel und Erde in der Predigt CCXLI über die Worte aus der Apokalypse
„Ich rate dir, von mir im Feuer geprüftes Gold zu kaufen" (Suadei tibi
emere a me aurum ignitum et probatum, Apc. 3,18), die er am 28. August
1456 gehalten hat. Diese Predigt gibt einen Einblick, wie der Kueser über
das Wesen der Schöpfung mit Blick auf die Alchemie reflektiert. Er
beschreibt die Caritas Gottes im alchemistischen Kontext: Cusanus verdeutlicht

die alldurchdringende Natur der Caritas durch ein Gleichnis vom
„feurigen Spiritus", den er für das Elixier oder Quintessenz hält. Er kommt

29 Es gibt keinen Zweifel, dass Nikolaus von Kues eine große Zahl von alchemistischen
Handschriften gelesen hat, aus denen er die Schlüsseldenkfiguren der Tabula Smaragdina
kennen gelernt hat. Siehe hierzu: MOROSOW, Witalij: Das Erbe des Nikolaus von Kues im
Spiegel der Alchemie. Münster: Aschendorff Verlag 2018, 13-125.

3° „Homo est ut microcosmos. In eo est sol, luna, stellae, caelum, terra, mare etc. Vis
solaris quae est vis vivificativa, est in medio hominis sicut sol in medio planetarum, scilicet in
corde quae praestat vitam et est fons vitae, sicut solaris virtus fons est omnium quae gene-
rantur. Et sicut sol habet cor, ita luna habet cerebrum et quilibet planetarum membrum et
proprium motum. Si igitur motus Spiritus Vitalis cordis exit ordinem naturalem quia vel
minus velox vel minus tardus, rumpitur harmonia motuum stellarum in homine in suis mem-
bris formalibus, in quattuor humoribus, in terra, in mari, in aere et aethere, et oritur disso-
lutio. Unde medicus quando videt initia talia, scilicet confusionem in omnibus motibus na-
turalibus, dissolutionem praevidere potest uti Christus de ficulnea dicit." NICOLAS CUSANUS:

Sermo CLXV: Caelorum et terra transibunt, n 3.
31 Direkte Zitate aus der Tabula Smaragdina hat Julius Ruska in einer der pseudo-

epigraphischen Fassungen des Testamentum des Raymundus Lullus oder des Arnaldus de
Villanova gefunden. RUSKA, Julius: Tabula Smaragdina. Ein Beitrag zur Geschichte der Hermetischen

Literatur. Heidelberg: Heidelberger Akten der von-Portheim-Stiftung 1926,191h



Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? 89

zu dem Schluss, dass in Elementen das Feuer als das edelste zu betrachten
sei, da im Feuer das Obere und das Untere in Verbindung stehen32. Vom
Feuer bekommen die Sterne Licht und die Erde ihre Wärme, sodass in der
feuerhaften Natur Himmel und Erde miteinander verbunden sind, und
vom Feuer das Leben bekommen33. Durch den feurigen Spiritus wird das

Universum vereint, so dass alles geprüft und gereinigt werden kann, wie
ein Metall im Tiegel.

Diese Darstellungen in den Predigten des Nikolaus von Kues lassen
keinen Zweifel daran, dass die Schlüsseldenkfiguren der Tabula-Smarag-
d/na-Tradition dem deutschen Philosophen bekannt gewesen sein sollten.
Ob Cusanus in diesen Darstellungen direkt auf Hermes Trismegistos
hinwies oder seine breite Kenntnis der alchemistischen (und alchemistisch-
lullistischen) Literatur demonstrierte: von Morienus, der deutschen
Dominikanischen Schule (Albertus Magnus, Berthold von Moosburg u.a.), den
Schriften des Uguictius, Ps.-Arnaldus de Villanova, Ps.-Raymundus Lullus
bis hin zu den Schriften des Kreises von Kuno von Falkenstein, lässt sich
heute nicht mit Sicherheit sagen.

Fazit

Der aktuelle Stand der Untersuchung des alchemistischen Hermetismus
bei Cusanus erlaubt der Forschung festzustellen, dass Cusanus den Text
der Tabula Smaragdina auf Latein besaß. Mindestens zwei Kopien dieser
Abhandlung sind der Forschung dank des Cod. Cus. 201 bekannt. Das Fehlen

von Anmerkungen des Cusanus in beiden Texten gestattet jedoch nicht
mit Sicherheit festzustellen, dass Cusanus diese Handschriften gelesen hat.

Das Interesse des Cusanus am Hermetismus ist seit seiner Jugend
nachweisbar, dennoch gibt es keine direkten Zitate, die man unzweideutig als

Reminiszenzen auf die Tabula Smaragdina des Hermes Trismegistos
betrachten dürfte. Die Anknüpfungspunkte anhand des Geschlechtlichen in
der Natur und anhand der Einheit des Universums dürfte er prinzipiell aus
unterschiedlichen hermetischen Schriften gezogen haben.

Die sprachlichen Parallelen zwischen Hermes Trismegistos und Nikolaus

von Kues, welche die inferioris et superioris connexio betreffen, kön-

32 Vgl. Tabula Smaragdina, 7: „Separabis terram ab igne, subtile a spisso, suaviter, cum
magno ingenio."

33 „Si respicimus in caelum, videmus omnem virtutem in sole, si in terram, omnem mi-
neralem virtutem in auro, si ad medium, mirabilem virtutem in igne. In hiis tribus sensibili-
bus corporibus caritatem suas similitudines posuisse et in ipsis relucere virtutem eius asseri-
mus. Nam sicut lux solis omnes Stellas facit lucidas et ad se convertit, quoniam in virtute
eius complicatur omnis luciditas sicut in fonte, et ideo est prime et maxime lux, sie Caritas se

diffundit per intellectuales naturas et eas ad se convertit, ut sint suam naturam participantes.

Quae natura est vera lux illuminans omnem spiritum vita divina et incorruptibili." NICOLAS

CUSANUS: Sermo CCXLI, n. 7, 11-25.



90 Witalij Morosow

nen kaum produktiv als konzeptuelle Anknüpfungspunkte zwischen Hermes

und Nikolaus betrachtet werden. Es ist überaus wahrscheinlich, dass
Cusanus in seinen Reflexionen hinsichtlich der inferioris et superioris con-
nexio den Lullismus entwickelte und die Möglichkeiten der lullistisch
geprägten erkenntnistheoretischen Figuren mit Blick auf die inventio medii
demonstrierte.

Obwohl man keine direkten Zitate aus der Tabula Smaragdina im Erbe
des Cusanus finden kann, gibt es eine Reihe von alchemistischen Schriften,
die dem deutschen Kardinal bekannt waren, in denen man Reminiszenzen
von der Tabula finden kann. Die Rede ist vor allem von pseudoepigra-
phischen Schriften des Raymundus Lullus, Uguictius, Arnaldus de Villanova

u.a., die Nikolaus von Kues mit Marginalien versehen hat. Somit ist
anzunehmen, dass indirekte Kenntnisse der Schlüsseldenkfiguren der
Tabula Smaragdina Nikolaus von Kues bekannt waren.

Die astroalchemistischen Reflexionen in den Predigten des Nikolaus
von Kues lassen Kenntnisse des deutschen Philosophen im Bereich des
alchemistisch geprägten Hermetismus erkennen. Demnach lässt sich nicht
nur über die Bekanntschaft des Nikolaus von Kues mit der mittelalterlichen

alchemistischen Literatur sprechen, sondern, was besonders wertvoll

ist, von der cusanischen Rezeption der alchemistischen Denkfiguren,
die konzeptuell aus der Tradition der Kommentaren der naturphilosophischen

Prinzipien der Tabula Smaragdina stammen.



Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? 91

Zusammenfassung
Die aktuelle Studie ist dem Problem der Rezeption der hermetischen Schrift
Tabula Smaragdina im Erbe des Nikolaus von Kues gewidmet. In der Cu-

sanus-Forschung herrscht die Ansicht, dass Cusanus den Tabula-Smarag-
dina-Text kannte und auf ihn hinwies. Es gibt mindestens zwei Exemplare
dieser Schrift, die sich heute in der St. Nikolaus-Spitalbibliothek zu Kues im
Codex Cusanus 201 studieren lassen. Doch gibt es bis heute keine Untersuchung,

im Rahmen derer die Vermutung bezüglich der Stellung der Tabula
Smaragdina im Erbe des Cusanus einer genauen Prüfung unterzogen worden
wäre. In diesem Beitrag wird gefragt, inwiefern es korrekt ist, über eine
Rezeption der Tabula Smaragdina bei Cusanus zu sprechen. Die aktuelle Studie
fokussiert sich auf das Problem der Stellung der cusanischen Denkfigur „in-
ferioris et superioris connexio" mit Blick auf Cusanus' Interesse an dem

Hermetismus sowie an dem Lullismus.

Abstract
This current research work is dedicated to the problem of reception of the
hermetical treatise Tabula Smaragdina as reflected in Nicholas ofCusa's
legacy. The case could be made from the literature regarding the history of
Cusana that Nicholas was acquainted with the Latin text o/Tabula Smaragdina.

There are at least two copies of this treatise in the St. Nicholas Hospital

Library in Kues, which are known due to researching of the Codex Cusanus

201. However, it's still not clear whether Nicholas of Cusa made use of
these copies at any time. In fact, there is still no special study in which the
presumption regarding the role o/Tabula Smaragdina in Nicholas ofCusa's
legacy is considered as a distinct subject of investigation. In this article the
question will be asked as to how far it is permissible to talk about any kind
of reception o/Tabula Smaragdina by Cusanus. The current study focuses
on the problem of the meaning of the intellectual figure of „inferioris et
superioris connexio" as reflected in Nicholas ofCusa's legacy with a view to his
interests in Hermeticism as well as in Lullism.


	Gibt es bei Cusanus eine Rezeption der Tabula Smaragdina? : Zum Problem der Anknüpfungspunkte zwischen Hermes Trismegistos und Nikolaus von Kues

