
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Elena Alessiato

Entre individualité concrète et Pathos de l'Universel: le philosophe de Fichte

11 y a des livres qui mériteraient plus qu'une seule lecture - de préférence avec
l'aide d'un bon guide. Aux conférences de J.G. Fichte sur Die Bestimmung des

Gelehrten, l'édition Vrin a donné à présent un guide tout à fait excellent1.
L'auteur en est Jean-Louis Vieillard-Baron, Professeur émérite à l'Université de

Poitiers, qui en signe l'introduction historique, la traduction et le commentaire.
La triple promesse comble les attentes et, à certains égards, les dépasse dans la

mesure où l'interprète donne un travail qui est destiné à devenir une référence
essentielle par rapport aux conférences auxquelles elle s'applique.

L'introduction historique brosse un tableau du contexte historique et
culturel dans lequel les conférences naissent - un contexte dont les cordonnées
résultent être autant plus significatives que, à ce moment-là, Fichte était encore
seulement au début de son parcours philosophique, n'ayant pas encore publié
ses chef-d'œuvres. Mais les conférences sur La destination du savant - tenues à

Iéna au printemps 1794 et publiées en septembre de la même année - remontent
au période d'élaboration et de la rédaction des Principes de la Doctrine de la
Science (1794-1795) - une circonstance que Vieillard-Baron a eu soin de mettre
en évidence et de valoriser dans sa signification interprétative.

Il souligne en particulier deux éléments : d'abord la proximité de Fichte à la

Franc-maçonnerie, qui aboutira à son adhésion à une loge dans la même année

1794 et puis, quelques années plus tard, à la nomination au Grand-Orateur. Ce

fond doit être tenu en considération dès lors que « la marque de la franc-
maçonnerie sur la Destination du savant est fort visible : des expressions comme
"l'ami des hommes", "notre race de frères", "une société d'amis unis par plus
d'un lien", l'insistance marquée sur les mots de "membres" (Mitglied), de "lien"
(Verbindung), sur les "combats entre la lumière et les ténèbres" en témoignent »

(17). Ainsi qu'en témoigne le sujet même des conférences concernant la fonction
du savant et de la science (philosophie) dans la société et par rapport à l'histoire.

« Il est important de savoir que Fichte était prêt à adhérer à la franc-maçonnerie
quand il prononça les conférences sur la Destination du savant : ceci nous montre
que certains aspects de la pensée qui s'y révèle ne sont pas uniquement le
résultat de spéculation de cabinet, et qu'au contraire Fichte était désireux

1 Compte rendu à FICHTE, J.G.: Conférences sur la destination du savant (1794). Introduction
historique, traduction et commentaire par Jean-Louis Vieillard-Baron. 2ème édition corrigée.
Paris : Vrin 2016, 216 p., ISBN 978-2-7116-2673-1.



512 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

d'exercer une action véritable sur les esprits par sa philosophie. Adhérer à la
franc-maçonnerie était un moyen pour exercer cette action » (19).

L'importance de la préoccupation de Fichte pour les questions de portée
politique comme la liberté et la place de l'individu dans la société joue un rôle
important aussi pour déterminer la distance précoce courant entre Fichte et
Kant - et cela constitue le deuxième élément mis en évidence par Vieillard-
Baron.

Les circonstances de la publication des conférences et le retentissement de
l'œuvre sont reconstruites avec une référence aux relations épistolaires entre les
deux philosophes et à l'ardeur avec lequel le jeune disciple s'adressa au vieux
maître dans l'espoir de réussir à résoudre le problème posé dans la Critique de la
Raison Pure, ou Kant, en rappelant Platon, reconnaissait « le problème [...] de

dégager "une constitution ayant pour but la plus grande liberté humaine fondée
sur des lois qui permettraient à la liberté de chacun de subsister en même temps
que la liberté de tous les autres" » (25).

On considère qu'entre 1793 et 1794 Fichte, touché par les nouvelles des
événements extraordinaires provenant de Paris, s'était dévoué à défendre la liberté
de penser et surtout à justifier le droit d'un peuple à changer, dans certains
conditions, le gouvernement par des moyens aussi révolutionnaires : ce sont les

sujets des deux écrits publiés anonymement et qui coûtèrent à Fichte la
réputation de "jacobin". En raison de tous ces égards, il résulte à partager la

remarque de Vieillard-Baron qui écrit : « les rapports personnels entre Fichte et
Kant peuvent être envisagés avec moins d'enthousiasme que ne le fait Xavier
Léon. Elles permettent de souligner dans la philosophie fichtéenne l'importance
de la visée politique qui ne trouva aucun retentissement dans la pensée de
Kant » (28).

Le commentaire a une extension presque égale au texte fichtéen, traduit en
prenant soin de reporter entre parenthèses les termes allemands qui ont une
importance particulière, afin que le lecteur puisse se familiariser avec la
terminologie fichtéenne. Cet effort explicatif est particulièrement appréciable dans
le cas du titre des conférences - la notion de Bestimmung - dont une élucidation
claire et pertinente est donnée avec référence aux différents significations du
mot (destination, détermination, but, direction).

Le commentaire est subdivisé en quatre parties, qui dans leur succession
suivent le parcours argumentatif fichtéen gradué entre la destination de l'homme
en soi, la destination de l'homme dans la société et la destination du savant. Les

deux premiers chapitres du commentaire sont dédiés respectivement à la question

de la destination de l'homme en soi et à la question du monde des hommes.
En fait, un des problèmes théorétiques le plus épineux et captivant de la

philosophie fichtéenne est la difficulté à intégrer la perspective focalisée sur
l'individu singulier, porteur d'une expérience toujours concrète et subjective, et
la perspective qui admit l'existence des relations entre les hommes, d'un côté, et
la communauté humaine, conçue comme une réalité nécessaire et évidente, de

l'autre côté.
La question n'est pas insignifiante pour l'articulation d'une perspective

philosophique de portée aussi politique et culturelle au sens large, dans la mesure



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 513

où la valeur et la destination de chaque homme en tant qu'homme sont
déterminées en relation à la société, à savoir à l'état dans lequel les hommes
charpentent et développent leur vie en commun (la vie entre eux).

« La pensée de Fichte montre clairement qu'il n'y a aucune contradiction entre le

point de départ réel de sa pensée, à savoir l'expérience individuelle, et le point de

départ conceptuel de cette pensée, à savoir le concept générique d'homme ; en
effet, la réflexion sur l'expérience individuelle aboutit au concept d'homme en
soi, et, si l'on suit l'ordre des raisons, il apparaît que le premier terme est
l'homme en soi, le second le concept d'individu, et enfin se pose le problème de
la reconnaissance d'autrui » (118-119).

Les difficultés du point de départ sont abordées par Vieillard-Baron dans une
exposition très dense qui vise à distinguer d'abord entre Moi pur, Moi empirique
et Non-Moi, puis, dans le Moi, entre Moi pur et la Forme de Moi pur, et encore,
par rapport à cette forme-ci, des différentes modalités d'identité - selon qu'il
s'agisse de l'identité logique, de l'identité parfaite et non durable ou de l'identité
personnelle. La reconnaissance de ces distinctions est importante afin de
justifier la possibilité que l'individu puisse faire, juste dans et après sa singularité
particulière, l'expérience des idées et concepts qui sont en leur mêmes
outreindividuelles, c'est-à-dire universelles et universellement valides.

« Si, à partir de ce moi empirique, nous pouvons parler d'homme en soi, c'est

parce que l'homme qui cherche à se penser soi-même (ce que fait le philosophe)
trouve en ce moi empirique la forme du Moi pur, forme non individuelle qui
renvoie à un Moi pur non individuel. Ainsi, si de facto, l'individu est le point de
départ inéluctable et précède le concept générique, en revanche, de jure, le

concept générique précède celui de l'individu » (125).

Dans la mesure où on attribue et on reconnaît à la philosophie la capacité exclusive

de dégager le Moi des conditionnements empiriques, de sorte que le Moi
pur puisse prendre conscience de soi, n'est montré ici pas seulement la tâche,
mais aussi la fonction de la philosophie, à laquelle l'homme et la société ne
peuvent pas renoncer. Cela correspondrait à ce que Fichte envisageait en parlant
aux jeunes de la destination du savant: « Dans un monde agité par tant de
bouleversements qui remettaient en cause le statut réflexif du penseur dans la
société [,] il entendait aussi, autant que possible, susciter des vocations pour la
recherche philosophique » (110).

Vieillard-Baron reconstruit et expose avec rigueur la logique interne du
discours fichtéen, montrant que le passage de la première à la deuxième conférence
est conditionné par la démonstration scientifique de l'existence des autres êtres
rationnel en dehors du Moi. Sur lui-même se base la condition essentielle à

poursuivre la construction du système philosophique, qui est la tâche donnée

par Fichte à soi-même.

« L'enjeu fondamental est en réalité là : si l'existence d'autrui peut être
rigoureusement déduite à partir d'un principe dont elle tirera sa certitude absolue,
alors la philosophie pourra s'attaquer à sa tâche essentielle, la doctrine du droit
naturel, la doctrine de l'éthique et la réflexion politique. C'est donc le dé-



514 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

veloppement interne de sa propre pensée plus que la réfutation de tel ou tel
système que Fichte envisage quand il pose et tente de résoudre ce problème. Il ne
faut pas considérer la seconde conférence comme une originalité de Fichte, mais
bien voir à quel point elle fait partie du dessein d'ensemble de l'auteur qui
cherche par là à rendre possible la constitution de la philosophie comme science.
Le développement même des idées montre comment le problème de la
reconnaissance d'autrui met en jeu de nombreuses notion-clés; le Non-Moi dont
autrui fait partie, la liberté, la société et les différents rôles sociaux des
individus » (142-143).

Ce sont donc les sujets abordés dans les deux chapitres du commentaire, d'une
façon qui montre avec finesse les différences et, conséquemment, l'originalité de
la position de Fichte par rapport à son maître Kant. Dans l'ensemble, un point
mérite de ne pas être oublié : celui selon lequel la formulation de l'impératif
catégorique par Kant suggère que « il ne s'agit pas d'un rapport interpersonnel,
mais du rapport avec l'humanité de n'importe quel autre. L'emploi du pronom
indéfini marque bien que Kant entend souligner d'abord que l'essentiel est
l'universalité de la raison dans la loi morale et non le rapport de personne à

personne » (145). Par contre, pour Fichte, l'existence même d'autrui est
problématique dans la mesure où elle est constitutive pour la constitution (c'est-à-dire,
pour la conscience) du Moi-même. « C'est dans le Non-Moi que nous devons
chercher à reconnaître autrui, et par conséquent il est logique que la réponse au
problème de la connaissance rende possible une solution au problème de la
reconnaissance d'autrui » (148).

Parcourant d'une façon argumentative les étapes de la démonstration fich-
téenne, l'interprète illustre et discute, aussi en faisant référence au reste de la

production philosophique fichtéenne, maints concepts fondamentaux de la

philosophie de Fichte : la notion et la fonction du corps ; les notions d'influence
et d'action réciproque ; la "découverte" de la liberté dans le phénomène, et non
plus à son côté (comment chez Kant) ; la reformulation de l'impératif
catégorique kantien avec égard aux conditions spatio-temporelles de son
accomplissement ; la notion de tendance, dans laquelle est vue « la clé des rapports
entre la liberté et la nature » (159) ; la revalorisation de la nature n'est pas
seulement un objet sur lequel la discipline de la culture est exercée, mais aussi

une puissance vitale qui joue un rôle indispensable pour atteindre le but de

l'humanité, sa perfection ; la conception, enfin, de la société non plus en termes
physiques et statiques, mais tout d'abord morales et relationnelles, donc
dynamiques et interactives (la société se réalise entre les êtres rationnels par la

réciproque activité de communiquer, donner et recevoir).
La mise en clarté de la signification extensive de la notion de culture chez

Fichte, en tant que impliquant comme son sujet et son moyen de développement

toutes les forces et les tendances de l'homme - intellectuels, corporelles,
spirituelles - rend évidente la conséquence selon laquelle « morale et pédagogie
sont indissociables en tant qu'elles ont pour tâche de mettre toutes forces de
l'homme en accord avec le Moi pur, autant qu'il est possible » (139). Le thème de
la pédagogie central chez Fichte est approfondi par Vieillard-Baron dans le
chapitre trois du commentaire. Là, l'interprète confronte l'attitude et les propositions

fichtéennes concernant l'éducation des hommes avec celles de deux



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 515

penseurs, qui, comme Fichte, se sont occupés systématiquement de la question
de l'amélioration de l'homme. D'un côté Fichte est comparé à Platon, dont la
philosophie est reconnue comme étant « plus une convergence [...] qu'une
influence » (172). Les convergences se manifesteraient dans le « parallèle établi
entre la société avec ses différentes catégories d'hommes, et l'individu avec ses

différentes fonctions » (173), dans la conception dynamique de la société,
déterminée par les différentes capacités des hommes à travailler, et non plus par la

propriété (175), dans la correspondance entre la justice portée en acte dans
l'individu et la justice de la Cité, ou de la société, enfin, dans le rôle de direction
assigné au philosophe-savant. Par contre, l'existence d'« un infranchissable
abîme » (183) est dénoncé lorsque les deux philosophes révèlent des différentes
sensibilités politiques (Platon se tourne vers la monarchie, tandis que chez
Fichte « le gouvernement du savant ne peut avoir lieu [...] que dans une démocratie

» [182]), ainsi qu'une conception opposée du temps et de l'éternité est
reconnue : Platon pose une opposition insurmontable entre les deux dimensions,

qui rend le monde des Idées loin de le réalité, tandis que Fichte conçoit
l'éternité en relation au temps, dont elle est le but.

De l'autre côté, la position de Fichte est confrontée à celle de Rousseau qui,
comme a remarqué Bergson, est « le penseur qui a causé le plus grand
ébranlement dans la mentalité de son époque » (183). Les mêmes écrits de Fichte

prouvent la véracité de l'observation bergsonienne, étant donné que le nom de
Rousseau apparaît plusieurs fois dans l'ouvrage de Fichte et que la cinquième
conférence de Iéna est notoirement dédiée à analyser de façon critique la

position du penseur suisse par rapport à l'histoire et à « l'influence des arts et
des sciences sur la bonté de l'humanité » (93). Vieillard-Baron donne un compte
rendu synthétique mais exhaustif et clarificateur des points d'affinité ainsi que
des discordances entre les deux défenseurs de la liberté humaine : la tendance à

la sociabilité, la perfectibilité de la nature humaine, la connotation réciproque et
sociale de le liberté, d'un côté, et, de l'autre côté, les différents façons
d'envisager le rapport du fait au droit (dissociés chez Rousseau, intégrés par liberté
chez Fichte), les différents degrés d'indépendance de l'individu envers la totalité
de la société, leur différente attitude sentimentale envers l'histoire qui conduit à

développer une différente aptitude intellectuelle (projetée sur le passé chez
Rousseau, poussée en avant chez Fichte). La discussion critique des traces de la

pensée rousseauiénne dans celle de Fichte mène le commentateur à aborder le
dernier thème de son exposition, à savoir la conception fichtéenne de l'histoire -
thème qui est présenté en trois moments distincts: c'est-à-dire, « la place et la
fonction que Fichte donne à l'histoire dans ses conférences, le rôle qu'il assigne
aux individus face à la totalité historique, enfin les étapes du développement
progressif de l'histoire » (195-196).

Le développement de ce sujet vient à constituer le dernier morceau d'une
mosaïque argumentative qui vise à illustrer la fonction et le domaine d'activité
attribués à l'individu et, en particulier, à cet individu-là particulièrement doué
qui est le philosophe. Vieillard-Baron le mit bien en clarté : « le rôle du
philosophe dans la société dépend tout entier de son aptitude à la philosophie de
l'histoire » (198). Le problème de la valeur de l'individualité est traité par



5i6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Vieillard-Baron au moyen de la discussion critique de l'analyse brillante qu'en fit
Emil Lask dans son étude de l'année 1902 L'idéalisme de Fichte et l'histoire. Dans
le cadre d'une appréciation générale de l'analyse de Lask, il lui fait le reproche
d'avoir sous-estimé, et donc de n'avoir pas tenu en suffisante considération
l'importance que Fichte ait donné à l'individualité concrète dans toutes les

phases de sa pensée, déjà dès le début, de sorte que la méditation fichtéenne
puisse être interprétée comme une démarche progressive de la raison pour tenter

d'intégrer la préoccupation pour l'individualité avec le « Pathos de
l'Universel » (170 et 203).

En cet espace ouvert qui s'étend entre l'un et le Tout trouve alors sa place le
déroulement de la liberté, qui est (et doit être) orientée à réaliser ce que
Vieillard-Baron appelle, avec une expression réussi et convaincante, « la panar-
chie de la raison humaine » (208). Une destination qui, en même temps, est
toujours en danger d'échouer, de s'égarer et d'être perdue.

Même la guerre est interprétée, dans la lecture de Vieillard-Baron, non
comme « un mal nécessaire permettant aux hommes de progresser peu à peu »

(206), mais plutôt comme un épiphénomène qui n'est pas toujours prévu et
voulu de la liberté de choix qui caractérise l'être humain : « la guerre apparaît
alors comme la conséquence néfaste de ce besoin d'action qui peut par ailleurs
causer les plus grands progrès » (207). Face à la possibilité constante et sans
cesse ouverte de l'homme de faire faillite, Fichte propose (et oppose) une
éthique implacable et confiante fondée sur la puissance de la volonté et sur
l'effort infatigable à dépasser n'importe quelles limites et difficultés - que ce
soient celles qui se manifestent dans la vie de l'homme ou celles qui ressortent
dans l'histoire de l'humanité. C'est l'effort qui est la seule chose absolument
nécessaire. Il se peut que le résultat ne suive pas ; mais qu'importe Si l'homme
a fait l'effort voulu, « "il est délié de ses devoirs envers le monde des

phénomènes et on lui tient compte de sa sérieuse volonté comme si elle avait été

accomplie" » (209-210).
Par la référence à ce message éthique, le but de ces conférences se fait saisir :

le philosophe s'adresse aux jeunes pour faire appel à leur raison et à leur
sentiment afin de réveiller en eux le besoin de la réflexion philosophique, la
conscience de leur destination et la certitude de pouvoir l'atteindre. À l'aide du
guide averti de Vieillard-Baron, les conférences sur La destination du savant
s'imposent dans la valeur propre qu'elles ont, à savoir celui de ne pas être « un
écrit d'occasion, ni même [...] un écrit secondaire. Au contraire, on peut
aisément déceler dans ces textes les deux directions qui traversent la pensée
fichtéenne et sont intimement liées, le problème de la liberté transcendantale et le

problème de la liberté politique » (211).

Regardées sous cette perspective et considérées dans l'extension des
problèmes, des défis intellectuels et de réponses qu'elles contiennent et dont elles
font preuve, le jugement par lequel Vieillard-Baron conclut son commentaire ne
semble alors pas être exagéré, tirant les conséquences de tout le discours et
rendant explicite la conviction qui, en la soutenant, la dirige : « C'est nous dire
qu'elles sont comme une propédeutique aux Principes de la Doctrine de la
Science » (211).



François Schroeter

Les émotions représentent-elles les valeurs

L'expérience sensible nous procure un accès épistémique direct au monde
naturel qui nous entoure - un monde d'objets peuplés de qualités premières et
secondaires, telles que taille, mouvement, forme, couleur et goût. Mais qu'en
est-il du monde des valeurs Est-il également l'objet d'un type d'expérience
capable de nous en procurer un accès épistémique direct C'est là la thèse
ambitieuse que défendent un nombre important de spécialistes de l'éthique et
de la philosophie de l'esprit. A leurs yeux, nos émotions sont la clef de notre
accès épistémique au monde des valeurs. Quand vous éprouvez un sentiment
de peur, par exemple à l'égard du lynx qui se présente face à vous, votre
expérience émotionnelle vous permet de percevoir le caractère dangereux (ou
effrayant) de l'animal qui vous fait face. Cette expérience vous procure donc
un accès épistémique direct à certaines des propriétés évaluatives de l'objet de
votre peur. De façon tout a fait similaire, votre expérience sensible vous
procure un accès direct à sa taille et sa couleur.

Si l'hypothèse d'un parallélisme entre expériences sensibles et expériences
évaluatives est défendable, les questions centrales de l'épistémologie des
valeurs peuvent alors être résolues de manière élégante. Nos jugements évalua-
tifs peuvent être justifiés de la même manière que nos jugements sensibles

portant sur la taille ou les couleurs des objets sensibles. Pour ce qui est des cas

paradigmatiques, et cela tant dans le domaine sensible que dans le domaine
évaluatif, la justification du jugement est directement fondée sur l'expérience
correspondante. L'épistémologie des valeurs peut alors simplement emprunter
les modèles de justification déjà développés dans le cas plus familier des
jugements sensibles.

Les choses ne sont hélas pas si simples, et l'analogie entre expérience
sensible et expérience évaluative a suscité de nombreuses critiques. Christine
Tappolet, l'une des défenseures les plus influentes et importantes de l'analogie
entre émotion et perception sensible, tente d'y répondre dans un récent ouvrage

de synthèse.1 Nous nous pencherons ici en particulier sur l'un des aspects
les plus intéressants de l'approche de Tappolet : son développement d'une
conception originale de la nature des valeurs qui puisse s'intégrer harmonieusement

à sa défense de l'analogie entre émotion et perception sensible.

î. Émotions et expériences évaluatives

Selon Tappolet, les émotions sont essentiellement des expériences percep-
tuelles de propriétés évaluatives. Il serait faux d'identifier simplement émotions

et perceptions de valeurs. En effet, les perceptions sont factives : on ne

1 TAPPOLET, Christine: Emotions, Value, and Agency. Oxford: Oxford University Press
2016. Les références dans le texte seront à cet ouvrage.



5i8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

peut percevoir que ce qui existe vraiment. Mais nous sommes parfois victimes
d'illusions. Notre expérience perceptuelle nous présente par exemple le bâton
comme étant courbé quand il entre dans l'eau, mais cette expérience n'est pas
véridique. De façon similaire, une émotion comme la peur peut nous présenter
un objet comme étant effrayant, même s'il est en réalité inoffensif. Les émotions

doivent donc être conçues, de manière générale et tout comme les

expériences visuelles, comme des expériences perceptuelles. C'est uniquement
lorsqu'elles sont véridiques que ces expériences comptent comme des perceptions.

Second élément central de l'approche de Tappolet : les expériences évalua-
tives constitutives des émotions sont non-conceptuelles. Autrement dit, elles

n'impliquent pas de jugements de valeurs. Même un enfant en bas âge, qui ne
possède pas le concept de danger et n'est donc pas à même juger si une
situation est ou non dangereuse, pourra avoir grâce à ses émotions une
expérience perceptuelle du caractère effrayant de l'animal qui se présente à lui.
De même, il pourra percevoir la taille et les couleurs des objets qui l'entourent
même s'il ne possède pas les concepts correspondants.

Ainsi que le note Tappolet, ce sont les importantes analogies entre nos
émotions et nos expériences perceptuelles paradigmatiques qui rendent
particulièrement attractive, d'un point de vue intuitif en tous les cas, la caractéri-
sation des émotions comme expériences évaluatives. Un premier point d'analogie

concerne les propriétés phénoménologiques. Nous avons une expérience
consciente de « ce que c'est » (« what it's like ») que de voir quelque chose de

rouge. De même, nous avons une expérience consciente de ce que c'est que
d'éprouver de la peur ou du dégoût. En outre, les émotions sont, tout comme
nos expériences sensorielles, automatiques et non directement sujettes au
contrôle de notre volonté. Elles semblent être simplement guidées par ce qui se

passe dans notre environnement.
Autre point d'analogie important, sur lequel nous aurons l'occasion de

revenir : selon Tappolet (20), les émotions, comme les expériences sensibles,
ont des conditions de correction (« correctness conditions »). Nous évaluons
constamment nos expériences sensibles afin de déterminer si oui ou non elles

nous présentent notre environnement tel qu'il est. Dans le cas d'une illusion
visuelle, par exemple, deux conditions sont réunies : (1) notre expérience nous
présente le monde d'une certaine manière (le bâton est courbé lorsqu'il
pénètre dans l'eau), mais nous jugeons cependant que (il) le monde n'est pas en
fait tel que notre expérience nous le présente (le bâton n'est en fait pas courbé).

Dans de tels cas, l'expérience sensible ne satisfait pas ses conditions de
correction. La façon dont l'expérience nous présente le monde n'est simplement

pas correcte : il nous semble que le bâton est courbé, mais les faits ne
nous sont pas présentés tels qu'ils sont. Selon Tappolet, nous traitons les émotions

de manière similaire. Vous prenez peur en traversant de nuit une rue
sombre. Votre émotion vous présente la situation comme étant dangereuse.
Mais à la réflexion, vous jugez que le quartier est parfaitement sûr et que vous
n'avez vraiment rien à craindre. Il vous semble que la situation est dangereuse,
mais votre émotion ne vous présente pas les faits évaluatifs tels qu'ils sont.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 519

Il faut noter également que, tant dans le cas de l'expérience sensible que
dans le cas des émotions, l'illusion persiste même si elle est contredite par
votre jugement réfléchi. Même après réflexion, le bâton continue à vous apparaître

comme courbé, et vos émotions continuent à vous présenter la rue
comme étant dangereuse. C'est là une indication supplémentaire que nos
émotions, tout comme nos expériences sensibles, nous présentent le monde
sensible et évaluatif indépendamment de nos jugements et de nos capacités
conceptuelles. Un autre point d'analogie confirme ce contraste entre, d'une part,
les jugements articulés de façon conceptuelle et, d'autre part, les expériences
sensibles et émotionnelles. Le jugement que la rue n'est pas dangereuse peut
jouer le rôle de prémisse ou de conclusion dans le raisonnement. Par contre,
votre peur peut certes générer une croyance (en l'occurrence que votre situation

est dangereuse). Mais en elle-même, votre peur, comme votre expérience
sensible, est un état psychologique brut qui n'est pas structuré de façon
conceptuelle et ne peut de ce fait pas figurer dans votre raisonnement.

Tappolet reconnaît bien sûr qu'il existe de nombreuses différences structurelles

entre les expériences sensibles et les émotions (25-27, 31-38). Dans le cas
de l'expérience sensible, par exemple, nous disposons d'organes spécifiques
nous permettant de détecter taille et couleurs. Nous n'avons de toute évidence

pas d'organe spécifique dédié à la perception des valeurs. D'autre part, nos
émotions ont souvent des bases cognitives qui n'ont pas d'équivalent dans le

cas sensible. Vous pouvez être pris de colère à la simple pensée de devoir payer
une contravention. Vos expériences sensibles, par contre, semblent être
exclusivement enracinées dans le contact causal que vous entretenez avec votre
environnement direct. Pourtant, de telles différences ne suffisent pas, aux
yeux de Tappolet, à discréditer sa thèse centrale : quand nous ne sommes pas
victimes d'illusion, nous avons accès direct aux qualités sensibles grâce à nos
sens et aux propriétés évaluatives grâce à nos émotions. Dans l'ensemble, les

points de similarité entre expériences sensibles et émotionnelles l'emportent
sur les points de différence (28-29).

2. La nature des valeurs

Comment faut-il alors concevoir la nature des propriétés évaluatives que nous
présentent nos expériences émotionnelles Selon la position néo-sentimenta-
liste, développée en particulier par John McDowell et David Wiggins,2 la
nature des propriétés évaluatives révélées par nos émotions est semblable à la

nature des qualités secondaires présentées par nos sens. La métaphysique des
valeurs devrait donc s'inspirer de la métaphysique des couleurs. Plus précisément,

McDowell et Wiggins suggèrent que les propriétés évaluatives, tout
comme les propriétés secondaires, dépendent dans leur nature de nos réponses.

Contrairement aux qualités primaires, telles la taille ou la forme, qui sont
purement intrinsèques à l'objet auquel elles appartiennent, les qualités secondaires

sont essentiellement relationnelles. Dans les grandes lignes, l'idée est

2 McDowell, John: Mind, Value, Reality. Cambridge, MA: Harvard University Press 1998.
WIGGINS, David: Needs, Values, Truth. Oxford: Oxford University Press 1998.



520 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

qu'un objet est rouge si et seulement s'il génère une réponse spécifique - en
l'occurrence une sensation de rouge - dans un observateur normal et dans des

circonstances également normales. Selon les défenseurs de la position néo-
sentimentaliste, les propriétés évaluatives peuvent être caractérisées de
manière similaire. Une situation est dangereuse, par exemple, si et seulement si

une réponse spécifique - en l'occurrence un sentiment de peur - est appropriée

à son égard.
Comme n'ont pas manqué de le remarquer les défenseurs du

néo-sentimentalisme, il existe pourtant une différence importante entre les couleurs et
les propriétés évaluatives. Dans le cas des propriétés évaluatives, la caractéri-
sation de leur nature doit elle-même faire appel à une notion évaluative (la
notion de ce qui est « approprié »). La nature des couleurs, par contre, peut
être caractérisée sans faire appel à aucune notion évaluative : le rouge est
simplement ce qui cause une certaine réponse dans les circonstances normales.
Cette différence importante n'est pas en général un problème pour les néo-
sentimentalistes, qui ne font appel à l'analogie entre valeurs et couleurs que
dans un but bien limité. Leur propos est en effet de souligner la différence
fondamentale entre les propriétés évaluatives et les propriétés primaires. Ce qui
est important pour eux est de bien marquer la façon dont les propriétés
évaluatives, tout comme les couleurs, dépendent essentiellement de nos réponses.
Peu importe alors si la nature précise du type de dépendance en question est

quelque peu différente.
Pourtant, ce point de différence dans l'analyse de la nature des couleurs et

des émotions semble problématique pour la thèse perceptualiste défendue par
Tappolet. Ainsi que le remarquent Jérôme Dokic et Stéphane Lemaire,3 il
semble très plausible d'affirmer que notre capacité visuelle nous permet de

percevoir, dans les circonstances normales et quand elle fonctionne de façon
normale, les couleurs définies comme les propriétés qui causent nos sensations

de rouge. Si, ainsi que le suggère Tappolet, vision et émotions nous
permettent toutes deux de percevoir certaines propriétés de notre environnement,

pourquoi ne pas conclure que les propriétés perçues par nos émotions
sont structurellement similaires aux couleurs Il semble en effet naturel de

penser que la peur, si elle consiste bien en une expérience perceptuelle, nous
permet de percevoir ce qui la cause dans les circonstances normales. Le
problème est bien sûr qu'il faudrait alors simplement renoncer à la thèse centrale
de Tappolet : les émotions, même si elles sont constituées par des expériences
perceptuelles, ne nous permettent de percevoir les valeurs. Elles nous
permettent par exemple de percevoir les propriétés qui causent normalement notre

peur, mais pas les propriétés évaluatives qui rendent notre peur appropriée.
Tappolet offre une réponse originale et radicale à cette objection centrale

(42-43, 79-121). Selon Tappolet, quand il s'agit de métaphysique, il faut
remplacer l'analogie entre valeurs et couleurs par une nouvelle analogie entre
valeurs et forme. Tout comme les qualités primaires, les valeurs sont à son avis
des qualités intrinsèques non-relationnelles des objets et situations qui les pos-

3 DOKIC, Jérome/LEMAIRE, Stéphane: Are emotions perceptions of value? in: Canadian
Journal of Philosophy 43 (2013), 227-247.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 521

sèdent. Il faut donc conclure que notre monde est peuplé de propriétés évalua-
tives qui, tout comme la forme des objets, ne dépendent pas essentiellement de

nos réponses. Ainsi que l'indique Tappolet, rien n'empêche en principe nos
capacités perceptuelles de percevoir des qualités premières. Nos sens, par
exemple, nous permettent de percevoir la taille et la forme des objets. Dans le

cas des émotions, l'erreur serait d'assumer que seules les qualités secondaires

peuvent être l'objet de nos expériences perceptuelles. Si les sens nous
permettent de percevoir des qualités primaires, pourquoi n'en serait-il pas de
même dans le cas de nos émotions

Tappolet s'attache avec beaucoup de sophistication à démontrer que sa

position en matière de métaphysique des valeurs n'est pas aussi révisionniste
que l'on pourrait le penser. En particulier sa position ne nécessite pas de

rejeter la thèse centrale et particulièrement attractive du néo-sentimentalisme.
Comme nous l'avons indiqué plus haut, les défenseurs du néo-sentimentalisme
acceptent la thèse suivante :

(V) Une situation est dangereuse si et seulement si une réponse spécifique - en
l'occurrence un sentiment de peur - est appropriée à son égard.

La thèse (V) est d'ordinaire interprétée comme une thèse métaphysique spécifiant

une condition essentielle de la propriété d'être dangereux. Mais si l'on
rejette, comme le fait Tappolet, cette lecture métaphysique de la thèse (V),
d'autres interprétations tout aussi plausibles restent ouvertes. En particulier
(V) peut être considérée comme une condition nécessaire à la possession du

concept de danger. Comprendre la signification du mot 'danger', c'est
comprendre la lien intime qui existe entre danger et peur, et comprendre que ce qui
est dangereux n'est pas simplement ce qui cause la peur, mais ce qui la rend
appropriée.

Comme le note Tappolet, une telle divergence entre la nature métaphysique

d'une propriété et les conditions de possession du concept qui lui est
associé n'a rien de problématique. Bon nombre de spécialistes de la philosophie

du langage acceptent, par exemple, que la structure moléculaire H20 est
la caractérisation correcte de la nature métaphysique de l'eau. Mais cette
nature n'est pas nécessairement reflétée dans les conditions nécessaires à la
possession du concept d'eau. Comprendre la signification du mot 'eau', c'est
simplement comprendre que l'eau est le liquide qui tombe sous la forme de pluie,
remplit nos lacs et rivières, etc. Une connaissance de la composition chimique
de l'eau n'est pas requise pour la compétence conceptuelle.

D'autre part, l'approche de Tappolet permet une caractérisation plus précise

de la notion évaluative « approprié » qui joue un rôle central dans la thèse
(V). Le terme « approprié » est vague, et il est impératif pour quiconque
accepte la thèse (V) d'en clarifier le sens. Pour Tappolet, comme nous l'avons vu,
les émotions ont des conditions de correction : votre émotion de peur est
correcte si et seulement si la situation que vous confrontez est vraiment effrayante

ou dangereuse. La suggestion de Tappolet est que, pour ce qui est de la
thèse (V), les conditions dans lesquelles la peur est appropriée sont simplement

les conditions dans lesquelles la peur satisfait ses conditions de correc-



522 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tion. Selon cette lecture « représentationaliste » de la notion « approprié », la
thèse (V) dit simplement que ce qui est dangereux est ce qui nous fait peur
quand la peur représente les choses telles qu'elles sont : quand la peur représente

comme dangereuses les situations qui sont vraiment dangereuses (87-
88).

3. Trois problèmes

Je crois que la position de Tappolet n'est, malheureusement et à la réflexion,
pas aussi convaincante qu'elle peut le sembler à première vue. En particulier,
la défense de la thèse centrale de son approche, à savoir que les émotions sont
constituées par des expériences perceptuelles de propriétés évaluatives, laisse
sérieusement à désirer.

Comme nous l'avons vu, la stratégie de Tappolet consiste à dresser une
liste des points de similitude et de points de différence entre expériences
émotionnelles et expériences sensibles. La prémisse de son argument est que les

points de similitude l'emportent sur les points de différence. De cette
prémisse, Tappolet estime pouvoir conclure au bien-fondé de sa conception per-
ceptualiste des émotions : les émotions, tous comme nos expériences
sensibles, nous permettent de percevoir des propriétés spécifiques de notre
environnement - en l'occurrence des propriétés évaluatives.

Cet argument est problématique et ne suffit de loin pas à défendre la thèse
perceptualiste de Tappolet. La question n'est pas de savoir si les émotions sont
dans l'ensemble plutôt semblables que dissemblables aux perceptions
sensibles. La question est de savoir si les émotions nous présentent ou non des

propriétés évaluatives. Ce qui est essentiel afin de répondre à cette question
centrale est de savoir si les émotions ont des conditions de correction
intrinsèques. Les différents points de comparaison entre les émotions et les
expériences sensibles ne sont pas directement pertinents lorsqu'il s'agit de répondre

à cette question centrale.
Un exemple emprunté à Jérôme Dokic et Stéphane Lemaire aidera à clarifier

ce point. Imaginez que vous êtes au volant et que vous voyez un panneau
de stop. On pourrait être tenté de dire que votre expérience visuelle vous
présente, en plus des qualités primaires et secondaires du panneau en question
(sa couleur et sa forme), les propriétés déontiques de votre situation. Vous
« voyez » directement que dans vos circonstances vous avez l'obligation
d'arrêter votre véhicule. Votre vision du panneau d'arrêt semble vous présenter

directement, et ce sans aucune réflexion ou aucun acte de jugement, ce que
vous devez faire.

Personne, je crois, ne serait tenté de dire que votre capacité visuelle vous
présente à elle seule les propriétés déontiques ainsi attribuées au panneau
d'arrêt. Par habitude, vous associez immédiatement à la vision du panneau
l'idée que vous avez l'obligation de vous arrêter. Mais, et c'est là le point
important, cette obligation ne fait pas partie du contenu perceptuel présenté
par votre seule capacité visuelle. Autrement dit, le fait que dans votre situation
vous ayez l'obligation de vous arrêter ne fait pas partie des conditions
intrinsèques de correction de la perception que vous procure votre capacité visuelle.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 523

Supposez par exemple que, par simple absence d'esprit, vous ne réalisez pas,
ou vous ne « voyez » pas que vous avez l'obligation de vous arrêter, alors
même que vous percevez bien la couleur et la forme caractéristique du
panneau d'arrêt. Il serait erroné de conclure que votre capacité visuelle vous
présente votre environnement comme n'impliquant aucune obligation de vous
arrêter, et que cette présentation visuelle est incorrecte ou inexacte. Votre
capacité visuelle ne commet pas d'erreur dans le cas présent. C'est simplement
l'association cognitive habituelle entre la perception du panneau et l'idée de
votre obligation qui fait défaut. Par contre, la conclusion que votre capacité
visuelle est dans l'erreur s'imposerait si, à cause par exemple d'une malfonction

temporaire de votre vision, le panneau d'arrêt vous apparaissait comme
n'étant ni de forme octogonale ni de couleur rouge.

Ce que l'exemple du panneau d'arrêt illustre, c'est le rôle crucial de la

question des conditions intrinsèques de correction afin de déterminer si une
expérience non-conceptuelle nous permet ou non de percevoir certaines
propriétés. Dans la défense de sa position perceptualiste, Tappolet assume
simplement comme un aquis que les propriétés évaluatives sont bien les conditions

de correction de nos émotions : une émotion de peur, par exemple, nous
présente notre situation de façon correcte si cette dernière est effrayante ou
dangereuse. Cette assomption compte comme un point d'analogie entre nos
émotions et nos perceptions sensibles - point d'analogie qui doit ensuite être
mis en balance avec d'autres points de comparaison afin de déterminer si nos
émotions peuvent vraiment être considérées comme des expériences percep-
tuelles. Mais ce que la défense de la thèse perceptualiste requiert, c'est de
démontrer que les émotions ont des conditions de correction intrinsèques et
que ces dernières sont fournies par les propriétés évaluatives. Dans le cas des

perceptions sensibles, de nombreux théoriciens, tels que par exemple Tyler
Bürge, se sont attachés à démontrer que forme et couleurs sont bien les
conditions de correction intrinsèques de nos expériences sensibles. Leurs
arguments reposent sur une analyse détaillée de la nature de nos expériences
sensibles et de la nature de leur capacité représentationnelle.4 Le même type
d'argumentation serait requis pour établir que nos émotions nous permettent
de percevoir les propriétés évaluatives de notre environnement. Ainsi que le
suggère l'exemple du panneau d'arrêt, tout ce qui peut à première vue nous
sembler être présenté dans nos expériences sensibles ou émotionnelles n'est
pas nécessairement perçu par nos capacités sensibles ou émotionnelles.

Comme bon nombre de spécialistes de la philosophie de l'esprit, je suis
personnellement sceptique face à la thèse perceptualiste proposée par Tappolet.

Il me semble en effet particulièrement difficile d'établir que nos émotions

4 BÜRGE, Tyler: Origins of Objectivity. Oxford: Oxford University Press 2010. Bürge met
en évidence le pouvoir de nos capacités perceptuelles sensibles à extraire, à partir du flot
constant de données sensibles, une information stable concernant le monde extérieur. Par
exemple, notre capacité visuelle est à même d'isoler la couleur fixe d'un objet dont elle suit
le mouvement malgré le changement continuel d'angle de perception et de conditions de
luminosité. C'est dans ce processus d'extraction que l'on peut, selon Bürge, fonder les
conditions de véracité intrinsèques de nos perceptions sensibles.



524 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

ont des conditions de corrections semblables à nos expériences sensibles.5 De
plus, je trouve plus attrayante la position qui considère les émotions comme
des attitudes, et non comme des expériences perceptuelles. D'après cette
approche alternative, ma peur du lynx, par exemple, ne me présente pas une
propriété du lynx (comme le danger qu'il implique). Ma peur est plutôt une
attitude craintive que j'adopte automatiquement lorsque je perçois un tel
animal.6 Mon but n'est cependant pas de rejeter ici la thèse perceptualiste, mais
simplement d'indiquer que la position de Tappolet repose sur des pieds d'argile

tant qu'une défense plus adéquate de la thèse perceptualiste n'a pas été

proposée.

Le deuxième problème que je souhaiterais soulever concerne la question de la

métaphysique des valeurs. Comme nous l'avons vu, et afin d'éviter l'objection
de Dokic et Lemaitre, Tappolet rejette la position néo-sentimentaliste
traditionnelle selon laquelle les propriétés évaluatives sont, tout comme les
couleurs, des propriétés secondaires. À son avis, les valeurs sont, comme la forme
des objets, des propriétés essentiellement indépendantes de nos réponses
humaines.

Je crois que cette option métaphysique est problématique pour la position
que souhaite défendre Tappolet. Supposons pour les besoins de l'argumentation

que le premier problème que je viens de soulever peut être résolu et que
nos émotions nous permettent de percevoir des propriétés spécifiques de notre

environnement. La question se pose alors de savoir quelles sont ces
propriétés que nos émotions sont censées nous présenter. C'est pour répondre à

cette question que l'analogie entre les valeurs et les couleurs est particulièrement

attractive. Il est en effet beaucoup plus facile de comprendre comment
nos émotions en particulier pourraient nous permettre de percevoir des qualités

secondaires plutôt que des qualités primaires. Imaginez un type de
propriété secondaire qui correspond à nos émotions de la même manière que les

couleurs correspondent à nos expériences visuelles : une propriété de ce type
serait par exemple définie comme étant ce qui cause la peur dans les
circonstances normales. Vu le lien étroit qui lie cette propriété à notre émotion de

peur, il est relativement aisé d'imaginer comment notre émotion de peur - à

supposer bien sûr, je le répète, que nos émotions aient le pouvoir de nous
présenter des propriétés spécifiques - pourrait être en mesure de nous donner
accès à ce type de propriété. Mais comment imaginer par contre que nos émotions

pourraient nous donner accès à un type de propriété, qui telles les qualités

premières, n'a rien à voir avec elles
Tappolet répondra sans doute qu'il est erroné d'assumer que seules les

propriétés secondaires peuvent être perçues dans nos expériences. Nos sens nous
permettent de percevoir des qualités primaires telles que la forme et la taille,
pourquoi n'en irait-il pas de même dans le cas des émotions

5 Cf. SCHROETER, Laura/SCHROETER, François/JONES, Karen: Do emotions represent
values? in: dialectica 69 (2015), 357-380.

6 Cf. DEONNA, Julien/TERONI, Fabrice: Emotions as Attitudes, in: dialectica 69 (2015),

292-311.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 525

Il est certes possible, en principe, que nos émotions puissent nous présenter

des qualités premières. Mais dans le cas de nos expériences sensibles, nous
sommes en mesure de comprendre comment nos sens peuvent nous présenter
des propriétés telles que la taille et la forme des objets. Deux éléments jouent
ici un rôle central. Premièrement, quand je perçois un objet, la taille et la
forme de cet objet ont un impact causal robuste sur mes capacités percep-
tuelles. La forme sphérique d'une balle, par exemple, affecte la façon dont
cette balle réfléchit la lumière dans notre champ de vision et la façon dont elle
sera perçue par notre sens du toucher si nous la prenons dans nos mains.
Deuxièmement, la psychologie cognitive nous fournit une explication claire de
la façon dont notre capacité perceptuelle est à même d'extraire les qualités
primaires telles que la forme et la taille à partir de simples données sensibles
immédiates. Nous sommes en mesure d'expliquer, par exemple, comment
notre capacité visuelle utilise les stimulations enregistrées sur la surface de la
rétine pour former une représentation tridimensionnelle des propriétés stables,

telles que la couleur et la forme, des objets qui nous entourent.
Dans le cas des émotions, par contre, ces deux éléments clé de la théorie de

le perception des propriétés primaires (forme et taille) font défaut. Personne
ne songera, je crois, à suggérer que les propriétés évaluatives ont un impact
causal robuste sur nos capacités perceptuelles et émotionnelles. De plus, nous
ne disposons pas d'explication claire de la manière dont nos capacités perceptuelles

et émotionnelles pourraient être en mesure d'extraire une information
concernant les propriétés évaluatives simplement à partir des stimulations
sensibles immédiates. Dans ces conditions, la réponse de Tappolet ne peut
convaincre. Il est certes en principe possible que les émotions puissent percevoir

des qualités premières et non simplement secondaires. Mais rien ne nous
indique que nos émotions nous permettent en fait de percevoir des propriétés
évaluatives conçues comme qualités primaires.

Enfin, la dernière difficulté que je souhaiterais mentionner concerne la lecture
« représentationaliste » que Tappolet propose de la thèse (V) - thèse selon
laquelle une situation est dangereuse si et seulement si un sentiment de peur
est approprié à son égard. Selon Tappolet cette thèse centrale de l'approche
néo-sentimentaliste signifie simplement qu'une situation est dangereuse si et
seulement si elle serait détectée comme telle par un sentiment de peur
fonctionnant correctement dans sa fonction représentationnelle présumée.
Comme nous l'avons vu, cette thèse n'a pas, selon Tappolet, de portée
métaphysique : il s'agit simplement d'une thèse qu'un sujet conceptuellement
compétent doit implicitement saisir afin de comprendre le concept de danger.

La position de Tappolet me semble ici tomber sous le coup de l'argument
de la question ouverte (« open question argument ») - dont elle reconnaît elle-
même la validité (90). Dans les grandes lignes, l'argument en question rejette
comme inadéquate toute explication d'un concept évaluatif si cette explication
masque la caractéristique normative ou liée à la direction de l'action (« action-
guiding ») du concept en question. Considérons par exemple une explication
utilitariste du concept de ce qui est moralement permis en termes de ce qui



526 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

maximise l'utilité générale (le bonheur de tous). Cette explication n'est pas
acceptable parce qu'un sujet comprenant qu'une action ne maximise pas l'utilité
générale ne comprendra pas nécessairement par là même que cette action doit
être évitée. Comprendre qu'une action n'est pas moralement permissible, c'est

par contre comprendre directement que cette action ne doit pas être accomplie.

Selon la version traditionnelle du néo-sentimentalisme, juger et comprendre
qu'une situation est regrettable, par exemple, c'est juger et comprendre

qu'un sentiment de regret est approprié à son égard. Le sens du terme « approprié

» est ici normatif : une absence de regret à l'égard de l'action en question
indiquerait un manquement de votre part - votre capacité émotionnelle ne
génère pas la réponse que la situation mérite et requiert. Si l'on adopte par contre
la version purement représentationaliste de la thèse (V) proposée par Tappo-
let, le sens normatif en question disparaît. Si vous n'éprouvez pas de regret
face à une situation regrettable c'est simplement que votre capacité à détecter
certaines propriétés de votre environnement ne fonctionne pas correctement.
Le problème est alors que la force normative, ou le lien spécifique à la direction

de nos actions et attitudes qui est essentiel aux concepts évaluatifs semble
avoir disparu.

Un exemple aidera à clarifier le point central. Imaginez qu'un théoriste
propose l'explication suivante de ce que requiert la compréhension du concept
de ce qui est moralement interdit : une action est moralement interdite si et
seulement si (1) une capacité perceptuelle x produit une réponse z à l'égard de

cette action dans les circonstances normales. De toute évidence cette proposition

tombe sous le coup de l'argument de la question ouverte. Comprendre
qu'une action satisfait la condition (1) n'explique pas du tout pourquoi il est
interdit de l'accomplir. En lui-même, le fait qu'une capacité perceptuelle
fonctionne bien dans sa fonction représentationnelle n'indique en rien que les

jugements conceptuellement liés à cette capacité perceptuelle doivent jouer un
rôle privilégié d'un point de vue normatif dans la direction de nos actions.

Afin d'éviter tout malentendu, une précision est ici nécessaire. On ne peut
ajouter à la condition (1) l'information supplémentaire suivante : (il) la capacité

perceptuelle dont il s'agit dans le cas des concepts évaluatifs est la capacité
qui précisément nous permet de percevoir les propriétés évaluatives (une
assomption que, je le répète, nous acceptons ici pour les besoins de l'argumentation).

L'ajout de cette information supplémentaire pourrait certes réintroduire

dans l'analyse de Tappolet la dimension normative qui fait défaut. Mais
cet ajout est illicite dans le présent contexte.

Rappelons en effet que le but est ici d'expliquer les conditions nécessaires à

la compréhension des concepts évaluatifs. Comme le reconnaissent les spécialistes

de la philosophie de l'esprit, on ne peut faire appel à la compréhension
que le sujet aurait d'une propriété donnée lorsqu'il s'agit d'expliquer ce qui est
requis afin de posséder le concept de cette propriété. Je ne peux expliquer par
exemple les conditions requises afin de posséder le concept de rouge en
indiquant simplement que ce que le sujet compétent doit comprendre, c'est que
la propriété en question est la propriété que possèdent les objets rouges. Cette
proposition souffre de vacuité explicative. Imaginez en effet que vous ne com-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 527

preniez pas ce que le mot « rouge » signifie : vous ne seriez alors pas plus
avancé Il est par contre informatif de dire que comprendre le concept de

rouge c'est comprendre que ce concept désigne la couleur que possèdent tel et
tel objets (en indiquant du doigt une série d'objets rouges). Aucune mention
de la propriété rouge elle-même n'est faite dans cette explication. Et c'est pour
cette raison que cette explication n'est pas simplement vide et sans substance.

En conclusion : je crois que, malgré sa sophistication et son intérêt, la défense

que Tappolet propose de la conception perceptualiste des émotions laisse à

désirer. Cette conception ne peut être fondée sur une comparaison générale
des similarités et dissimilarités entre émotions et perceptions sensibles, ni sur
un simple appel à la façon dont le monde nous apparaît quand nous éprouvons
une émotion. De plus, la conception métaphysique de la nature des valeurs

que propose Tappolet rend plus mystérieuse la possibilité d'une relation per-
ceptuelle entre émotions et propriétés évaluatives, alors que l'analyse des

conditions nécessaires à la compréhension des concepts de valeurs semble ne

pas respecter la dimension normative caractéristique de ces concepts.





Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rivinius, Karl Josef: Giordano Bruno, Leo XIII. und Römische Frage. Münster:
Aschendorff 2018, 260 S., ISBN 978-3-402-13291-3.

Wissenschaftlich im eigentlichen Wortsinn ist nur die zweite Hälfte dieses
Buches, in der es um die politische und weltanschauliche Instrumentalisierung

Giordano Brunos und speziell seines Denkmals auf dem römischen
Campo de' Fiori geht. Die beiden hinführenden Kapitel können dieses Prädikat

nur in sehr begrenztem Masse für sich in Anspruch nehmen. So bleiben
die fünf Seiten zu Kopernikus oberflächlich und einseitig, weil der hypothetische

Charakter von dessen Werk und das Festhalten an der Kreisbahn der
Planeten nicht herausgearbeitet werden; zudem war die Ablehnung der
Gelehrtenkreise im 16. Jahrhundert keineswegs so eindeutig wie behauptet.
Gravierende Fehler haben sich auch in den knapp dreissigseitigen quellenfernen

Abriss von Brunos Leben eingeschlichen: Sein Vater war nicht Offizier,

sondern einfacher Soldat, die Familie daher unterstes Kleinbürgertum,
was vieles von der kritisch-revolutionären Haltung des Nolaners gegenüber
den Mächtigen seiner Zeit erklärt. Gegen Bruno wurde in den i57oer-Jahren
ordensintern ermittelt, doch vor 1592, anders als behauptet, kein Inquisitions-
prozess geführt; wäre dem so gewesen, hätte das Verfahren in Rom ab 1593
einen viel schnelleren Verlauf genommen. Verbindungen zum englischen
Geheimdienst hat der Nolaner (der nach eigenem Bekunden kaum ein Wort
Englisch konnte) auch nicht gehabt - die Thesen von John Bossy dazu sind
längst wiederlegt -, und auch eine Professur in Helmstedt hat er zu seinem
Leidwesen nicht bekleiden dürfen. Zudem werden zentrale Ideen der Hauptwerke

ausgeklammert: die vehemente Kritik der Religionen als Herabwürdigung

einer ewigen und unendlichen Schöpfung im Spaccio della bestia trion-
fante, die Verspottung des Christentums in der Cabala und die leitmotivische

Forderung nach absoluter Gedankenfreiheit, die die Berufung auf Bruno
im 19. Jahrhundert überhaupt erst verständlich macht. Sehr allgemein und
auf der Grundlage von Standardliteratur verfasst bleibt auch der Abschnitt
zum Risorgimento. Dass sich Piémont durch die Verfassung vom März 1848
von einer konstitutionellen zu einer parlamentarischen Monarchie gewandelt

habe, stellt in Anbetracht der Tatsache, dass gerade einmal ein Prozent
der Bevölkerung wahlberechtigt und der Monarch Herr über Diplomatie, Krieg
und Frieden war, die Verhältnisse regelrecht auf den Kopf.

Auf eigenen Archivrecherchen und selbständig erschlossenem Quellenmaterial

beruhen im Gegensatz dazu die Abschnitte über die Vorbereitungen
des Giordano Bruno-Denkmals, seine Einweihung am Pfingstsonntag des

Jahres 1889, das Echo, das dieses Ereignis im Vatikan, in Italien und im übrigen

Europa fand, sowie dessen unmittelbare politische Folgen und die
langfristigen Nachwirkungen bis hin zur Unterzeichnung der Lateranverträge
durch Pius XI. und Mussolini im Februar 1929. Dass die Enthüllung der



530 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Bronzestatue des illustren Inquisitionsopfers eine Grossdemonstration gegen
ein Papsttum war, das seit Gregor XVI. und Pius IX. in weiten Kreisen des
akademischen und liberalen Europas als ultrareaktionäre Wissenschafts- und
Fortschrittsverhinderungs-Kraft angesehen wurde, ist bekannt; dementsprechend

konnte sich das Festkomitee mit kulturellen Protagonisten wie Victor
Hugo, Henrik Ibsen und Ernst Haeckel schmücken. Neues Licht fällt hingegen

auf die Strategien Leos XIII., seiner Kurie und verbündeter Kreise im
katholischen Europa, die dieses in ihren Augen kirchenfeindliche Grossevent
zu einer akuten Bedrohung des Papstes und seiner Rolle in der katholischen
Christenheit deklarierten und stilisierten, obwohl von einer faktischen
Bedrohung des Heiligen Vaters im Vatikan angesichts von Sicherheitsgarantien
und des Militäraufgebots der italienischen Monarchie wohl kaum die Rede

sein konnte. Dessen ungeachtet wurden die - nüchtern betrachtet - zwar
verbalradikalen, doch de facto eher harmlosen Feindseligkeitsbekundungen
vor, während und nach der Denkmalseinweihung zum Anlass genommen,
die weltliche Herrschaft des Papstes über Rom als Voraussetzung für dessen
Verbleiben ad limina apostolorum einzufordern - mit beträchtlichem Echo
weit über die Ewige Stadt hinaus. Dieses Ziel wurde zwar einstweilen nicht
erreicht, doch verstärkt sich der Eindruck, dass die Pro-Bruno-Bewegungen
letztlich eher das Gegenteil, nämlich eine Stärkung der katholisch-konservativen

Kreise bewirkt haben. Dass Bruno bis heute polarisiert, wird in einem
kurzen Epilog ausgeführt. Von einer Rehabilitierung durch die päpstliche
Erklärung vom 12. März 2000 zu sprechen, scheint jedoch problematisch. Darin
bezeichnet Johannes Paul II. die Verbrennung des Nolaners zwar als
Unrecht, doch eine Neubewertung von dessen Lehre blieb aus.

Volker Reinhardt

MÜTEL, Mathias: Mit den Kirchenvätern gegen Martin Luther? Die Debatten
auf dem Konzil von Trient Konziliengeschichte. Reihe B Untersuchungen).
Paderborn: Ferdinand Schöningh 2017, 357 S., ISBN 978-3-506-78540-4.

Anlässlich des 450-jährigen Jubiläums des Abschlusses des Konzils von Trient
(1545-1563) und des 500-jährigen Gedenkens des Beginns der Reformation
(1517) untersucht Mütel in seiner Trierer theologiegeschichtlichen Dissertation
(unter dem ursprünglicher Titel: Die auctoritas patrum auf dem Tridentinum.
Die Rezeption der Kirchenväter in der Vorgeschichte und Genese des
Traditionsdekretes vom 8. April 1546) die Bedeutung der antiken Kirchenväter und
Kirchenschriftsteller in den Argumentarien der Trienter Konzilsväter. Ihn
interessiert die Art und Weise, wie diese deren Schriften benutzten, um gegen
die neuen Lehren der Reformatoren anzutreten. Er fragt: Galten ihre Meinungen

lediglich als dekorative Stützen der Apologetik oder beruhten sie auf
persönlichen intensiven Auseinandersetzungen mit ihnen. Bauten die jeweiligen
Zitate eher Brücken zu Martin Luther oder halfen sie im Kampf gegen ihn als

Munition? Verifizierte oder falsifizierte die auctoritas patrum die Meinungen
der Reformatoren?



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 531

Die Arbeit unterteilt sich in eine Einleitung und fünf Kapitel: Das erste
Kapitel (23-89) setzt sich mit der Väterrezeption der vier Kontroverstheologen
John Fisher, Johannes Eck, Johannes Driedo und Albert Pigge auseinander.
Mütel begründet diese Auswahl damit, dass auf Fisher, Eck und Pigge in der
Traditionsdebatte direkt Bezug genommen wurde und Driedo von großem
Einfluss war. Im zweiten Kapitel (90-142) setzt sich Mütel mit der Väterrezeption

spanischer Konzilsteilnehmer auseinander, die einen großen Einfluss auf
die Traditionsdebatten hatten. Er behandelt Melchior Canos loci theologici,
wegen ihrer wirkungsgeschichtlichen Bedeutsamkeit, Martin Peréz de Ayalas
Traditionstraktat, der die erste systematische Abhandlung zum Thema
darstellt, und Alphonso de Castros Adversus omnes haereses, der selbst an den
Traditionsdebatten teilgenommen hatte. Das Decretum Gratiani und die in
den Debatten vorgelegten Florilegien und Traktate untersucht der Autor im
dritten Kapitel (143-221), um im vierten Kapitel (222-250) auf die Diskussionen
in den Traditionsdebatten einzugehen. In einem fünften Kapitel (251-321) werden

die Ergebnisse der bisherigen Untersuchungen in vier systematischen
Einzelfragen zusammengeführt, um die Frage nach der Bedeutung der Väterautorität

für den interkonfessionellen Dialog bzw. die konfessionalistische Abgrenzung

zu beantworten. Dabei wurden 1. die Art und Weise der Präsenz der
patristischen Literatur in den Traditionsdebatten, 2. drei zentrale Kirchenväterzitate,

3. der Kirchenvaterbegriff und 4. die Schriftsuffizienz und das
Verhältnis Schrift - Tradition - Kirche behandelt.

Mütel stellt fest, dass die Mehrheit der Konzilsväter nicht an einer
Aussöhnung mit den Prinzipien der Reformatoren interessiert war, es ihnen
vielmehr darum ging, klare Abgrenzungen vorzunehmen. Schon bei der Art und
Weise der Präsenz der patristischen Literatur zeigt sich, dass die Väter v.a.
vermittelt durch die kontroverstheologischen Schriften und das Decretum
Gratiani rezipiert wurden. Ebenso zeigen die drei wichtigsten Zitate (Ps.-Dio¬
nysius Areopagita, Basilius, Augustinus) und ihre Verwendung, dass es vor
allem um Abgrenzung und nicht um den Versuch eines Brückenschlags ging.
Hinsichtlich der Schriftsuffizienz wurde von J.R. Geiselmann die Auffassung
vertreten, dass die Konzilsväter die ungeschriebene Tradition als unabhängige
Offenbarungsquelle durch die Änderung der Formulierung partim... partim in
ein einfaches et verworfen hätten, wodurch ein Brückenschlag zum Sola-

Scriptura-Prinzip Martin Luthers möglich gewesen wäre. Mit dieser These
setzt sich Mütel intensiv auseinander und legt dar, dass das Verhältnis von
Schrift und Tradition in der Debatte um die Formulierung ,pari pietatis af-
fectu' diskutiert wurde. Hier wurde klar die Formulierung .simili pietatis af-
fectu', die gegenüber den Anliegen der Reformation offener gewesen wäre,
zurückgewiesen. Es sei unwahrscheinlich, dass mit dem ,et' der Brückenschlag
geleistet werden sollte, der zuvor explizit zurückgewiesen wurde. In diesem
Zusammenhang geht Mütel auch auf die unmittelbare Rezeptionsgeschichte (Ca-
nisius, Professio fidei Tridentina, Bellarmin) ein.

So kann als Ergebnis der Untersuchung festgehalten werden, dass die
Mehrheit der Konzilsväter bei ihrem Rückgriff auf die Schriften der Kirchenväter

und Kirchenschriftsteller von dem Willen geleitet waren, an der zeit-



532 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

übergreifenden Kontinuität des Depositum fidei in Schrift und Tradition -
gegen Martin Luther - nicht zu rütteln, sondern vielmehr gegen das reformatorische

Schriftprinzip den diachronen Konsens der Kirche herauszustellen.
Mütel überzeugt in seiner Untersuchung nicht nur durch eine umfassende

Kenntnis des einschlägigen Quellenmaterials, sondern insbesondere auch
durch die souveräne Herausarbeitung der Hintergründe, auf Grund deren die
am Trienter Konzil beteiligten Theologen und Bischöfe sich der patristischen
Literatur bedienten. Ein besonderer Verdienst der Arbeit besteht auch darin -
und auch das macht sie für den theologiegeschichtlich interessierten Leser
besonders interessant -, dass der Autor in umfangreichen Detailanalysen die
Tragfähigkeit des jeweiligen ,patristischen Arguments' der Trienter Theologen
hinterfragt. So beispielsweise bezüglich des Schlüsselzitats aus dem Oeuvre des

angeblichen Apostelschülers Dionysios Areopagita, der in Wahrheit ein
Kirchenschriftsteller des späten fünften Jahrhunderts war. Die in dessen Schrift Tlspi
rrjc; EKKXqaiaaTiKrjc; ispapxiäc; enthaltene Wendung te...kcu... lag den Konzilsvätern

und ihren Periti nur in der lateinischen antithetischen Übersetzung
partim... partim vor, was der Intention des Dionysius allerdings nicht entsprach,
aber große wirkungsgeschichtliche Konsequenzen haben sollte. Ähnliches gilt
für Basilius' Schrift De Spiritu sancto.

Wer sich dafür interessiert, wie es zur abendländischen Kirchenspaltung
kam, wie man damals versucht hat, die Einheit der Kirche wiederherzustellen,
und welche Perspektiven sich daraus für die heutigen ökumenischen Bemühungen

ergeben, dem sei das Buch wärmstens empfohlen.

Stephan Leimgruber

FLOUCAT, Yves: Pour une métaphysique de l'être en son analogie. De Heidegger
à Thomas d'Aquin. Paris: Ed. Artège-Lethielleux 2016, 228 p., ISBN 978-2-
249-62383-7.

Le titre l'indique d'emblée : le but affiché par Yves Floucat dans ce petit ouvrage

n'est rien d'autre que la réhabilitation de la métaphysique de l'être (plus
précisément celle de Thomas d'Aquin) qui, depuis Heidegger, semble pour
une frange de la pensée catholique elle-même, devoir être vouée à l'oubli. Une
telle entreprise n'a pourtant pas manqué de prédécesseurs depuis le milieu du
20e siècle, de J.-B. Lötz ou G. Siewerth à E. Gilson. Ce petit ouvrage, s'il se

présente sous un abord très classique et à l'aune d'une question qui ne
paraîtra que trop rabâchée à bien des lecteurs, est pourtant loin d'être dépourvu

d'intérêt spéculatif. Et à vrai dire, sans doute n'est-il aux yeux de la
patiente réflexion philosophique pas meilleure voie que celle d'oser répéter avec
clarté et science des arguments et des questions auxquelles l'emportement
des modes n'a jamais daigné répondre en profondeur. Dès lors, les questions
demeurent et les constats un peu rapides ne perdent pas en problématicité.
Il en est ainsi de l'unilatérale « condamnation » de l'histoire de la métaphysique

en sa globalité par la pensée de souche heideggérienne.
Une ligne de force de l'ouvrage se trouve sans conteste dans la généalogie

qu'il instaure, par la médiation de la modernité, entre Yimpetus heideggérien



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 533

et la mystique de l'immanence. L'auteur esquisse, certes à gros traits mais de

manière assez convaincante, une voie qui, issue de l'univocité scotiste et de
l'absolue liberté divine ockhamienne, mène à la séparation moderne de la
nature et de la pensée rationnelle entérinée par Kant. Cette via moderna, couplée

à la mystique de l'immanence qui prit son essor dans le Haut Moyen Age
rhénan en se détachant de l'extériorité de l'étant naturel pour se tourner vers
l'auto-transcendance du Soi, affiche sans doute bien des traits communs avec
l'effort heideggérien. La critique heideggérienne de l'ontothéologie apparait
être le parangon de cette pensée de l'immanence où, sous les auspices d'une
mise au jour du là de l'être dans la pensée, il n'est en définitive plus question
que de chercher le fond infondé d'une pensée séjournant en elle-même.

La question posée par l'auteur nous paraît à tout le moins des plus
pertinente. Toute pensée qui s'affirme chrétienne et prend inspiration du projet
heideggérien plutôt que d'une métaphysique de l'étant en tant qu'il est se
devra d'affronter les difficultés inhérentes à son commencement, et l'on sait
combien la pensée philosophique est constitutivement inquiète de ce
dernier. L'auteur oppose donc très classiquement et, oserait-on ajouter, sans plus
de médiation critique spéculative, la pensée de Thomas d'Aquin à ce tour pris
par la modernité. Loin de vouloir prendre pied sur le sol toujours dérobé du
non-être (ni d'ailleurs sur celui d'un être logique absolument vide de type
hégélien pourrait-on compléter), l'Aquinate se tourne d'abord vers l'ens qui, le

premier, se donne à la pensée. « Etre fidèle à l'étant, c'est se rendre docile, en
épousant l'attente même de l'esprit, à ce qui nous est donné à connaître, et qui
est toujours déterminé et fini » (102). Pour cela, il faut selon Y. Floucat,
manifestement inspiré des intuitions d'Aimé Forest et, très explicitement, du
Père Pierre-Ceslas Courtès, décloisonner les possibilités internes d'une
métaphysique du fini.

Loin des abstractions vides et stériles, la métaphysique de Thomas est une
métaphysique tournée d'abord vers le fini et le concret, non sans en démontrer

la dépendance envers un être absolu, seul subsistant par soi. De nature
cependant, la raison d'étant montre d'abord la différence, la négation interne
qui la transit et la multiplie. Il est à cet égard méthodologiquement
fondamental de montrer la priorité et la pertinence du point de vue de la
substance composée qui possède l'être, plus originaire en définitive que les
perspectives séparées de l'essence ou de l'être même. Y. Floucat aurait pu sur ce

point évoquer plusieurs devanciers : L.B. Puntel (Analogie und Geschichtlichkeit,

1969) et R. te Velde (Participation and substantiality in Thomas Aquinas,
1995) notamment. Mais c'est la priorité accordée méthodologiquement au
principe de non-contradiction par les études du Père Courtès qui donnent
leur impetus au travail d'Y. Floucat. L'identité présuppose la non-contradiction.

Avec les termes mêmes du Père Courtès : « la raison, dans le jugement
d'identité, divise l'être pour le réunifier. Et cela ne serait pas possible si l'être
pour la raison ne comportait que l'être. La connaissance s'achèverait, ou plutôt

serait entièrement donnée dans la première opération de l'esprit [...]. On
voit que pour saint Thomas, la métaphysique ne repose pas sur une pure
intuition de l'être. L'intelligence immédiate de l'être, intellectus entis, se for-



534 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

mule dans un jugement qui comporte une pluralité et donc, avec la division,
une altérité de termes réunis dans le jugement d'identité, qui se révèle division

niée, division dans l'esprit, niée pour la chose » (COURTÈS, P.-C. : L'Etre
et le non-être selon Thomas d'Aquin, cité 127-128). Le primat de la
non-contradiction se tire tout simplement de l'impossibilité éprouvée par l'esprit de

saisir l'étant dans son unité sans le distinguer de ce qu'il n'est pas. Et en ce

sens, souligne selon nous avec raison Y. Floucat, il serait vain de penser que
ce principe de la raison est inné ; il est naturel.

Cette priorité de la non-contradiction permet à l'auteur de mettre en
évidence une métaphysique du concret rythmée par l'analogie de proportionnalité,

tout en demeurant fondée dans la causalité exemplaire et efficiente.
L'étant, dans son être participé, n'est pensable que par la formation de l'idée
de non-être et de division qu'elle implique. Citons directement Y. Floucat :

« Le choix entre le principe d'identité et le principe de non-contradiction à

titre de tout premier principe (de l'être comme du connaître), se révèle ici décisif.

En effet, dans son rapport à l'étant, notre esprit ne peut assumer le fini
que selon le mode intentionnel dont il le vit. Confronté non à un absolu d'identité,

mais à une pluralité d'étants (res sunt) dans laquelle l'un n'est pas l'autre -
nul 'ce qui est' (quod est) ne s'identifie à son propre acte d'exister en sorte que
tout ens n'existe qu'en n'étant pas l'être même (ipsum esse) -, l'intellect ne
peut pas ne pas concevoir la pure et simple négation qui divise le non-étant
de l'étant. L'un n'est pas l'autre car, plus radicalement, aucun étant n'est son
être et, par conséquent, ne se suffit à lui-même. Il y a en lui une distance entre
l'étant qu'il est, déterminé par une certaine essence, et son esse, distance qui ne
brise assurément pas son indivisibilité ou son unité, mais qui témoigne de ce

que cette unité est imparfaite, parce que composée de deux co-principes
réellement distincts et indissociables » (183-184).

Le jugement d'existence ne fait que révéler cette distance interne à l'étant et
manifeste en conséquence l'irréductible pluralité des rapports possibles à

l'esse. Mais si le jugement d'existence doit faire renoncer à un concept d'ens
commune parfaitement abstrait et un, le philosophe doit faire droit à l'unité
d'une participation à l'être, à une polyvalence qui n'exclut pas toute similitude

mais fait montre d'une « réalisation proportionnelle de l'étant commun
(ens commune) en tout ce qui est » (146). Si le concept d'étant est prédicable
de manière proportionnelle, c'est qu'il possède, appréhendé dans son abstraction,

une ouverture analogique, en quelque sorte virtuelle, indéniable. Cajétan
avait déjà usé de distinctions similaires. Mais il est d'autre part évident, ajoute
Floucat, que l'étant ne se découvre dans son actualité propre à chaque fois

que dans le jugement, puisque je ne peux concevoir sa proportio ad esse elle-
même que par l'entremise d'un jugement d'existence. L'unité de ces deux
moments fut fort bien exprimée par le Père Jean-Hervé Nicolas, que nous
paraphrasons suite à Y. Floucat : le jugement ne fait qu'actualiser ce qui est en
puissance dans le concept. C'est en quelque sorte le jugement d'existence qui
fait éclater le concept d'étant en une multiplicité de prédications analogiques

possibles.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 535

Y. Floucat s'efforce donc de réconcilier ce que B. Montagnes appelait tho-
mismes de l'essence d'une part et de l'acte d'être d'autre part. Il soutient la
pertinence de la notion de concept analogique d'ens, tout en le subordonnant

aux vertus différenciantes de l'acte du jugement. Aussi s'éloigne-t-il
radicalement d'un concept d'« analogue transcendantal », larvé dans une
proportionnalité insuffisamment fondée dans la dépendance causale de l'acte
d'être et unissant ainsi sous sa raison tout ce qui « a l'être », sous quelque
mode que ce soit. L'auteur attribue ensuite d'une malheureuse tradition qui
remonte déjà aux critiques élevées par Gilson et Fabro, la parenté d'une telle
conception trop « proche de l'univocité scotiste » à Cajetan. Si certes ce dernier

n'a peut-être pas rendu justice à toute la profondeur de la doctrine tho-
masienne de l'acte d'être et a fait prévaloir l'analogie de proportionnalité, un
examen détaillé de ce qu'il appelle concept formel, produit de l'impression des

concepts logiques, seuls univoques, dans le substrat offert par un intellect
possible quant à lui radicalement particulier et nerf de la prédication analogique,

nous semble devoir exempter le cardinal originaire de Gaète de tels
rapprochements. Selon toute vraisemblance, les résultats que l'on tirerait d'un tel
examen ne seraient peut-être pas si éloignés de ce mode intentionnel dont
nous parlait plus haut l'auteur, prisme particularisant sous lequel l'esprit
appréhende l'étant dans sa différence radicale et qui, peut-être, ouvrait déjà
la voie à ces belles thèses défendues par Y. Floucat :

« Le concept analogique d'étant ne peut donc avoir de consistance propre et
être ramené à une certaine unité, tout en honorant pleinement la ratio diversifiée

qu'il a dans les étants divers, qu'en vertu non point d'un universale ab-
stractum chimérique tel que F'analogue transcendantal', mais par une fidélité
toujours plus grande à la visée de ce qu'il entend signifier (res significata) : la

participation semblable, et pourtant à chaque fois unique et donc irréductiblement

polyvalente, de l'étant à l'esse. La visée du mystère de l'étant dont
l'actualité première d'exister échappe à tout concept, et qui ne nous est donné que
dans une multiplicité de subsistants divers, est, au premier chef, concernée
par cette distinction entre la ratio significata et la res significata. L'ajustement

à l'ens comme 'ayant d'être' (habens esse), dont l'un n'est pas l'autre, ne
requiert assurément pas une négation du mode de signifier (modus signifi-
candi) de notre concept, puisqu'il ne s'agit pas de quitter le fini, mais de le

pénétrer jusqu'en ce qu'il a de plus actuel et de plus mystérieux en même
temps que de plus approprié à une détermination à chaque fois unique, d'une
façon toujours plus adéquate » (191-192).

Il n'y a pas d'unité conceptuelle parfaitement abstraite de l'ens commune,
participée diversement à la fois par le seul qui soit par soi et les diverses
créatures. En ce sens, la pensée de Thomas n'est pas une onto-théologie ou
une ontologie générale. Elle prend sa source dans ce moment paradoxal où le
Tout Autre se donne à penser sous les formes de notre langage. Le petit
ouvrage stimulant d'Y. Floucat donne à coup sûr d'excellentes bases pour se

replonger à nouveaux frais dans les relations houleuses qu'entretiennent
métaphysique thomiste et pensée heideggerienne. Reste qu'il ne donne encore
qu'une invitation à aborder de front la question des heideggeriens actuels : le



536 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

langage de l'être est-il bien celui sous lequel le Dieu des chrétiens s'est révélé
au premier chef

Julien Lambinet

SlEWERTH, Gustav : La philosophie de la vie de Hans André. Présentation et
notes de Pascal Ide, traduction d'Emmanuel Tourpe. Paris : Desclée de Brouwer
2016, 337 p., ISBN 978-2-220-06901-2.

Nous nous réjouissons de tenir entre nos mains la première traduction
française d'un petit texte important, consacré par le néo-thomiste allemand G.

Siewerth (1903-1963) à la philosophie de la nature de son contemporain et ami,
le philosophe et botaniste Hans André (1899-1966). Important, cet opuscule
l'est à plus d'un titre. Il s'agit tout d'abord du premier commentaire un tant
soit peu approfondi de l'intention philosophique d'André. Il est en outre écrit
par un proche, dont la propre philosophie « empathise » avec celle d'André.
Or l'œuvre philosophique d'André, qui compte au moins six volumes mêlant
étude de la nature, métaphysique et intuitions théologiques est, nous allons le
voir, loin d'être dénuée d'intérêt. L'opuscule de G. Siewerth ensuite, est une
pièce neuve et éclairante - l'une des seules explicitement centrée sur la

philosophie de la nature -, concernant la métaphysique propre de ce penseur
original et crucial pour la compréhension du renouveau néo-thomiste dans
l'Allemagne du milieu du XXe siècle. La pensée très spéculative de Siewerth est
élaborée au croisement de celles de Thomas d'Aquin, Hegel, Heidegger et en
constant dialogue avec les puissants néo-thomistes de son temps qu'étaient
notamment J. Maréchal, K. Rahner ou J.-B. Lötz. Enfin, il faut encore
souligner, à la suite des recherches menées en d'autres lieux par E. Tourpe,
traducteur pour l'occasion de ce petit opuscule, combien H. André et G.
Siewerth ont fourni nombres de soubassements métaphysiques et ontologiques
éclairant la théologie de cet autre grand penseur avec lequel ils nouèrent tous
deux de véritables liens d'amitié, Hans Urs von Balthasar. A cet égard, la
vision cosmologique d'Hans André exposée ici par G. Siewerth en connivence
avec sa propre ontologie, offrira bien des éclaircissements et des compléments
à la vision propre de von Balthasar. Pascal Ide, auteur d'une thèse sur la théologie

du don de von Balthasar, ne se prive pas, dans l'introduction et les notes
abondantes qu'il livre à la présente traduction, d'y faire plusieurs fois
référence.

Il faut tout d'abord souligner l'originalité de la démarche d'André qui,
comme le souligne d'emblée Siewerth, ne cherche à faire ni une théorie des
sciences naturelles, ni une métaphysique spéciale de la nature, qui risquent
toujours de placer la philosophie comme à la remorque des faits empiriques.
Mêlant à la fois métaphysique aristotélo-thomiste et Naturphilosophie romantique,

il veut éclairer la nature à partir de catégories ontologiques ou
métaphysiques fondamentales, sans pourtant, en véritable botaniste de métier,
jamais cadenasser l'originalité et la profusion des faits empiriques sous quelque

déduction purement a priori. Ecartant dans toute approche du fait
scientifique, tour à tour interprétations idéaliste-formaliste et matérialiste, Sie-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 537

werth/André prône une approche « philosophico-philosophique », prise à partir
de l'être même, c'est-à-dire en définitive du tout de la substance composée

en son processus ontologique constitutif. A vrai dire, il s'agit d'allier,
pour André comme pour Siewerth, une phénoménologie ouverte à l'irréductible

nouveauté des faits et une métaphysique de l'être entendu comme
ouverture à partir de laquelle les phénomènes émergent et peuvent être éclaircis.

L'approche prend sa source d'une compréhension analogique de l'être
thomiste, rythmée par la division fondamentale qui existe en tout degré de

réalité entre l'acte et la puissance. C'est là, selon Siewerth/André, une
compréhension à la fois fondatrice et articulée qui cherche à rendre compte de la
diversité des modes d'apparitions de l'être (phénomènes qualitatifs et quantitatifs)

à partir de la loi même de ce dernier, conçue comme cadre transcen-
dantal fondamental qui structure l'histoire et la nature. La différence, le

non-être, le non-acte, la puissance, ne sont jamais exclus de l'être ; jamais ils
ne le contraignent ni ne le limitent. La potentialité est donc rendue possible
par l'être lui-même et en constitue comme la possibilisation interne, la
puissance par laquelle l'acte se rend possible à lui-même (cfr 126). Aussi l'être ne
se déploie-t-il et ne se communique-t-il qu'au cœur du potentiel et de sa
variété indéterminée, la faisant ainsi parvenir elle-même à la profondeur de

l'être. Ce n'est en définitive que par sa différenciation interne, qui fait advenir

toute potentialité à l'acte, que l'être se communique et, se réalisant, fait
ainsi retour en quelque sorte sur lui-même.

Siewerth/André envisage dès lors toute théorie scientifique à partir de

l'advenue à soi de l'être de la substance en sa constitution et son développement.

Aussi ce mouvement de déploiement et de reprise de soi de l'être au
cœur de la matière préside-t-il à la réinvention, au fil des découvertes du XXe

siècle, de la théorie goethéenne de la Gestalt en botanique par exemple. André

souligne comment le développement de la plante se structure à partir
d'un noyau intérieur qui se déploie vers l'extérieur avant de se reprendre en
sa figuration accomplie. La dynamique de l'intérieur et de l'extérieur, de

l'expression de l'être même de la substance en ses accidents, du haut de la

profondeur de l'acte et du bas de la pure puissance matérielle, du ciel et de
la terre, de la lumière et de l'obscurité, structure la configuration des processus

naturels jusqu'à donner son cadre au déploiement de la vie dans ses
manifestations supérieures. C'est parce que l'engendrement fait advenir chaque
étant à sa propre profondeur d'être et manifeste le plus nettement les
épousailles « cosmologiques » de l'être en acte et de la puissance, qu'il s'y révèle
sans doute le plus clairement pourquoi la philosophe de la vie apparaît
comme la culmination d'une philosophie de la nature passée au crible des

illustrations offertes, au fil de pages informées des résultats les plus pertinents

de son époque, par la cosmologie, la botanique, la théorie de la
lumière, etc. Le titre, comme le note très justement Pascal Ide dans sa riche
introduction à l'ouvrage, s'explique « par antonomase », parce que « la vie est
la nature par excellence » (36).

Ce qui est remarquable dans cet exposé, est qu'en dépit de la saveur
romantique que l'on pourrait déceler en ces quelques lignes, André se refuse en



538 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vérité toujours à établir une sorte de déduction a priori de la nature en fonction

de principes idéels, mais use de la perspective de l'être plutôt comme
d'un métalangage apte à révéler une cohérence sapientielle au sein de la
nature en son tout comme en ses parties. En outre, notre botaniste n'abandonne

pas les détails de la rationalité mathématique, ni la spécificité scientifique

des phénomènes qualitatifs ou quantitatifs ainsi que leur potentiel
d'explication. Plutôt que de laisser derrière lui la ratiocination des modernes
si l'on veut, il tâche d'en révéler la dimension métaphysique. Il la reprend à

partir de l'être même, s'agissant essentiellement d'éviter de réduire les résultats

des sciences à leur conceptualité « abstraite ». André étudie la structure
des étants élémentaires, des unités d'énergies ou des atomes de réalité à partir

de leur inscription relationnelle dans le tout, ce qui seul leur donne à la
fois « réalité », sens et une détermination véritablement mesurable.

Les pages sur la lumière et la couleur qui terminent l'ouvrage sont sans
doute celles qui illustrent le mieux ce propos. La question du rapport existant

entre manifestations qualitatives et mesure quantitatives est de
première importance. Pour André, le vert de la plante n'est ni une projection
psychique, ni un phénomène accidentel. Les couleurs ouvrent à la constitution

ontologique de la réalité et font entrer en résonance degrés d'ondes ou
de fréquences et structure « actu-potentielle » de l'être. Le vert de la plante
manifeste la rencontre de la force active du jaune de la lumière du soleil et
de la matière bleutée, « en carence d'irradiation », du ciel. Cette alliance des

principes lumineux et obscur symbolise avec le rythme même de la vie
terrestre et trouve une expression particulière pour le botaniste dans l'analyse
des processus à l'œuvre au sein de la photosynthèse. La rencontre de ces
diverses perspectives et la correspondance qu'elles induisent entre la perception

humaine et l'analyse des faits scientifiques est ce qui, sous le prisme de

l'ontologie, donne sens aux phénomènes naturels.
On ne pourra le nier, la lecture de ce génial petit ouvrage n'est pas aisée.

La traduction, de bonne facture, est certes par endroits un peu littérale, mais
c'est le langage original de l'auteur, toujours guidé par le tout, qui doit
surtout être mis en cause. La conception holiste de la création qu'il
développe a cette originalité de ne pas prendre pour point d'appui quelque partie
de la réalité naturelle, ce qui aurait tôt fait de la replonger dans la parenté
des théories des correspondances chères à l'hylozoïsme renaissant. Siewerth
et André partent tous deux du point de vue supérieurement réflexif de l'être
même, dont l'ouverture et la transcendance vis-à-vis de tout genre permet au
discours du penseur de se situer toujours à juste distance critique de son objet

d'études. Malgré tout, l'aspect organique du langage de Siewerth
condense parfois son verbe - et peut-être plus spécialement encore dans cet ouvrage

- au point qu'il paraît parfois fort abstrus. Les différents « niveaux » de
discours sollicités s'entremêlent et évoquent tour à tour, de façon fort ramassée,

théories et résultats des sciences expérimentales, perspectives philosophiques

oscillant entre phénoménologie de souche heideggérienne et
métaphysique thomiste, allusions théologiques, ou encore diverses formes
poétiques là où l'objet semble toujours se dérober à l'approche conceptuelle.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 539

L'idée d'assortir le texte d'un ensemble de notes explicatives est en ce sens
très appréciable. Mais, peut-être par excès de prudence, ces notes, très
majoritairement éclairantes et de grande qualité, parfois tout au plus illustratives
et très érudites, sont souvent tellement longues qu'elles en viennent à

découper et étouffer le texte siewerthien lui-même, de sorte qu'il peut arriver
d'être gêné par la présentation matérielle de cette publication. Sur nombre
de pages, on ne trouvera que quelques lignes du texte traduit seulement, voire
aucune, avant de pouvoir continuer la lecture parfois bien plus loin. Il faut
encore souligner le découpage en titre et sous-titres ajouté au texte original
qui, s'il a vocation de rendre plus lisible l'articulation des arguments, rompt
parfois abusivement le rythme de lecture et ne facilite pas l'appréhension du
texte dans son unité organique. Parce que précisément la langue de Siewerth,
certes exigeante, prend sa source du tout et pose son propre rythme
spéculatif, ce découpage scolastique pourra paraître, pour un lecteur un peu rôdé
à cet auteur, artificiel.

Ces petits défauts cosmétiques surpassés, on ne boudera pas son plaisir
devant la pensée d'envergure qui s'exprime dans cet ouvrage, dont l'auteur
reste malheureusement encore bien trop peu traduit.

Julien Lambinet




	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

