Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)
Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL
ELENA ALESSIATO
Entre individualité concréte et Pathos de I'Universel: le philosophe de Fichte

Il y a des livres qui mériteraient plus qu'une seule lecture - de préférence avec
I'aide d’'un bon guide. Aux conférences de J.G. Fichte sur Die Bestimmung des
Gelehrten, I'édition Vrin a donné a présent un guide tout a fait excellent!.
L’auteur en est Jean-Louis Vieillard-Baron, Professeur émérite a I'Université de
Poitiers, qui en signe l'introduction historique, la traduction et le commentaire.
La triple promesse comble les attentes et, a certains égards, les dépasse dans la
mesure ou l'interpréte donne un travail qui est destiné a devenir une référence
essentielle par rapport aux conférences auxquelles elle s’applique.

L'introduction historique brosse un tableau du contexte historique et
culturel dans lequel les conférences naissent — un contexte dont les cordonnées
résultent étre autant plus significatives que, a ce moment-la, Fichte était encore
seulement au début de son parcours philosophique, n’ayant pas encore publié
ses chef-d’ceuvres. Mais les conférences sur La destination du savant - tenues a
Iéna au printemps 1794 et publiées en septembre de la méme année - remontent
au période d’élaboration et de la rédaction des Principes de la Doctrine de la
Science (1794-1795) — une circonstance que Vieillard-Baron a eu soin de mettre
en évidence et de valoriser dans sa signification interprétative.

Il souligne en particulier deux éléments : d’abord la proximité de Fichte a la
Franc-magonnerie, qui aboutira a son adhésion a une loge dans la méme année
1794 et puis, quelques années plus tard, a la nomination au Grand-Orateur. Ce
fond doit étre tenu en considération dés lors que «la marque de la franc-
maconnerie sur la Destination du savant est fort visible : des expressions comme
“'ami des hommes”, “notre race de fréres”, “une société d’amis unis par plus
d’un lien”, I'insistance marquée sur les mots de “membres” (Mitglied), de “lien”
(Verbindung), sur les “combats entre la lumiére et les ténebres” en témoignent »
(17). Ainsi qu’en témoigne le sujet méme des conférences concernant la fonction
du savant et de la science (philosophie) dans la société et par rapport a I'histoire.

« Il est important de savoir que Fichte était prét a adhérer a la franc-maconnerie
quand il prononga les conférences sur la Destination du savant : ceci nous montre
que certains aspects de la pensée qui s’y révele ne sont pas uniquement le
résultat de spéculation de cabinet, et qu’au contraire Fichte était désireux

1 Compte rendu a FICHTE, ].G.: Conférences sur la destination du savant (1794). Introduction
historique, traduction et commentaire par Jean-Louis Vieillard-Baron. 2*™ édition corrigée.
Paris : Vrin 2016, 216 p., ISBN 978-2-7116-2673-1.



512 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

d’exercer une action véritable sur les esprits par sa philosophie. Adhérer a la
franc-maconnerie était un moyen pour exercer cette action » (19).

L’'importance de la préoccupation de Fichte pour les questions de portée poli-
tique comme la liberté et la place de l'individu dans la société joue un role
important aussi pour déterminer la distance précoce courant entre Fichte et
Kant - et cela constitue le deuxiéme élément mis en évidence par Vieillard-
Baron.

Les circonstances de la publication des conférences et le retentissement de
I'ceuvre sont reconstruites avec une référence aux relations épistolaires entre les
deux philosophes et a I'ardeur avec lequel le jeune disciple s’adressa au vieux
maitre dans I'espoir de réussir a résoudre le probléme posé dans la Critique de la
Raison Pure, ou Kant, en rappelant Platon, reconnaissait « le probléme [...] de
dégager “une constitution ayant pour but la plus grande liberté humaine fondée
sur des lois qui permettraient a la liberté de chacun de subsister en méme temps
que la liberté de tous les autres” » (25).

On considére qu’entre 1793 et 1794 Fichte, touché par les nouvelles des évé-
nements extraordinaires provenant de Paris, s'était dévoué a défendre la liberté
de penser et surtout a justifier le droit d'un peuple a changer, dans certains con-
ditions, le gouvernement par des moyens aussi révolutionnaires : ce sont les
sujets des deux écrits publiés anonymement et qui coiitérent a Fichte la répu-
tation de “jacobin”. En raison de tous ces égards, il résulte a partager la re-
marque de Vieillard-Baron qui écrit : « les rapports personnels entre Fichte et
Kant peuvent étre envisagés avec moins d’enthousiasme que ne le fait Xavier
Léon. Elles permettent de souligner dans la philosophie fichtéenne I'importance
de la visée politique qui ne trouva aucun retentissement dans la pensée de
Kant » (28).

Le commentaire a une extension presque égale au texte fichtéen, traduit en
prenant soin de reporter entre parenthéses les termes allemands qui ont une im-
portance particuliere, afin que le lecteur puisse se familiariser avec la ter-
minologie fichtéenne. Cet effort explicatif est particuliéerement appréciable dans
le cas du titre des conférences - la notion de Bestimmung - dont une élucidation
claire et pertinente est donnée avec référence aux différents significations du
mot (destination, détermination, but, direction).

Le commentaire est subdivisé en quatre parties, qui dans leur succession
suivent le parcours argumentatif fichtéen gradué entre la destination de ’homme
en soi, la destination de ’homme dans la société et la destination du savant. Les
deux premiers chapitres du commentaire sont dédiés respectivement a la ques-
tion de la destination de 'homme en soi et a la question du monde des hommes.
En fait, un des problémes théorétiques le plus épineux et captivant de la
philosophie fichtéenne est la difficulté a intégrer la perspective focalisée sur
I'individu singulier, porteur d’'une expérience toujours concréte et subjective, et
la perspective qui admit l'existence des relations entre les hommes, d'un coté, et
la communauté humaine, concue comme une réalité nécessaire et évidente, de
'autre coté.

La question n’est pas insignifiante pour l'articulation d’'une perspective phi-
losophique de portée aussi politique et culturelle au sens large, dans la mesure



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 513

ou la valeur et la destination de chaque homme en tant qu’homme sont dé-
terminées en relation a la société, a savoir a I'état dans lequel les hommes
charpentent et développent leur vie en commun (la vie entre eux).

« La pensée de Fichte montre clairement qu’il n’y a aucune contradiction entre le
point de départ réel de sa pensée, a savoir 'expérience individuelle, et le point de
départ conceptuel de cette pensée, a savoir le concept générique d’homme ; en
effet, la réflexion sur I'expérience individuelle aboutit au concept d’homme en
soi, et, si I'on suit 'ordre des raisons, il apparait que le premier terme est
I’'homme en soi, le second le concept d’individu, et enfin se pose le probléme de
la reconnaissance d’autrui » (18-119).

Les difficultés du point de départ sont abordées par Vieillard-Baron dans une
exposition trés dense qui vise a distinguer d’abord entre Moi pur, Moi empirique
et Non-Moi, puis, dans le Moi, entre Moi pur et la Forme de Moi pur, et encore,
par rapport a cette forme-ci, des différentes modalités d’identité - selon qu'’il
s'agisse de I'identité logique, de I'identité parfaite et non durable ou de l'identité
personnelle. La reconnaissance de ces distinctions est importante afin de jus-
tifier la possibilité que l'individu puisse faire, juste dans et apres sa singularité
particuliére, I'expérience des idées et concepts qui sont en leur mémes outre-
individuelles, c’est-a-dire universelles et universellement valides.

« Si, a partir de ce moi empirique, nous pouvons parler dhomme en soi, c’est
parce que 'homme qui cherche a se penser soi-méme (ce que fait le philosophe)
trouve en ce moi empirique la forme du Moi pur, forme non individuelle qui
renvoie a un Moi pur non individuel. Ainsi, si de facto, I'individu est le point de
départ inéluctable et précede le concept générique, en revanche, de jure, le
concept générique précede celui de I'individu » (125).

Dans la mesure ol on attribue et on reconnait a la philosophie la capacité exclu-
sive de dégager le Moi des conditionnements empiriques, de sorte que le Moi
pur puisse prendre conscience de soi, n’est montré ici pas seulement la tache,
mais aussi la fonction de la philosophie, a laquelle 'homme et la société ne
peuvent pas renoncer. Cela correspondrait a ce que Fichte envisageait en parlant
aux jeunes de la destination du savant: « Dans un monde agité par tant de
bouleversements qui remettaient en cause le statut réflexif du penseur dans la
société[,] il entendait aussi, autant que possible, susciter des vocations pour la
recherche philosophique » (110).

Vieillard-Baron reconstruit et expose avec rigueur la logique interne du dis-
cours fichtéen, montrant que le passage de la premiére a la deuxiéme conférence
est conditionné par la démonstration scientifique de I'existence des autres étres
rationnel en dehors du Moi. Sur lui-méme se base la condition essentielle a
poursuivre la construction du systéme philosophique, qui est la tiche donnée
par Fichte a soi-méme.

« L’enjeu fondamental est en réalité 1a: si I'existence d’autrui peut étre rigou-
reusement déduite a partir d’'un principe dont elle tirera sa certitude absolue,
alors la philosophie pourra s'attaquer a sa tache essentielle, la doctrine du droit
naturel, la doctrine de l'éthique et la réflexion politique. C’est donc le dé-



514 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

veloppement interne de sa propre pensée plus que la réfutation de tel ou tel
systéme que Fichte envisage quand il pose et tente de résoudre ce probléeme. Il ne
faut pas considérer la seconde conférence comme une originalité de Fichte, mais
bien voir a quel point elle fait partie du dessein d’ensemble de l'auteur qui
cherche par la a rendre possible la constitution de la philosophie comme science.
Le développement méme des idées montre comment le probléme de la
reconnaissance d’autrui met en jeu de nombreuses notion-clés; le Non-Moi dont
autrui fait partie, la liberté, la société et les différents roles sociaux des in-
dividus » (142-143).

Ce sont donc les sujets abordés dans les deux chapitres du commentaire, d’'une
facon qui montre avec finesse les différences et, conséquemment, I'originalité de
la position de Fichte par rapport a son maitre Kant. Dans I'ensemble, un point
mérite de ne pas étre oublié : celui selon lequel la formulation de I'impératif
catégorique par Kant suggeére que « il ne s’agit pas d'un rapport interpersonnel,
mais du rapport avec 'humanité de n'importe quel autre. L'emploi du pronom
indéfini marque bien que Kant entend souligner d’abord que l'essentiel est I'uni-
versalité de la raison dans la loi morale et non le rapport de personne a per-
sonne » (145). Par contre, pour Fichte, I'existence méme d’autrui est problé-
matique dans la mesure ot elle est constitutive pour la constitution (c’est-a-dire,
pour la conscience) du Moi-méme. « C’est dans le Non-Moi que nous devons
chercher a reconnaitre autrui, et par conséquent il est logique que la réponse au
probléme de la connaissance rende possible une solution au probléme de la
reconnaissance d’autrui » (148).

Parcourant d’'une fagon argumentative les étapes de la démonstration fich-
téenne, l'interpréte illustre et discute, aussi en faisant référence au reste de la
production philosophique fichtéenne, maints concepts fondamentaux de la
philosophie de Fichte : la notion et la fonction du corps ; les notions d'influence
et d’action réciproque ; la “découverte” de la liberté dans le phénoméne, et non
plus & son c6té (comment chez Kant); la reformulation de l'impératif caté-
gorique kantien avec égard aux conditions spatio-temporelles de son accom-
plissement ; la notion de tendance, dans laquelle est vue «la clé des rapports
entre la liberté et la nature » (159) ; la revalorisation de la nature n’est pas
seulement un objet sur lequel la discipline de la culture est exercée, mais aussi
une puissance vitale qui joue un réle indispensable pour atteindre le but de
I’humanité, sa perfection ; la conception, enfin, de la société non plus en termes
physiques et statiques, mais tout d’abord morales et relationnelles, donc dyna-
miques et interactives (la société se réalise entre les étres rationnels par la ré-
ciproque activité de communiquer, donner et recevoir).

La mise en clarté de la signification extensive de la notion de culture chez
Fichte, en tant que impliquant comme son sujet et son moyen de développe-
ment toutes les forces et les tendances de 'homme - intellectuels, corporelles,
spirituelles - rend évidente la conséquence selon laquelle « morale et pédagogie
sont indissociables en tant qu’elles ont pour tiche de mettre toutes forces de
’homme en accord avec le Moi pur, autant qu'’il est possible » (139). Le théme de
la pédagogie central chez Fichte est approfondi par Vieillard-Baron dans le cha-
pitre trois du commentaire. La, l'interpréte confronte l'attitude et les propo-
sitions fichtéennes concernant l'éducation des hommes avec celles de deux



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 515

penseurs, qui, comme Fichte, se sont occupés systématiquement de la question
de 'amélioration de 'homme. D'un co6té Fichte est comparé a Platon, dont la
philosophie est reconnue comme étant « plus une convergence [..] qu'une in-
fluence » (172). Les convergences se manifesteraient dans le « paralléle établi
entre la société avec ses différentes catégories d’hommes, et I'individu avec ses
différentes fonctions » (173), dans la conception dynamique de la société, déter-
minée par les différentes capacités des hommes a travailler, et non plus par la
propriété (175), dans la correspondance entre la justice portée en acte dans
l'individu et la justice de la Cité, ou de la société, enfin, dans le réle de direction
assigné au philosophe-savant. Par contre, 'existence d’« un infranchissable
abime » (183) est dénoncé lorsque les deux philosophes révélent des différentes
sensibilités politiques (Platon se tourne vers la monarchie, tandis que chez
Fichte « le gouvernement du savant ne peut avoir lieu [...] que dans une démo-
cratie » [182]), ainsi qu'une conception opposée du temps et de I'éternité est
reconnue : Platon pose une opposition insurmontable entre les deux dimen-
sions, qui rend le monde des Idées loin de le réalité, tandis que Fichte congoit
'éternité en relation au temps, dont elle est le but.

De l'autre c6té, la position de Fichte est confrontée a celle de Rousseau qui,
comme a remarqué Bergson, est « le penseur qui a causé le plus grand ébran-
lement dans la mentalité de son époque » (183). Les mémes écrits de Fichte
prouvent la véracité de I'observation bergsonienne, étant donné que le nom de
Rousseau apparait plusieurs fois dans 'ouvrage de Fichte et que la cinquiéme
conférence de Iéna est notoirement dédiée a analyser de fagon critique la
position du penseur suisse par rapport a histoire et a « I'influence des arts et
des sciences sur la bonté de 'humanité » (93). Vieillard-Baron donne un compte
rendu synthétique mais exhaustif et clarificateur des points d’affinité ainsi que
des discordances entre les deux défenseurs de la liberté humaine : la tendance a
la sociabilité, la perfectibilité de la nature humaine, la connotation réciproque et
sociale de le liberté, d'un coté, et, de l'autre co6té, les différents fagons d’en-
visager le rapport du fait au droit (dissociés chez Rousseau, intégrés par liberté
chez Fichte), les différents degrés d'indépendance de l'individu envers la totalité
de la société, leur différente attitude sentimentale envers I'histoire qui conduit a
développer une différente aptitude intellectuelle (projetée sur le passé chez
Rousseau, poussée en avant chez Fichte). La discussion critique des traces de la
pensée rousseauiénne dans celle de Fichte méne le commentateur a aborder le
dernier théme de son exposition, a savoir la conception fichtéenne de I'histoire -
théme qui est présenté en trois moments distincts: c’est-a-dire, « la place et la
fonction que Fichte donne a l'histoire dans ses conférences, le role qu'il assigne
aux individus face a la totalité historique, enfin les étapes du développement
progressif de I'histoire » (195-196).

Le développement de ce sujet vient a constituer le dernier morceau d'une
mosaique argumentative qui vise a illustrer la fonction et le domaine d’activité
attribués a l'individu et, en particulier, a cet individu-la particuliérement doué
qui est le philosophe. Vieillard-Baron le mit bien en clarté : « le réle du phi-
losophe dans la société dépend tout entier de son aptitude a la philosophie de
I'histoire » (198). Le probléeme de la valeur de l'individualité est traité par



516 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Vieillard-Baron au moyen de la discussion critique de 'analyse brillante qu’en fit
Emil Lask dans son étude de 'année 1902 L’idéalisme de Fichte et I’histoire. Dans
le cadre d’'une appréciation générale de I'analyse de Lask, il lui fait le reproche
d’avoir sous-estimé, et donc de n’avoir pas tenu en suffisante considération
I'importance que Fichte ait donné a lindividualité concréte dans toutes les
phases de sa pensée, déja des le début, de sorte que la méditation fichtéenne
puisse étre interprétée comme une démarche progressive de la raison pour ten-
ter d’intégrer la préoccupation pour l'individualité avec le « Pathos de 1'Uni-
versel » (170 et 203).

En cet espace ouvert qui s’étend entre l'un et le Tout trouve alors sa place le
déroulement de la liberté, qui est (et doit étre) orientée a réaliser ce que
Vieillard-Baron appelle, avec une expression réussi et convaincante, « la panar-
chie de la raison humaine » (208). Une destination qui, en méme temps, est
toujours en danger d’échouer, de s'égarer et d’étre perdue.

Méme la guerre est interprétée, dans la lecture de Vieillard-Baron, non
comme « un mal nécessaire permettant aux hommes de progresser peu a peu »
(206), mais plutét comme un épiphénomeéne qui n'est pas toujours prévu et
voulu de la liberté de choix qui caractérise 1'étre humain : « la guerre apparait
alors comme la conséquence néfaste de ce besoin d’action qui peut par ailleurs
causer les plus grands progres » (207). Face a la possibilité constante et sans
cesse ouverte de 'homme de faire faillite, Fichte propose (et oppose) une
éthique implacable et confiante fondée sur la puissance de la volonté et sur
l'effort infatigable a dépasser n'importe quelles limites et difficultés - que ce
soient celles qui se manifestent dans la vie de 'homme ou celles qui ressortent
dans T'histoire de 'humanité. C'est l'effort qui est la seule chose absolument
nécessaire. Il se peut que le résultat ne suive pas ; mais qu'importe ? Si 'homme
a fait l'effort voulu, «“il est délié de ses devoirs envers le monde des
phénomenes et on lui tient compte de sa sérieuse volonté comme si elle avait été
accomplie” » (209-210).

Par la référence a ce message éthique, le but de ces conférences se fait saisir :
le philosophe s’adresse aux jeunes pour faire appel a leur raison et a leur sen-
timent afin de réveiller en eux le besoin de la réflexion philosophique, la
conscience de leur destination et la certitude de pouvoir I'atteindre. A l'aide du
guide averti de Vieillard-Baron, les conférences sur La destination du savant
s'imposent dans la valeur propre qu’elles ont, a savoir celui de ne pas étre « un
écrit d’occasion, ni méme [...] un écrit secondaire. Au contraire, on peut aisé-
ment déceler dans ces textes les deux directions qui traversent la pensée fich-
téenne et sont intimement liées, le probleme de la liberté transcendantale et le
probléme de la liberté politique » (211).

Regardées sous cette perspective et considérées dans 'extension des pro-
blémes, des défis intellectuels et de réponses qu’elles contiennent et dont elles
font preuve, le jugement par lequel Vieillard-Baron conclut son commentaire ne
semble alors pas étre exagéré, tirant les conséquences de tout le discours et ren-
dant explicite la conviction qui, en la soutenant, la dirige : « C’est nous dire
qu'elles sont comme une propédeutique aux Principes de la Doctrine de la
Science » (211).



FRANCOIS SCHROETER

Les émotions représentent-elles les valeurs ?

L’expérience sensible nous procure un accés épistémique direct au monde
naturel qui nous entoure - un monde d’objets peuplés de qualités premiéres et
secondaires, telles que taille, mouvement, forme, couleur et gotit. Mais qu’en
est-il du monde des valeurs ? Est-il également I'objet d'un type d’expérience
capable de nous en procurer un accés épistémique direct ? C’est la la thése
ambitieuse que défendent un nombre important de spécialistes de I'éthique et
de la philosophie de I'esprit. A leurs yeux, nos émotions sont la clef de notre
acces épistémique au monde des valeurs. Quand vous éprouvez un sentiment
de peur, par exemple a I'égard du lynx qui se présente face a vous, votre ex-
périence émotionnelle vous permet de percevoir le caractére dangereux (ou
effrayant) de I'animal qui vous fait face. Cette expérience vous procure donc
un accés épistémique direct a certaines des propriétés évaluatives de 'objet de
votre peur. De fagon tout a fait similaire, votre expérience sensible vous pro-
cure un acces direct a sa taille et sa couleur.

Si I'hypothése d'un parallélisme entre expériences sensibles et expériences
évaluatives est défendable, les questions centrales de I'épistémologie des va-
leurs peuvent alors étre résolues de maniére élégante. Nos jugements évalua-
tifs peuvent étre justifiés de la méme maniére que nos jugements sensibles
portant sur la taille ou les couleurs des objets sensibles. Pour ce qui est des cas
paradigmatiques, et cela tant dans le domaine sensible que dans le domaine
évaluatif, la justification du jugement est directement fondée sur I'expérience
correspondante. L’épistémologie des valeurs peut alors simplement emprunter
les modéles de justification déja développés dans le cas plus familier des juge-
ments sensibles.

Les choses ne sont hélas pas si simples, et 'analogie entre expérience
sensible et expérience évaluative a suscité de nombreuses critiques. Christine
Tappolet, 'une des défenseures les plus influentes et importantes de 'analogie
entre émotion et perception sensible, tente d’y répondre dans un récent ouv-
rage de synthése.! Nous nous pencherons ici en particulier sur 'un des aspects
les plus intéressants de 'approche de Tappolet : son développement d’'une con-
ception originale de la nature des valeurs qui puisse s’intégrer harmonieuse-
ment a sa défense de I'analogie entre émotion et perception sensible.

1. Emotions et expériences évaluatives

Selon Tappolet, les émotions sont essentiellement des expériences percep-
tuelles de propriétés évaluatives. Il serait faux d’identifier simplement émo-
tions et perceptions de valeurs. En effet, les perceptions sont factives : on ne

1 TAPPOLET, Christine: Emotions, Value, and Agency. Oxford: Oxford University Press
2016. Les références dans le texte seront a cet ouvrage.



518 Rezensionsartikel - Besprechungen — comptes rendus

peut percevoir que ce qui existe vraiment. Mais nous sommes parfois victimes
d’illusions. Notre expérience perceptuelle nous présente par exemple le baton
comme étant courbé quand il entre dans I'’eau, mais cette expérience n’est pas
véridique. De facon similaire, une émotion comme la peur peut nous présenter
un objet comme étant effrayant, méme s’il est en réalité inoffensif. Les émo-
tions doivent donc étre congues, de maniére générale et tout comme les ex-
périences visuelles, comme des expériences perceptuelles. C’est uniquement
lorsqu’elles sont véridiques que ces expériences comptent comme des percep-
tions.

Second élément central de 'approche de Tappolet : les expériences évalua-
tives constitutives des émotions sont non-conceptuelles. Autrement dit, elles
n'impliquent pas de jugements de valeurs. Méme un enfant en bas dge, qui ne
posséde pas le concept de danger et n'est donc pas a méme juger si une
situation est ou non dangereuse, pourra avoir grice a ses émotions une ex-
périence perceptuelle du caractere effrayant de 'animal qui se présente a lui.
De méme, il pourra percevoir la taille et les couleurs des objets qui 'entourent
méme s’il ne posséde pas les concepts correspondants.

Ainsi que le note Tappolet, ce sont les importantes analogies entre nos
émotions et nos expériences perceptuelles paradigmatiques qui rendent parti-
culierement attractive, d'un point de vue intuitif en tous les cas, la caractéri-
sation des émotions comme expériences évaluatives. Un premier point d’ana-
logie concerne les propriétés phénoménologiques. Nous avons une expérience
consciente de « ce que c’est » (« what it’s like ») que de voir quelque chose de
rouge. De méme, nous avons une expérience consciente de ce que c'est que
d’éprouver de la peur ou du dégott. En outre, les émotions sont, tout comme
nos expériences sensorielles, automatiques et non directement sujettes au con-
trole de notre volonté. Elles semblent étre simplement guidées par ce qui se
passe dans notre environnement.

Autre point d’analogie important, sur lequel nous aurons l'occasion de
revenir : selon Tappolet (20), les émotions, comme les expériences sensibles,
ont des conditions de correction (« correctness conditions »). Nous évaluons
constamment nos expériences sensibles afin de déterminer si oui ou non elles
nous présentent notre environnement tel qu’il est. Dans le cas d'une illusion
visuelle, par exemple, deux conditions sont réunies : (I) notre expérience nous
présente le monde d’'une certaine maniére (le baton est courbé lorsqu’il pé-
nétre dans 'eau), mais nous jugeons cependant que (i1) le monde n’est pas en
fait tel que notre expérience nous le présente (le baton n’est en fait pas cour-
bé). Dans de tels cas, 'expérience sensible ne satisfait pas ses conditions de
correction. La facon dont 'expérience nous présente le monde n’est simple-
ment pas correcte : il nous semble que le baton est courbé, mais les faits ne
nous sont pas présentés tels qu'ils sont. Selon Tappolet, nous traitons les émo-
tions de maniére similaire. Vous prenez peur en traversant de nuit une rue
sombre. Votre émotion vous présente la situation comme étant dangereuse.
Mais a la réflexion, vous jugez que le quartier est parfaitement str et que vous
n’avez vraiment rien a craindre. Il vous semble que la situation est dangereuse,
mais votre émotion ne vous présente pas les faits évaluatifs tels qu'ils sont.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 519

I faut noter également que, tant dans le cas de 'expérience sensible que
dans le cas des émotions, l'illusion persiste méme si elle est contredite par
votre jugement réfléchi. Méme apres réflexion, le baton continue a vous appa-
raitre comme courbé, et vos émotions continuent a vous présenter la rue
comme étant dangereuse. C'est la une indication supplémentaire que nos émo-
tions, tout comme nos expériences sensibles, nous présentent le monde sen-
sible et évaluatif indépendamment de nos jugements et de nos capacités con-
ceptuelles. Un autre point d’analogie confirme ce contraste entre, d’'une part,
les jugements articulés de facon conceptuelle et, d’autre part, les expériences
sensibles et émotionnelles. Le jugement que la rue n’est pas dangereuse peut
jouer le role de prémisse ou de conclusion dans le raisonnement. Par contre,
votre peur peut certes générer une croyance (en l'occurrence que votre situa-
tion est dangereuse). Mais en elle-méme, votre peur, comme votre expérience
sensible, est un état psychologique brut qui n’est pas structuré de fagon con-
ceptuelle et ne peut de ce fait pas figurer dans votre raisonnement.

Tappolet reconnait bien sir qu’il existe de nombreuses différences structu-
relles entre les expériences sensibles et les émotions (25-27, 31-38). Dans le cas
de l'expérience sensible, par exemple, nous disposons d’organes spécifiques
nous permettant de détecter taille et couleurs. Nous n’avons de toute évidence
pas d’organe spécifique dédié a la perception des valeurs. D’autre part, nos
émotions ont souvent des bases cognitives qui n’ont pas d’équivalent dans le
cas sensible. Vous pouvez étre pris de colére a la simple pensée de devoir payer
une contravention. Vos expériences sensibles, par contre, semblent étre ex-
clusivement enracinées dans le contact causal que vous entretenez avec votre
environnement direct. Pourtant, de telles différences ne suffisent pas, aux
yeux de Tappolet, a discréditer sa thése centrale : quand nous ne sommes pas
victimes d’illusion, nous avons acces direct aux qualités sensibles grace a nos
sens et aux propriétés évaluatives grace a nos émotions. Dans 'ensemble, les
points de similarité entre expériences sensibles et émotionnelles I'emportent
sur les points de différence (28-29).

2. La nature des valeurs

Comment faut-il alors concevoir la nature des propriétés évaluatives que nous
présentent nos expériences émotionnelles ? Selon la position néo-sentimenta-
liste, développée en particulier par John McDowell et David Wiggins,? la na-
ture des propriétés évaluatives révélées par nos émotions est semblable a la
nature des qualités secondaires présentées par nos sens. La métaphysique des
valeurs devrait donc s’inspirer de la métaphysique des couleurs. Plus précisé-
ment, McDowell et Wiggins suggeérent que les propriétés évaluatives, tout
comme les propriétés secondaires, dépendent dans leur nature de nos répon-
ses. Contrairement aux qualités primaires, telles la taille ou la forme, qui sont
purement intrinséques a 'objet auquel elles appartiennent, les qualités secon-
daires sont essentiellement relationnelles. Dans les grandes lignes, I'idée est

2 McDOWELL, John: Mind, Value, Reality. Cambridge, MA: Harvard University Press 1998.
WIGGINS, David: Needs, Values, Truth. Oxford: Oxford University Press 1998.



520 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

qu'un objet est rouge si et seulement s’il génere une réponse spécifique - en
I'occurrence une sensation de rouge - dans un observateur normal et dans des
circonstances également normales. Selon les défenseurs de la position néo-
sentimentaliste, les propriétés évaluatives peuvent étre caractérisées de ma-
niére similaire. Une situation est dangereuse, par exemple, si et seulement si
une réponse spécifique - en l'occurrence un sentiment de peur - est appro-
priée a son égard.

Comme n’ont pas manqué de le remarquer les défenseurs du néo-senti-
mentalisme, il existe pourtant une différence importante entre les couleurs et
les propriétés évaluatives. Dans le cas des propriétés évaluatives, la caractéri-
sation de leur nature doit elle-méme faire appel a une notion évaluative (la
notion de ce qui est « approprié »). La nature des couleurs, par contre, peut
étre caractérisée sans faire appel a aucune notion évaluative : le rouge est sim-
plement ce qui cause une certaine réponse dans les circonstances normales.
Cette différence importante n’est pas en général un probléme pour les néo-
sentimentalistes, qui ne font appel a I'analogie entre valeurs et couleurs que
dans un but bien limité. Leur propos est en effet de souligner la différence fon-
damentale entre les propriétés évaluatives et les propriétés primaires. Ce qui
est important pour eux est de bien marquer la fagon dont les propriétés éva-
luatives, tout comme les couleurs, dépendent essentiellement de nos réponses.
Peu importe alors si la nature précise du type de dépendance en question est
quelque peu différente.

Pourtant, ce point de différence dans I'analyse de la nature des couleurs et
des émotions semble problématique pour la thése perceptualiste défendue par
Tappolet. Ainsi que le remarquent Jéréme Dokic et Stéphane Lemaire,3 il
semble trés plausible d’affirmer que notre capacité visuelle nous permet de
percevoir, dans les circonstances normales et quand elle fonctionne de fagon
normale, les couleurs définies comme les propriétés qui causent nos sensa-
tions de rouge. Si, ainsi que le suggere Tappolet, vision et émotions nous per-
mettent toutes deux de percevoir certaines propriétés de notre environne-
ment, pourquoi ne pas conclure que les propriétés perques par nos émotions
sont structurellement similaires aux couleurs ? Il semble en effet naturel de
penser que la peur, si elle consiste bien en une expérience perceptuelle, nous
permet de percevoir ce qui la cause dans les circonstances normales. Le pro-
bléme est bien siir qu'il faudrait alors simplement renoncer a la thése centrale
de Tappolet : les émotions, méme si elles sont constituées par des expériences
perceptuelles, ne nous permettent de percevoir les valeurs. Elles nous per-
mettent par exemple de percevoir les propriétés qui causent normalement no-
tre peur, mais pas les propriétés évaluatives qui rendent notre peur appropriée.

Tappolet offre une réponse originale et radicale a cette objection centrale
(42-43, 79-121). Selon Tappolet, quand il s’agit de métaphysique, il faut rem-
placer I'analogie entre valeurs et couleurs par une nouvelle analogie entre va-
leurs et forme. Tout comme les qualités primaires, les valeurs sont a son avis
des qualités intrinséques non-relationnelles des objets et situations qui les pos-

3 DOKIC, Jérome/LEMAIRE, Stéphane: Are emotions perceptions of value? in: Canadian
Journal of Philosophy 43 (2013), 227-247.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 521

seédent. Il faut donc conclure que notre monde est peuplé de propriétés évalua-
tives qui, tout comme la forme des objets, ne dépendent pas essentiellement de
nos réponses. Ainsi que l'indique Tappolet, rien n‘’empéche en principe nos
capacités perceptuelles de percevoir des qualités premiéres. Nos sens, par
exemple, nous permettent de percevoir la taille et la forme des objets. Dans le
cas des émotions, I'erreur serait d’assumer que seules les qualités secondaires
peuvent étre I'objet de nos expériences perceptuelles. Si les sens nous per-
mettent de percevoir des qualités primaires, pourquoi n’en serait-il pas de
méme dans le cas de nos émotions ?

Tappolet s’attache avec beaucoup de sophistication a démontrer que sa
position en matiére de métaphysique des valeurs n’est pas aussi révisionniste
que l'on pourrait le penser. En particulier sa position ne nécessite pas de re-
jeter la thése centrale et particuliérement attractive du néo-sentimentalisme.
Comme nous I'avons indiqué plus haut, les défenseurs du néo-sentimentalisme
acceptent la thése suivante :

(V) Une situation est dangereuse si et seulement si une réponse spécifique - en
I'occurrence un sentiment de peur - est appropriée a son égard.

La thése (V) est d’ordinaire interprétée comme une thése métaphysique spéci-
fiant une condition essentielle de la propriété d’étre dangereux. Mais si I'on
rejette, comme le fait Tappolet, cette lecture métaphysique de la these (V),
d’autres interprétations tout aussi plausibles restent ouvertes. En particulier
(V) peut étre considérée comme une condition nécessaire a la possession du
concept de danger. Comprendre la signification du mot ‘danger’, c’est com-
prendre la lien intime qui existe entre danger et peur, et comprendre que ce qui
est dangereux n’est pas simplement ce qui cause la peur, mais ce qui la rend
appropriée.

Comme le note Tappolet, une telle divergence entre la nature métaphy-
sique d’une propriété et les conditions de possession du concept qui lui est
associé n’a rien de problématique. Bon nombre de spécialistes de la philoso-
phie du langage acceptent, par exemple, que la structure moléculaire H,O est
la caractérisation correcte de la nature métaphysique de 'eau. Mais cette na-
ture n’est pas nécessairement reflétée dans les conditions nécessaires a la pos-
session du concept d’eau. Comprendre la signification du mot ‘eau’, c’est sim-
plement comprendre que I'eau est le liquide qui tombe sous la forme de pluie,
remplit nos lacs et riviéres, etc. Une connaissance de la composition chimique
de 'eau n’est pas requise pour la compétence conceptuelle.

D’autre part, 'approche de Tappolet permet une caractérisation plus pré-
cise de la notion évaluative « approprié » qui joue un role central dans la theése
(V). Le terme « approprié » est vague, et il est impératif pour quiconque ac-
cepte la thése (V) d’en clarifier le sens. Pour Tappolet, comme nous I'avons vu,
les émotions ont des conditions de correction : votre émotion de peur est cor-
recte si et seulement si la situation que vous confrontez est vraiment effrayan-
te ou dangereuse. La suggestion de Tappolet est que, pour ce qui est de la
theése (V), les conditions dans lesquelles la peur est appropriée sont simple-
ment les conditions dans lesquelles la peur satisfait ses conditions de correc-



522 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

tion. Selon cette lecture « représentationaliste » de la notion « approprié », la
thése (V) dit simplement que ce qui est dangereux est ce qui nous fait peur
quand la peur représente les choses telles qu’elles sont : quand la peur repré-
sente comme dangereuses les situations qui sont vraiment dangereuses (87-
88).

3. Trois problémes

Je crois que la position de Tappolet n’est, malheureusement et a la réflexion,
pas aussi convaincante qu’elle peut le sembler a premiére vue. En particulier,
la défense de la thése centrale de son approche, a savoir que les émotions sont
constituées par des expériences perceptuelles de propriétés évaluatives, laisse
sérieusement a désirer.

Comme nous l'avons vu, la stratégie de Tappolet consiste a dresser une
liste des points de similitude et de points de différence entre expériences émo-
tionnelles et expériences sensibles. La prémisse de son argument est que les
points de similitude 'emportent sur les points de différence. De cette pré-
misse, Tappolet estime pouvoir conclure au bien-fondé de sa conception per-
ceptualiste des émotions : les émotions, tous comme nos expériences sen-
sibles, nous permettent de percevoir des propriétés spécifiques de notre envi-
ronnement - en I'occurrence des propriétés évaluatives.

Cet argument est problématique et ne suffit de loin pas a défendre la thése
perceptualiste de Tappolet. La question n’est pas de savoir si les émotions sont
dans l'ensemble plutét semblables que dissemblables aux perceptions sen-
sibles. La question est de savoir si les émotions nous présentent ou non des
propriétés évaluatives. Ce qui est essentiel afin de répondre a cette question
centrale est de savoir si les émotions ont des conditions de correction intrin-
séques. Les différents points de comparaison entre les émotions et les expé-
riences sensibles ne sont pas directement pertinents lorsqu’il s’agit de répon-
dre a cette question centrale.

Un exemple emprunté a Jérome Dokic et Stéphane Lemaire aidera a clari-
fier ce point. Imaginez que vous étes au volant et que vous voyez un panneau
de stop. On pourrait étre tenté de dire que votre expérience visuelle vous pré-
sente, en plus des qualités primaires et secondaires du panneau en question
(sa couleur et sa forme), les propriétés déontiques de votre situation. Vous
« voyez » directement que dans vos circonstances vous avez l'obligation
d’arréter votre véhicule. Votre vision du panneau d’arrét semble vous présen-
ter directement, et ce sans aucune réflexion ou aucun acte de jugement, ce que
vous devez faire.

Personne, je crois, ne serait tenté de dire que votre capacité visuelle vous
présente a elle seule les propriétés déontiques ainsi attribuées au panneau
d’arrét. Par habitude, vous associez immédiatement a la vision du panneau
I'idée que vous avez l'obligation de vous arréter. Mais, et c’est la le point
important, cette obligation ne fait pas partie du contenu perceptuel présenté
par votre seule capacité visuelle. Autrement dit, le fait que dans votre situation
vous ayez l'obligation de vous arréter ne fait pas partie des conditions intrin-
séques de correction de la perception que vous procure votre capacité visuelle.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 523

Supposez par exemple que, par simple absence d’esprit, vous ne réalisez pas,
ou vous ne «voyez » pas que vous avez l'obligation de vous arréter, alors
méme que vous percevez bien la couleur et la forme caractéristique du pan-
neau d’arrét. Il serait erroné de conclure que votre capacité visuelle vous pré-
sente votre environnement comme n’impliquant aucune obligation de vous
arréter, et que cette présentation visuelle est incorrecte ou inexacte. Votre ca-
pacité visuelle ne commet pas d’erreur dans le cas présent. C'est simplement
'association cognitive habituelle entre la perception du panneau et I'idée de
votre obligation qui fait défaut. Par contre, la conclusion que votre capacité
visuelle est dans 'erreur s’imposerait si, a cause par exemple d’'une malfonc-
tion temporaire de votre vision, le panneau d’arrét vous apparaissait comme
n’étant ni de forme octogonale ni de couleur rouge.

Ce que l'exemple du panneau d’arrét illustre, c’est le rdle crucial de la
question des conditions intrinséques de correction afin de déterminer si une
expérience non-conceptuelle nous permet ou non de percevoir certaines pro-
priétés. Dans la défense de sa position perceptualiste, Tappolet assume sim-
plement comme un aquis que les propriétés évaluatives sont bien les condi-
tions de correction de nos émotions : une émotion de peur, par exemple, nous
présente notre situation de facon correcte si cette derniére est effrayante ou
dangereuse. Cette assomption compte comme un point d’analogie entre nos
émotions et nos perceptions sensibles — point d’analogie qui doit ensuite étre
mis en balance avec d’autres points de comparaison afin de déterminer si nos
émotions peuvent vraiment étre considérées comme des expériences percep-
tuelles. Mais ce que la défense de la thése perceptualiste requiert, c’est de
démontrer que les émotions ont des conditions de correction intrinséques et
que ces derniéres sont fournies par les propriétés évaluatives. Dans le cas des
perceptions sensibles, de nombreux théoriciens, tels que par exemple Tyler
Burge, se sont attachés a démontrer que forme et couleurs sont bien les
conditions de correction intrinséques de nos expériences sensibles. Leurs
arguments reposent sur une analyse détaillée de la nature de nos expériences
sensibles et de la nature de leur capacité représentationnelle.# Le méme type
d’argumentation serait requis pour établir que nos émotions nous permettent
de percevoir les propriétés évaluatives de notre environnement. Ainsi que le
suggeére I'exemple du panneau d’arrét, tout ce qui peut a premiére vue nous
sembler étre présenté dans nos expériences sensibles ou émotionnelles n’est
pas nécessairement pergu par nos capacités sensibles ou émotionnelles.

Comme bon nombre de spécialistes de la philosophie de l'esprit, je suis
personnellement sceptique face a la theése perceptualiste proposée par Tappo-
let. Il me semble en effet particulierement difficile d’établir que nos émotions

4 BURGE, Tyler: Origins of Objectivity. Oxford: Oxford University Press 2010. Burge met
en évidence le pouvoir de nos capacités perceptuelles sensibles a extraire, a partir du flot
constant de données sensibles, une information stable concernant le monde extérieur. Par
exemple, notre capacité visuelle est a méme d’isoler la couleur fixe d'un objet dont elle suit
le mouvement malgré le changement continuel d'angle de perception et de conditions de
luminosité. C’est dans ce processus d’extraction que l'on peut, selon Burge, fonder les con-
ditions de véracité intrinséques de nos perceptions sensibles.



524 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

ont des conditions de corrections semblables a nos expériences sensibles.5 De
plus, je trouve plus attrayante la position qui considere les émotions comme
des attitudes, et non comme des expériences perceptuelles. D’apreés cette ap-
proche alternative, ma peur du lynx, par exemple, ne me présente pas une pro-
priété du lynx (comme le danger qu’il implique). Ma peur est plutét une
attitude craintive que j'adopte automatiquement lorsque je percois un tel ani-
mal.® Mon but n’est cependant pas de rejeter ici la thése perceptualiste, mais
simplement d’indiquer que la position de Tappolet repose sur des pieds d’ar-
gile tant qu'une défense plus adéquate de la thése perceptualiste n'a pas été
proposée.

Le deuxieme probléme que je souhaiterais soulever concerne la question de la
métaphysique des valeurs. Comme nous 'avons vu, et afin d’éviter 'objection
de Dokic et Lemaitre, Tappolet rejette la position néo-sentimentaliste tradi-
tionnelle selon laquelle les propriétés évaluatives sont, tout comme les cou-
leurs, des propriétés secondaires. A son avis, les valeurs sont, comme la forme
des objets, des propriétés essentiellement indépendantes de nos réponses hu-
maines.

Je crois que cette option métaphysique est problématique pour la position
que souhaite défendre Tappolet. Supposons pour les besoins de 'argumenta-
tion que le premier probléme que je viens de soulever peut étre résolu et que
nos émotions nous permettent de percevoir des propriétés spécifiques de no-
tre environnement. La question se pose alors de savoir quelles sont ces pro-
priétés que nos émotions sont censées nous présenter. C’est pour répondre a
cette question que l'analogie entre les valeurs et les couleurs est particulié-
rement attractive. Il est en effet beaucoup plus facile de comprendre comment
nos émotions en particulier pourraient nous permettre de percevoir des quali-
tés secondaires plutét que des qualités primaires. Imaginez un type de pro-
priété secondaire qui correspond a nos émotions de la méme maniére que les
couleurs correspondent a nos expériences visuelles : une propriété de ce type
serait par exemple définie comme étant ce qui cause la peur dans les circon-
stances normales. Vu le lien étroit qui lie cette propriété a notre émotion de
peur, il est relativement aisé d'imaginer comment notre émotion de peur - a
supposer bien sir, je le répete, que nos émotions aient le pouvoir de nous pré-
senter des propriétés spécifiques - pourrait étre en mesure de nous donner
acces a ce type de propriété. Mais comment imaginer par contre que nos émo-
tions pourraient nous donner accés a un type de propriété, qui telles les qua-
lités premiéres, n’a rien a voir avec elles ?

Tappolet répondra sans doute qu'il est erroné d’assumer que seules les pro-
priétés secondaires peuvent étre percues dans nos expériences. Nos sens nous
permettent de percevoir des qualités primaires telles que la forme et la taille,
pourquoi n’en irait-il pas de méme dans le cas des émotions ?

5 Cf. SCHROETER, Laura/SCHROETER, Frangois/JONES, Karen: Do emotions represent va-
lues? in: dialectica 69 (2015), 357-380.

6 Cf. DEONNA, Julien/TERONI, Fabrice: Emotions as Attitudes, in: dialectica 69 (2015),
292-311.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 525

Il est certes possible, en principe, que nos émotions puissent nous présen-
ter des qualités premiéres. Mais dans le cas de nos expériences sensibles, nous
sommes en mesure de comprendre comment nos sens peuvent nous présenter
des propriétés telles que la taille et la forme des objets. Deux éléments jouent
ici un réle central. Premiérement, quand je pergois un objet, la taille et la
forme de cet objet ont un impact causal robuste sur mes capacités percep-
tuelles. La forme sphérique d’'une balle, par exemple, affecte la facon dont
cette balle réfléchit la lumiére dans notre champ de vision et la facon dont elle
sera percue par notre sens du toucher si nous la prenons dans nos mains.
Deuxiémement, la psychologie cognitive nous fournit une explication claire de
la facon dont notre capacité perceptuelle est a méme d’extraire les qualités
primaires telles que la forme et la taille a partir de simples données sensibles
immeédiates. Nous sommes en mesure d’expliquer, par exemple, comment
notre capacité visuelle utilise les stimulations enregistrées sur la surface de la
rétine pour former une représentation tridimensionnelle des propriétés stab-
les, telles que la couleur et la forme, des objets qui nous entourent.

Dans le cas des émotions, par contre, ces deux éléments clé de la théorie de
le perception des propriétés primaires (forme et taille) font défaut. Personne
ne songera, je crois, a suggérer que les propriétés évaluatives ont un impact
causal robuste sur nos capacités perceptuelles et émotionnelles. De plus, nous
ne disposons pas d’explication claire de la maniére dont nos capacités percep-
tuelles et émotionnelles pourraient étre en mesure d’extraire une information
concernant les propriétés évaluatives simplement a partir des stimulations
sensibles immédiates. Dans ces conditions, la réponse de Tappolet ne peut
convaincre. Il est certes en principe possible que les émotions puissent perce-
voir des qualités premieres et non simplement secondaires. Mais rien ne nous
indique que nos émotions nous permettent en fait de percevoir des propriétés
évaluatives congues comme qualités primaires.

Enfin, la derniére difficulté que je souhaiterais mentionner concerne la lecture
« représentationaliste » que Tappolet propose de la these (V) - theése selon
laquelle une situation est dangereuse si et seulement si un sentiment de peur
est approprié a son égard. Selon Tappolet cette thése centrale de 'approche
néo-sentimentaliste signifie simplement qu’une situation est dangereuse si et
seulement si elle serait détectée comme telle par un sentiment de peur
fonctionnant correctement dans sa fonction représentationnelle présumée.
Comme nous l'avons vu, cette theése n’a pas, selon Tappolet, de portée
métaphysique : il s’agit simplement d’'une theése qu'un sujet conceptuellement
compétent doit implicitement saisir afin de comprendre le concept de danger.
La position de Tappolet me semble ici tomber sous le coup de 'argument
de la question ouverte (« open question argument ») — dont elle reconnait elle-
méme la validité (9o0). Dans les grandes lignes, I'argument en question rejette
comme inadéquate toute explication d’un concept évaluatif si cette explication
masque la caractéristique normative ou liée a la direction de l'action (« action-
guiding ») du concept en question. Considérons par exemple une explication
utilitariste du concept de ce qui est moralement permis en termes de ce qui



526 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

maximise l'utilité générale (le bonheur de tous). Cette explication n’est pas ac-
ceptable parce qu'un sujet comprenant qu'une action ne maximise pas l'utilité
générale ne comprendra pas nécessairement par la méme que cette action doit
étre évitée. Comprendre qu’'une action n’est pas moralement permissible, c’est
par contre comprendre directement que cette action ne doit pas étre accom-
plie.

Selon la version traditionnelle du néo-sentimentalisme, juger et compren-
dre qu’'une situation est regrettable, par exemple, c’est juger et comprendre
qu'un sentiment de regret est approprié a son égard. Le sens du terme « appro-
prié » est ici normatif : une absence de regret a 'égard de I'action en question
indiquerait un manquement de votre part — votre capacité émotionnelle ne gé-
nere pas la réponse que la situation mérite et requiert. Si I'on adopte par contre
la version purement représentationaliste de la thése (V) proposée par Tappo-
let, le sens normatif en question disparait. Si vous n’éprouvez pas de regret
face a une situation regrettable c’est simplement que votre capacité a détecter
certaines propriétés de votre environnement ne fonctionne pas correctement.
Le probléeme est alors que la force normative, ou le lien spécifique a la direc-
tion de nos actions et attitudes qui est essentiel aux concepts évaluatifs semble
avoir disparu.

Un exemple aidera a clarifier le point central. Imaginez qu'un théoriste
propose l'explication suivante de ce que requiert la compréhension du concept
de ce qui est moralement interdit : une action est moralement interdite si et
seulement si (I) une capacité perceptuelle x produit une réponse z a I'égard de
cette action dans les circonstances normales. De toute évidence cette propo-
sition tombe sous le coup de 'argument de la question ouverte. Comprendre
qu’'une action satisfait la condition (1) n’explique pas du tout pourquoi il est
interdit de 'accomplir. En lui-méme, le fait qu'une capacité perceptuelle fonc-
tionne bien dans sa fonction représentationnelle n’indique en rien que les ju-
gements conceptuellement liés a cette capacité perceptuelle doivent jouer un
réle privilégié d'un point de vue normatif dans la direction de nos actions.

Afin d’éviter tout malentendu, une précision est ici nécessaire. On ne peut
ajouter a la condition (1) 'information supplémentaire suivante : (i1) la capaci-
té perceptuelle dont il s’agit dans le cas des concepts évaluatifs est la capacité
qui précisément nous permet de percevoir les propriétés évaluatives (une
assomption que, je le répéte, nous acceptons ici pour les besoins de I'argumen-
tation). L’ajout de cette information supplémentaire pourrait certes réintro-
duire dans I'analyse de Tappolet la dimension normative qui fait défaut. Mais
cet ajout est illicite dans le présent contexte.

Rappelons en effet que le but est ici d’expliquer les conditions nécessaires a
la compréhension des concepts évaluatifs. Comme le reconnaissent les spécia-
listes de la philosophie de I'esprit, on ne peut faire appel a la compréhension
que le sujet aurait d’'une propriété donnée lorsqu’il s’agit d’expliquer ce qui est
requis afin de posséder le concept de cette propriété. Je ne peux expliquer par
exemple les conditions requises afin de posséder le concept de rouge en in-
diquant simplement que ce que le sujet compétent doit comprendre, c’est que
la propriété en question est la propriété que possédent les objets rouges. Cette
proposition souffre de vacuité explicative. Imaginez en effet que vous ne com-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 527

preniez pas ce que le mot « rouge » signifie : vous ne seriez alors pas plus
avancé ! Il est par contre informatif de dire que comprendre le concept de
rouge c’est comprendre que ce concept désigne la couleur que possédent tel et
tel objets (en indiquant du doigt une série d’objets rouges). Aucune mention
de la propriété rouge elle-méme n’est faite dans cette explication. Et c’est pour
cette raison que cette explication n’est pas simplement vide et sans substance.

En conclusion : je crois que, malgré sa sophistication et son intérét, la défense
que Tappolet propose de la conception perceptualiste des émotions laisse a
désirer. Cette conception ne peut étre fondée sur une comparaison générale
des similarités et dissimilarités entre émotions et perceptions sensibles, ni sur
un simple appel a la fagon dont le monde nous apparait quand nous éprouvons
une émotion. De plus, la conception métaphysique de la nature des valeurs
que propose Tappolet rend plus mystérieuse la possibilité d’une relation per-
ceptuelle entre émotions et propriétés évaluatives, alors que l'analyse des
conditions nécessaires a la compréhension des concepts de valeurs semble ne
pas respecter la dimension normative caractéristique de ces concepts.



=
-
Ll
-
="n .

n l. I.#.. :
* Tut a
. .Q:?’-*Eg
-I.... l.'
- ] = I'.',‘:l. I. r
i . £s
=, L=
o F.. =
-..:' L lll .
I
ﬁ- o - = 1
=% 1 ¥ “.gxa. -
i R
" e.l .I
l.-é .
. L



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

RiviNius, Karl Josef: Giordano Bruno, Leo XIII. und Rémische Frage. Miinster:
Aschendorff 2018, 260 S., ISBN 978-3-402-13291-3.

Wissenschaftlich im eigentlichen Wortsinn ist nur die zweite Halfte dieses
Buches, in der es um die politische und weltanschauliche Instrumentalisie-
rung Giordano Brunos und speziell seines Denkmals auf dem rémischen
Campo de’ Fiori geht. Die beiden hinfiihrenden Kapitel kdnnen dieses Pradi-
kat nur in sehr begrenztem Masse fiir sich in Anspruch nehmen. So bleiben
die fiinf Seiten zu Kopernikus oberfldchlich und einseitig, weil der hypothe-
tische Charakter von dessen Werk und das Festhalten an der Kreisbahn der
Planeten nicht herausgearbeitet werden; zudem war die Ablehnung der Ge-
lehrtenkreise im 16. Jahrhundert keineswegs so eindeutig wie behauptet.
Gravierende Fehler haben sich auch in den knapp dreissigseitigen quellen-
fernen Abriss von Brunos Leben eingeschlichen: Sein Vater war nicht Offi-
zier, sondern einfacher Soldat, die Familie daher unterstes Kleinbiirgertum,
was vieles von der kritisch-revolutiondren Haltung des Nolaners gegeniiber
den Maichtigen seiner Zeit erkldrt. Gegen Bruno wurde in den 1570er-Jahren
ordensintern ermittelt, doch vor 1592, anders als behauptet, kein Inquisitions-
prozess gefiihrt; ware dem so gewesen, hitte das Verfahren in Rom ab 1593
einen viel schnelleren Verlauf genommen. Verbindungen zum englischen Ge-
heimdienst hat der Nolaner (der nach eigenem Bekunden kaum ein Wort
Englisch konnte) auch nicht gehabt - die Thesen von John Bossy dazu sind
langst wiederlegt —, und auch eine Professur in Helmstedt hat er zu seinem
Leidwesen nicht bekleiden diirfen. Zudem werden zentrale Ideen der Haupt-
werke ausgeklammert: die vehemente Kritik der Religionen als Herabwiirdi-
gung einer ewigen und unendlichen Schépfung im Spaccio della bestia trion-
fante, die Verspottung des Christentums in der Cabala und die leitmotivi-
sche Forderung nach absoluter Gedankenfreiheit, die die Berufung auf Bruno
im 19. Jahrhundert tiberhaupt erst verstindlich macht. Sehr allgemein und
auf der Grundlage von Standardliteratur verfasst bleibt auch der Abschnitt
zum Risorgimento. Dass sich Piemont durch die Verfassung vom Marz 1848
von einer konstitutionellen zu einer parlamentarischen Monarchie gewan-
delt habe, stellt in Anbetracht der Tatsache, dass gerade einmal ein Prozent
der Bevolkerung wahlberechtigt und der Monarch Herr iiber Diplomatie, Krieg
und Frieden war, die Verhdltnisse regelrecht auf den Kopf.

Auf eigenen Archivrecherchen und selbstiandig erschlossenem Quellen-
material beruhen im Gegensatz dazu die Abschnitte iiber die Vorbereitungen
des Giordano Bruno-Denkmals, seine Einweihung am Pfingstsonntag des
Jahres 1889, das Echo, das dieses Ereignis im Vatikan, in Italien und im tbri-
gen Europa fand, sowie dessen unmittelbare politische Folgen und die lang-
fristigen Nachwirkungen bis hin zur Unterzeichnung der Lateranvertrage
durch Pius XI. und Mussolini im Februar 1929. Dass die Enthiillung der



530 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Bronzestatue des illustren Inquisitionsopfers eine Grossdemonstration gegen
ein Papsttum war, das seit Gregor XVI. und Pius IX. in weiten Kreisen des
akademischen und liberalen Europas als ultrareaktiondre Wissenschafts- und
Fortschrittsverhinderungs-Kraft angesehen wurde, ist bekannt; dementspre-
chend konnte sich das Festkomitee mit kulturellen Protagonisten wie Victor
Hugo, Henrik Ibsen und Ernst Haeckel schmiicken. Neues Licht fillt hinge-
gen auf die Strategien Leos XIII., seiner Kurie und verbiindeter Kreise im
katholischen Europa, die dieses in ihren Augen kirchenfeindliche Grossevent
zu einer akuten Bedrohung des Papstes und seiner Rolle in der katholischen
Christenheit deklarierten und stilisierten, obwohl von einer faktischen Be-
drohung des Heiligen Vaters im Vatikan angesichts von Sicherheitsgarantien
und des Militaraufgebots der italienischen Monarchie wohl kaum die Rede
sein konnte. Dessen ungeachtet wurden die - niichtern betrachtet - zwar
verbalradikalen, doch de facto eher harmlosen Feindseligkeitsbekundungen
vor, wihrend und nach der Denkmalseinweihung zum Anlass genommen,
die weltliche Herrschaft des Papstes iiber Rom als Voraussetzung fiir dessen
Verbleiben ad limina apostolorum einzufordern - mit betrachtlichem Echo
weit tiber die Ewige Stadt hinaus. Dieses Ziel wurde zwar einstweilen nicht
erreicht, doch verstarkt sich der Eindruck, dass die Pro-Bruno-Bewegungen
letztlich eher das Gegenteil, ndmlich eine Stirkung der katholisch-konserva-
tiven Kreise bewirkt haben. Dass Bruno bis heute polarisiert, wird in einem
kurzen Epilog ausgefiihrt. Von einer Rehabilitierung durch die papstliche Er-
klarung vom 12. Marz 2000 zu sprechen, scheint jedoch problematisch. Darin
bezeichnet Johannes Paul II. die Verbrennung des Nolaners zwar als Un-
recht, doch eine Neubewertung von dessen Lehre blieb aus.

VOLKER REINHARDT

MUTEL, Mathias: Mit den Kirchenvitern gegen Martin Luther? Die Debatten
auf dem Konzil von Trient (= Konziliengeschichte. Reihe B Untersuchungen).
Paderborn: Ferdinand Schoningh 2017, 357 S., ISBN 978-3-506-78540-4.

Anlasslich des 450-jdhrigen Jubilaums des Abschlusses des Konzils von Trient
(1545-1563) und des 500-jdhrigen Gedenkens des Beginns der Reformation
(1517) untersucht Miitel in seiner Trierer theologiegeschichtlichen Dissertation
(unter dem urspriinglicher Titel: Die auctoritas patrum auf dem Tridentinum.
Die Rezeption der Kirchenviter in der Vorgeschichte und Genese des Tradi-
tionsdekretes vom 8. April 1546) die Bedeutung der antiken Kirchenvater und
Kirchenschriftsteller in den Argumentarien der Trienter Konzilsvater. Ihn in-
teressiert die Art und Weise, wie diese deren Schriften benutzten, um gegen
die neuen Lehren der Reformatoren anzutreten. Er fragt: Galten ihre Meinun-
gen lediglich als dekorative Stiitzen der Apologetik oder beruhten sie auf per-
sonlichen intensiven Auseinandersetzungen mit ihnen. Bauten die jeweiligen
Zitate eher Briicken zu Martin Luther oder halfen sie im Kampf gegen ihn als
Munition? Verifizierte oder falsifizierte die auctoritas patrum die Meinungen
der Reformatoren?



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 531

Die Arbeit unterteilt sich in eine Einleitung und fiinf Kapitel: Das erste
Kapitel (23-89) setzt sich mit der Vaterrezeption der vier Kontroverstheologen
John Fisher, Johannes Eck, Johannes Driedo und Albert Pigge auseinander.
Miitel begriindet diese Auswahl damit, dass auf Fisher, Eck und Pigge in der
Traditionsdebatte direkt Bezug genommen wurde und Driedo von groflem
Einfluss war. Im zweiten Kapitel (9o-142) setzt sich Miitel mit der Vaterrezep-
tion spanischer Konzilsteilnehmer auseinander, die einen groffen Einfluss auf
die Traditionsdebatten hatten. Er behandelt Melchior Canos loci theologici,
wegen ihrer wirkungsgeschichtlichen Bedeutsamkeit, Martin Peréz de Ayalas
Traditionstraktat, der die erste systematische Abhandlung zum Thema dar-
stellt, und Alphonso de Castros Adversus omnes haereses, der selbst an den
Traditionsdebatten teilgenommen hatte. Das Decretum Gratiani und die in
den Debatten vorgelegten Florilegien und Traktate untersucht der Autor im
dritten Kapitel (143-221), um im vierten Kapitel (222-250) auf die Diskussionen
in den Traditionsdebatten einzugehen. In einem fiinften Kapitel (251-321) wer-
den die Ergebnisse der bisherigen Untersuchungen in vier systematischen Ein-
zelfragen zusammengefiithrt, um die Frage nach der Bedeutung der Viterauto-
ritdt fiir den interkonfessionellen Dialog bzw. die konfessionalistische Abgren-
zung zu beantworten. Dabei wurden 1. die Art und Weise der Prasenz der
patristischen Literatur in den Traditionsdebatten, 2. drei zentrale Kirchenva-
terzitate, 3. der Kirchenvaterbegriff und 4. die Schriftsuffizienz und das Ver-
haltnis Schrift - Tradition - Kirche behandelt.

Miitel stellt fest, dass die Mehrheit der Konzilsvater nicht an einer Aus-
sohnung mit den Prinzipien der Reformatoren interessiert war, es ihnen viel-
mehr darum ging, klare Abgrenzungen vorzunehmen. Schon bei der Art und
Weise der Prdsenz der patristischen Literatur zeigt sich, dass die Viter v.a.
vermittelt durch die kontroverstheologischen Schriften und das Decretum
Gratiani rezipiert wurden. Ebenso zeigen die drei wichtigsten Zitate (Ps.-Dio-
nysius Areopagita, Basilius, Augustinus) und ihre Verwendung, dass es vor al-
lem um Abgrenzung und nicht um den Versuch eines Briickenschlags ging.
Hinsichtlich der Schriftsuffizienz wurde von J.R. Geiselmann die Auffassung
vertreten, dass die Konzilsviter die ungeschriebene Tradition als unabhdngige
Offenbarungsquelle durch die Anderung der Formulierung partim... partim in
ein einfaches et verworfen hdtten, wodurch ein Briickenschlag zum Sola-
Scriptura-Prinzip Martin Luthers moglich gewesen ware. Mit dieser These
setzt sich Miitel intensiv auseinander und legt dar, dass das Verhdltnis von
Schrift und Tradition in der Debatte um die Formulierung ,pari pietatis af-
fectu’ diskutiert wurde. Hier wurde klar die Formulierung ,simili pietatis af-
fectu’, die gegeniiber den Anliegen der Reformation offener gewesen ware, zu-
rickgewiesen. Es sei unwahrscheinlich, dass mit dem ,et’ der Briickenschlag ge-
leistet werden sollte, der zuvor explizit zuriickgewiesen wurde. In diesem Zu-
sammenhang geht Miitel auch auf die unmittelbare Rezeptionsgeschichte (Ca-
nisius, Professio fidei Tridentina, Bellarmin) ein.

So kann als Ergebnis der Untersuchung festgehalten werden, dass die
Mehrheit der Konzilsviter bei ihrem Rickgriff auf die Schriften der Kirchen-
viater und Kirchenschriftsteller von dem Willen geleitet waren, an der zeit-



532 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

tibergreifenden Kontinuitat des Depositum fidei in Schrift und Tradition - ge-
gen Martin Luther - nicht zu riitteln, sondern vielmehr gegen das reforma-
torische Schriftprinzip den diachronen Konsens der Kirche herauszustellen.

Miitel tiberzeugt in seiner Untersuchung nicht nur durch eine umfassende
Kenntnis des einschligigen Quellenmaterials, sondern insbesondere auch
durch die souverdne Herausarbeitung der Hintergriinde, auf Grund deren die
am Trienter Konzil beteiligten Theologen und Bischéfe sich der patristischen
Literatur bedienten. Ein besonderer Verdienst der Arbeit besteht auch darin -
und auch das macht sie fiir den theologiegeschichtlich interessierten Leser be-
sonders interessant -, dass der Autor in umfangreichen Detailanalysen die Trag-
fahigkeit des jeweiligen ,patristischen Arguments‘ der Trienter Theologen hin-
terfragt. So beispielsweise beziiglich des Schliisselzitats aus dem Oeuvre des an-
geblichen Apostelschiilers Dionysios Areopagita, der in Wahrheit ein Kirchen-
schriftsteller des spaten fiinften Jahrhunderts war. Die in dessen Schrift ITepi
¢ exkAnalaotikns iepapyias enthaltene Wendung te...xai... lag den Konzilsva-
tern und ihren Periti nur in der lateinischen antithetischen Ubersetzung par-
tim... partim vor, was der Intention des Dionysius allerdings nicht entsprach,
aber grofe wirkungsgeschichtliche Konsequenzen haben sollte. Ahnliches gilt
fiir Basilius' Schrift De Spiritu sancto.

Wer sich dafiir interessiert, wie es zur abendliandischen Kirchenspaltung
kam, wie man damals versucht hat, die Einheit der Kirche wiederherzustellen,
und welche Perspektiven sich daraus fiir die heutigen 6kumenischen Bemiihun-
gen ergeben, dem sei das Buch warmstens empfohlen.

STEPHAN LEIMGRUBER

FLOUCAT, Yves: Pour une métaphysique de l’étre en son analogie. De Heidegger
a Thomas d’Aquin. Paris: Ed. Artége-Lethielleux 2016, 228 p., ISBN 978-2-

249-62383-7.

Le titre I'indique d’emblée : le but affiché par Yves Floucat dans ce petit ouv-
rage n’est rien d’autre que la réhabilitation de la métaphysique de I'étre (plus
précisément celle de Thomas d’Aquin) qui, depuis Heidegger, semble pour
une frange de la pensée catholique elle-méme, devoir étre vouée a I'oubli. Une
telle entreprise n’a pourtant pas manqué de prédécesseurs depuis le milieu du
20° sieécle, de J.-B. Lotz ou G. Siewerth a E. Gilson. Ce petit ouvrage, s’il se
présente sous un abord tres classique et a 'aune d’'une question qui ne pa-
raitra que trop rabachée a bien des lecteurs, est pourtant loin d’étre dépour-
vu d’intérét spéculatif. Et a vrai dire, sans doute n’est-il aux yeux de la pa-
tiente réflexion philosophique pas meilleure voie que celle d’oser répéter avec
clarté et science des arguments et des questions auxquelles I'emportement
des modes n’a jamais daigné répondre en profondeur. Dés lors, les questions
demeurent et les constats un peu rapides ne perdent pas en problématicité.
Il en est ainsi de l'unilatérale « condamnation » de I'histoire de la métaphy-
sique en sa globalité par la pensée de souche heideggérienne.

Une ligne de force de 'ouvrage se trouve sans conteste dans la généalogie
qu’il instaure, par la médiation de la modernité, entre I'impetus heideggérien



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 533

et la mystique de I'immanence. L'auteur esquisse, certes a gros traits mais de
maniére assez convaincante, une voie qui, issue de l'univocité scotiste et de
I'absolue liberté divine ockhamienne, méne a la séparation moderne de la na-
ture et de la pensée rationnelle entérinée par Kant. Cette via moderna, coup-
lée a la mystique de 'immanence qui prit son essor dans le Haut Moyen Age
rhénan en se détachant de I'extériorité de I'étant naturel pour se tourner vers
I'auto-transcendance du Soi, affiche sans doute bien des traits communs avec
I'effort heideggérien. La critique heideggérienne de l'ontothéologie apparait
étre le parangon de cette pensée de 'immanence ou, sous les auspices d'une
mise au jour du la de ’étre dans la pensée, il n’est en définitive plus question
que de chercher le fond infondé d’'une pensée séjournant en elle-méme.

La question posée par I'auteur nous parait a tout le moins des plus per-
tinente. Toute pensée qui s’affirme chrétienne et prend inspiration du projet
heideggérien plutét que d’'une métaphysique de l’étant en tant qu’il est se
devra d’affronter les difficultés inhérentes a son commencement, et I'on sait
combien la pensée philosophique est constitutivement inquiéte de ce der-
nier. L’auteur oppose donc trés classiquement et, oserait-on ajouter, sans plus
de médiation critique spéculative, la pensée de Thomas d’Aquin a ce tour pris
par la modernité. Loin de vouloir prendre pied sur le sol toujours dérobé du
non-étre (ni d’ailleurs sur celui d'un étre logique absolument vide de type
hégélien pourrait-on compléter), ’Aquinate se tourne d’'abord vers I'ens qui, le
premier, se donne a la pensée. « Etre fidele a I’étant, c’est se rendre docile, en
épousant l'attente méme de I'esprit, a ce qui nous est donné a connaitre, et qui
est toujours déterminé et fini » (102). Pour cela, il faut selon Y. Floucat, ma-
nifestement inspiré des intuitions d’Aimé Forest et, trés explicitement, du
Pére Pierre-Ceslas Courtés, décloisonner les possibilités internes d’'une méta-
physique du fini.

Loin des abstractions vides et stériles, la métaphysique de Thomas est une
métaphysique tournée d’abord vers le fini et le concret, non sans en démon-
trer la dépendance envers un étre absolu, seul subsistant par soi. De nature
cependant, la raison d’étant montre d’abord la différence, la négation interne
qui la transit et la multiplie. Il est a cet égard méthodologiquement fonda-
mental de montrer la priorité et la pertinence du point de vue de la sub-
stance composée qui possede I'étre, plus originaire en définitive que les per-
spectives séparées de I'essence ou de 'étre méme. Y. Floucat aurait pu sur ce
point évoquer plusieurs devanciers : L.B. Puntel (Analogie und Geschichtlich-
keit, 1969) et R. te Velde (Participation and substantiality in Thomas Aquinas,
1995) notamment. Mais c’est la priorité accordée méthodologiquement au
principe de non-contradiction par les études du Pére Courtes qui donnent
leur impetus au travail d’Y. Floucat. L’identité présuppose la non-contradic-
tion. Avec les termes mémes du Pére Courtes : « la raison, dans le jugement
d’identité, divise I’étre pour le réunifier. Et cela ne serait pas possible si I'étre
pour la raison ne comportait que I'étre. La connaissance s’achéverait, ou plu-
tot serait entiérement donnée dans la premiere opération de I'esprit [...]. On
voit que pour saint Thomas, la métaphysique ne repose pas sur une pure
intuition de I'étre. L'intelligence immédiate de I'étre, intellectus entis, se for-



534 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

mule dans un jugement qui comporte une pluralité et donc, avec la division,
une altérité de termes réunis dans le jugement d’identité, qui se révele divi-
sion niée, division dans l'esprit, niée pour la chose » (COURTES, P.-C. : L’Etre
et le non-étre selon Thomas d’Aquin, cité 127-128). Le primat de la non-con-
tradiction se tire tout simplement de I'impossibilité éprouvée par 'esprit de
saisir I’étant dans son unité sans le distinguer de ce qu’il n’est pas. Et en ce
sens, souligne selon nous avec raison Y. Floucat, il serait vain de penser que
ce principe de la raison est inné ; il est naturel.

Cette priorité de la non-contradiction permet a I'auteur de mettre en évi-
dence une métaphysique du concret rythmée par I'analogie de proportionna-
lité, tout en demeurant fondée dans la causalité exemplaire et efficiente.
L’étant, dans son étre participé, n’est pensable que par la formation de 'idée
de non-étre et de division qu’elle implique. Citons directement Y. Floucat :

« Le choix entre le principe d’identité et le principe de non-contradiction a
titre de tout premier principe (de I'étre comme du connaitre), se révéle ici déci-
sif. En effet, dans son rapport a I'étant, notre esprit ne peut assumer le fini
que selon le mode intentionnel dont il le vit. Confronté non a un absolu d’iden-
tité, mais a une pluralité d’étants (res sunt) dans laquelle I'un n’est pas I'autre -
nul ‘ce qui est’ (quod est) ne s'identifie a son propre acte d’exister en sorte que
tout ens n’existe qu'en n’étant pas I'étre méme (ipsum esse) -, l'intellect ne
peut pas ne pas concevoir la pure et simple négation qui divise le non-étant
de I'étant. L'un n’est pas 'autre car, plus radicalement, aucun étant n’est son
étre et, par conséquent, ne se suffit a lui-méme. Il y a en lui une distance entre
I'étant qu'il est, déterminé par une certaine essence, et son esse, distance qui ne
brise assurément pas son indivisibilité ou son unité, mais qui témoigne de ce
que cette unité est imparfaite, parce que composée de deux co-principes ré-
ellement distincts et indissociables » (183-184).

Le jugement d’existence ne fait que révéler cette distance interne a I'étant et
manifeste en conséquence l'irréductible pluralité des rapports possibles a
I'esse. Mais si le jugement d’existence doit faire renoncer a un concept d’ens
commune parfaitement abstrait et un, le philosophe doit faire droit a 'unité
d’'une participation a I’étre, a une polyvalence qui n’exclut pas toute simili-
tude mais fait montre d’'une « réalisation proportionnelle de I'étant commun
(ens commune) en tout ce qui est » (146). Si le concept d’étant est prédicable
de maniére proportionnelle, c’est qu’il possede, appréhendé dans son abstrac-
tion, une ouverture analogique, en quelque sorte virtuelle, indéniable. Cajétan
avait déja usé de distinctions similaires. Mais il est d’autre part évident, ajoute
Floucat, que I'étant ne se découvre dans son actualité propre a chaque fois
que dans le jugement, puisque je ne peux concevoir sa proportio ad esse elle-
méme que par l'entremise d'un jugement d’existence. L'unité de ces deux
moments fut fort bien exprimée par le Pére Jean-Hervé Nicolas, que nous pa-
raphrasons suite a Y. Floucat : le jugement ne fait qu’actualiser ce qui est en
puissance dans le concept. C’est en quelque sorte le jugement d’existence qui
fait éclater le concept d’étant en une multiplicité de prédications analogi-
ques possibles.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 535

Y. Floucat s’efforce donc de réconcilier ce que B. Montagnes appelait tho-
mismes de |'essence d’'une part et de 'acte d’étre d’autre part. Il soutient la
pertinence de la notion de concept analogique d’ens, tout en le subordon-
nant aux vertus différenciantes de I'acte du jugement. Aussi s’éloigne-t-il ra-
dicalement d'un concept d’« analogue transcendantal », larvé dans une pro-
portionnalité insuffisamment fondée dans la dépendance causale de l'acte
d’étre et unissant ainsi sous sa raison tout ce qui « a I'étre », sous quelque
mode que ce soit. L'auteur attribue ensuite d’'une malheureuse tradition qui
remonte déja aux critiques élevées par Gilson et Fabro, la parenté d’une telle
conception trop « proche de I'univocité scotiste » a Cajetan. Si certes ce der-
nier n'a peut-étre pas rendu justice a toute la profondeur de la doctrine tho-
masienne de l'acte d’étre et a fait prévaloir I'analogie de proportionnalité, un
examen détaillé de ce qu'il appelle concept formel, produit de I'impression des
concepts logiques, seuls univoques, dans le substrat offert par un intellect
possible quant a lui radicalement particulier et nerf de la prédication analo-
gique, nous semble devoir exempter le cardinal originaire de Gaéte de tels rap-
prochements. Selon toute vraisemblance, les résultats que 'on tirerait d'un tel
examen ne seraient peut-étre pas si éloignés de ce mode intentionnel dont
nous parlait plus haut l'auteur, prisme particularisant sous lequel l'esprit
appréhende I'étant dans sa différence radicale et qui, peut-étre, ouvrait déja
la voie a ces belles theses défendues par Y. Floucat :

« Le concept analogique d’étant ne peut donc avoir de consistance propre et
étre ramené a une certaine unité, tout en honorant pleinement la ratio diver-
sifiée qu’il a dans les étants divers, qu’en vertu non point d’'un universale ab-
stractum chimérique tel que I"“analogue transcendantal’, mais par une fidélité
toujours plus grande a la visée de ce qu'il entend signifier (res significata) : la
participation semblable, et pourtant a chaque fois unique et donc irréductible-
ment polyvalente, de I'étant a 'esse. La visée du mystere de 'étant dont l'ac-
tualité premiere d’exister échappe a tout concept, et qui ne nous est donné que
dans une multiplicité de subsistants divers, est, au premier chef, concernée
par cette distinction entre la ratio significata et la res significata. L’ajuste-
ment a 'ens comme ‘ayant d’étre’ (habens esse), dont I'un n’est pas I'autre, ne
requiert assurément pas une négation du mode de signifier (modus signifi-
candi) de notre concept, puisqu’il ne s’agit pas de quitter le fini, mais de le
pénétrer jusqu'en ce qu’il a de plus actuel et de plus mystérieux en méme
temps que de plus approprié a une détermination a chaque fois unique, d’'une
facon toujours plus adéquate » (191-192).

Il n’y a pas d’'unité conceptuelle parfaitement abstraite de I'’ens commune,
participée diversement a la fois par le seul qui soit par soi et les diverses
créatures. En ce sens, la pensée de Thomas n’est pas une onto-théologie ou
une ontologie générale. Elle prend sa source dans ce moment paradoxal ou le
Tout Autre se donne a penser sous les formes de notre langage. Le petit ou-
vrage stimulant d’Y. Floucat donne a coup siir d’excellentes bases pour se re-
plonger a nouveaux frais dans les relations houleuses qu’entretiennent méta-
physique thomiste et pensée heideggerienne. Reste qu’il ne donne encore
qu’une invitation a aborder de front la question des heideggeriens actuels : le



536 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

langage de I'étre est-il bien celui sous lequel le Dieu des chrétiens s’est révélé
au premier chef ?

JULIEN LAMBINET

SIEWERTH, Gustav : La philosophie de la vie de Hans André. Présentation et
notes de Pascal Ide, traduction d’Emmanuel Tourpe. Paris : Desclée de Brouwer
2016, 337 p., ISBN 978-2-220-06901-2.

Nous nous réjouissons de tenir entre nos mains la premiére traduction fran-
caise d'un petit texte important, consacré par le néo-thomiste allemand G.
Siewerth (1903-1963) a la philosophie de la nature de son contemporain et ami,
le philosophe et botaniste Hans André (1899-1966). Important, cet opuscule
I'est a plus d’un titre. Il s’agit tout d’abord du premier commentaire un tant
soit peu approfondi de l'intention philosophique d’André. Il est en outre écrit
par un proche, dont la propre philosophie « empathise » avec celle d’André.
Or 'ceuvre philosophique d’André, qui compte au moins six volumes mélant
étude de la nature, métaphysique et intuitions théologiques est, nous allons le
voir, loin d’étre dénuée d’'intérét. L'opuscule de G. Siewerth ensuite, est une
piéce neuve et éclairante - I'une des seules explicitement centrée sur la phi-
losophie de la nature -, concernant la métaphysique propre de ce penseur ori-
ginal et crucial pour la compréhension du renouveau néo-thomiste dans I’Alle-
magne du milieu du XX° siécle. La pensée trés spéculative de Siewerth est
élaborée au croisement de celles de Thomas d’Aquin, Hegel, Heidegger et en
constant dialogue avec les puissants néo-thomistes de son temps qu’étaient
notamment J. Maréchal, K. Rahner ou J.-B. Lotz. Enfin, il faut encore sou-
ligner, a la suite des recherches menées en d’autres lieux par E. Tourpe, tra-
ducteur pour 'occasion de ce petit opuscule, combien H. André et G. Sie-
werth ont fourni nombres de soubassements métaphysiques et ontologiques
éclairant la théologie de cet autre grand penseur avec lequel ils nouérent tous
deux de véritables liens d’amitié, Hans Urs von Balthasar. A cet égard, la
vision cosmologique d’'Hans André exposée ici par G. Siewerth en connivence
avec sa propre ontologie, offrira bien des éclaircissements et des compléments
a la vision propre de von Balthasar. Pascal Ide, auteur d'une thése sur la théo-
logie du don de von Balthasar, ne se prive pas, dans l'introduction et les notes
abondantes qu’il livre a la présente traduction, d’y faire plusieurs fois réfé-
rence.

Il faut tout d’abord souligner l'originalité de la démarche d’André qui,
comme le souligne d’emblée Siewerth, ne cherche a faire ni une théorie des
sciences naturelles, ni une métaphysique spéciale de la nature, qui risquent
toujours de placer la philosophie comme a la remorque des faits empiriques.
Mélant a la fois métaphysique aristotélo-thomiste et Naturphilosophie roman-
tique, il veut éclairer la nature a partir de catégories ontologiques ou méta-
physiques fondamentales, sans pourtant, en véritable botaniste de métier, ja-
mais cadenasser l'originalité et la profusion des faits empiriques sous quel-
que déduction purement a priori. Ecartant dans toute approche du fait scien-
tifique, tour a tour interprétations idéaliste-formaliste et matérialiste, Sie-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 537

werth/André préne une approche « philosophico-philosophique », prise a par-
tir de I’étre méme, c’est-a-dire en définitive du tout de la substance compo-
sée en son processus ontologique constitutif. A vrai dire, il s’agit d’allier,
pour André comme pour Siewerth, une phénoménologie ouverte a l'irréduc-
tible nouveauté des faits et une métaphysique de I'étre entendu comme ou-
verture a partir de laquelle les phénoménes émergent et peuvent étre éclaircis.

L’approche prend sa source d'une compréhension analogique de l'étre
thomiste, rythmée par la division fondamentale qui existe en tout degré de
réalité entre I'acte et la puissance. C’est la, selon Siewerth/André, une com-
préhension a la fois fondatrice et articulée qui cherche a rendre compte de la
diversité des modes d’apparitions de I'étre (phénomeénes qualitatifs et quanti-
tatifs) a partir de la loi méme de ce dernier, con¢ue comme cadre transcen-
dantal fondamental qui structure I'histoire et la nature. La différence, le
non-étre, le non-acte, la puissance, ne sont jamais exclus de I'étre ; jamais ils
ne le contraignent ni ne le limitent. La potentialité est donc rendue possible
par I'étre lui-méme et en constitue comme la possibilisation interne, la puis-
sance par laquelle 'acte se rend possible a lui-méme (cfr 126). Aussi I’étre ne
se déploie-t-il et ne se communique-t-il qu’au ceeur du potentiel et de sa va-
riété indéterminée, la faisant ainsi parvenir elle-méme a la profondeur de
I'étre. Ce n’est en définitive que par sa différenciation interne, qui fait adve-
nir toute potentialité a I'acte, que I'étre se communique et, se réalisant, fait
ainsi retour en quelque sorte sur lui-méme.

Siewerth/André envisage dés lors toute théorie scientifique a partir de
I'advenue a soi de I'étre de la substance en sa constitution et son développe-
ment. Aussi ce mouvement de déploiement et de reprise de soi de 'étre au
cceur de la matiére préside-t-il a la réinvention, au fil des découvertes du XX°
siécle, de la théorie goethéenne de la Gestalt en botanique par exemple. An-
dré souligne comment le développement de la plante se structure a partir
d’un noyau intérieur qui se déploie vers 'extérieur avant de se reprendre en
sa figuration accomplie. La dynamique de l'intérieur et de I'extérieur, de I'ex-
pression de I'étre méme de la substance en ses accidents, du haut de la
profondeur de I'acte et du bas de la pure puissance matérielle, du ciel et de
la terre, de la lumiére et de I'obscurité, structure la configuration des proces-
sus naturels jusqu’a donner son cadre au déploiement de la vie dans ses ma-
nifestations supérieures. C’est parce que I'engendrement fait advenir chaque
étant a sa propre profondeur d’étre et manifeste le plus nettement les épou-
sailles « cosmologiques » de I'étre en acte et de la puissance, qu’il s’y révele
sans doute le plus clairement pourquoi la philosophe de la vie apparait
comme la culmination d’'une philosophie de la nature passée au crible des
illustrations offertes, au fil de pages informées des résultats les plus perti-
nents de son époque, par la cosmologie, la botanique, la théorie de la lu-
miére, etc. Le titre, comme le note trés justement Pascal Ide dans sa riche in-
troduction a 'ouvrage, s’explique « par antonomase », parce que « la vie est
la nature par excellence » (36).

Ce qui est remarquable dans cet exposé, est qu'en dépit de la saveur ro-
mantique que 'on pourrait déceler en ces quelques lignes, André se refuse en



538 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vérité toujours a établir une sorte de déduction a priori de la nature en fonc-
tion de principes idéels, mais use de la perspective de I'étre plutét comme
d’'un métalangage apte a révéler une cohérence sapientielle au sein de la na-
ture en son tout comme en ses parties. En outre, notre botaniste n’aban-
donne pas les détails de la rationalité mathématique, ni la spécificité scienti-
fique des phénomeénes qualitatifs ou quantitatifs ainsi que leur potentiel
d’explication. Plut6t que de laisser derriére lui la ratiocination des modernes
si 'on veut, il tache d’en révéler la dimension métaphysique. Il la reprend a
partir de I'étre méme, s’agissant essentiellement d’éviter de réduire les résul-
tats des sciences a leur conceptualité « abstraite ». André étudie la structure
des étants élémentaires, des unités d’énergies ou des atomes de réalité a par-
tir de leur inscription relationnelle dans le tout, ce qui seul leur donne a la
fois « réalité », sens et une détermination véritablement mesurable.

Les pages sur la lumiére et la couleur qui terminent 'ouvrage sont sans
doute celles qui illustrent le mieux ce propos. La question du rapport exis-
tant entre manifestations qualitatives et mesure quantitatives est de pre-
miére importance. Pour André, le vert de la plante n’est ni une projection
psychique, ni un phénomene accidentel. Les couleurs ouvrent a la constitu-
tion ontologique de la réalité et font entrer en résonance degrés d’'ondes ou
de fréquences et structure « actu-potentielle » de I'étre. Le vert de la plante
manifeste la rencontre de la force active du jaune de la lumiére du soleil et
de la matiére bleutée, « en carence d’irradiation », du ciel. Cette alliance des
principes lumineux et obscur symbolise avec le rythme méme de la vie ter-
restre et trouve une expression particuliére pour le botaniste dans I'analyse
des processus a 'ceuvre au sein de la photosyntheése. La rencontre de ces di-
verses perspectives et la correspondance qu’elles induisent entre la percep-
tion humaine et I'analyse des faits scientifiques est ce qui, sous le prisme de
I'ontologie, donne sens aux phénoménes naturels.

On ne pourra le nier, la lecture de ce génial petit ouvrage n’est pas aisée.
La traduction, de bonne facture, est certes par endroits un peu littérale, mais
c’est le langage original de l'auteur, toujours guidé par le tout, qui doit
surtout étre mis en cause. La conception holiste de la création qu’il déve-
loppe a cette originalité de ne pas prendre pour point d’appui quelque partie
de la réalité naturelle, ce qui aurait tot fait de la replonger dans la parenté
des théories des correspondances chéres a ’hylozoisme renaissant. Siewerth
et André partent tous deux du point de vue supérieurement réflexif de I'étre
méme, dont 'ouverture et la transcendance vis-a-vis de tout genre permet au
discours du penseur de se situer toujours a juste distance critique de son ob-
jet d’études. Malgré tout, 'aspect organique du langage de Siewerth con-
dense parfois son verbe - et peut-étre plus spécialement encore dans cet ouv-
rage — au point qu’il parait parfois fort abstrus. Les différents « niveaux » de
discours sollicités s’entremélent et évoquent tour a tour, de fagon fort ramas-
sée, théories et résultats des sciences expérimentales, perspectives philoso-
phiques oscillant entre phénoménologie de souche heideggérienne et méta-
physique thomiste, allusions théologiques, ou encore diverses formes poé-
tiques la ou l'objet semble toujours se dérober a 'approche conceptuelle.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 539

L’idée d’assortir le texte d'un ensemble de notes explicatives est en ce sens
trés appréciable. Mais, peut-étre par excés de prudence, ces notes, trés majori-
tairement éclairantes et de grande qualité, parfois tout au plus illustratives
et trés érudites, sont souvent tellement longues qu’elles en viennent a dé-
couper et étouffer le texte siewerthien lui-méme, de sorte qu’il peut arriver
d’étre géné par la présentation matérielle de cette publication. Sur nombre
de pages, on ne trouvera que quelques lignes du texte traduit seulement, voire
aucune, avant de pouvoir continuer la lecture parfois bien plus loin. Il faut
encore souligner le découpage en titre et sous-titres ajouté au texte original
qui, s’il a vocation de rendre plus lisible I'articulation des arguments, rompt
parfois abusivement le rythme de lecture et ne facilite pas 'appréhension du
texte dans son unité organique. Parce que précisément la langue de Siewerth,
certes exigeante, prend sa source du tout et pose son propre rythme spé-
culatif, ce découpage scolastique pourra paraitre, pour un lecteur un peu rodé
a cet auteur, artificiel.

Ces petits défauts cosmétiques surpassés, on ne boudera pas son plaisir
devant la pensée d’envergure qui s'exprime dans cet ouvrage, dont 'auteur
reste malheureusement encore bien trop peu traduit.

JULIEN LAMBINET



=
.
-
-
L
Ll
g
-
=
-
5
Ll
Ll

"= 1
.
_—
¥
u

-

'\‘
>

. s n
= .
=

- e
-. .-!
Nl

. lh‘ :.' .
L
L - . .

l.. " -
=
= .'-
=
s
e
L B i

. I.I 1. .
L I .
ol
J "
LI
Ll .:* Ll



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

