Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)
Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

GIUSY MARGAGLIOTTA

La scuola epicurea. Interpretazioni e prospettive

Il volume Questioni epicuree’, edito da alcuni dei pit eminenti studiosi
dell’epicureismo, e una raccolta delle relazioni tenute durante il Convegno In-
ternazionale avuto luogo presso il dipartimento di Filosofia della “Sapienza” di
Roma tra il 19 e il 21 maggio 2013. Il volume si articola in cinque sezioni che
abbracciano tutti gli aspetti della filosofia epicurea e ne presentano la dina-
mica e la diffusione, sia attraverso testimonianze dirette che attraverso fonti
tardoantiche o posizioni critiche. Le prime due sezioni comprendono studi re-
lativi alla tradizione (Dorandi: Modi e modelli di trasmissione dell'opera Sulla
Natura di Epicuro) e alle forme del testo (De Sanctis: Questioni di stile; Erbi:
Lettere dal Kepos; Hef3ler: Das Gedenken an Verstorbene in der Schule Epikurs
in der Tradition der émtdgior Aoyou; Erler: Aphormen labein), mentre le ultime
si occupano delle tre parti in cui, come testimonia Diogene Laerzio (X 29-31),
puo essere suddiviso il sistema degli Epicurei: canonica (Morel: Esperienza e
dimostrazione in Epicuro), fisica (Konstan: Where in the Psyche Are Mental
Pleasures; Leone: Epicuro e la forza dei venti; Verde: Testimonianze tardoanti-
che sulla fisica di Epicuro) ed etica (Hammerstaedt: Considerazioni epicuree sul
tema della vecchiaia; Spinelli: Senza teodicea). Questo volume ha il merito di
offrire un quadro d’insieme coerente del pensiero epicureo in tutti i suoi as-
petti da prospettive differenti e talvolta pioneristiche.

Nella sezione dedicata alla tradizione (15-52), Tiziano Dorandi espone mi-
nutamente i modelli di trasmissione e di diffusione nel bacino Mediterraneo,
tra il IV secolo e 'inizio dell’eta imperiale, del maggiore trattato di Epicuro, il
ITepi @pvoews. La sua ricerca si basa essenzialmente sul materiale della Biblio-
teca di Ercolano e sugli indizi che la tradizione indiretta offre sull’opera del
fondatore del Giardino. Con sua analisi Dorandi offre un catalogo dei rotoli del
Iepi @ioews che permette di guadagnare un’idea concreta dei libri della sud-
detta opera nella Biblioteca di Ercolano prima dell’eruzione del Vesuvio del 79
d.C.

La seconda parte, che costituisce la pitt lunga di questo volume, raccoglie
quattro studi su questioni non soltanto stilistiche, come suggerirebbe il titolo
della sezione, ma anche antropologiche ed escatologiche.

Nel contributo dal titolo Questioni di stile (55-73) De Sanctis analizza in
che modo la chiarezza linguistica di Epicuro rispecchi il pensiero del filosofo e

! DE SANCTIS, Dino/SPINELLI, Emidio/TULLI, Mauro/VERDE, Francesco (eds.): Questioni epi-
curee (= Academia Philosophical Studies 52). Sankt Augustin: Academia 2015, 262 p., ISBN ¢78-3-
89665-681-0.



210 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

quale sia il filo rosso che lega le tre epistole maggiori prevenuteci: I'Epistola a
Erodoto, I'Epistola a Meneceo e quella a Pitocle. Definendosi un avtodidaxtog
(M 1 3 = fr. n4 Usner) Epicuro rivendica la sua indipendenza di pensiero ris-
petto ai filosofi che lo avevano preceduto. La sua presa di posizione & al
contempo una missione: liberare 'uomo dalle sue paure irrazionali attraverso
la comprensione della realta. Nelle epistole a Erodoto e a Pitocle, Epicuro spie-
ga che per giungere a una tale comprensione del mondo & fondamentale un
giusto uso della lingua: essa ci libera dalla paura dell'inatteso in quanto indica
un’'immediata corrispondenza tra il nome e la cosa nominata. Questioni etiche
sono affrontate da Epicuro prevalentemente nella Lettra a Meneceo. Il miglior
modo per aderire al “credo” della Scuola epicurea & quello di possedere un’opi-
nione etica fondata su tre principi: (1) la divinita & un essere immortale, felice
e beato; (2) 'uomo non deve temere la morte; (3) il piacere, valutato sulla base
della serenita che procura all’'anima, puo essere definito il principio e il fine di
una vita beata. A conclusione del suo studio, De Sanctis osserva che il filo
rosso che lega le tre lettere maggiori prese in esame ¢ l'invito da parte di
Epicuro a intraprendere la strada verso I'evdaipovia - un messaggio di salvezza
che ripercorre tutti i piani della realta.

I saggio di Margherita Erbi (75-94) apre uno scorcio su un altro aspetto
rivelato dalle epistole di Epicuro, quello del rapporto del filosofo con i suoi
amici (@idot). Erbi volge l'attenzione non tanto alle tre lettere maggiori, quan-
to a quelle che Epicuro deve avere scritto alle persone a lui pil care, ricostruite
attraverso i frammenti dei papiri di Ercolano e le testimonianze di Seneca, Plu-
tarco e Diogene Laerzio. La corrispondenza di Epicuro con i suoi amici non
solo testimonia la costante attivita del filosofo, ma ci aiuta a ricostruire la
biografia sia dello stesso Epicuro che dei suoi compagni. Il genere epistolare,
cosi come era concepito dal fondatore del Giardino, aveva lo scopo di veicolare
il sapere in maniera personalizzata, adatta al contesto e alle necessita del
destinatario. Ciononostante le sue epistole si rivelavano utili anche a tutti co-
loro che si trovavano in una situazione analoga a quella dei diretti destinatari.
Erbi sottolinea che attraverso i frammenti della corrispondenza di Epicuro con
I[domeneo e Mitre é altresi possibile comprendere la posizione di Epicuro in
merito alla relazione tra filosofia e attivita politica.

Attraverso una riflessione sulla concezione della morte e I'’elaborazione del
lutto per egli Epicurei, Hef3ler (95-112) mette in luce i parallelismi tra le testi-
monianze dei testi epicurei e il genere letterario dell’émita@rog. Cosi come
I'epitaffio loda la prodezza dell’eroe sul campo di battaglia, nei testi degli Epi-
curei ¢ elogiato il coraggio di fronte ai dolori; mentre nell’epitaffio e decisiva
I'épetn in guerra, per gli Epicurei lo & 'dpetn nella vita quotidiana. I valori
tradizionali rimangono sostanzialmente gli stessi, anche se cambiano alcuni
aspetti come la rinuncia alle spiegazioni mitologiche o I'attenzione per il sin-
golo individuo. Con i testi degli Epicurei si assiste dunque a una trasposizione
dei valori tradizionali dal piano della polis a quello della comunita filosofica.

Il contributo di Michael Erler (113-128) prende le mosse dalla critica che
Plutarco rivolge a Colote e all’epicureismo nell’Adversus Colotem per indagare
la funzione dello starting point in testi filosofici e letterari. Il termine sarting



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 21

point traduce il greco agopun e viene usato in contesti retorici, filosofici ed
ermeneutici come punto di partenza per argomentazioni letterarie o legate a
questioni concrete: per Sesto Empirico costituisce un mezzo per demarcare un
metodo; nella retorica rappresenta il punto di partenza per sviluppare una
posizione filosofica personale al fine di convincere i lettori. Tale concetto & in-
fine ricorrente nelle tragedie di Euripide e assume una speciale sfumatura nella
Retorica di Anassimene di Lapsaco. In tutti questi casi I'dépopur ha un ruolo
decisivo: gli autori decontestualizzano un determinato argomento e muovono
da esso per convincere, moralizzare o semplicemente presentare il proprio
punto di vista. Cid si pud osservare non soltanto nel contesto epicureo, ma
anche nella tradizione platonica.

La sezione dedicata alla canonica e occupata dal saggio di Pierre-Marie
Morel (131-147). In esso egli spiega che la dimostrazione (&nddeiZig) é vista con
atteggiamento critico dagli Epicurei. La loro critica é rivolta specialmente al
modello sillogistico di Aristotele, secondo cui da premesse vere indimostrabili
si giunge a delle conclusioni altrettanto vere. Epicuro propone un modello
alternativo: secondo tale modello la prova é da ricercare nella connessione tra
le proposizioni del ragionamento e I'evidenza immediata. La critica epicurea
alla dimostrazione non é tuttavia una critica generale, ma verte su tre argo-
menti specifici: (1) l'accusa di formalismo; (2) la critica all’'uso inappropriato
delle dimostrazioni quando 'oggetto indagato non lo permette; (3) la consta-
tazione che un metodo dimostrativo di questo tipo comporta un regresso
all'infinito. Morel sottolinea tuttavia che la critica alla dimostrazione non
implica un rifiuto assoluto della stessa: nonostante le accuse sopra citate
all’anodeifig di Aristotele, la terminologia dimostrativa é pienamente legittima
agli occhi degli Epicurei.

La sezione dedicata alla fisica si apre con il contributo di David Konstan
(151-158). Egli affronta il tema del piacere della psyche attraverso il rapporto di
quest’ultima con I'esperienza. Questo argomento solleva numerose questioni:
da che cosa e generato il piacere della psyche? Esso deriva dalla mancanza di
dolore e di pulsioni oppure e la conseguenza di un determinato stimolo? Un
piacere di questo tipo riguarda soltanto la parte razionale o I'anima nella sua
complessita? Al fine di ricostruire la dottrina epicurea, per 'analisi di Konstan
centrali sono il De Finibus di Cicerone e I'Etica Nicomachea di Aristotele. La
conclusione di questo studio é che, sebbene il piacere della psyche spesso affiori
nel campo non razionale, ¢ quello razionale a costituirne la causa ultima.

Il contributo di Giuliana Leone (159-177) indaga un elemento centrale per
la ricerca epicurea sulla natura. Si tratta del vento, un elemento che ricorre nei
testi filosofici e letterari antecedenti ad Epicuro in maniera polimorfica e mul-
tifunzionale. La meteorologia di Epicuro si rivela debitrice non soltanto dei
poemi omerici ed esiodei, ma anche del pensiero dei filosofi presocratici. Non
é certo se Lucrezio, fonte principale del pensiero epicureo, abbia attinto diretta-
mente dai testi di Epicuro o se si sia servito della mediazione di altri autori. Lo
studio di Leone dimostra tuttavia che, almeno riguardo ai venti, non c¢’¢ mo-
tivo di credere che Lucrezio abbia “abbandonato i pressa signa del suo vene-
rato Maestro” (174).



212 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

La parte sulla fisica si chiude con il contributo di Francesco Verde (179-195).
Egli osserva che il quadro della fisica epicurea offerto dall’Epistola a Pitocle,
dall’Epistola a Erodoto, dai frammenti del nepi pvoews e da quelli litici prove-
nienti da Enoanda, insieme alle testimonianze posteriori e critiche di Cicerone
e di Plutarco, offrono un quadro coerente, ma non esaustivo della fisica epicu-
rea. Per questo motivo egli conferisce grande importanza alle testimonianze
tardo antiche di Simplicio e di Temistio. Sebbene esse siano ostili alle dottrine
di Epicuro, sono utili per comprenderle meglio e dimostrano che il sistema
della fisica epicurea non é statico, ma si evolve dinamicamente.

Il contributo di Jirgen Hammerstaedt sul modo di considerare la vecchiaia
nell’ambito epicureo (199-211) inaugura la sezione dedicata all’etica. Questo
studio si basa sulla colossale iscrizione di Diogene di Enoanda su una stoa
della sua citta natale in Licia - testimonianza cardinale in quanto costituisce
un monumento grazie al quale i suoi pensieri sono potuti essere trasmessi fino
ad oggi. Contro la posizione di Omero ed Esiodo, i quali consideravano la
vecchiaia come il triste tramonto della vita e di tutte le facolta e capacita
dell'uvomo virile, Diogene rivaluta la condizione degli anziani e sfata alcuni
stereotipi. Il pregiudizio secondo cui la perdita o il mal funzionamento di certe
parti del corpo comporti la rinuncia ai piaceri e la conseguente infelicita si di-
mostra infondato, in quanto, secondo Diogene, le cose che non solleticano il
desiderio non provocano nemmeno afflizione per la loro mancanza. Inoltre,
per il pensiero epicureo, le passioni e i desideri incontrollabili rappresentano
una malattia dell’anima.

La raccolta si conclude con il contributo di Emidio Spinelli (213-234) attra-
verso cui egli contesta il presunto ateismo di Epicuro: per il filosofo gli déi non
solo esistono, ma hanno consistenza fisica e possono essere conosciuti attra-
verso un organo altrettanto fisico, la ragione. Secondo Epicuro gli dei sono
esseri viventi, animati, imperituri e antropomorfi. Essi sono caratterizzati
dall'imperturbabilita, conseguenza della loro inattivita: gli déi non si curano
delle vicende del mondo e della morale degli uomini. Questo rappresenta uno
scandalo per gli oppositori dell’epicureismo, per i quali una tale immagine
degli dei equivale alla distruzione delle basi della religio. Non era questo,
tuttavia, lo scopo di Epicuro. Al contrario: egli lottava contro le rappresenta-
zioni indegne del divino allo scopo di eliminare negli uomini l'irrazionale ti-
more degli deéi. La critica di Epicuro alla teodicea & ricostruita attraverso le
testimonianze di Lattanzio e di Sesto Empirico. Essa forse non collima per-
fettamente con le teorie del filosofo, tuttavia si accorda con il suo completo
rifiuto del dogmatismo a favore dell'affermazione dell’esperienza.

Attraverso questa panoramica ho cercato di mettere in luce la ricchezza del
volume il quale, pur affrontando temi complessi e specialistici, risulta accessi-
bile e scorrevole: | temi affrontati sono al centro dell’attuale dibattito sulle
questioni epicuree e i contributi, in virtu della loro chiarezza ed esaustivita e
della lucidita espositiva degli autori, rappresentano un valido strumento sia
per gli specialisti dell’epicureismo, sia per coloro che, spinti dalla curiosita, de-
cidono di avvicinarsi al tema.



SVEN K. KNEBEL
Die ndchste Etappe im Historikerstreit tiber die Gnadenstreitigkeiten

Anzuzeigen ist von Sylvio Hermann de Franceschi Thomisme et théologie mo-
derne. L’école de saint Thomas a l'épreuve de la querelle de la grdce (XVII*-XVIII°
siécles)'. Die Gnadenstreitigkeiten sind in der rémischen Congregatio de auxiliis
seinerzeit unentschieden geblieben, geistesgeschichtlich sind sie immer noch
unverdaut. Dabei hat der Katholizismus tber nichts sonst so eifrig und anhal-
tend gestritten (237). Auch hundert Jahre nach Schluff der Congregatio de
auxiliis, 1607, war das Problem einer Losung nicht naher geriickt (426). 1748
definierte der Hl. Stuhl den Status quo durch einen Pluralismus, der drei katho-
lische Gnadensysteme unterschied und vor gegenseitiger Verketzerung schiitzte:
das der ,Thomisten, das der ,Augustiner” und das der ,Anhdnger von Molina
und Suarez®. Ein Teil des Problems bestand in der Unklarheit tiber die Position
des Thomismus. Der Verfasser nennt das ,la question thomiste” (455, 501, 707).
Um ,das thomistische Paradigma“ (715) in den Gnadenstreitigkeiten geht es.
Wie ist es zu definieren, was fallt darunter? In der Antwort auf diese Frage liege
der Schliissel zu dem ganzen Problem.

Die Deutungshoheit Giber den Thomismus, welche die Theologen des Domi-
nikanerordens bis an die Schwelle des 20. Jahrhunderts leidenschaftlich vertei-
digt haben (,leur prétendu monopole thomasien®, 746), gesteht der Verfasser
ihnen nicht zu. Schon die Congregatio de auxiliis ,laf$t sich als die Sternstunde
der erbitterten Konkurrenz zweier Orden lesen, die beide den hl. Thomas fiir
sich reklamieren (281). Zu tief ist der Thomismus in die Entstehung einer Plura-
litat katholischer Gnadensysteme involviert, als dafd nicht endgiiltig zu akzep-
tieren wdre, dafd durch das institutionelle Bekenntnis zum Aquinaten nichts
geklart ist (76). Die Entinstitutionalisierung des Thomismus begiinstigt eine
Historisierung der Gnadenstreitigkeiten. Hinter dem Pladoyer fiir Historisierung
steckt indessen noch ein anderes Motiv, das geradezu entgegengesetzte: die
zum Schluf (769f.) noch einmal beschworene Erinnerung an Pascals Mahnung,
daff der Dominikanerorden eine Mission hat und intellektuell identifizierbar
bleiben mufd. Diese Mission sei ihm nur unter Vorbehalt anvertraut - unter dem
Vorbehalt, dafd er die reine Lehre nicht durch Zugestindnisse an den Zeitgeist
veruntreut: ,La grace peut bien n’avoir plus les dominicains pour défenseurs;
mais elle ne manquera jamais de défenseurs.” Insofern fungiert der titelgebende
,Thomismus‘ zugleich als massiv normativer Begriff, und ,épreuve“ bezeichnet
eine Bewahrungsprobe.

Die Thomisten (I’Ecole de saint Thomas) haben die Sache Augustins zu ihrer
gemacht (247), so die These. Den dge classique, mit Jean Dagens 1951, das golde-
ne Zeitalter Augustins zu nennen, ist zu eng. Er war auch das goldene Zeitalter
des Thomismus (90-92, 127, 200). Im Lichte dieser These widmet sich das neue

! DE FRANCESCHI, Sylvio Hermann: Thomisme et théologie moderne. L'école de saint Thomas
a l'épreuve de la querelle de la grdce (XVII'-XVIII® siécles). Paris: Lethielleux 2018, 793 S., ISBN

978-2-249-62595-4.



214 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Buch des gewandten Historikers dem weiteren Kontext einer 2009 von ihm
edierten Archivalie, des Examen des deux méthodes qu’on peut prendre pour jus-
tifier Jansénius von 1659. Wenn Pierre Nicole (1 1695), von ihm ist der Text, zu
der ersten Generation gehort, welche das Wort ,Thomismus' tiberhaupt verwen-
det hat,? dann ist in dem vorliegenden Buch dieses Wort das Sesam 6ffne dich zu
einer versunkenen Welt.

Das Buch, in der von den Dominikanern Grégory Woimbée und Philippe-
Marie Margelidon herausgegebenen Reihe Sed contra erschienen, ist nicht syste-
matisch aufgebaut, es ist eine Aufsatzsammlung, erweitert um eine ausfiihrliche
Einleitung. Die 16 Einzelstudien erschienen zwischen 2006 und 2014. Der Verfas-
ser hat sie iberarbeitet und unter drei Rubriken gebracht: I. Spannungen in der
Orthodoxie des Thomismus. II. Die Jansenismuskrise. IIl. Das Spatstadium der
Gnadenstreitigkeiten.

* k %k

Der erste Teil ist eine tour d’horizon, die gewisse Abstraktionen zueinander in
Beziehung setzt. Das erste Kapitel (81-127) legt die speziell historischen Griinde
fir die Skepsis dar, mit welcher der Beschworung einer thomistischen Identitat
zu begegnen ist. Von der Philosophie ist hier nicht die Rede, nur von der Theo-
logie. Das betrifft dann die Verhaltnisbestimmung von Thomismus und Augusti-
nismus. Sie ist diffizil. Manche (Arnauld, Bossuet) haben beides forciert mitein-
ander identifiziert, andere (Malebranche, Fénelon) hatten hier ihre Zweifel. Die
Frage wurde praktisch in dem Aufruhr um die Rezeption der Bulle Unigenitus
1713. Durch sie entstand zeitweilig der Eindruck einer Solidaritat des Thomismus
(Massoulié, Noél Alexandre, Amat de Graveson) mit dem verketzerten Augusti-
nismus. Erst mit mehr als zehnjahriger Verzogerung wurde dieser Eindruck aus
Rom, durch das Breve Demissas preces, korrigiert. Naheres dazu folgt im vier-
zehnten Kapitel (609f.).

Das zweite und das dritte Kapitel verstehen sich als Beitrage zu der gegen-
wartig wieder flotten (23) historischen Erforschung der rémischen Congregatio
de auxiliis. Das zweite Kapitel (129-163) disjungiert Thomismus und Calvinis-
mus. Wie der Thomismus sich gegen den von den Jesuiten erhobenen Calvinis-
musvorwurf zur Wehr setzte, wird an dem dariiber zwischen dem Jesuiten Bas-
tida und dem Dominikaner Lemos gefithrten Disput gezeigt, in einem spateren
Stadium der Congregatio (1605/06). Der Calvinismustopos hat auch in der Folge-
zeit seine Aktualitat behalten. Zu der Situation unmittelbar am Vorabend der
Jansenismuskrise bringt das sechste Kapitel noch Erganzungen (318-323). In der
Jansenismuskrise kehrte sich der Topos vorwiegend gegen den Jansenismus. Der
verschanzte sich hinter dem Thomismus. Damit war die Situation fiir die nachs-
ten Jahrzehnte gegeben.

Das dritte Kapitel (165-198) verkniipft Thomismus und Augustinismus. Zu
diesem Zweck analysiert es den in Rom ausgetragenen Wettbewerb im Fach Au-
gustinexegese, in der ersten Runde zwischen Lemos und Gregor von Valencia,

2 P. Nicole an P. Quesnel (ca. 1693), in: P. NICOLE: Traité de la grace generale, hgg. von J.
Fouillou/N. Petitpied, s.1. 1715, t.2, 12.



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 215

dann, nachdem der k.o. war, zwischen Lemos und Bastida. In der zweiten Runde
war Stellung zu nehmen zu einem von dem inzwischen verstorbenen Schieds-
richter, Papst Clemens VIII., hinterlassenen Restimee der Thesen Augustins.
Lemos unterstiitzte im vollen Umfang dieses Positionspapier, Bastida durfte es
unter Papst Paul V. wagen, sich in einigen Punkten davon zu distanzieren.
Lemos hat die strategische Partnerschaft von Thomismus und Augustinismus
auf den Weg gebracht. Erst dieser ,thomisme augustinien des Dominicains espa-
gnols® hat dem Jansenismus Deckung gewahren kénnen.

Das vierte Kapitel (199-235) untersucht die Storanfélligkeit des augustinisie-
renden Thomismus. Gegen die Philologen war sowohl die Echtheit der Summa
theologica (Launoy) als auch die von der Bibelkritik (Simon) angezweifelte Legi-
timitdt der scholastischen Bibelkommentierung zu verteidigen. Die Diskussion
dieser Fragen war von dem Gerangel in Prestigefragen belastet. Das wird an dem
von der Franziskanerkonkurrenz (Alva y Astorga) munter unterhaltenen Stor-
feuer gegen den von mafdgeblicher Seite begiinstigten Versuch gezeigt, die Auto-
ritat des Aquinaten bis zur Ranggleichheit mit Augustin hochzuschrauben. Vir-
tueller Fluchtpunkt dieses Kapitels ist die in dem 16. Kapitel referierte Ausein-
andersetzung um die These eines Dominikaners: ,Augustinus eget Thoma inter-
prete.”

Das fiinfte Kapitel (237-273) disjungiert Augustinismus und Molinismus. Die
Jesuiten haben die von ihnen fast (243) ausnahmslos verteidigte Scientia Media-
Hypothese in der Theologie zwar fiir einen Traditionsbruch, trotzdem fiir mit
Augustin vereinbar gehalten. Die Thomisten bestritten das. Konfrontiert werden
Molina einerseits und Alvarez und Antonio de la Madre de Dios (Karmeliterkurs
von Salamanca) andererseits. Mit letzteren wird die Scientia Media-Hypothese
als semipelagianisch qualifiziert.

Der zweite Teil wechselt das Thema. Die beschriebene Konstellation wird nicht
weiter zu dem Streit tiber die Ursache der Gnadenwirksamkeit verfolgt, sondern
zu der Frage in Beziehung gesetzt, ob die Unterscheidung zwischen wirksamer
und unwirksamer Gnade (gratia efficiens / sufficiens) iiberhaupt zuldssig ist.
Hier kommt eine neue Grofde ins Spiel: der augustinische Gnadenpartikularis-
mus (,Jansenismus’), der die Frage verneint.

Das sechste Kapitel (277-328) ist ein Beitrag zur Pascalforschung. Pascals
Entwicklung dokumentiert die auf jansenistischer Seite bestehenden Vorbehalte
gegen den Thomismus. ,Als der Gnadenstreit bereits eine beispiellose Komple-
xitat und Insichreflektiertheit erreicht hat, ordnet sich Pascals Intervention sehr
prazise in das Endstadium einer wichtigen Etappe ein. Seine Texte spiegeln das
Patt wider, in dem sich die Kontroverse befindet® (324). Gemeint ist die Phase
zwischen dem Schlufd der Congregatio de auxiliis 1607, die den Konflikt der
beiden Parteien unentschieden gelassen hatte, und der romischen Verurteilung
des Jansenismus 1653. Beleuchtet werden diverse theologische Optionen, die in
dieser Zeit bestanden haben, teils in der Absicht, damit die Alternative von
Thomismus und Molinismus zu unterlaufen (Bereur de Doble), teils in der, zwi-
schen den Lagern zu vermitteln. Um eine dieser Kompromif3lésungen, die des
Sorbonniten Alphonse Le Moyne (1 1659), geht es speziell. Dessen Thesen zur



216 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Gebetsgnade haben ab 1649 die Gruppe um Arnauld, darunter Pascal, zur Bil-
dung eines Lagers provoziert, das sich fiir Aquidistanz zu Calvinismus und Moli-
nismus entschied. Pseudoaugustinismus und Kryptomolinismus waren polemisch
die Schlagworte. Wie es sich zum Thomismus stellte, blieb vorlaufig offen.

Das siebente Kapitel (329-350) zeigt an Quesnel (1 1719), da es zum Zweck
der Disjunktion von Jansenismus und Calvinismus dem Jansenisten unter Um-
stinden sogar gelegen kam, dafd Augustin mit thomistischen Augen (,avec des
yeux Thomistes“) gelesen wurde. Es behandelt eine Episode aus Quesnels Kon-
troverse mit dem Jesuiten Dechamps, Autor des gelehrten Standardwerks De
haeresi Janseniana. Quesnel benutzte 1689 die Herausgabe des Briefwechsels
zwischen Dechamps und einem verstorbenen vornehmen Jesuitenzogling, der
nachher zum System der physischen Pradetermination konvertiert war, fir die
Zwecke der jansenistischen Propaganda. Bei dieser Gelegenheit wird auf die den
Jansenisten von Anfang an wichtige Offentlichkeitsarbeit eingegangen. Die lite-
rarische Gattung des Briefwechsels war tiberhaupt ein Hauptmittel der Populari-
sierung der Gnadenstreitigkeiten.

Das achte Kapitel (351-387) kommt zur Hauptthese, zu der Affinitdt von Jan-
senismus und Thomismus. Die Ausbildung des ,Philothomismus' als jansenis-
tischer Defensivposition ist das Thema in Nicoles Strategiepapier Examen des
deux méthodes qu’on peut prendre pour justifier Jansénius von 1659. Dem jan-
senistischen Lager wurde darin geraten, die eigene Verteidigung besser nicht auf
das Argument aufzubauen, man stehe doch auf dem Boden Augustins. Die Be-
weislast sei zu grof}, der Erfolg ungewifd. Gescheiter sei es, sich auf den Boden
der Orthodoxie zu stellen und dazu den Thomismus fur sich zu reklamieren.
Der Thomismus, brachte Quesnel diese Hermeneutik auf eine Formel, ,ldf3t Au-
gustin Schuljargon sprechen, aber ohne ihn deswegen seine eigene Sprache
vergessen zu machen® (542). Zu den kirchengeschichtlichen Folgen dieses, von
Arnauld auch befolgten, Ratschlags folgen in spateren Kapiteln noch Ausfiih-
rungen. Durch seine Aufrichtigkeit unterschied sich Nicoles Philothomismus
von dem anderer Jansenisten. Aus deren Sicht bestatigte Nicoles, bald nach sei-
nem Tod ruchbar gewordener, Gnadenuniversalismus den Argwohn, dafd schon
in der Hinwendung zur Scholastik der Verrat an Augustin steckt.

Das neunte und das zehnte Kapitel untersuchen die Stéranfalligkeit des Phi-
lothomismus. Das neunte (389-427) beschreibt die Affire um die Maurineraus-
gabe von Augustins gnadentheologischen Schriften. Der Versuch des Herausge-
bers Mabillon, die jansenistische Verteidigungsstrategie zu adoptieren, mifdlang,
denn auf der einen Seite sah er sich von Quesnel desavouiert, auf der anderen
stoberte Fénelon (1 1715) die Mauriner hinter ihrer Verschanzung auf. Umge-
kehrt wird an dem Benediktiner Fran¢ois Gesvres (1 1705) deutlich, wie versucht
wurde, Thomismus und Molinismus durch die These auseinanderzudividieren,
der Gnadenuniversalismus werde dem Thomismus lediglich unterschoben.

Das zehnte Kapitel (429-461) beschreibt den Streit um die Klausel ,in sensu
thomistico“, mit der die Jansenisten innerkirchlich dem ihnen abverlangten Be-
kenntnis zum Gnadenuniversalismus auszuweichen versuchten. Fénelon lief3 ih-
nen das nicht durchgehen: ,Ce sens est devenu comme le centre de la dispute.”
Den renitenten Augustinverehrern wurde von dem scholastisch erzogenen Epis-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 217

kopat die Distinktionsbereitschaft zwischen Akt und Potenz, zwischen Erstakt
und Zweitakt, zugemutet. Immer miisse gewdhrleistet sein, daff der Mensch in
der betreffenden Situation auch hatte anders handeln kénnen. Dafd die Amts-
kirche hier unbeugsam blieb (Affare Couet), zeigte die Grenzen der philotho-
mistischen Strategie.

Das elfte und das zwolfte Kapitel beleuchten die Eskalation des Streits am
Vorabend des Erscheinens der Bulle Unigenitus (1713), d.h. der abschliefenden
Verketzerung des Jansenismus. Das elfte (463-491) fithrt den Nachweis, daf der
Philothomismus dogmatisch immerhin keine Totgeburt war. Der Jansenismus
hat nie verschwiegen, daR trotz der gemeinsamen Uberzeugung, dafl Gott am
langeren Hebel sitzt (gratia per se efficax), es in den anthropologischen Grund-
lagen zwischen ihm und dem Thomismus Differenzen gab: Das System der phy-
sischen Pradetermination nivelliert Unschuldsstand und Stindenstand, wahrend
Augustin die Gnadenbediirftigkeit strikt durch den Siindenstand bedingt sein
1afdt. Daher wurde es sowohl von Jansenisten (Henricus a S. Ignatio OC. 1 1719)
als auch von Dominikanern (Norbert d’Elbecque t 1714) mit Erleichterung aufge-
nommen, daf} ein Jansenist, Francois-Laurent Boursier (1 1749), in seinem Traité
de l'action de Dieu sur les créatures (1713) die physische Pradetermination schon
bei Augustin nachweisen zu konnen behauptete. Dann hitte die Ubereinstim-
mung zwischen Augustin und dem Thomismus viel weiter gereicht als ange-
nommen. Von hier aus fillt ein Seitenblick auf die Theologie der Ubernatur im
20. Jahrhunderts (Lubac, Maritain u.a.).

Im Zentrum des dritten Teils steht Fénelon, der Erzbischof von Cambray, hier
als streitbarer Antijansenist. Dargestellt wird das Stadium der totalen Politisie-
rung des Streits um die philothomistische Option. Beide Lager bezichtigen ein-
ander, die Begriffe zu filschen und die Offentlichkeit irrezufiihren. Gegenseitig
wird sich dialektisch tiberboten und mit Denunziationen tiberzogen.

Das zwdlfte Kapitel (495-553) beschreibt die Umstinde der zehnjdhrigen
Entstehungsgeschichte von Fénelons Hauptwerk, der Instruction pastorale en
forme de dialogues von 1714. Es beschreibt sie als die Entstehung einer Obsession
wegen vermuteter Konspiration von Dominikanern und Jansenisten. Quesnel,
Jacques Fouillou (1 1736) und im Episkopat der Pariser Erzbischof Noailles sind
Fénelons Gegenspieler. Fénelon bezweckte die Zementierung des Ergebnisses
der Congregatio de auxiliis: Mehr als zwei katholische Gnadensysteme gebe es
nicht. Um die Grenzen des innerkatholischen Pluralismus aufzuzeigen, setzte er
die Inkompatibilitdit von Thomismus und Jansenismus auseinander. Sie unter-
scheiden sich ,wie Tag und Nacht“ (518), weil das System der physischen Prade-
termination handlungsmetaphysisch beim Zweitakt ansetzt, das der delectatio
victrix dagegen beim Erstakt. Was Fénelons Hommage an Unigenitus als die
Verketzerung des Systems der delectatio victrix interpretierte, interpretierte die
Gegenseite als die Verketzerung des Thomismus.

Das dreizehnte Kapitel (555-587), das die Fénelondiskussion fortsetzt, ist
dem an den Gnadenstreitigkeiten mehr systematisch interessierten Leser tiber-
haupt zum Einstieg zu empfehlen. Es ist tiberschrieben ,Le thomisme moderne
au tribunal du molinisme*, d.h. des ,molinisme fénelonien“ (553). Das grofde Ar-



218 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gument, mit dem Fénelon die jansenistische Strategie durchkreuzt, wird imma-
nent studiert: dafd die physische Pradetermination und die delectatio victrix me-
taphysisch kontrare Grundlagen haben. Alles dreht sich um die Unterscheidung
von Erstakt und Zweitakt. Darum lauft Fénelons Interpretation des thomisti-
schen Systems darauf hinaus, dafd sich die physische Pradetermination nur un-
ter der Bedingung im Rahmen der Orthodoxie hdlt, dafd sie sich von dem suare-
zischen Simultankonkurs gar nicht unterscheidet. Fénelons theologisches Profil
ist nicht so vieldeutig, wie manchmal behauptet. Er ist Kongruist.

Das vierzehnte Kapitel (589-635) schliefdt die Diskussion ab. Es behandelt
Fénelons Versuch, das Lager der physischen Pradeterministen zu spalten, sowie
die gereizten Reaktionen darauf in dem Zeitraum 1721/26. Bis in die Spitzen des
franzosischen Episkopats lief gegen den toten Fénelon eine Diskreditierungs-
kampagne (Noailles, La Broue, Billuart, Fouillou). Die Gegner beschworen, unter
Berufung auf Massoulié (1 1706), die Identitdt von gratia efficax, praemotio phy-
sica und delectatio victrix. Es wurde gestreut, Fénelon hdtte behauptet, in der
Verdammung des Jansenismus sei von Rom die gratia efficax der Thomisten ver-
dammt. Die Richtigstellung, daf} Fénelon die physische Pradetermination ledig-
lich fiir das weniger probable katholische Gnadensystem gehalten hat, wurde
nicht akzeptiert. Er sei zu der alten, nur zwischenzeitlich von den Molinisten
aufgegebenen, Taktik zuriickgekehrt, es direkt auf die Verketzerung des Tho-
mismus anzulegen. ,Die Debatte tiber Fénelons Antithomismus war ein wichti-
ges Kapitel im Gnadenstreit unmittelbar im Anschlufd an die Publikation des
Breve Demissas preces. Es galt, auf seiner Hut zu sein, dafd die Molinisten nicht
durch die Hintertiir und gegen den Willen des HI. Stuhls doch noch, zu ihrem
Vorteil, tiber den Ausgang der Congregatio de auxiliis befanden.“ (627)

Das fiinfzehnte Kapitel (637-705) charakterisiert die Situation in den Jahr-
zehnten nach Demissas preces, d.h. zu der Zeit, als die Dominikaner kirchenpo-
litisch obenauf waren. Dazu greift es, gestiitzt auch auf Archivstudien, die Affare
Viou heraus, den aktenkundigen Fall eines jansenistischen Dominikaners. Viou
(1 1780) war ein widerspenstiger Professor, sein Bischof, Yse de Saléon ( 1751),
ein Anhanger Fénelons. Die Wirksamkeit der Gnade, behauptete Viou, sei ein
Pradikat, welches sich auch auf den Erstakt bezieht. Wer das leugnet, setze die
Dominikanertheologie generell (Lemos, Gonet, Regnault, Massoulié, Alexandre,
Elbecque, Serry, Amat de Graveson) unter Jansenismusverdacht. Obwohl von
seinem Orden schliefllich doch gemafiregelt, wurde ihm in dogmatischer Hin-
sicht lediglich vorgeworfen, dafd seine Interpretation Massouliés von dem Au-
gustiner Berti (1 1766) inspiriert sei. Bertis Gnadensystem wurde von Saléon als
jansenistisch qualifiziert, aber in der 1744/47 dartiber zwischen ihm und Berti
gefithrten Kontroverse hat er den Kiirzeren gezogen. Das Resultat der Affare
Viou stellt sich so dar: ,Indem er hinter einer taktisch giinstigen Bezugnahme
auf den Augustinismus in Deckung ging, dennoch eingeklemmt zwischen Janse-
nismus und Molinismus, hat sich der Thomismus auf einen Standpunkt gestellt,
der mit Lindern eine Ahnlichkeit hat, welche zwischen zwei feindlichen Na-
tionen liegen: Was immer geschieht, es geht sie unweigerlich alle an.“ (705)

Das Schlufdkapitel (707-773) beschreibt aus franzosischer Sicht, hin und wie-
der mit einem Blick iiber die Grenze, die ,Dammerung”“ der Gnadenstreitig-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 219

keiten bis zum Vorabend der Franzosischen Revolution. Dazu schlagt es drei
Pflocke ein, Benedikts XIV. Sendschreiben Dum praeterito mense von 1748, die
Aufhebung der Gesellschaft Jesu 1773 und die Théologie de Lyon von 1780, den
,Schwanengesang des schulmaifligen Jansenismus in Frankreich“ (765). Nach ei-
nigen Bemerkungen zur irenischen Kommentierung des pluralistischen Status
quo (Nicolas Jamin 1 1768) wird die Maglichkeit erwogen, dafd 1773 die Gnaden-
streitigkeiten praktisch beendet gewesen sein konnten, denn der Storenfried
war weg: ,Sans Molina, pas de Jansénius.“ (742) Die tbrigen beiden Parteien,
Dominikaner und Augustiner, hatten sich unter dem Beifall der Jansenisten mit-
einander verstandigt. Fiir das Unionsprojekt wurden unterschiedliche Vorschla-
ge gemacht. Der Benediktiner Pierre Mougenot (1 1797) schlug den ,Augusti-
niens-Thomistes“ vor, die Gnadenwirksamkeit auf die delectatio victrix und die
,;moralische’ Pradetermination zu griinden. Die Théologie de Lyon kombinierte
dagegen praedeterminatio physica und delectatio victrix, und zwar mit dem Ak-
zent auf jener. Das war auch die von den Nouvelles Ecclésiastiques vorgezogene
Losung. Auf beiden Seiten gab es indessen Widerstand gegen das Unionsprojekt.
Die Augustinerschule (Berti) wehrte sich gegen die von der Dominikanerschule
(Mamachi) fiir Thomas beanspruchte Deutungshoheit iiber Augustin. Die Domi-
nikaner wehrten sich gegen den antischolastischen, augustinisierenden Geist
der Studienreform, wie sie zur Flankierung der Jesuitenvertreibung von den ab-
solutistischen Hofen (Madrid, Wien) verordnet wurde. Das alte jansenistische
Mifdtrauen, dem schon frither im 18. Jahrhundert der Abbé Racine in seinem Ab-
régé de lhistoire ecclésiastique Ausdruck verliehen hatte (37), sah die Dominika-
ner, vom Ultramontanismus bis zur Anthropologie, Positionen besetzen, fiir
welche in der Vergangenheit die Jesuiten gut gewesen waren (734f.). In der Gna-
denlehre wollten die Nouvelles Ecclésiastiques bei ihnen Zeichen der Erschlaf-
fung feststellen (736, 743). Trotz der firr den Philothomismus an sich giinstigen
Konjunktur widerspricht der Verfasser dem Eindruck nicht, da vonseiten der
Dominikaner abermals habe ,Verrat® (735, 767, 770) beflirchtet werden miissen.
Das Buch schlieft mit einigen allgemeinen Uberlegungen zu dem historiogra-
phischen Verifikationsproblem der Aussage, eine Kontroverse habe irgendwann
,aufgehort’.

* k% %

Der Verfasser behandelt einen groflen Gegenstand aus dem Uberschneidungsbe-
reich von Theologie- und Kirchengeschichte, doch (286f.) innerhalb der dem
Historiker gezogenen Schranken. Der historische Horizont dieses Buches ist
auflergewohnlich, ebenso der Sinn fiir die Dramatik seines Gegenstandes. Inso-
fern dabei die Rekonstruktion des Geschichtsbilds herausgekommen ist, von
welchem der redaktionelle Kurs der Nouvelles Ecclésiastiques bestimmt war, ist
das Ergebnis auch uneingeschrankt als gelungen zu bezeichnen. Das jansenisti-
sche Wochenblatt, das 1728 das Zeitalter der Parteipresse einleitete, wird viel zu
selten studiert. Deswegen und auch, weil beide Werke den Zusammenhang des
17. mit dem 18. Jahrhundert festhalten, empfiehlt sich aus Sicht des deutschen
Lesers das hier zu besprechende als die dringend nétige Erganzung zu der sozio-
logisch inspirierten Weltanschauungsanalyse des Jansenismus in Bernhard



220 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Groethuysens Klassiker von 1927. Wo sich auf den Standpunkt gestellt wird, in
Frankreich habe die Schaffung einer Welt auf der Tagesordnung gestanden, wel-
che ,die Siinde nicht mehr kennt und der Gnade nicht mehr bedarf*,3 waren
Verzeichnungen unvermeidlich, um die zu korrigieren Nachhilfeunterricht in
Theologiegeschichte schon guttut. Gallikanismus und Jansenismus bedingen die
idiosynkratische Mischung des franzosischen Katholizismus. Der Verfasser ist
Spezialist fiir die eine wie fiir die andere der im 17. Jahrhundert gestellten
groflen Machtfragen. Ob nun zwischen Staat und Kirche oder zwischen Gott
und freiem Willen, stets ging es ja um das: Wer wen?

Ein Historiker mufd sich der Masse von Namen stellen, die ihm sein Gegen-
stand darbietet. Dieses Verhaltnis zu einer Masse von Namen hat der Verfasser.
Weder gibt es fiir ihn zu recht vergessene Autoren noch ist er fiir bestimmte Na-
men besonders eingenommen. Die Autorenindividualitdat ist ihm iiberhaupt
nicht iibermaflig wichtig. Interessiert wird sich fiir die grof3en Ideen, fiir die
durch die Institutionen und die Lagerbildung der Vergangenheit bedingte Ver-
teilung der Massen. Die gewdhlte Kapitelfolge lehnt sich an die Zeitfolge an,
aber der Verfasser hat der Versuchung widerstanden, diese zum Leitfaden der
Darstellung zu nehmen. Stattdessen tiberldfdt er sich, zeitlich im Vor und Zu-
riick, frei dem Duktus seines Themas. Stets werden wirklich gefiihrte Kontro-
versen identifiziert, das ist viel erhellender als das Ziehen abstrakter Vergleiche,
geschweige denn als die Manier der ,immanenten‘ Interpretation. Die formalen
Kompositionsmangel, Vorgriffe und Wiederholungen, erklaren sich zum Teil da-
raus, zum Teil aus der Entstehungsweise des Buchs. Dem Leser bleiben tiber-
fliissige Informationen, anekdotische Details usw., erspart. Die Aussagen im
Text sind hinldnglich belegt. Die Sorgfalt, mit der der gelehrte Apparat lateini-
schen Quellentext bietet, ist nicht selbstverstandlich.

Die in Anspruch genommene Freiheit gegeniiber einer duflerst weitschich-
tigen Materie macht das historische Argument auch angreifbar. Die Plausibilitat
des Gedankengangs einmal zugestanden bleiben doch Einwande. Ein erster be-
trifft die Literaturverarbeitung, ein zweiter die Darlegung der Streitsache, ein
dritter die Nomenklatur der Beweismittel.

1. Deutschsprachige Literatur ist nicht verarbeitet, obwohl die Existenz einer
Literatur zu diesem Forschungszweig von Karl Werners Geschichte des Thomis-
mus von 1859 datiert. Wenn in dem Kapitel ,Fénelon et la définition du vrai
thomisme" versichert wird, dieses Thema sei noch unbehandelt (,aucun travail®,
498), dann weif} der Leser nicht, woran er mit einer solchen Feststellung ist. Auf
der einen Seite ist z.B. Spaemanns Habilitationsschrift tiber Fénelon gar nicht
erwahnt, auf der anderen mufd der Hinweis erlaubt sein, daff das Historische
Worterbuch der Philosophie in dem Artikel ,Thomismus® schon vor zwanzig Jah-
en auf eine sogar noch weitergehende Vermutung gekommen ist: ,Wahrschein-

3 B. GROETHUYSEN: Die Entstehung der btirgerlichen Welt- und Lebensanschauung in Frank-
reich. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, Bd. 1, 237. Mit den spdteren Exzessen der Weltan-
schauungsanalyse verglichen (L. GOLDMANN: Der verborgene Gott, dt. Ubers. von H. Baum.
Neuwied-Darmstadt: Luchterhand 1973) verkehren sich allerdings auch die Schwachen die-
ses Buchs in Starken.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 221

lich gehort Fénelon zu den ersten, die den Begriff eigens thematisieren.“4 Das
heifdt nicht, daf von deutschsprachiger Literatur gar nicht Notiz genommen
ware. Der Verfasser hat aber die Unsitte, Forschungsliteratur summarisch in den
Fuffnoten beizusetzen. Auf diese Weise lauft etliches mit, was vermutlich doch
nur aus zweiter Hand bekannt ist. Obwohl es sich in diesem Fall sogar um den
einzigen Literaturhinweis handelt, der gegeben ist (31), hat z.B. der Artikel
,Praedeterminatio physica“, aus demselben Standardwerk, in dem Gedanken-
gang nicht die mindeste Spur hinterlassen.

Auch die Sorgfalt im Umgang mit den Quellentexten ist nicht tiberall gleich-
mafdig. Molinas Concordia (1588, *1595) ist der Stein, der alles ins Rollen ge-
bracht hat. Mehr ist sie fiir den Verfasser allerdings nicht. Seine Bekanntschaft
mit ihr ist oberflachlich. Thm zufolge hatte Molina ,rigoureusement” (263) dedu-
ziert, daf die Futuribilien ,von ewigkeither eine objektive Wahrheit“ haben. Das
Gegenteil ist der Fall: Molina hat es bekampft, die Scientia Media-Hypothese auf
den festen Wahrheitswert in einem zweiwertigen Aussagenkalkil zuriickzu-
fiihren. Das ist freilich nur einer der Griinde, warum sich innerhalb der Jesuiten
Molinas Variante der Scientia Media-Hypothese gerade nicht durchgesetzt hat.
Fiir seine Behauptung, die Concordia ware ,certainement” (238) einer der meist-
kommentierten Texte der posttridentinischen Theologie gewesen, bleibt der
Verfasser den Beweis schuldig. Die Concordia wird offenbar mit Suarez’ Opuscu-
lum De scientia quam Deus habet de futuris contingentibus (1599) verwechselt.
Sudrez’ Version der Scientia Media-Hypothese ist die klassisch gewordene, sie
unterscheidet sich von Molinas grundlegend, und zumindest der eben beriihrte
Unterschied war jedem damals geldufig, auch den Dominikanern.5 Dieser fiir die
Traditionsbildung schlechterdings mafigebliche Text, der von Sudrez, ist dem
Verfasser nicht unbekannt, aber von ihm ebensowenig studiert. In seiner Darle-
gung des Verlaufsprofils der Kontroverse um die Scientia Media-Hypothese fallt
er schlicht aus. Das hat dann zur Folge, dafd sein Referat der von den Thomisten
an dieser Hypothese geiibten Kritik streckenweise (249-251, 255-257) die Orien-
tierung verliert.

* k%

2. Der Historiker mufd nicht unbedingt unparteilich sein. In dem Historiker-
streit, der seit dreihundert Jahren die Gnadenstreitigkeiten tiberlagert, steht der
Verfasser auf den Schultern des Dominikaners Serry. Sein Beweis (244-246) fiir

4 Historisches Wérterbuch der Philosophie, hgg. ]J. Ritter/K. Griinder/G. Gabriel, s.v. ,Tho-
mismus‘ (H. Schmidinger). Basel: Schwabe 1971-2004, Bd. 10 (1998), 184-1187.

5 ,Discordant [...] principaliter tres Authores, nempe Molina, Vasques et Suarius, et se mu-
tuo destruunt, in assignando fundamento principali talis scientiae mediae. Molina namque
constanter negat, illam posse fundari in veritate obiectiva ipsius futuri, quae est ratio totalis
Suarii [...]. Vasques autem [...], quem sequitur ibi Arrubal [...], requirunt ad fundamentum
huius scientiae, moralem saltem connexionem in obiecto futuro ad conditionem, cum qua
efficitur. Unde negant, pure disparata sciri posse a Deo [...]. Suarius [...] recurrit ad veritatem
obiectivam [...]. [...] quoniam hic modus Suarii praevalet magis hac tempestate apud Authores
Societatis, ideo illum ex professo impugnabimus.” P. MAGALHAES OP. (1 1672): Tractatus theolo-
gicus de scientia Dei. Lissabon 1666, 375f. Vgl. E. VANSTEENBERGHE: Molinisme, in: DThC X
(1928), 2094-2187, hier 2169,



222 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

den Bruch mit der katholischen Tradition, den die Jesuiten nach eigenem Be-
kunden mit der Scientia Media-Hypothese vollzogen hatten, ist Punkt fir Punkt
aus Serry geschopft, moglicherweise aus zweiter Hand,® und schon Serry haben
die Kritiker damals diesen Beweis nicht abgenommen, sondern, bis auf einen
der dafiir angefiihrten Texte, fehlende Autopsie zu riigen gehabt.? Wenn den
Molinisten in ihrem Disput mit den Dominikanern nicht nur Skrupellosigkeit
(323) und Augustinverachtung (186, 268) attestiert wird, sondern Unaufrichtig-
keit (139, 143) und Inkohdrenz (161), dann wiirden solche Urteile jedoch voraus-
setzen, dafd in die Streitsache tiefer eingetreten ist, als es der Verfasser fiir seine
Zwecke vorgehabt hat. Es gibt Griinde, um an seiner richterlichen Kompetenz
zu zweifeln.

Was er ,Molinismus’ nennt, bleibt vage. Manchmal (552) hat es den An-
schein, als ware die Pradestination post praevisa merita ein Merkmal dieses Be-
griffs. Das stiinde dann im Widerspruch zu Molinas erklarter Doktrin. Es wiirde
der Verstandigung dienen, nicht nur zwischen dem Molinismus und dessen ver-
meintlich pelagianischen Konsequenzen, sondern sogar zwischen ihm und der
Scientia Media-Hypothese zu unterscheiden und bezogen auf die Gnadenstrei-
tigkeiten den Begriff ,Molinismus’ terminologisch dem Gnadenmolinismus vor-
zubehalten. Die Scientia Media-Hypothese diente ja dazu, diesen mit bestimm-
ten Gottesattributen (der Unfehlbarkeit des Vorherwissens, der Unfrustrierbar-
keit des Pradestinationswillens) auszugleichen. Dann ist, was gemeint ist, ein-
deutig: dafs die Wirksamkeit einer Gnadenhilfe kein Ausstattungsmerkmal der-
selben ist (gratia [...] quantum est ex se, agit necessitate naturae),® sondern da-
von abhangt, was heute als compliance in aller Munde ist: auxilia gratiae non
habere ex sua natura, quod efficacia sint aut non sint, sed id pendere ex eo, quod
arbitrium [...[ consentire et cooperari velit aut non velit.9 Ob es mit dieser Abhan-
gigkeit vom Zweitakt vereinbar ist, die Gnadenhilfen auf der Basis der Scientia
Media spezialangefertigt zu denken, davon leuchtet es dann ein, daf diese
These - es ist die des von Sudrez entwickelten ,Kongruismus‘ - das Lager der
Gnadenmolinisten hat spalten miissen. Der Verfasser, der Le Bachelets kostbare
Dokumentation dieses Streits von 1931 kennt, hdlt den Kongruismus tbrigens
immer noch fiir eine taktische Konzession (27, 284f.). ,Molinisme congruiste"
(329) ist jedenfalls Nonsens, entweder ein holzernes Eisen oder ein weiller
Schimmel, je nachdem.

Da der Streit zwischen den Molinisten und den Dominikanern bzw. Jansenis-
ten sich darum dreht, ob deren Hypothesen fiir die Gnadenwirksamkeit mit dem

6 J.H. SERRY OP.: Historia Congregationum de auxiliis divinae gratiae 1, 13. Antwerpen 1709,
72f.; A M. DUMMERMUTH OP. (1 1918): S. Thomas et doctrina Praemotionis Physicae, seu Res-
ponsio ad R.P. Schneemann S.J. aliosque doctrinae Scholae Thomisticae impugnatores. Paris:
L’Année Dominicaine 1886, 750-753.

7 (B. GERMON §J. [+ 1718]:) Errata de ['Histoire des Congregations de auxiliis composée par
l'abbé Le Blanc. Liittich 1702, 98-101.

8 L. MOLINA: Concordia, hg. von J. Rabeneck. Ofia-Madrid: Sapientia 1953, 504.

9 Ebd. 361.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 223

Neinsagenkonnen, mit dem posse dissentire, si velit der Konzilsdefinition, ver-
einbar sind, hdtte es bei der Darlegung des polemischen Schlagabtauschs nicht
sein Bewenden haben diirfen. Speziell von dem Calvinismustopos, der den Ver-
fasser angelegentlich beschaftigt, war den streitenden Parteien damals bewuf3t,
dafd der nicht mehr als eine Retourkutsche war." Erst im dreizehnten Kapitel, im
Rahmen des Fénelonreferats, d.h. bezogen auf ein viel spateres Diskursstadium,
bekommt der Leser das thomistische Gnadensystem ordentlich auseinanderge-
setzt. Vorher wird er, wie gesagt, mit dem Hinweis auf den Worterbuchartikel
,Praedeterminatio physica“ von dem Berliner Philosophiehistoriker Wolfgang
Hibener abgefunden. Der Artikel ist grundlegend wichtig, aber nicht in der Ab-
sicht, in der der Verfasser auf ihn verweist. Hibener hatte damit seinerzeit aus-
driicklich nur die Klarung einer begriffsgeschichtlichen Vorfrage bezweckt.
Einer Beantwortung der Frage, ob Fénelons ebenso instruktive wie paradoxe
Interpretation des Systems der physischen Pradetermination historisch zutrifft,
hdtte nicht ausgewichen werden dirfen. Solange die Mdoglichkeit nicht ausge-
schlossen ist, dafd Fénelon mit seiner Interpretation recht hat, die von dem alte-
ren Stadium der Gnadenstreitigkeiten nur viel Larm um nichts tbriglafdt, hangt
die Hauptthese des Buches, die von der Wahlverwandtschaft von Augustinismus
und Thomismus, in der Luft. Aus Fénelons Interpretation spreche eine ,diskrete
Feindseligkeit (586). Vielleicht, aber damit ist sie nicht widerlegt. Der Verfasser
zeigt nur, dafd die forcierte Interpretation den sehr praktischen Zweck gehabt
hat, den Dominikanerorden unter Zugzwang zu setzen, damit er einen Unver-
einbarkeitsbeschluf} gegen die Fraktion Massoulié fafdte. Die diesem Theologen
gewidmeten Bemerkungen (106-109) sind, beildufig bemerkt, gar zu diirftig,
Massouliés Position in dem kritischen Punkt bleibt unklar (662f.). Es ware zu
prifen gewesen - denn das behauptet Fénelon (583) -, ob die Interpretations-
spielrdume, die das thomistische Gnadensystem liefd (,la relative obscurité de la
théorie de la praemotio physica“, 601), wirklich erst da angefangen haben, wo es
sich bei der physischen Pradetermination um die Spezifikation der naheren Um-
stande von deren Bezogenheit auf den Zweitakt handelt. Einmal klingt es so, als
pflichtete der Verfasser Fénelon bei (,justement”, 566), dann wieder so, als hatte
er seine Zweifel (594f.). Fiir seine Person tragt er Zweifelsgriinde aber nicht vor.
Die Interpretationskritik tberlafdt er den jansenistischen Gegnern Fénelons
(603-607), tibrigens auch wieder nicht, ohne sich davon zu distanzieren (,mau-
vaise foi“, 625). Nur in Bezug auf Fénelons Vereinnahmung von Lemos (516, 595)
lafdt sich aus dem Bericht iiber Lemos’ Auftreten in der Congregatio de auxiliis

10 Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum § 1554,
hgg. von H. Denzinger/A. Schonmetzer. Freiburg i.Br.: Herder 1963, 378 (Canon 4 de iustifi-
catione).

i1 Ce prétendu soupg¢on de Calvinisme contre les Thomistes n’est, au sentiment de Ripalda
Jesuite, qu'une recrimination des Jesuites, pour opposer a 'accusation de Pélagianisme que les
Dominicains faisoient contre eux.“ (CH. BILLUART OP. [{ 1757]:) Le Thomisme triomphant, s.l.
(1725) 18. Wiederholt von (B. RACINE 1 1755:) Abrégé de Uhistoire ecclésiastique XVII*™ siécle 2, 2.
Paris (Cologne) 1754, t.ao, 80. Den Hinweis auf beide Texte verdanke ich dem besprochenen
Werk.



224 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

(182f.) sicher schlieflen, dafd der Verfasser diese Kritik teilt. Fénelons Persil-
schein fiir seinen anderen Gewdhrsmann, Alvarez (581-584), bleibt unerértert.

Die Zweifel hatten bei dem Begriff der Freiheit anzusetzen. Fénelons Be-
hauptung, es gebe keinen echten Thomisten (,aucun vrai Thomiste®), der in
Bezug auf den Begriff der Freiheit (,sur la notion de liberté“) mit den Antijan-
senisten, auch mit den sog. Molinisten, nicht iibereinstimmte, pariert der Ver-
fasser mit Ironie. Er nennt sie vielleicht doch etwas kiihn, ,probablement un peu
vite en besogne“ (592). Sie riskiere, durch die Tatsachen widerlegt zu werden
(594). Mit Tatsachen wird auch aufgewartet. Nur ist durch die Tatsache, daf} die
Thomisten damals nur sehr ausnahmsweise fiir die Molinisten Sympathien
gezeigt haben, nichts bewiesen. Der Punkt ist, ob man lageriibergreifend von
derselben Sache sprach, wenn man tber die Vereinbarkeit bzw. Unvereinbarkeit
dieser oder jener Hypothese mit der Freiheit stritt. Jeder Streit setzt voraus, daf3
die Parteien sich zumindest darin einig sind, woriiber sie streiten. Fénelon
behauptet lediglich, den orthodoxen Gnadenstreitigkeiten habe es an einer sol-
chen Verstandigungsbasis nicht gefehlt, namlich an dem Begriff der libertas in-
differentiae. Andere damals hatten das bestritten.’? Das ist der Punkt, zu wel-
chem der Verfasser hitte Stellung nehmen miissen. Uber diesen Begriff, den der
libertas indifferentiae (161, 301f., 586), schweigt sich das Buch nun aus. Es hatte
sich angeboten, ihn begriffsgeschichtlich zu eroértern, dann ware tiber eine nette,
schon von den Zeitgenossen dariiber gefiihrte, Kontroverse zu berichten ge-
wesen.'3

Ein schones Dokument fiir die vom Verfasser herausgearbeitete Wahlver-
wandtschaft ist die Reaktion auf die Begriffsbestimmung der Indifferenzfreiheit,
welche den Jesuiten zum Lackmustest der posttridentinischen Orthodoxie ge-
dient hat. Von dieser Begriffsbestimmung, die auch Fénelon (563) seiner Argu-
mentation zugrundelegt, haben namlich der Augustinverehrer Jansenius und
der Thomasverehrer Massoulié iibereinstimmend betont, wie fremd sie ihren je-
weiligen Hausgottern sei.' Sie lautet: ,Illa causa libera est, quae positis omnibus

12 Molinistae [...] indifferentiam ad agendum et non agendum, in qua libertas arbitrii con-
sistit, [...] longe aliter intelligunt quam Thomistae recentiores.“ L. LE BLANC BEAULIEU ({1 1675):
,Theses theologicae de libero hominis arbitrio absolute et in se spectato” 3, 32, in Theses theo-
logicae variis temporibus in Academia Sedanensi editae. London 1675, 427.

13 Zur Bibliographie: P. SHERLOCK (Ps.: Leonardus) SJ. (1 1646): Responsiones ad expostula-
tiones recentiorum quorumdam Theologorum contra Scientia Mediam 2, 15-16. Lyon 1644, 106~
109; F. ANNAT SJ.: Scientia media contra novos eius impugnatores defensa 1, 109. ('1645) Paris
1662, 138-39; M. SCHOOCK (1 1669): Diatriba academica explicans naturam et conditionem liberi
arbitrii § 15. Groningen 1659, 20-24; S. IZQUIERDO §J. (1 1681): Opus theologicum iuxta atque
philosophicum de Deo uno 30, 442. Rom 1664-1670, t.2, 281b/82a.

14 ,Nam Augustino, discipulis et posteris eius, definitio ista liberi arbitrii, qua nunc Scho-
lastici quidam id esse volunt, ,quod positis omnibus ad agendum requisitis potest agere et non
agere’, [...] ad multa saecula fuit ignotissima, sicut etiamnum ab omnibus, qui gratiam physice
determinantem liberum arbitrium tuentur, velut Christi gratiae capitaliter inimica reprobatur.”
C. JANSENIUS: Augustinus: De gratia Christi Salvatoris 8, 19. Lowen 1640, t.3, 866. - ,[...] mani-
feste colligitur, eam libertatis definitionem, quae celebris est apud Recentiores, alienam esse a
D. Thomae sententia.“ A. MASSOULIE OP.: Divus Thomas sui interpres de divina motione et liber-
tate creata 2, 1, 3. Rom 1692, 251a.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 225

requisitis ad agendum, potest agere, et non agere.“’> Der Unterschied zwischen
dem freien Willen und einer natiirlichen Ursache besteht exakt darin: Auch
wenn alle Voraussetzungen dafiir gegeben sind, daf$ diese Art Ursache eine be-
stimmte Wirkung tut, kann sie diese tun oder auch nicht. Also Indeterminis-
mus. Allen Beteiligten an den Gnadenstreitigkeiten war klar, daf8 die Formel
weder auf Aristoteles noch auf den Aquinaten zuriickgeht. In einer Monogra-
phie zur Scientia Media-Hypothese, welche der Verfasser bei anderer Gelegen-
heit auch heranzieht (321), hat der Jesuit Franc¢ois Annat (f 1670) darauf auf-
merksam gemacht, daf} die Formel in Teilen der theologischen Kontroverslite-
ratur fiir eine Erfindung der Nominalisten (Nominales) ausgegeben wurde. Ob-
wohl die von den Jesuiten damals zu diesem Punkt umgehend angestellten Re-
cherchen tatsichlich nicht iiber das 14. Jahrhundert zuriickfiihrten,'® hatte
Annat ganz recht, wenn er diese Filiation als eine Diskreditierungsstrategie zu-
riickwies. Mit dem Argument, sie sei scholastisch von schlechten Eltern, werde
die Formel madig zu machen versucht. Den Nominalisten werde etwas in die
Schuhe geschoben, was akademisch Gemeingut war.!7 Annat nannte im Zusam-
menhang mit dieser Legende drei Namen: Diego Alvarez (1 1635), Guillaume
Gibieuf (1 1650) und William Twisse (1 1645). Bei Alvarez steht die Behauptung
an herausragender Stelle, gleich einleitend in dem Kapitel Quaenam sit legitima
definitio ac propria natura liberi arbitrii.'® Die Zuversicht, mit der Alvarez
manchmal geradezu als der Urheber der Legende bezeichnet worden ist,* halt
einer Priifung jedoch nicht stand. Auch in den anderen zeitgendssischen Gna-
dentraktaten der Dominikanerschule wird sie erzdhlt.?° Bei Lemos liegt auf der

15 Definitio illa libertatis est tanquam lapis aliquis Lydius, quo facillime exploramus,
utrum doctrina aliqua libertatis sit eversiva.” T. GONZALEZ DE SANTALLA S].: Selectae Dispu-
tationes in Theologiam Scholasticam 4, 4, 843. Salamanca 1680-1686, t.4, 290a.

16 D, RUIZ DE MONTOYA SJ. (1 1632): Commentarii ac Disputationes de scientia, de ideis, de
veritate, ac de vita Dei 50, 4. Paris 1629, 472b-477a. Eine Standardreferenz in der scholastischen
Theologie (IZQUIERDO: De Deo uno 30, 453, [nt. 13] t.2, 283b) und Philosophie (F. OVIEDO SJ.:
Cursus philosophicus: De anima 12, 2, 5. Lyon 1640, t.2, 202b).

17 ,[...] Caeterum circa illam liberi agentis definitionem, inprimis immerito attribuit solis
Nominalibus quod debetur potius Scholae Parisiensi, a qua in caeteras Academias ita est
propagata, nulla ut sit vel natio vel secta quae non eam facile admittat.“ ANNAT: Scientia media
defensa 1, 1o, (nt. 13) 139.

18 Haec definitio liberi arbitrii sub hac forma neque apud Aristotelem neque apud
Magistrum Sententiarum neque apud S, Thomam invenitur, sed apud aliquos nominales.” D.
ALVAREZ OP.: De auxiliis divinae gratiae et humani arbitrii viribus et libertate, ac legitima eius
cum efficacia eorundem auxiliorum Concordia 115, 1. Rom 1610, 756a.

19 Primus ergo de eius definitionis bonitate legitimae [...] dubitare coepit Magister Illus-
triss. Alvarez [...]. Eum postea imitati sunt Ledesma [...], Nunnius Cabezudo [...]“ C. DE ORTEGA
SJ. (1 1686): De Deo uno controversiae scholasticae 3, 1, 7, 1, 2. Lyon 1671, t.1, 501b.

20 [...] respondemus [...] negantes istam esse definitionem liberi arbitrii. Quia neque illa
invenitur apud Magistrum Sententiarum neque apud D. Thomam neque apud alios Theologos
antiquos et graves, sed solum apud aliquos Nominales et apud aliquos Modernos.” D. NUNO
CABEZUDO OP. (1 1614): Commentarii et Disputationes in Tertiam partem D. Thomae Aquinatis
Q. 62 art. 5. Valladolid 1601, 174b. (Zur antimolinistischen Aktivitat von Nufio Cabezudo 1594
vgl. SERRY: Historia Congregationum de auxiliis divinae gratiae 1, 20, [nt. 6] 106-110; [GERMON:]
Errata, [nt. 7] 149-157; L. MEYERE SJ. [Ps.: Theodorus Eleutherius]: Historiae Controversiarum de
divinae gratiae auxiliis 2, 23-24. Antwerpen 1705, 167b-173a). - ,Haec tamen definitio neque



226 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Datierung des Zeitpunktes, zu dem die Scholastik auf Abwege geraten sein soll,
sogar ein besonderer Nachdruck.? In Paris interpretierten die Molinisten die
verbliiffende These als ein Paris gemachtes Kompliment,?* sonst war das Echo,
schon bevor sie dann von einem spanischen Gelehrten griindlich widerlegt war,
skeptisch?3 bis ablehnend.?4 Die Recherchen bestatigten, dafd es sich um eine
gezielte Desinformation mitten aus dem Entstehungsmilieu des Systems der
physischen Pradetermination handelte.?5 Die Spur fiihrt zu den Dominikanern
in Valladolid. Die Schulhdupter in Salamanca, Francisco de Vitoria ({ 1540) und
Domingo de Soto (f1560), waren daran unbeteiligt, vielleicht sogar Bafez
(1 1604), zumindest vor Ausbruch der Gnadenstreitigkeiten.?® Die Dominikaner

apud Aristotelem neque apud D. Thomam neque apud aliquem gravem authorem nisi apud
Almainum et alios nominales invenitur.“ P. DE LEDESMA OP.: Tractatus de divinae gratiae au-
xiliis. Salamanca 1611, 205bC.

21 Hanc definitionem [...] non ex Aristotele aut doctrina eius, non ex Augustino aut Sanctis
Patribus, non ex Magistro Sententiarum, S. Thoma, aut Doctore aliquo ex gravioribus, sed ex
Almayno in suis Moralibus didicerunt praedicti authores [..]“ T. DE LEMOS OP. (1 1629):
Panoplia Gratiae 3, 2, 29. Liittich 1676, t.3, 98b/g9a.

22 PH. GAMACHE (1 1624): Summa theologica: In Primam Secundae Q. 13, 2. Paris 1634, t.2,
127aB; N. YSAMBERT (1 1642): Disputationes in Primam Secundae S. Thomae 2, 4. Paris 1648, 7b.
Daher, bei entgegengesetzter Wertung, G. GIBIEUF: De libertate Del et creaturae 1, 32, 9. Paris
1630, 239 (tber sich als Schiler von Gamaché, ibid. 257).

23 G. CONINCK SJ.: De moralitate, natura, et effectibus actuum supernaturalium 2, 3. Lyon
1623, 5a.

24 [...] nescio, quid in mentem venerit Didaco Alvarez, viro alioqui eruditissimo et de
Theologia optime merito, ut dixerit [...], eam [sc. propositionem] neque apud Aristotelem ne-
que apud Magistrum neque apud D. Thomam reperiri, sed solum apud quosdam nominales.“ G.
PENNOTTO CR.: Propugnaculum humanae libertatis 1, 13, 2. Lyon 1624, 28a. — ,Imo existimo, ante
nuperas controversias circa auxilium efficax gratiae exertas, descriptionem illam fuisse a docto-
ribus, et in scholis communiter probatam.” F. SUAREZ S]. (1 1617): Tractatus de gratia Dei P.I:
Prol. 1, 3, 4, in: Opera omnia. Paris: Vivés 1856-1878, t.7, na. - Aufferdem: ,[...] Didacus Alvarez
[...] quia vidit illam definitionem causae suae non commodare, oblique illam elevarit, dicens esse
tantum Nominalium.“ TH. RAYNAUD SJ. (1 1663): Moralis disciplina 2, 76, (1629). Lyon 1665, 225b.

25  Exceptis physicae praedeterminationis authoribus, qui sunt numero pauci, et praesentis
aetatis, nullus omnino author, sive antiquior, sive praesenti aetati proximior reperitur, qui
neget de ratione libertatis esse, quod positis omnibus requisitis ad operandum, possit volitio-
nem elicere, aut cohibere. Hoc autem absque temeritate possum attestari, quoniam omnes
Doctores [...] citatos et alios multos magno cum otio et attentione perlegi, non solum loca,
quae notavi [..] Facile poterit lector colligere, verumne sit, an falsum, quod multi Doctores
contrariae sententiae testantur, a nullo gravi et antiquo Doctore, sed a solis Nominalibus de-
finiri libertatem esse, quae positis omnibus requisitis ad operandum, possit operari, et non
operari.“ RUIZ DE MONTOYA: De scientia Dei 50, 4, 35, (nt. 16) 477a. - Damit war fiir die spa-
nische Scholastik die Sache geklart: ,Rationem huius asserti nullam aliam [sc. Alvarez, Ledes-
ma, Nunio Cabezudo] excogitarunt, nisi visum fuit illis talem libertatis definitionem physicae
praedeterminationi adversari, quam ipsi pro viribus tueri conantur.” J. SENDIN CALDERON OFM.
(1 1676): Opus posthumum aliquot tractatus theologicos exhibens 4, 1, 9, hg. von ]. Bernique.
Alcald 1699, 189a.

26 D. SOTO OP.: De natura et gratia 1, 16. Paris 1549, 58r; D. BANEZ OP.: Scholastica Com-
mentaria in Primam partem Angelici Doctoris D. Thomae Aquinatis Q. 83 art. 1. Venedig *1591,
t.2, 1363aD. Uber den Hinweis auf die Stelle bei Soto (F. ZUMEL OM. [t 1607]: Variae disputa-
tiones ad Primam Secundae S. Thomae, s, 4. Salamanca 1608, t.3, 217b) wollte der physische Pra-
determinist sich vor Lachen ausschiitten: A. REGNAULT (REGINALDUS) OP. (1 1676): De mente S.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 227

scheinen sich, murrend,?7 in die historische Wahrheit gefiigt und die Legende
fallengelassen zu haben.?® Bei dem aus Salamanca nach Léwen heimgekehrten
Alexandre Sébille (,un thomisme qui s'accorde avec le molinisme*, 659f.) war
zur Zeit der Jansenismuskrise jede Erinnerung an sie wie getilgt.2® Daflir nah-
men sich ihrer jetzt die Calvinisten3® und die Jansenisten3' an. Zweifellos ge-
schickter als der Versuch, sich gegen die Widerlegung einfach zu immunisieren,
war es von demjenigen jansenistischen Kollegen, gegen den Sébille disputierte,
dafd er Buridans Esel sprichwortlich zu machen verstanden hat.3*> Das hat den
verachteten Begriff der libertas indifferentiae auf andere Weise diskreditiert, nam-
lich durch dessen Verengung auf die These von der Unmotiviertheit des Han-
delns, auf die Freiheit der Willkiir. Das war eine Verwechslung,33 aber diese Ver-
wechslung hat dann im 18. Jahrhundert die Literatur zum philosophischen
Determinismus dermafden anschwellen lassen. Leibniz (1 1716), der die ,,chimere

Concilii Tridentini circa gratiam se ipsa efficacem opus posthumum 2, 67. Antwerpen 1706, 1426~
2T,

27 ,Hanc definitionem ita extollunt moderni, quod [...] usque ad sacietatem refferant au-
thores, qui istam tradiderunt et approbarunt, ut videri potest in P. Ruiz de Scientia Dei disp. 50
sectione 4, ex quo alii sumpserunt.” J. MARTINEZ DE PRADO OP. (1 1668): Controversiae meta-
physicales 2, 11, 80. Alcald 1649, 486b. In Antwort auf Sudrez: ,Doctores antiqui, qui descriptio-
nem illam tradiderunt [...], explicandi sunt in pio sensu [...], ne forte, dum quis vult explicare et
defendere libertatem Christianam, defendat libertatem Ciceronianam.” D. ALVAREZ: Respon-
siones ad obiectiones adversus Concordiam 4, 1, 14. Lyon 1622, 8o4f.

28 Nicht mehr wiederholt von JOSE DE S. MARIA OP.: Tractatus thomisticus de libero arbitrio
4, 6. Lissabon 1625, 653ff.; M. SERRA OP. (1 1647): Summa commentariorum in Primam partem S.
Thomae Q. 83 art. 1. Valencia 1630-1640, t.2, 500-505.

29 [...] definitio libertatis, tam trita, tamque in Scholis recepta [...] [...] usque ad haec
nostra tempora, nulla unquam alia in Schola audita fuerit [...]* A. SEBILLE OP. (1 1657): Divi Au-
gustini et SS. Patrum de libero arbitrio interpres thomisticus adversus Cornelii Iansenii doctri-
nam prout defensatam in Theriaca Vincentii Lenis 2, 4, 1. Mainz 1652, gga.

30 'W. TWISSE: Dissertatio de scientia media 2, 1, 3. Arnheim 1639, 265a; J. STRANG (1 1654):
De voluntate et actionibus Dei circa peccatum 3, 15. Amsterdam 1657, 694; SCHOOCK: Diatriba §
15, (nt. 13) 21.

31 Aus Lemos schopfte die Legende der Jansenist HENRICUS A S. IGNATIO OC.: Ethica Amoris
2, 59. Venedig 1771, t.1, 107b. Ansonsten die historischen Bemerkungen von ]. MARTINEZ DE
RIPALDA SJ.: Adversus Baium et Baianos 2, 15, 132 (= De ente supernaturali t.5). Paris: Vives 1872,
465b; GONZALEZ DE SANTALLA: Sel. Dispp. in Theol. Schol. 4, 4, 839-840, (nt. 15) t.4, 288b/89a
(daher noch L. VEITH SJ. [t 1796]: De gemina delectatione, caelesti ac terrena, relative victrice 1,
4. Mecheln: Hanicq 1826, 5). Auch in der Polemik des 19. Jahrhunderts war die Legende noch
prasent. Vgl. z.B. V. GIOBERTI: Il gesuita moderno cap. 7. Lausanne: Bonamici 1846, t.2, 453.

32 L. FROIDMONT (Ps.: V. Lenis) (1 1653): Theriaca adv. D. Petavii et A. Ricardi de libero
arbitrio libros 1, 27. Paris (1648), 132. Denn daf$ ,Buridans Esel‘ seinerseits eine Legende ist, ist
seit langem bekannt. Vgl. D. TIEDEMANN: Geist der spekulativen Philosophie. Marburg 1791-1797,
Bd. 5, 228; P. DUHEM: Etudes sur Léonard da Vinci 3™ série. Paris: Hermann 1913, 16-21. Noch
nicht sprichwortlich z.B. bei RUIZ DE MONTOYA: De scientia Dei 22, 2, 10, op. cit. 168a.

33 Vgl. z.B. Dictionnaire des sciences philosophiques, hg. von A. Franck, s.v. \Liberté' (E.
Saisset). Paris: Hachette 1844-1852, t.3, 565f. Aquivokationskritisch gab es Ubereinstimmung
zwischen den molinistischen und thomistischen Verteidigern der Indifferenzfreiheit. Vgl. D.
PETAU (PETAVIUS) SJ. (1 1652): Dogmata theologica: De opificio sex dierum s, 11, 2-3. Paris: Vives
1866, t.4, 494a/b; ].B. GONET OP.: Clypeus Theologiae Thomisticae 2, 2, 2, 264. Paris 1669, t.3,
132a/b.



228 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

d’une indifférence d’Equilibre“ bekimpft, kommt bezeichnenderweise genau des-
wegen auch wieder auf die angestaubte Legende zuriick.34

Alvarez, Gibieuf, Twisse: der erste Dominikaner, der zweite Jansenist, der
dritte Calvinist.35 Eins, zwei, drei. Den von der Gegenseite festgehaltenen Streit-
punkt als ein scholastisches Dekadenzphianomen zu schmdhen, ist von Anfang
an und lberkonfessionell eine Waffe in den Gnadenstreitigkeiten gewesen, eine
von interessierter Seite lancierte Legende. Ob die Augustinexegese mit der von
dieser Legende attackierten Formel zu bewadltigen war, ob es nicht etwas viel
verlangt war, die ganze Hypothesenbildung fiir die christliche Heilsokonomie
auf diese Spitze zu stellen, dieser Zweifel ist durch die Kritikwiirdigkeit einer
proliferierenden Geschichtslegende gewifd nicht gehoben. Philosophisch lafdt
sich den Molinisten jedoch nichts weiter vorwerfen, als dafd sie auch im 17.
Jahrhundert unbeirrt an den Errungenschaften des 14. Jahrhunderts festgehalten
haben. Wo wiirde in der Mediavistik heute denn noch auf das 14. Jahrhundert
geschimpft?

Alvarez, Gibieuf, Twisse: Auch an der von den Molinisten vorgenommenen
Zusammenstellung ihrer Gegner gibt es so gesehen sachlich nichts auszusetzen.
Sie trifft den Nagel auf den Kopf. Alle drei Parteien sind damals, so wie noch im
rechts- wie linkstraditionalistischen Diskurs des 19. Jahrhunderts,3® Gber das
,pelagianische’ Idol der Indifferenzfreiheit hergefallen. Auf dem Standpunkt der
Verteidiger war es legitim, das System der physischen Pradetermination der
Ketzerei zu verdachtigen. Das findet der Verfasser nicht. Zu diesem Zweck hatte
er etwa auf Pedro de Ledesma (1 1616) verweisen konnen, der, von Suarez be-
drangt, in der wiinschenswerten Deutlichkeit die physische Pradetermination
vom Erstakt abgebogen hat.37 Anstatt jedoch diese Tradition zu registrieren, sie

34 G.W. LEIBNIZ: Opuscules et fragments inédits, hg. von L. Couturat. Paris 1903/ND 1961, 25;
auch in Philosophische Schriften, Ak.-Ausg. VI/4. Berlin: Akademie 1999, 1380. Von Leibniz aus
in die Philosophiegeschichtsschreibung tibergegangen. Vgl. W.L.G. FREIHERR VON EBERSTEIN:
,Ubersicht der scholastischen Freyheits-Lehre® in Natiirliche Theologie der Scholastiker. Leipzig
1803, 221-236.

35 ,[...] coepit illa definitio liberi agentis in dubium revocari, primum a Didaco Alvarez,
deinde a Gibieufo, quorum suspicionem TVissius avide amplexus est.“ ANNAT: Scientia media
defensa 1, 109, (nt. 13) 138. Gibieuf einen Jansenisten zu nennen, hat Annat {ibrigens gezogert: F.
ANNAT: De incoacta libertate contra Apologistam Iansenii 3, 1, in: Opuscula theologica ad gra-
tiam spectantia. Paris 1666, t.3, 209f.

36 L.G.A. VICOMTE DE BONALD: Théorie du pouvoir politique et religieux dans la société civile
6, 6, in (Euvres complétes. Paris: Migne 1859, t.1, 671-672; GIOBERTI: Il gesuita moderno cap. 7,
(nt. 31) t.2, 462 (Hinweis auf Lemos und Massoulié); ]. DONOSO CORTES: Ensayo sobre el cato-
licismo, el liberalismo vy el socialismo 2, 1, in: Obras completas, hg. von C. Valverde. Madrid:
BAC 1970, t.2, 549; G. VENTURA DE RAULICA: La Tradition et les semi-pélagiens de la philosophie.
Paris: Gaume 1856, 31f.

37 ,Auxilium [...] praedeterminans physice voluntatem, quod est requisitum ad operatio-
nem, non se tenet ex parte potentiae, neque constituit illam in actu primo, neque complet
actum primum [..], sed tenet se ex parte ipsius actus, et est veluti initium ipsius actus.”
LEDESMA: De divinae gratiae auxiliis, (nt. 20) 223bB. Die Stelle bei F. ANNAT: lansenius a Tho-
mistis Gratiae per seipsam efficacis defensoribus condemnatus, in: Opuscula theologica (nt. 35)

t.3, 555.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 229

abzuklopfen3® und auf diese Weise Fénelons Interpretation (583) kritisch zu
stitzen, wird nur wieder auf die Gehdssigkeit des Calvinismustopos zuriickge-
lenkt (597, 608), den ewigen Joker in der Hand der Molinisten, der sich beliebig
habe ausspielen lassen (414f.).

Das ist larmoyant. Wahrend die Calvinisten die Legende taktisch dazu be-
nutzten, um 1653 in der Verdammung des zweiten der fiinf Sdtze des Jansenius39
die Erhebung eines scholastischen Dekadenzphanomens zum Glaubensartikel
anzuprangern,® hat die antijansenistische Polemik der Molinisten - Annat,
Martinon (+ 1662), Dechamps (f 1701) -, mit der Existenz der Legende diskret
hinterm Berg gehalten. Eine vielbewunderte Dialektik wollte ja gerade die
Gruppe der physischen Prideterministen — Alvarez, Nufio Cabezudo, Ledesma
(Lemos war noch nicht ediert)# - fiir das Zeugnis reklamieren, dafd zwischen
der katholischen Position und dem Jansenismus Welten liegen. Im Disput mit
den Ketzern mufte der Molinist es sich verkneifen, eine die Dominikaner
kompromittierende Intimitit auszuplaudern, also machte er seinem Arger durch
Witze Luft. Wenn auch in der Sache kein Unterschied zwischen Thomisten,
Jansenisten und Calvinisten sei, gebe es schon einen Unterschied, einen im
Argumentationsverhalten. Die Calvinisten leugnen weder A noch B, weder den
Determinismus noch die Aufhebung der Freiheit. Die Jansenisten leugnen B,

38 Habent [...] Thomistae: concursum istum Dei non se tenere ex parte actus primi, nec
complere virtutem aut potestatem quoad sufficientiam, sed esse puram applicationem se
tenentem praecise ex parte actus secundi.“ COLLEGIUM COMPLUTENSE OP.: In octo libros Phy-
sicorum Aristotelis quaestiones 2, 11, 149. Alcala 1695, 466b/67a. Weder die externen Kritiker
(P. ALER S]. [T 1727]: Philosophia tripartita: Physica § 573C. K6ln 1710-1724, t.2, 615a/b) hat diese
Erklarung befriedigt noch war damit intern die Sache geklart. Manche haben namlich daraus
gefolgert: ,[...] dico, quod, cum praemotio physica non se teneat ex parte actus primi consti-
tuendo illud, sed ex parte actus secundi, non ponit in numero cum illo, et ideo talis praemotio
est in potestate nostra.” . DE PARRA OP.: In octo libros Physicorum Aristotelis commentaria 2, 6,
3, 34. Alcald 1657, 375a. Andere (X. MARIALES OP. [t 1660]: Bibliotheca interpretum ad universam
Summam Theologiae D. Thomae g, 3. Venedig 1660, t.4, 277bA-78aB; A. GOUDIN OP. [t 169s5]:
Philosophia iuxta inconcussa tutissimaque D. Thomae dogmata: Metaphysica 4, 4, 9. Lyon 1678,
t.4, 276f.) haben das nicht daraus gefolgert.

39 Enchiridion symbolorum § 2002, (nt. 10) 445.

40 | Ft denique in Canonem recipitur illa Liberi Arbitrii definitio falsa, erronea, certitudinis
praescientiae et decretorum Dei eversiva, et ex qua homo constituitur in agendo independens a
Deo, quam ,neque apud Aristotelem, neque apud Magistrum Sententiarum, neque apud Tho-
mam, sed tantum apud aliquos Nominales® inveniri, testatur Didacus Alvarez disp. us5 De
Auxiliis § 1 [...]“ S. DESMARETS (MARESIUS + 1673): Apologia novissima pro S. Augustino, Jansenio
et Jansenitis, contra Pontificem et Jesuitas, sive Examen Theologicum tripertitum Constitutionis
nuperae Innocentii X. P.R. qua in gratiam Jesuitarum et Pelagianorum contra Augustini et Janse-
nii sequaces declarantur et definiuntur quinque Propositiones in materia fidei 2, 55. Groningen
1654, 52.

41 ANNAT: Iansenius a Thomistis condemnatus, (nt. 35) t.3, 522. Von den Dominikanern
auch dankbar quittiert: ,Doctissimi Societatis Jesu Scriptores Annatus, Stephanus Dechamps,
et [...] Martinonus, in libris non minus mole quam eruditione immensis, quos contra Jansenium
eiusque discipulos publicarunt, omni argumentorum genere probant, Thomistarum doctrinam
de Gratia per se efficaci non tollere hominis libertatem, et a doctrina des Gratia necessitante,
quam Jansenius eiusque discipuli propugnant, longe lateque discrepare.“ I.H. AMAT DE
GRAVESON OP.: Epistolae theologico-historico-polemicae 5, 3. Rom 1728, 162.



230 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

nicht A. Die Thomisten leugnen sowohl A als auch B. Den Calvinisten fehlt’s an
der Gesinnung, nicht an Logik, den Jansenisten sowohl an dem einen als auch
an dem andern, den Thomisten nur an Logik.4

* & &

3. Die Rekonstruktion eines bestimmten Geschichtsbilds, wie gesagt, und eines
sehr zdhlebigen. ,And the true reason“, wurde in der heterodoxen Alvarezge-
meinde gegen 1680 gemunkelt, ,why the Jansenists do not maintain greater
correspondence with the Dominicans, is, not their difference in doctrine, but
because many of the Dominicans have by a Spirit of Cabal, or of Faction joined
with the Jesuites.“43 Das Buch endet damit, daf} die Nouvelles Ecclésiastiques
auch gegen 1780 Grund gehabt hatten, sich iiber die Dominikaner deswegen zu
beschweren.

Gesetzt den Fall, an dem Anspruch des Buches gemessen ware es ein Mifdver-
standnis, dafd es das jansenistische Geschichtsbild von um 1780 rekonstruiert,
dann lage das Mifdverstindnis an der Nomenklatur der Beweismittel. Sie hat
klaffende Liicken, und dieser Einwand erledigt sich weder durch den Hinweis
auf den Charakter einer Aufsatzsammlung und den schon dadurch bedingten
Verzicht auf Vollstandigkeit noch durch die Idee, der Begriff ,Thomismus‘ be-
zeichnete eine iiberzeitliche Verpflichtung. Diese Idee beherrscht das Buch
zwar, da sie sich aber nicht zu einer These verdichtet, ist sie der Diskussion ent-
zogen. Mit einem Historiker kann nur dariiber gestritten werden, ob er dem
Thomismus als einer historischen Realitat gerecht wird. Dariiber aber mit ihm
zu streiten, ware in diesem Fall unerlaflich.

Auflerhalb der Franziskanerschule ist im 16. Jahrhundert der theologische
Lehrbetrieb iiberall auf die Kommentierung der Summa theologica umgestellt
worden (279f.). Seine Anerkennung dieser Tatsache, d.h. der akademischen In-
stitutionalisierung des Thomismus, bleibt bei dem Verfasser Lippenbekenntnis.
Er hat es unterlassen, sich bezogen auf die neue theologische Systematik den
Ort der von ihm angeschnittenen Fragen Gber den Umfang und die Tiefe der
menschlichen Gnadenbediirftigkeit klarzumachen. Wenn er sein sehr gemisch-
tes Quellencorpus ernstlich zu dem akademisch tiber diese Materien gefithrten
Disput, also zu dem historisch gelebten Thomismus, hatte in Beziehung setzen
wollen, dann wdren die zum Teil doch sehr speziellen Theologumena, unter an-
derem, auf die zehn Artikel der Q. 109 der Prima Secundae hin erst einmal zu
ordnen gewesen. Erst so hdtte man verstanden, wieso Nicole eigensinnig auf der
Sicherstellung der ,potentia physica’ bestanden hat. Ohne die Einordnung in
den akademischen Diskurs bleibt sein fiir das jansenistische Lager so verstoren-
der Gnadenuniversalismus (8. Kapitel) historisch steril und die zwischen ihm und
Arnauld dariber eingetretene Entfremdung ,quelque chose de tragique® (367).

Da der Verfasser den Fehdehandschuh, den Pascal 1656 der Sorbonne hin-
warf, fir ein einschneidendes Ereignis halt, wundert es, daf} der Leser weder

42 GONZALEZ DE SANTALLA: Sel. Dispp. in Theol. Schol. 4, 4, 696, (nt. 15) t.4, 246b/247a.
43 TH. GALE (F 1677): The Court of the Gentiles 4, 3, 4. London 1678, 127.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 231

etwas Uber den an der Sorbonne gelehrten Thomismus noch tber die von der
Sorbonne zu den Gnadenstreitigkeiten eingenommene Stellung erfahrt. Der al-
teren Literatur ist das Thema nicht so gleichgiiltig gewesen.44 Hier dagegen tritt
die Sorbonnetheologie zwar individuell in Erscheinung, aber weder korporativ
noch in ihren Thomaskommentatoren. Die beiden Habert, Isaac (1 1668) und
Louis (1 1718), beides Sorbonniten, sind in dem Personenverzeichnis sogar ver-
mengt.

Nun hat, was diese posttridentinische Scholastik betrifft, die Musik aller-
dings nicht in Paris gespielt. ,Tota philosophia recens, tota Theologia bellatrix,
hispanica plane est®, lief§ ein dariiber verschnupfter Pariser Cartesianer seinen
spanischen Gesprachspartner auftrumpfen. Beherrschten Alvarez und Molina
denn nicht die theologischen Fakultdten von ganz Europa?45 Der Verfasser wiir-
de nicht widersprechen. Den Theologiekurs der Karmeliter von Salamanca, der
1631 zu erscheinen anfing und ab 1870 in Paris nachgedruckt worden ist, stilisiert
er zur ,incarnation du thomisme authentique pour les théologiens catholiques®
(247). Spatestens seit den Forschungen von Jacob Schmutz (,Scholasticon®), auf
die er sich wiederholt beruft, ist die von der Aufklarung betriebene und von Gil-
son und M.-D. Chenu noch einmal bekraftigte (95) Verdrangung (dévalorisa-
tion) dieses spanisch dominierten Stadiums der Scholastik obsolet. So abwegig
war der, jetzt flinfundzwanzig Jahre alte, Vorschlag nicht, die Revisionsbediirf-
tigkeit auch unserer Periodisierung der Philosophiegeschichte, die daraus folgt,
durch die Einrichtung einer Abteilung ,Hispanic Philosophy” anzuerkennen:
namlich mit Blick auf Lateinamerika.4® Trotzdem nun vereinnahmt der Verfas-
ser diese gewaltige Diskursformation, die kulturgeographisch iibrigens doch
besser dem habsburgischen Commonwealth zugeordnet ware, fir den dge clas-
sique, um dann aus der Konfrontation dieses Thomismus mit den Idiosynkrasien
der franzosischen Szene sein Thema tiberhaupt erst zu gewinnen.

Die Spanier konnen da wieder sehen, wo sie bleiben. Aus der Zunft der spa-
nischen Thomaskommentatoren kommen nur einige physische Pradeterminis-
ten (Alvarez, loannes a S. Thoma, loannes ab Annunciatione) zu Wort, selbst
die Koryphden der Gegenseite nicht, Sudrez (1 1617) und Vazquez (1 1604), ge-
schweige denn die groffen Antijansenisten: Martinez de Ripalda (1 1648), der
spatere Jesuitengeneral Gonzéalez de Santalla (1 1705). Andere kommen freilich
auch nicht besser weg, weder die Jansenisten, selbst wenn sie sich philothomis-
tisch in die franzoésische Diskussion eingeschaltet haben (Gonzdlez de Rosende

44 F. ANNAT SJ. (Ps.: Eugenius Philadelphus): Exercitatio scholastica contra novam rationem
tuendi physicas praemotiones liberorum agentium. Cahors 1632, 268f.; G. DE HENAO S]. (1 1704):
Scientia Media historice propugnata §§ 1094-1101. Salamanca *1665, 305a-307a; SERRY: Historia
Congregationum 2, 26, (nt. 6) 264-269; MEYERE: Historiae Controversiarum 2, 14, {nt. 20) 130b-
133a. Bei Georg Pfeilschifter in Freiburg ist 1908 eine Dissertation zur Stellung der Sorbonne
zum Jansenismus in dem Zeitraum 1681/1729 entstanden: J. HILD: Honoré Tournely und seine
Stellung zum Jansenismus mit besonderer Beriicksichtigung der Stellung der Sorbonne zum Jan-
senismus. Freiburg i.Br.: Herder 1911.

45 ANONYMUS: Philosophia vulgaris refutata. Paris 1690, 1f.

46 | J.E. GRACIA: Hispanic Philosophy: Its Beginning and Golden Age, in: Review of Meta-

physics 46 (1993), 475-502.



232 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

1 1681),47 noch die Antijansenisten anderer Couleur, darunter der Benediktiner-
kardinal Saénz de Aguirre (1 1699) oder gerade auch die Augustiner.4® Von dem
Kongruismus, dem offiziellen Gnadensystem der Jesuiten, erfihrt man, dafd er
innerjesuitisch Gegner gehabt hat, aber weder, daf} Vazquez diese angefiihrt hat,
noch, dafd Vazquez trotzdem mit der Attitiide ,el Agustin espaiol® punktete.49
Da bei ihm der Antipelagianismus folglich anders gepolt gewesen sein muf$ als
bei seinem Zeitgenossen Lemos, hatte Vazquez' eigentiimliche Stellung zu Bajus
bedacht und, wenn es darum geht, die Gnadensysteme richtig zu justieren, in
die Beschreibung der Gemengelage unbedingt mit aufgenommen werden miis-
sen: nicht nur zur Vervollstandigung des Spektrums der zwischen Augustin und
Molina vermittelnden Positionen (295-306), sondern auch, um die feinen Unter-
schiede im jansenistischen Lager begreifen zu konnen, also z.B. im Hinblick auf
die vermeintliche Inkohdrenz in der Position des Pariser Erzbischofs Noailles
(537) oder im Hinblick auf den Supranaturalismus des gefeierten Boursier (,bril-
lante conclusion®, 490).

Ripalda, das ist wahr, wird einmal erwdhnt (656), aber aus zweiter Hand. Da-
bei ist er im Paris der siebziger Jahre des 19. Jahrhunderts genauso nachgedruckt
worden wie der Theologiekurs der Karmeliter von Salamanca. Es hatte lediglich
Fénelons fiir den HI. Stuhl bestimmte Dissertatio de physica praemotione (1713),
die wir in dem dreizehnten Kapitel vorgestellt bekommen, neben Ripaldas Kapi-
tel ,Quibus Baiani a Praedeterminatoribus dissideant in concilianda libertate
cum gratia“5>° gehalten werden miissen, und man hadtte gesehen, woher der
gelehrte Prdlat die ,stratégie fénelonienne® (544) gehabt hat: von den Jesuiten in
Salamanca. Schon Ripalda hatte in derselben scholastischen Bestimmtheit Punkt
fir Punkt die Tauschung auseinandergesetzt, welche fiir ihn darin lag, dafd die
Jansenisten sich hinter den Dominikanern versteckten. Schon Ripalda hatte in
dieser Absicht Alvarez sogar dessen Bekenntnis zur Indifferenzfreiheit abge-
kauft. Der Verfasser selber zitiert Ripaldas Zeugnis aus dem Dominikaner Gonet

47 Uber ihn Salamancas fithrender Dominikaner zu der Zeit: ,[...] utrumque Parentem Au-
gustinum et Thomam [...] sub tenebris lansenismi involuit, eorumque doctrinam, dum praemit,
usque ad succum lansenismi detorquet.“ V. FERRE OP. (1 1682): Tractatus theologici in Primam
Secundae D. Thomae § 683. Salamanca 1679, t.1, 354a.

48  Dicendum, gratiam Dei per Jesum Christum D.N. dividi in ,sufficientem’ et ,efficacem':
et huiusmodi divisionem esse clavem ad aperiendum omnes errores antiquos et recentes contra
gratiam Dei.” P. MANSO OSA. (1 1729): S. Augustinus Gratiae sufficientis assertor et vindex con-
tra Jansenistas, Quesnellianos ac novissimos Gratiae sufficientis osores 1, 13. Salamanca 1719, 16a.

49 PH. ALEGAMBE S].: Bibliotheca Scriptorum Societatis Iesu s.v. ,Gabriel Vasquez'. Antwerpen
1643, 146b; Diccionario de historia eclesidstica de Esparia s.v. Vazquez' (E. Elorduy). Madrid: CSIC
Inst. E. Florez 1972-1987, t.4, 2716b. Von den Jansenisten auch ernstgenommen: J.B. SINNICH (Ps.:
Aurelius Avitus, 11666): Molinomachia 12, 2-3. Paris 1650, 65-68.

50 MARTINEZ DE RIPALDA: Adversus Baium et Baianos 2, 14, 34-41 (= De ente supernaturali
t.5), (nt. 31) 378ff. Vgl. ibid. 2, 24, 16 (= De ente supernaturali t.6), (nt. 31) 382a/b. In der janse-
nistischen Geschichtsschreibung war Ripalda fiir die Ungeniertheit seines Semipelagianismus
beriichtigt: (RACINE:) Abrégé de histoire ecclésiastique XVII*™ siécle 10, 2, (nt. 1) t.i, 75; CH.
CLEMENCET OSB. (Ps.: Eusébe Philalethe, + 1778): Lettres a M. Frangois Morenas sur son prétendu
Abrégé de I'Histoire Ecclésiastique de M. Fleuri 7, 27-30. Liittich 1757, 181-183.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 233

(1 1681).5" In der Apologetik der Dominikaner, gerade auch der franzésischen,
kursierte dieser Persilschein. Noch zu Fénelons Zeit z.B. hat kein geringerer als
Serry ihn abgedruckt.5? Nicht jedem gefiel das.53

Ripalda war langst tot, als Fénelon das Licht der Welt erblickte. Ripaldas
franzosischer Partner, Annat, spiefdte schon 1664 den Mif8brauch der Salvations-
formel ,in sensu thomistico“ auf,5* die eine Quelle von so viel Hader wurde,
deren Denunziation um die Jahrhundertwende das zehnte Kapitel daher aber
doch tiberdramatisiert. Wenn das alles schon durchgekaut war, dann war die in
dem Buch beschriebene krisenhafte Zuspitzung des Disputs um die philotho-
mistische Option zu Beginn des 18. Jahrhunderts nicht mehr als ein Epilog. Was
der Verfasser den ,Schwanengesang der franzosischen Gnadentheologie des klas-
sischen Zeitalters" (602) nennt — Fénelons Instruction pastorale en forme de dia-
logues -, war spanische Jesuitenscholastik in franzésischer Ubersetzung,

Sei’s drum, konnte man sagen. Die Seite, nach der hin bei dem Buch die Ver-
saumnisse liegen, belastet indessen auch die analytische Erschlieffungskraft. Die
logische Systematisierung der Gnadensysteme, eine intellektuelle Leistung, auf
die der Verfasser Gewicht legt, fillt eben nicht, wie er annimmt (116f.), erst in
die Zeit nach Unigenitus, sondern war in Spanien gang und gdbe. Die scholas-
tische Ubung, sich iiber den status quaestionis zu verstindigen, zwang dazu.
Das Ignorieren der spanischen Szene ist nicht wegen an sich gleichgiiltiger Prio-
ritatsfragen ein so ernstes Kapitel, sondern wegen der Verzerrungen, die dann
fast zwangslaufig aus der unterstellten unaufthorlichen (,sans cesse“) Komplexi-
tatssteigerung (701) und der Vermutung folgen, die jeweils erfolgte Positionie-
rung in dem Diskurs ware daher wohl auch gar nicht mehr restlos durchsichtig
(568).

Der Anlage des Buchs fehlt es also an ein paar mehr Koordinaten. Im Hin-
blick auf Fénelons mafilose Aufregung iiber Louis Haberts ,langweiliges” (591)
Theologiekompendium - weil es einer ,moralischen’ Notwendigkeit das Wort
redete - wdre das Gnadensystem des Sevillaner Thomaskommentators Diego
Ruiz de Montoya (1 1632) zu konsultieren gewesen. Es hatte den Verfasser fiir
seine Zwecke interessieren miissen, daf$ dieses System, die hedonistische Erkla-
rung der Gnadenwirksamkeit durch einen auf der Bewuf3tseinsebene (568) spie-
lenden Motivkalkiil,55 in der spanischen Szene sogar ziemlich verbreitet war:

51 GONET: Apologia Thomistarum § 139, in: Clypeus Theol. Thomist. Antwerpen 1725, t.1,
478-507, hier 506a.

52 |.H. SERRY: Schola thomistica vindicata, seu Gabr. Danielis e Soc. Jesu Tractatus theolo-
gicus adversus Gratiam se ipsa efficacem censoriis animadversionibus confutatus. Venedig (Co-
loniae) 1706, 209f. (wieder in: Praelectiones theologicae. Venedig 1742, t.2, 627f.).

53 M. ORrtiz: Caduceus theologicus et crisis pacifica de Examine Thomistico 1, 218. Madrid
1733, 158.

54 ANNAT: lansenius a Thomistis condemnatus, (nt. 35) t.3, 518f.

55 S.K. KNEBEL: Wille, Wiirfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der moralischen Notwen-
digkeit in der Jesuitenscholastik 1550-1700. Hamburg: Meiner 2000, 205-236. Dagegen z.B. D. DEL
MARMOL §]. (} 1664): Tractatus de auxilio efficaci divinae gratiae (hg. von S.K. Knebel), in: Die
scholastische Theologie: Zeitalter der Gnadenstreitigkeiten, hg. von U.L. Lehner. Nordhausen:
Bautz 2007, 125-131. Auf dieser Basis, gegen Berti, wird die Orthodoxie des augustinischen Gna-



234 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

schon darum interessieren miissen, weil Kongruisten und physische Pradetermi-
nisten auf die ,praedeterminatio moralis‘ gemeinsam einhackten. Daf} sie im 18.
Jahrhundert von gewisser Seite als die gefundene Losung fiir eine Verstandigung
zwischen Augustinismus und Thomismus prasentiert wurde, lenkt ja auch ganz
zuletzt (718-720) in dem Buch die Aufmerksamkeit auf sie. Da ist es indessen zu
spat, um von der grofen Literatur zum Thema Notiz zu nehmen. Was das 19.
Jahrhundert an Kenntnissen dartiber erreicht hat, waren auch schon nicht mehr
solche tiber das scholastische Original, sondern von der franzdsischen Schwund-
stufe, auf der aber immerhin Namen, die zur Nomenklatur des Buchs gehoren:
Vincent Contenson (1 1674), Louis Thomassin (1 1695) und eben der bewufte
Habert.5°

Die historische Textur der Beweisfiihrung lost sich auf, der Spannungsbogen
halt nicht. Der Kardinalfehler ist, dafd der Diversitat der Positionen nicht hin-
langlich Rechnung getragen werden kann, weil die Positionsbezeichnung ,Moli-
nismus‘ aus den Kontroversen der Vergangenheit in das deskriptive Besteck des
Historikers unkritisch iibernommen wird. Es ist die Kehrseite der affirmativ be-
setzten Abstraktion ,Thomismus’. Obwohl der Verfasser den Alleinvertretungs-
anspruch der Dominikaner selber zurtickweist und sogar von dem Protest be-
richtet (679), den die Molinisten seinerzeit gegen ihre Ausgrenzung aus dem
Thomismus erhoben hatten, bekommen diese keinen Einflufd auf das Verlaufs-
profil des Diskurses und damit auf den Zuschnitt des Gegenstands zugestanden,
in Bezug auf den er seine Aufgabe, davon abgesehen, vortrefflich auffafdt. Von
dem alten Klagelied iiber eine Inflationierung der ,Jansenisten‘ wird Notiz ge-
nommen (658), von Fénelons Bemerkung tiber die Inflation der ,Molinisten’ (616)
aber nicht. 1732 machte der Jesuit und Fénelonleser dariiber noch seine Scher-
ze,57 1762 war ihm das Lachen vergangen, denn inzwischen befafdten sich die

densystems verteidigt noch von J.N. SCHAD CR. (1 1777): Concordia delectationis victricis vere
Augustinianae cum libertate indifferentiae. Giinzburg a.D. 1770, 239.

56 VEITH: De gemina delectatione 2, 45-46. 103, (nt. 31) 74f. 230f.

57 ,Mais ne commencons point par une équivoque. Il y en a une, ce me semble, dans le
nom de ,moliniste’, que M. Bayle et ceux de votre parti donnent généralement a tous les vrais
catholiques qui ont du respect pour les décisions de I'Eglise. J'ai vu le temps, qu‘on appelait
seulement ainsi les théologiens qui se sont attachés aux sentiments particuliers de Molina.
Mais maintenant un docteur a beau réfuter Molina, suivre une autre route et une autre me-
thode que la sienne pour expliquer les matiéres de la prédestination et de la grace, s'il regoit les
constitutions des papes qui avec le corps épiscopal ont condamné le jansénisme, il est mo-
liniste malgré lui... Cependant les véritables molinistes protestent contre 'excés d’honneur que
la haine aveugle des hérétiques leur fait. Ils déclarent franchement et ingénument que la for-
tune de leur nom, qu'on veut bien donner a tous les prélats et a toutes les personnes or-
thodoxes de 'univers, a été portée plus loin que celle de leurs opinions; et que si les autres
écoles catholiques ont par hasard quelque jalousie de ce qu’il n'y a point de seigneur ni de
dame qu'on appelle ,thomiste’, ,scotiste’ ou ,sorboniste’, et qu'il y en a pourtant un bon nombre
qu’on appelle ;molinistes’; si, en un mot, ces respectables écoles prennent I'alarme, et on lieu
de craindre qu’a la faveur du nom la doctrine moliniste ne fasse trop de progres, on les prie de
considérer que les molinistes proprement dits n’en sont point responsables, et qu’il y aurait de
I'injustice a leur en faire un crime, puisqu’ils n‘ont point ambitionné cet avantage, qui leur
vient uniquement, dirais-je de la malice ou de I'imprudence des ennemis communs de la catho-
licité.“ CH. MERLIN SJ. (1 1747): Réfutation des critiques de M. Bayle ('1732). PL Migne t.47. Paris
1877, 888-889.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 235

gallikanischen Staatsanwalte mit dem Verrat an dem hl. Augustin und dem hl.
Thomas.5® In dem Buch spielt die Einmischung der Justiz in innerkirchliche
Angelegenheiten - vorgeblich zur Sicherstellung der Meinungsfreiheit in den re-
ligiosen Orden (701f.) - eine nur untergeordnete Rolle. An dem Politikum hatte
jedoch nicht vorbeigelesen werden diirfen, zumal heute nicht, wo sich iiber
nichts so leidenschaftlich aufgeregt wird wie tiber ,Kategorisierungen‘. Wohl mog-
lich, daf? seine Parteilichkeit dem Historiker also doch einen Streich gespielt hat.

Gewil3, es wird sich dariiber mokiert (62), dal in den 188ocer Jahren eine Re-
naissance des Molinismus manchem Thomisten nach dem Fanfarengeschmetter
(,Paradmarch“) der ,jésuites prussiens“ geklungen hat. Die waren damals exi-
liert. Wo ware der Molinismus heute noch politisch suspekt? Wo wiirde ande-
rerseits noch tiber eine jansenistische Geschichtsklitterung gezetert? So werden
Choreographie und Literaturverarbeitung lediglich Zweifel daran wecken, dafd
der von Colbert in die Kulturpolitik eingefiihrte chauvinistische Standpunkt
restlos iiberwunden ist. Seine Historisierung der Gnadenstreitigkeiten fallt fiir
diesen Gelehrten zusammen mit deren Einordnung in die franzosische Geistes-
geschichte. Der dge classique annektiert den siglo d'oro. Was laf$t auch die fran-
zosische Kirchengeschichte als Sieger aus dem Spanischen Erbfolgekrieg hervor-
gegangen sein? War es wirklich das Fehlen einer Behérde, welche anderswo da-
fiir sorgte, dafd es in den Gnadenstreitigkeiten verniinftig zuging, mit paritdtisch
besetzten Kommissionen und geregelten Verfahren? Und nicht jeder Bischof mit
seinen eigenen Biicherverboten (536-538) fuchtelte und jeder Geck mit theologi-
schen Broschiiren die Boudoirs stiirmte?59

Die Unlust zum Studium der Spanier rithrt vermutlich einfach daher, daf3
scholastische Systemanspriiche nun einmal ihre Sprodigkeit haben. So gesehen
fiele dem Bourbonenprinzen Conti, in dem siebenten Kapitel, choreographisch
die Rolle zu, der Unlust eine Stimme zu geben. Seinen intelligenten Auftritt in
den Gnadenstreitigkeiten (,,non sans raison ni prudence polémique®) bestritt der
jugendliche Prinz, so horen wir aus dessen Munde, ohne schweres Geschiitz:
Thomas, Augustins De gratia et libero arbitrio ,et un ou deux Thomistes. Voila
toutes mes munitions.”

58 ,Lorsque Molina mit au jour son systéme, il déclara lui-méme qu'il étoit nouveau et
contraire a I'enseignement commun. [...] Quelle foule de maux a produit la passion uniforme et
constante de faire prévaloir ces dogmes Jésuitiques a la doctrine de S. Augustin et de S.
Thomas!" ].P.F. DE RIPERT DE MONCLAR: Compte rendu des Constitutions des Jésuites (Parlement
de Provence, 28.5.-4.6.1762), in: Supplément au Recueil par ordre de dates sur l'affaire des ci-
devant soi-disans Jésuites. Paris 1766, t.1, Sonderpaginierung 34b/35a. Worauf die Jesuiten
trocken erwiderten: ,Que fait le systéme de Molina a la morale des Jésuites?* (J.N. GRoOU §].:)
Reponse au livre intitulé: Extraits des assertions dangereuses et pernicieuses en tout genre que
les soi-disans Jésuites ont, dans tous les tems et persévéramment soutenues, enseignées et
publiées dans leurs Livres [...]. Troisiéme Partie, s.1. 1763-1765, t.I1/1, 123.

59 Zu diesem Aspekt der Jansenismusstreitigkeiten: LINDA TIMMERMANS: L'accés des femmes
a la culture (1598-1715). Paris: Honoré Champion 1993, 663-700. Auch schon zeitgendéssisch ein
Topos: (F. DE LAVILLE:) Prejugés legitimes contre le Jansénisme. Koln 1686, 149f.; (J.PH. LALLE-
MANT S].:) Le véritable esprit des nouveaux disciples de S. Augustin. Brissel 1709, t.3, 153-155.



MARTIN BONDELI

Schelling tiber den neuesten, Reinholdischen Dualismus, tiber die
wahrhafte hochste Einheit alles Philosophierens sowie tiber
Grundlegungsaspekte der Natur- und Kunstphilosophie

Die Editoren der Historisch-kritischen Ausgabe der Werke, Briefe und Nachlass-
texte Friedrich Wilhelm Joseph Schellings sind derzeit erfreulich produktiv.
Nach dem Erscheinen eines zweiteiligen Werke-Bandes im vergangenen Jahr
liegt nun Anfang 2018 erneut ein Werke-Band sowie ein weiteres Erzeugnis aus
der Reihe der Nachlass-Bdande vor. Es handelt sich um die Bande [, 11 und 13
sowie II, 6. Dabei enthalt Band [, 11! eine erste Serie von Beitragen Schellings
aus dem gemeinsam mit Hegel herausgegebenen Kritischen Journal der Philo-
sophie (1802-1803) sowie das von Schelling 1802 in Berlin veroffentlichte Ge-
sprach Bruno oder iiber das gottliche und nattirliche Princip der Dinge. Mit Band
I, 132 wird die 1803 publizierte zweite und erweiterte Auflage der Ideen zu einer
Philosophie der Natur prasentiert, jener Schrift, mit der Schelling im Jahre 1797
seine Naturphilosophie begriindet hat. Band II, 63 schlieBlich versammelt der
Zeitperiode von 1796 bis 1805 zuzuordnende unveroffentlichte Texte kunstphilo-
sophischen und asthetischen Inhalts, die teils von Schelling selbst stammen,
teils dessen diesbeziigliches Schaffen dokumentieren.

Bei einigen Beitragen aus dem Kritischen Journal - einem Organ, in dem
Schelling und Hegel ganz darauf aus sind, ihre eigene Sicht eines spekulativen
Identitatsdenkens in Abgrenzung von der sogenannten Verstandes- oder Re-
flexionsphilosophie Kants, Fichtes, Jacobis und anderer damaliger Mitstreiter
hochzuhalten - ist nicht ausgemacht, wer von den beiden Herausgebern der
Autor ist. Zudem steht bei manchen Beitragen zur Diskussion, ob sie nicht ge-
meinsam verfasst und redigiert wurden. Wahrend in der kritischen Hegel -Edi-
tion aufgrund dieser Unwagbarkeiten das gesamte Kritische Journal abge-
druckt worden ist,4 wird nun in Band 11 der Werke Schellings ein anderes Vor-
gehen favorisiert. Es sollen lediglich jene Beitrage aufgenommen werden, bei
denen die Verfasserschaft Schellings ,zweifelsfrei feststeht oder mit guten Griin-
den zu vermuten ist“ (11,1 XI). Indem die Herausgeber die ,Einleitung” zum Kri-
tischen Journal in den Band aufnehmen, riicken sie allerdings geringfligig von
dieser Richtlinie ab. Denn es ist in diesem Falle anzunehmen, ,dafd beide He-

U SCHELLING, F.W.].: Historisch-kritische Ausgabe. Werke 1 (zwei Teilbdnde. I, 11,1 und 1,2).
Schriften 1802. Hg. von Manfred Durner und Ives Radrizzani. Stuttgart: frommann-holzboog 2017,
685 Seiten.

2 SCHELLING, F.W.].: Historisch-kritische Ausgabe. Werke 13 (1,13). Ideen zu einer Philosophie
der Natur. Zweite Auflage (1803). Hg. von Manfred Durner und Patrick Leistner. Stuttgart:
frommann-holzboog 2018, 436 Seiten.

3 SCHELLING, F.W.].: Historisch-kritische Ausgabe. Nachlass 6 (zwei Teilbande. Il, 6,1 und 6,2).
Philosophie der Kunst und weitere Schriften (1796-1805). Hg. von Christoph Binkelmann und
Daniel Unger. Stuttgart: frommann-holzboog 2018, 805 Seiten.

4 Siehe HEGEL, G.W.F.: Gesammelte Werke. Hg. von der Rheinisch-Westfalischen Akademie
der Wissenschaften, Band 4. Hamburg: Meiner 1968, 13-500.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 237

rausgeber sich an der Abfassung der Einleitung mafdgeblich beteiligt haben®
(11,1 29).

1

Unter den Journal-Beitragen von 1802, welche die Herausgeber von Werke-
Band u gesichert Schelling zuordnen kénnen, nehmen das denkwiirdige ,Ge-
sprach zwischen dem Verfasser und einem Freund“ (vermutlich Hegel) mit dem
Haupttitel Ueber das absolute Identitdts-System und sein Verhdltnifs zu dem
neuesten (Reinholdschen) Dualismus (11,1 91-160) sowie die thematisch daran
anschlieffende Notiz ,Ein Brief von Zettel an Squenz“ (11,1 223-228) eine zen-
trale Stellung ein. Bei diesen beiden Texten geht es um eine entschiedene Ab-
rechnung Schellings mit dem ehemaligen Jenaer Kantianer Karl Leonhard
Reinhold, dem man zwar richtungweisende Einsichten des eigenen nachkanti-
schen Systemdenkens verdankt, der nun aber neuerdings, angeblich verfiihrt
durch den am Tibinger Stift ausgebildeten Neo-Pythagoreer und Neo-Leibni-
zianer Christoph Gottfried Bardili, auf philosophischen Irrwegen wandelt und
sich unverstandlicherweise als Anwalt eines neuartigen logisch-realistischen
und dualistischen, alles in allem zu jedem spekulativen Denken unfihigen Phi-
losophierens in Szene setzt. Schellings Attacke auf Reinhold ist entlarvungs-
psychologisch gesehen nicht uninteressant und entbehrt auch nicht eines ge-
wissen Unterhaltungswerts. Zettel und Squenz sind zwei Figuren aus Shake-
speares A Midsummer Nigth’s Dream, namentlich zwei in tolpelhafter Weise
eine Theaterauffihrung probende Handwerker inmitten einer Welt des adli-
gen Liebes- und Kunstlebens. ,Zettel, der Weber', wie er in der deutschen Uber-
setzung heifdt, wird im Waldgebiet der Elfen durch einen Kobold ,transferiert’.
Er sieht sich in einen zdrtlichen und traumerischen Esel verwandelt. Schelling
nimmt damit anspielungsreich sowohl Reinholds neuerliche Losung einer durch
Logik zu reinigenden realistischen Philosophie als auch Reinholds philoso-
phische Metamorphosen - Reinhold wandte sich nach der Gemeinschaft mit
Kant Einsichten Fichtes, Jacobis und schlie8lich Bardilis zu - ins Visier.
AuRerst geschickt und listig bedient er sich eines literarischen Stoffs, mit dem
Reinhold aufgrund seiner Jenaer Vorlesungen zu Wielands Heldengedicht tber
den Elfenkénig ,Oberon® bestens vertraut ist. Doch bei allem trefflichen Arran-
gement und gelungenen Amiisement enthalt Schellings Attacke auch einen bit-
teren Nachgeschmack. Schelling ist gereizt und respektlos, lasst sich zu per-
sonlichen Beleidigungen hinreiffen. Seine gesamte Polemik gegen Reinhold er-
innert so letztlich weniger an den heiter-ironischen Witz der frithromantischen
Freunde denn an die kommenden Hasstiraden Schopenhauers gegen Hegel.
Wie die Herausgeber im editorischen Bericht (11,1 78-83) erwdhnen, ist
Schellings damaliges Verhalten gegeniiber dem von ihm wdhrend der Studien-
zeit noch geschdtzten Begriinder der Elementarphilosophie zum Teil nachvoll-
ziehbar. In das Verhaltnis zwischen Schelling und Reinhold schleichen sich ab
Mitte der 1790er Jahre zunehmend durch ein Missverstandnis verursachte
Feindseligkeiten ein. Im Sommer 1800 veroffentlicht Reinhold eine Rezension
zum System des transzendentalen Idealismus, in der er Schellings Philosophie
als Amalgamation des Denkens und Dichtens bezeichnet. Fiir Schelling ist dies



238 Rezensionsartikel - Besprechungen — comptes rendus

eine Kriegserklarung, nachdem schon Reinholds Zusammenspannen mit Bar-
dili fir ihn einen Affront darstellte. Dazu muss man wissen, dass Bardili ein
dlterer Cousin Schellings ist und dass es zwischen beiden Rivalitaten im Be-
streben gibt, ausgehend von Ideen des Tiibinger Platonismus ein philosophi-
sches System zu etablieren. Die Folge ist, dass sich das Kritische Journal auf
Betreiben Schellings im Kern als ein Konkurrenz- und Gegenorgan zu den von
Reinhold 1801 ins Leben gerufenen Beytrdgen zur leichtern Uebersicht des Zu-
standes der Philosophie beym Anfange des 19. Jahrhundertss profiliert. Dem ent-
sprechend ist auch Schellings Kritik an den einschlagigen Thesen von Rein-
holds System des Rationalen Realismus ideologisch gefarbt und in der Sache
wenig ergiebig. Schelling wirft Reinhold im Wesentlichen einen neuartigen
Dualismus vor, womit er lediglich bei jenen, die mit ihm und Hegel ,Dualis-
mus” als Schimpfwort verstehen, Anklang finden kann. Die Tatsache, dass da-
mals auch Reinhold fiir eine Form des philosophischen Einheitsdenkens, so er-
klartermafen fir einen differenzbewussten Monismus, Partei ergreift und in
markanter Weise eine Begriindungsmethode nach dem Modell des Zurtickfiih-
rens einer hypothetischen Annahme auf ihren Grund in Vorschlag bringt, wird
libergangen. In der Sache hatte Schelling eine Diskussion zu verschiedenen,
sowohl die Thematik der Vereinigung als auch Fragen der Identitat und Wahr-
heit betreffenden Einheitsbegriffen in die Wege leiten und tiber begriindungs-
theoretische Konzepte debattieren missen. Hegel, der von Schelling um 1801
auf den Kampf gegen Reinhold eingeschworen wird, ist in dieser Hinsicht un-
gleich aufmerksamer und deshalb in absehbarer Zeit in der Lage, die begriin-
dungsmethodischen Einheitsideen Reinholds zu erkennen und fiir ein logisch-
dialektisches Konzept der Begriffsbewegung fruchtbar zu machen.

Das in Band n neuedierte Gesprach Bruno oder iiber das gottliche und na-
tiirliche Princip der Dinge (11,1 335-451) fithrt den Leser von den Schelling-He-
gel’schen Polemiken gegen die leidige Verstandes- oder Reflexionsphilosophie
zu einem Hohepunkt von Schellings spekulativem Identititsdenken in der Zeit
nach 1800, wobei allerdings auch hier, auf einem aus der Sicht Schellings ho-
heren Niveau, die Konfrontation mit damaligen Mitstreitern nicht ausgeblen-
det wird. Schelling hat im Laufe der 1790er Jahre zwei gleichwertige Systeme,
ein System der Transzendentalphilosophie und ein System der Naturphiloso-
phie, entfaltet und diese Doppelkomposition unmittelbar nach 1800 verein-
heitlicht. Es wird neu ein einziges System der Naturphilosophie, welches die
Geistphilosophie einschlief3t, aufgestellt. Schelling kommt dadurch mit Fichte,
an dessen Ich-Philosophie oder Wissenschaftslehre er mit dem System der
Transzendentalphilosophie sehr direkt angekniipft hat, ins Gehege. Fichte halt
die Aufstellung einer eigenstandigen Naturphilosophie fiir {iberfliissig und
Schellings Darstellung einer Natur, die analog zum Ich-Begriff selbstbeziigli-
che und dynamische Strukturen aufweist, fiir verfehlt. Es kommt zum Zer-
wiirfnis und Bruch mit Fichte. In mehreren Schliisselpassagen seines Bruno
rechtfertigt Schelling (in der Person Giordano Brunos) nun seine Sicht der
Dinge und bemiiht sich gleichzeitig — und nicht ohne Erfolg - darum, Fichte

5 Reinholds Beytrdge erscheinen demndchst in REINHOLD, K.L.: Gesammelte Schriften. Kom-
mentierte Ausgabe. Hg. von M. Bondeli, Band 7. Basel: Schwabe.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 239

(in der Person Lucians) auf seine Seite zu ziehen. Lucian wird mit dem Vor-
wurf konfrontiert, die absolute Einheit oder das Eine schlechthin nicht radikal
genug gedacht, so insbesondere eine noch aufzuhebende Gegeniiberstellung
von Wissen oder Ich und Sein oder Natur tibersehen wie auch die Auffassung
von intellektueller Anschauung nicht vor dem Hintergrund einer Anschauung
schlechthin gefasst zu haben. Lucian lasst sich tiberzeugen und begibt sich mit
Bruno in ,den freyen Ocean des Absoluten® (11, 1 413). Der echte Fichte hat
dem natiirlich nicht zugestimmt, sondern entgegnet, er halte ein Vermogen
der intellektuellen Anschauung, dessen Trager neben dem Ich auch die Natur
sein konne, fiir einen Ungedanken.

Insgesamt ist das Gesprdch, bei dem ebenfalls ein dlterer Materialist, der
die schopferische Materielehre des historischen Bruno im Munde fiihrt, und ein
Platonisch-Leibniz’scher Intellektualist zu Wort kommen, ein Meisterstiick in
der damaligen Wiederbelebung des neuplatonischen Einheitsdenkens. Schritt
fir Schritt wird im Gedankenbau zur hochsten Region des Einen aufgestiegen,
zu dem Einen schlechthin, das tiber allen denkbaren Differenzen steht und des-
halb am besten ,Indifferenz” zu nennen ist. Im selben Atemzug wird der For-
derung nachgekommen, die absteigende Bewegung von dem Einen schlecht-
hin zu dessen sich ausdifferenzierenden reflexiven und spekulativen Denkge-
stalten zu konstruieren. Je hoher und umfassender die Einheit gedacht wird,
desto urspriinglicher und komplexer artikuliert sich die Form eines reflexiven
und spekulativen Wissens. Das Unendliche oder hochste Eine selbst, so wird
dariiber hinaus eindringlich erortert, unterliegt keiner Endlichkeit oder Ver-
minderung, was aber nicht heifen kann, dass zwischen Dasein des Unend-
lichen und Dasein des Endlichen keine Interdependenz besteht. Vielmehr gilt
es davon auszugehen, dass mit dem Unendlichen zugleich das Endliche, wel-
ches man ipso facto als ein unendliches Endliches zu qualifizieren hat, gege-
ben ist: ,Bruno. Nothwendig also ist, dafy, wenn das Unendliche ist, auch das
Endliche bey ihm, von ihm ungetrennt seye“ (11, 1 370). Zudem wird man dazu
genotigt, sich einen vom Unendlichen ausgehenden Grund fir das Bestehen
der Interdependenz von Unendlichem und Endlichem sowie fiir die zeitlich
verfasste Bewegung des Endlichen und deren Streben nach dem Unendlichen
vorzustellen. Flir Schelling (Bruno) ist in dieser Hinsicht ein ,Heraustreten aus
dem Ewigen“ als einem ,heiligen Abgrund“ (11,1 380) vorzustellen, ein Heraus-
treten, das einem ,Act der Absonderung® (11,1 386) gleichkommt. Schelling
nahert sich hier dem spaterhin aufgegriffenen gnostischen Gedanken eines ,Ab-
falls vom Absoluten.

Im Unterschied zum historischen Bruno, der einem vitalistisch-schopferi-
schen Materialismus huldigt, sieht Schelling (Bruno) in einer solchen materia-
listischen Positionierung eine zu tiberwindende Einseitigkeit. Die Auffassung
von absoluter Identitat soll ausdriicklich auch zur Konsequenz haben, dass iiber
alle ,Gegensdtze des Realismus und Idealismus” (11,1 439) hinauszuschreiten und
der Vereinigungspunkt beider Richtungen aufzudecken ist. Von dem Pantheis-
mus, den der historische Bruno mit seinem Materialismus zum Ausdruck ge-
bracht hat, weicht Schelling (Bruno) aber trotz des hoheren Einheitsverstand -
nisses keineswegs ab. Die Vereinigung von Reellem und Ideellem soll gleichbe-



240 Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus

deutend mit der Vereinigung von gottlicher und natiirlicher Welt sein. In die-
sem Sinne heif3t fiir Schelling das ,Eine“ denken nichts anderes als ,die Natur
in Gott, Gott aber in der Natur sehen® (11,1 447). Schelling, der sich seit Mitte
der 1790er Jahre wiederholt zu Spinozas ,deus sive natura‘ bekannt hat, macht
hier somit auch keinen Hehl aus seiner Sympathie mit Brunos naturalistischer
Auffassung uber das gottliche Eine. Dass Schelling sich in absehbarer Zeit zu
einem hartnackigen Antipoden Jacobis entwickelt, ist von daher nicht zufallig.
Jacobi hatte in seinem beriihmten Spinoza-Biichlein sowohl den rationalisti-
schen Pantheismus Spinozas als auch den lebendigen Pantheismus Brunos des
Atheismus beschuldigt und so der Nachwelt zu verstehen gegeben, dass man
gut beraten ist, sich dem Sog dieser beiden Denker zu entziehen.

Il

Im Blick auf den neu vorliegenden Band 13 der Werke-Bdande kann man sich
fragen, weshalb die darin enthaltene zweite Auflage der Ideen zu einer Philo-
sophie der Natur nicht bereits in einem erweiterten Rahmen in Werke-Band s,
in dem die erste Auflage abgedruckt und kommentiert ist, aufgenommen
wurde. Aufgrund der zahlreichen Verdanderungen, die Schelling an dieser Schrift
vorgenommen hat, kann man sich leicht vorstellen, dass dies fiir den textkriti-
schen Apparat des betreffenden Bandes zu einer argen Belastungsprobe ge-
worden ware. Wie die Herausgeber erklaren, ist allerdings nicht dies der
Grund fiir den Entscheid, die zweite Auflage der Ideen in einem eigenstandigen
Band herauszugeben. Schelling hat sich neben kleineren und gréfieren Korrek-
turen auch vehement darum bemiiht, seine naturphilosophischen Ansichten
von 1797 durch inzwischen neu gewonnene Resultate zu aktualisieren. Er hat
die Einleitung und zahlreiche spitere Abschnitte mit groferen Zusdtzen und
Nachtragen versehen. Vor diesem Hintergrund darf man durchaus im Sinne
der Editoren behaupten, dass es sich bei der zweiten Auflage der Ideen um
einen Text handelt, der groflenteils den naturphilosophischen Erkenntnisstand
Schellings in der Zeit von 1803 wiedergibt.

Verstandlicherweise hat Schelling in der zweiten Auflage der Ideen nicht
alle veralteten Ergebnisse aus der fritheren Fassung zu tilgen vermocht. Der
spatere Text stellt deshalb eine Zwittergestalt dar. Fir den Leser ist dies
streckenweise verwirrlich, hat aber den Vorteil, dass ihm bei genauerem Ver-
gleich der beiden Auflagen die sachlichen und terminologischen Wandlungen
in Schellings frithem naturphilosophischen Denken sehr deutlich ins Auge
springen. Schelling argumentierte in der ersten Auflage noch mafgeblich mit
an Kants transzendentale Fragestellung erinnernden Uberlegungen zur Ermogli-
chung des Verstandnisses und der Gesetzlichkeit von Natur tberhaupt und
wollte die ,Philosophie der Natur®, dhnlich wie Kant seine metaphysisch-na-
turwissenschaftlichen Betrachtungen der Natur aus den Metaphysischen An-
fangsgriinden der Naturwissenschaft, als eine ,angewandte* Form der ,theore-
tischen Philosophie begriffen wissen (13, 45). Im Bereich der dynamischen
Physik und in der Lehre der zwei Grundkrdfte der Materie - der attraktiven
und repulsiven Kraft - gestaltete sich der Anschluss an Resultate aus Kants



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 241

Metaphysischen Anfangsgriinde derart unmittelbar, dass Schelling es geboten
sah, ,Ausziige aus Kant“ zu prasentieren (13, 266). Im Kontrast hierzu geben
die Zusdtze und Nachtrdge von 1803 nun dariiber Auskunft, dass Schelling die
Naturphilosophie unterdessen ganz in den Mittelpunkt seiner philosophischen
Systemidee stellt und als ,Philosophie an sich“ oder ,absolute Wissenschaft"
betitelt (13, 98) oder, sofern er die Unterscheidung von Natur- und Geistphi-
losophie betrachtet, fiir einen Grundzweig der einen und einzigen Philosophie
halt. Im Rahmen der dynamischen Physik wird jetzt in einem Zusatz gleich-
zeitig Kritik daran gelibt, dass Kant die beiden Krafte als ,blofd formelle Fakto-
ren“ betrachtet habe. Und mit selbstkritischem Unterton wird dazu angefiihrt,
es sei zuvor noch unbeachtet geblieben, dass man das als Schwere zu verste-
hende Gleichgewicht der beiden Grundkrafte im Sinne Franz von Baaders als
dritte oder ,Schwerkraft“ auszulegen habe (13, 275).

Was Verdnderungen in der Terminologie angeht, darf nicht unerwahnt
bleiben, dass Schelling erst in der zweiten Auflage davon spricht, die ,blofie
Reflexion® sei ,eine Geisteskrankheit des Menschen® (13, 57). In der ersten Auf-
lage war es noch das menschliche Vermogen der ,Spekulation”, dem diese miss-
liche Eigenschaft zugeschrieben wurde. Dies verweist auf den Umstand, dass
Schelling nicht von vorneherein die ab 1800 mit Hegel geteilte Gegentiberstel-
lung von Reflexion als Instrument einer inferioren Denkart und Spekulation
als Organ des echten Philosophierens verfocht. Diesem Neuansatz sowie der
1800 einsetzenden Polemik gegen die Verstandes- oder Reflexionsphilosophie
korrespondierend, musste nun in der zweiten Auflage der Ideen verstandli-
cherweise der Ausdruck ,Spekulation® durch jenen der ,Reflexion® ersetzt wer-
den.

Nichts zu korrigieren gab es fiir Schelling bei der Neuauflage der Ideen in-
dessen an der Auffassung, wonach die Natur eine Ganzheit sich organisie-
render Grundkrafte, eine nattirliche Bewegungsform des noch unsichtbaren und
unbewussten Geistes, im Konkreteren ein physische, chemische und organi-
sche Zustande und Prozesse durchlaufendes Stufengebilde darstellt. Nichts zu
riitteln gab es auch an der Forderung, die philosophische Konstruktion der
Natur anhand des damals neuesten Forschungsstandes in den Naturwissen-
schaften und in der Medizin auszubilden und zu tberpriifen. Dass die Ideen
tiberhaupt eines Neuabdrucks bediirfen, sah Schelling durch die grofe Nach-
frage nach diesem Text beim studentischen Publikum gerechtfertigt. Die Ideen
erweisen sich aufgrund ihres Einfithrungs- und Grundlegungscharakters, aber
auch aufgrund der entschiedenen Kritik an einem reduzierten, mechanisti-
schen Materie- und Naturbild in der Tat als eine sehr eingangige Schrift.

I11

In den finalen Abschnitten seines 1800 herausgegebenen Systems des transzen-
dentalen Idealismus hat Schelling einige Hauptsatze zur Philosophie der Kunst
vorgetragen und damit kenntlich gemacht, dass seine Ausrichtung auf die
Naturphilosophie mit einer Aufwertung der seit Mitte des 18. Jahrhunderts
unter Namen wie ,Asthetik’ oder ,schéne Wissenschaft’ kursierenden Kunst-



242 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

philosophie einhergeht. Der Kunstphilosophie und ihrem Organ - dem inne-
ren Sinn, der Einbildungskraft oder intellektuellen Anschauung - sollen, so die
aus der Werkkomposition und den besagten Hauptsatzen zu ziehende Schluss-
folgerung, eine alles Wissen und Handeln, theoretische und praktische Philoso-
phie vereinigende Funktion im gesamten System der Transzendentalphilosophie
zukommen. Schelling wertet demnach zum Zeitpunkt des Systems des trans-
zendentalen Idealismus die Kunstphilosophie nicht nur auf, sondern erhebt sie
nachgerade zu einem dritten und damit hochsten, die Fundierung betreffen-
den Vermogensbereich seines gesamten, transzendental- und naturphilosophi-
schen Systems. Im Anschluss an diese viele Erwartungen weckende Einsicht
hat Schelling allerdings seine Publikationsplane nicht neu ausgerichtet. Er hat,
mit anderen Worten, kein Werk zur Kunstphilosophie publiziert. Und aus der
1801 gelieferten Darstellung meines Systems der Philosophie, in der er dem Publi-
kum eine erste Tranche von Thesen und Lehrsdtzen zu einem Gesamtsystem
der Natur in ihren natiirlichen und geistigen Potenzen vorlegt, kann man den
Eindruck gewinnen, dass Schelling sodann in der Ausgestaltung des Systemfun-
damentes auch keinen speziell auf die Kunstphilosophie fokussierten Schwer-
punkt gesetzt hat.

Ein ausgeweiteter Blick auf Schellings damalige Schaffensperiode zeigt,
dass dieser Eindruck tauscht. Schelling hat seine Auffassung tiber die system-
fundierende Funktion der Kunst nicht revidiert. Und er hat jedenfalls auch
sein Projekt eines kunstphilosophischen Systemabschlusses nicht zuriickge-
stellt. Im Rahmen seiner Jenaer und Wiirzburger Vorlesungstatigkeit in den
Jahren 1799 bis 1805 hat er ein asthetische Grundlagenreflexionen und Einlas-
sungen zu den Kunstarten beinhaltendes System der Kunstphilosophie ausge-
arbeitet und dabei unentwegt betont, dass die Philosophie in der Kunst als
Nachfolgegestalt der Natur ihr eigentliches Lebenselixier hat. Hinterlassen hat
er hierzu handschriftliche Aufzeichnungen aus dem Zeitabschnitt von 1802 bis
1805, die sein Sohn zu einem Gesamttext zusammenkomponiert und im Nach-
hinein herausgegeben hat. Uberliefert ist sein diesbeziigliches Schaffen {iber-
dies durch bis dato neun aufgefundene Nachschriften zu verschiedenen Jahr-
gangen der Vorlesung tiber Kunstphilosophie.

Mit dem eben erschienenen Nachlass-Band 6 steht Schellings Gesamttext
nun erneut sowie in einer mit den Nachschriften verglichenen und durch aus-
sagekraftige Nachschriftenmaterialien ergdnzten Form zur Verfiigung. Auf den
ersten Teilband, der den kritisch edierten Gesamttext enthalt, folgt ein zweiter
Teilband mit der qualitativ guten Vorlesungsnachschrift Johann Friedrich
Schlossers vom Wintersemester 1802 (6,2 407-468) sowie mit einigen Passagen
aus der Nachschrift von Johann Peter Pauls, die tiber Schellings damalige Be-
urteilung der alteren und neueren Geschichte der Asthetik Auskunft geben
(6,2 541-555).

Insbesondere aus dem allgemeinen Teil seiner Vorlesung zur Kunstphiloso-
phie geht unzweifelhaft hervor, dass Schelling auch nach 1800 entschieden die
Auffassung vertritt, die Kunstphilosophie sei das vereinigende Dritte von theo-
retischer und praktischer Philosophie - eine Auffassung, die sich auch in der
Denkfigur spiegelt, ,Wahrheit* und , Giite“ seien in der ,Schdénheit” als einer



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 243

dritten Potenz aufgehoben (6,1 126). Allerdings fallt es Schelling auf dieser
Basis nicht leicht, sich genauer tiber das Verhaltnis von Natur- und Kunstphi-
losophie zu verstiandigen. Auf der einen Seite will er die beiden Philosophien
als vollig gleichwertig betrachtet wissen. Sie sollen als zwei Seiten ein und
derselben Sache genommen werden. Mit der Behauptung, die Kunstphiloso-
phie sei ein hoherstufiger Ausdruck in dem als Philosophie {iberhaupt zu ver-
stehenden Ensemble von Natur- und Kunstphilosophie, plddiert er zum ande-
ren aber doch auch fiir einen gewissen Vorrang der Kunst- vor der Naturphi-
losophie. Durch die zweite Sicht sieht er sich dariiber hinaus zur Beantwor-
tung der Frage genotigt, wie das Verhadltnis von Kunst und Philosophie zu kon-
zipieren sei. Schelling zufolge steht die Kunst grundsatzlich auf der ,gleichen
Hohe mit der Philosophie® (6,1 114). Da aber die Kunst ,Wiederholung® der
Philosophie ,in der hochsten Potenz“ ist (6,1 110), wird man zugleich einzurdu-
men haben, dass es zur Erschliefung und Darstellung der Kunst der Voraus-
setzung einer angemessenen Philosophie allgemein bedarf. Diese ihrerseits
kann aber nichts anderes sein als eine kiinstlerisch impragnierte Philosophie,
so dass der Kunst letztlich zumindest eine vorgdangige Mitprdsenz in der Phi-
losophie allgemein zuzugestehen ist. Auf jeden Fall bevorzugt Schelling auf
diese Weise ein Philosophieverstdndnis, das in eine andere Richtung deutet als
jenes seines Jenaer Freundes Hegel, der deshalb auch bald andere Wege ein-
schligt. Hegel wertet die Asthetik zwar ebenfalls auf, indem er sie dem absolu-
ten Geist zuerkennt. Doch betrachtet er sie damit gleichzeitig als Geistesge-
stalt, die lediglich als Vorstufe der Philosophie und ihres spekulativ-logischen
Wissens gelten kann. Schellings Diktum, das Universum sei ,in Gott als Kunst-
werk gebildet” (6,2 420), kann Hegel von daher nicht teilen. Fiir ihn ist das
Universum vielmehr in Gott als logischem Schopfungsprodukt gebildet.

Ehe Schelling sich in seinem System der Kunst den einzelnen Kunstarten,
namentlich der Musik, Malerei, Plastik und Poesie, widmet, spricht er ausfiihr-
lich Giber die ,Mythologie“, welche seines Erachtens ,die nothwendige Bedin-
gung und der erste Stoff aller Kunst® ist (6,1 14), sowie liber das Verhaltnis der
Mythologie zur alteren und neueren Poesie. Schelling bertihrt hiermit eine
Thematik, die bei ihm seit seinen philosophisch-literarischen Anfangen gegen-
wartig ist und die in seiner Spatphilosophie sehr dominant hervortreten wird.
Auf fruchtbare Resonanz st6f3t der frithere Schelling mit diesem Zweig seines
Denkens verstandlicherweise im Kreise der Jenenser Frithromantik wie auch
zuvor im Tubinger Zirkel um Hélderlin und Hegel. Genau in diesen Kontext
gehoren schliefflich auch die weiteren Texte, welche die Herausgeber in den
zweiten Teilband von Nachlass-Band 6 aufgenommen haben. Es geht um zwei
dichterische Versuche Schellings (Epikurisch Glaubensbekenntnifs, Das himmli-
sche Bild), die im frihromantischen Freundes- und Freundinnenkreis zir-
kulierten, sowie um die Systemskizze [Eine Ethik] (6,2 481-485), die mit dem
Tibinger Zirkel in Verbindung zu bringen ist. Diese in Hegels Handschrift
tiberlieferte Systemskizze (besser bekannt unter dem Titel Das dlteste System-
programm des deutschen Idealismus) kann als Gemeinschaftsprodukt des Tii-
binger Denkens um Hélderlin, Hegel und Schelling angesehen werden. Uber
ihr ndheres Zustandekommen und tber ihre eigentliche Autorschaft wird in



244 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Forschung zum Deutschen Idealismus seit vielen Jahrzehnten gestritten.
Angesichts der in der Systemskizze propagierten Ideen einer hoheren Physik
und einer neuartigen Mythologie und angesichts des in ihr artikulierten Ge-
dankens tiber die Schonheit als Mitte von Wahrheit und Giite wurde zunachst
Schelling als geistiger Autor gesehen. Im Nachhinein wurde aber auch wieder-
holt dafiir argumentiert, dass bestimmte Inhalte und Formulierungen ebenso,
wenn nicht sogar primar, fiir eine Verfasserschaft Holderlins oder Hegels spre-
chen. Ausgehend von der heutigen Forschungslage lasst sich die Sache nicht
entscheiden. Vergegenwartigt man sich Schellings damalige Verbindung von
systematischem und kunstaffinem Philosophieren, so ist es zweifellos be-
rechtigt, dass dieser Text nicht mehr blof8 in den kritischen Ausgaben zu Hol-
derlin und Hegel, sondern nun auch in jener zu Schelling zu finden ist.

Es bleibt zu erwdahnen, dass in den besprochenen Banden alle Texte sehr um-
sichtig und sorgfaltig aufbereitet sind. Zu jedem Text wird ein informativer -
die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte einschlieffender - editorischer Be-
richt geliefert. Im Anhang st6f3t der Leser auf die nétigen Zitatnachweise und
auf sehr hilfreiche Sachanmerkungen. Fiir die Forschung und Interpretation
zur Philosophie Kants und des Deutschen Idealismus sind die Bande einmal
mehr ein enormer Gewinn.



CHRISTOF BETSCHART

Désir de 'homme pour Dieu, désir de Dieu pour 'homme
A propos du dernier livre de Jean-Baptiste Lecuit!

Le titre de l'ouvrage du carme Jean-Baptiste Lecuit, publié dans la collection
Cogitatio Fidei, pourrait faire croire que seule la question de Dieu comme sujet
de désir sera abordée. En réalité, 'auteur y aborde les deux aspects insépa-
rables : le désir de 'homme pour Dieu (premiére partie, 19-165) et le désir de
Dieu pour '’homme (deuxiéme partie, 167-351). Le choix du titre est justifié par
le fait que I'étude sur Dieu comme sujet de désir se positionne davantage
comme étant une contribution originale a la réflexion théologique contempo-
raine et une réponse au probléme de l'indifférence par rapport a Dieu surtout
en Occident.

La premiére partie s'ouvre avec un chapitre explorateur du champ séman-
tique du désir (21-36), entre besoin et volonté, entre égoisme et altruisme.
Pour fonder sa réflexion, Lecuit se réféere notamment aux penseurs comme
Rombach, Puntel et Zubiri a partir du concept de structure qui met en lumiére
I'insertion des sujets et objets dans une configuration relationnelle (24). En ce
qui concerne le désir, Lecuit propose de le définir comme « la tendance d’un
sujet vers une configuration relationnelle, interne et externe, en tant qu'il se la
représente comme incluant son contentement.» (28) Le deuxiéme chapitre
aborde la transformation du désir en amour (37-61). Si « [I[]’Tamour humain est
toujours désirant » (50), celui-ci comporte - comme le désir - de nombreuses
formes, d’étre par exemple amour de convoitise ou amour de bienveillance. En
outre, « pour étre pleinement amour, une transformation du désir » (51) s’im-
pose pour devenir désintéressé, tourné vers le bien de I'autre. Le désir humain
ainsi compris est structurellement illimité et orienté vers un accomplissement
qui inclut un contentement illimité et la libération de tout ce qui s’y oppose
(55}

Le troisieme chapitre offre une approche biblique et historique sur Dieu
qui s’offre au désir humain et attire 'homme a lui (63-98). « [L]e désir de Dieu
est désir d’'une proximité interpersonnelle » (65). Il ne s’agit pas d’'une idole
qui assouvit immédiatement le désir, mais le désir, a travers la filiation adop-
tive, d'une communion avec Dieu encore a réaliser pleinement. L’affirmation
d'un désir de 'homme pour Dieu, en cette vie, va de soi a partir des sources
bibliques et traditionnelles (Ignace d’Antioche, Augustin, Grégoire le Grand,
Anselme de Cantorbéry). Cependant, la question est plus difficile au sujet d'une
éventuelle persistance du désir dans l'éternité. Cette position est pourtant
présente chez Grégoire de Nysse, mais aussi chez Irénée, Bernard de Clairvaux
et Catherine de Sienne (92-97). Pour Thomas d’Aquin, le désir est incompa-
tible avec la vision essentielle de Dieu, parce qu'il inclut dans la définition du
désir la tendance vers un bien futur opposé a la définitivité de la vision. Lecuit
concéde l'importance de penser le désir dans I'éternité en tant que délié de

U Cf. LECUIT, Jean-Baptiste : Le désir de Dieu pour ’homme. Une réponse au probléme de
lindifférence (= Cogitatio Fidei 303). Paris : Cerf 2017, 370 p., ISBN ¢78-2-204-11756-2.



246 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

souffrance et de manque d'un bien futur. Cependant, dans la perspective bib-
lique, la vie éternelle n’est pas simplement une contemplation intellectuelle de
Dieu, mais a concevoir comme une communion qui implique sans cesse
« écoute et dialogue » (97) et qui rend compte du fait qu'un sujet humain fini
est en relation avec le Dieu infini ce qui, dans la perspective dialogale, impli-
que une progression sans fin.

Le chapitre suivant est dédié a 'exaucement du désir de Dieu dés cette vie
(99-137), surtout a partir des trois docteurs carmélitains Thérese de Jésus, Jean
de la Croix et Thérese de I'Enfant-Jésus et ce qu'ils disent de I'union avec Dieu
hic et nunc. Lecuit, dans la continuité de ses recherches, s’efforce de montrer
que cette union n’est réservée ni a des contemplatifs « professionnels », ni a
une minorité de personnes gratifiées. Il faut donc surmonter toute forme d’éli-
tisme dans la maniére de parler de 'union avec Dieu pour ne pas donner a
croire qu’elle serait réservée a des personnes qui s'adonnent a des pratiques
héroiques et des temps prolongés de priere. Pourtant, elle présuppose I'atta-
chement inconditionnel a Dieu et le détachement (souvent intérieur et non
effectif) des créatures. L’auteur insére également une réflexion sur le lien entre
union et perturbations psychiques : « le cheminement vers I'union [...] n’est-il
pas réservé a ceux qui jouissent d’'une santé psychique suffisante et tout simple-
ment d'une éducation d’assez bonne qualité pour que se développent en eux
les vertus qui traduisent la qualité d’amour inhérente a I'union a Dieu ? » (130)
Il ne s’agit pas de nier que les perturbations psychiques nuisent en réalité a
I'amour de Dieu et du prochain dans son expression concréte. Le fait d'étre
privé - sans faute de la part des personnes - de I'exercice de certaines vertus
ou de I'épanouissement des fruits de 'Esprit, n'empéche pas 'union, mais en
limite seulement la manifestation visible.

Dans le cinquiéme chapitre sur le désir naturel de Dieu (139-165), 'auteur
s'oppose avec Vergote et Rahner a de Lubac et sa reprise du désir de voir Dieu
en tant que naturel. Il s’agit bien d’accueillir I'effort lubacien de dépasser une
vision extrinséciste de la griace sans pour autant tomber dans une négation de
la gratuité de la grace. Lecuit critique de Lubac notamment en tant qu’inter-
préte de Thomas d’Aquin, car jusqu’a aujourd’hui la question si et comment
Thomas admet un désir naturel de Dieu est débattue, par exemple par Fein-
gold qui distingue différents états naturels et surnaturels du désir de Dieu chez
Thomas. L'auteur, avec Vergote et Lacoste, propose un autre chemin qui in-
tégre davantage la dimension historique et dialogale de la relation avec Dieu,
c’'est-a-dire la nécessité d'un passage du désir spontané en désir de Dieu, car
méme si le désir humain en tant que tel est illimité, cela ne veut pas dire eo
ipso qu’il est désir de l'illimité. Dans la mesure ou le désir de Dieu n’affecte pas
concretement les personnes, il n'est pas une solution au probleme de l'indif-
férence (comme de Lubac espérait).

La deuxieme partie du livre aborde la question si, a l'inverse, le désir de
Dieu pour 'homme pourrait étre une réponse au probléme de l'indifférence.
Elle s’ouvre avec un chapitre sur ce renversement de perspective (169-198). La
question « Dieu désire-t-il ? » recevait une réponse négative notamment chez
Augustin et Thomas d’Aquin sur fond de la conception grecque de I'immutabi-
lité divine. Tout de méme, il peut étre question de désir dans un sens méta-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 247

phorique ou bien en tant qu’attribué au Verbe en raison de la communication
des idiomes. Ceci dit, dans la théologie du 20° siécle, le désir de Dieu au sens
propre est assez largement affirmé, chez des spirituels comme Charles Péguy
ou bien Meére Teresa, mais aussi chez des théologiens comme Varillon ou
Moingt, mais aussi von Balthasar et Benoit XVI. Les chapitres suivants pro-
posent une étude sur différents moments de I'histoire et sur différents points
de vue. Le premier de ces chapitres aborde les Peres de I'Eglise et les auteurs
spirituels des XII® au XVII® siécle (199-231). L’auteur le plus important est le
Pseudo-Denys qui attribue a Dieu 'erés, c’est-a-dire un amour désirant. Mais
beaucoup d’autres textes de Tertullien, Hippolyte de Rome, Lactance, Am-
broise de Milan, Jerdme et Jean Chrysostome sont cités. L’auteur se référe en-
suite aux cisterciens, aux rhénans, a Catherine de Sienne ainsi qu’a Thérése de
Jésus et Jean de la Croix. Dans tous ces auteurs ont peut noter une attribution
d’un désir a Dieu, mais sans réflexion théologique spéculative a ce sujet.

Dans le chapitre huit (233-269), 'auteur aborde le questionnement théolo-
gique d’abord chez Francois de Sales, notamment dans son Traité de I'amour
de Dieu. Frangois affirme de Dieu qu'il désire que nous 'aimions et précise a ce
sujet qu’il s’agit d’'un « vrai désir ». Cette prise de position théologique se situe
dans le contexte des théologiens jésuites des XVI°® et XVII® siécles, notamment
Lessius qui tient la prédestination post praevisa merita. Par rapport a Sudrez, il
faut interpréter la volonté salvifique universelle de la maniére suivante : « Dieu
fait tout ce qui dépend de lui pour qu’elle [la volonté de salut] se réalise, y
compris de laisser a 'homme la possibilité d’y faire échec. »(265) Dans la me-
sure ot 'homme peut faire échec a I'ceuvre salvifique de Dieu, on peut parler
d’un désir de Dieu de notre salut. Le chapitre suivant (271-293) aborde la ques-
tion du désir de Dieu chez les pasteurs et les spirituels du XVI® au XIX® siécle,
en particulier chez Louis-Marie Grignon de Montfort et Alphonse de Liguori,
mais aussi chez le Peére Frederick William Faber qui au XIX® siécle dans son
livre Le Créateur et la créature met 'accent sur la miséricorde de Dieu et un
optimisme, alors nouveau, par rapport au salut. Il découvre dans le désir de
Dieu pour nous la solution aux difficultés de la vie spirituelle.

Le chapitre dixiéme (295-325), du point de vue systématique, cherche a
éclairer dans quelle mesure un désir au sens propre est compatible avec la per-
fection de Dieu et cela en trois questions. La premiere question touche a I'in-
faillibilité de la prédestination tenue non seulement par Augustin, mais par les
deux parties de la querelle De auxiliis (299). Seulement au XX° siecle s’opére le
passage d'une conception de la prédestination sélective et infaillible vers une
prédestination « universelle, mais faillible » (301). La faillibilité n’est pas a en-
tendre comme une imperfection, puisque Dieu décide librement de laisser
I'homme libre de lui résister. Dans la mesure ou le salut dépend aussi de la
liberté humaine, celui-ci n’est pas infailliblement décidé, mais plut6t infini-
ment désiré. La deuxieme question touche a I'immutabilité et a I'impassibilité.
Il ne s’agit pas de nier 'immutabilité, mais de bien la comprendre. A partir
d’'un parcours biblique et théologique, I'auteur reprend la syntheése de Kasper
(310) qui donne deux critéres essentiels pour pouvoir parler d’'une souffrance
de Dieu : qu’elle ne soit pas subie, mais choisie, et qu’elle ne soit pas par rap-



248 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

port a lui-méme, mais par rapport a ses créatures. Les deux critéres sont déci-
sifs pour pouvoir affirmer que la souffrance de Dieu n’est pas une imperfec-
tion. La troisieme question est si la prescience divine inclut la connaissance
des actes humains libres futurs. Si on répond par l'affirmative, Dieu connai-
trait le cours intégral de notre existence, mais, dans ces conditions, « peut-on
dire qu’il désire son heureux aboutissement ? » (317). La réponse de 'auteur
est négative. Mais elle rend attentive aux apories de penser le temps et |'éter-
nité, par exemple dans ce que Lecuit dit a page 322 : « Dieu connait donc les
actes libres de ses créatures au moment ou ils sont effectués, et non a priori. »
Si cette affirmation est parfaitement compréhensible d'un point de vue tempo-
rel, quel en est le sens du point de vue de I'éternité ?

Le dernier chapitre récapitule la question du désir de Dieu pour 'homme
au sens propre (327-351). L’auteur argumente que le langage biblique n’est pas
a prendre au seul sens métaphorique et que, concrétement, le désir humain de
Jésus est révélateur d’un désir divin (332). Cependant, dans l'attribution du dé-
sir a Dieu, il faut préciser plusieurs parametres : « le désir est-il subi, ou choi-
si ? Est-il mouvement pour combler un manque, ou une puissance unitive ? Le
bien désiré est-il celui du sujet désirant, ou d’'un autre ? S’agit-il d'un bien déja
existant, ou futur ? » (334) En ce qui concerne Dieu, le désir est choisi, une
puissance unitive, pour autrui et déja existant. Pour le dire avec Lecuit : « Dieu
désire, d’'un désir volontaire, sans manque ni passion subie, mais comportant
souffrance et incertitude, le bien de '’homme et la communion avec lui. » (335s.)
Dans cette perfection, le désir n’est pas simplement la tendance vers un objet,
mais vers une configuration relationnelle, ici Dieu dans son rapport avec les
personnes humaines. Du point de vue existentiel, il est important de savoir
que 'amour de Dieu pour nous se présente sous la forme du désir pour que
nous entrions librement dans la communion qu’il nous offre avec lui. Sinon,
on risquerait de considérer Dieu indifférent par rapport a nous, aucunement
affecté par notre amour en retour. Affirmer le désir de Dieu pour nous, au con-
traire, affirme qu'’il n’est pas indifférent par rapport a nous. L’attention est cer-
tes de mise dans ce langage analogique et les anthropomorphismes s’y glissent
facilement, mais les bénéfices valent la peine, notamment la possibilité de dé-
passer le fossé entre théologie spéculative et spirituelle et 'encouragement de
s’engager dans la vie spirituelle. La conclusion (353-359) donne l'invitation a
parler de 'union de Dieu avec 'homme en y intégrant la réciprocité du désir et
réaffirme la thése que I'attribution d’un désir a Dieu donne des éléments de ré-
ponse au probléeme de l'indifférence. De quelle maniére l'indifférence actuelle
a I'égard du message chrétien est liée a la maniére d’aborder le désir sexuel en
Eglise ou & la déconnexion entre désir du ciel et transformation du monde ou
au décalage entre I'affirmation de 'amour de Dieu pour nous et le témoignage
communautaire ?

L'un des mérites de I'ouvrage de Lecuit est a mon avis qu’il propose une re-
flexion historique et théologique approfondie a partir d'une double expérience
spirituelle commune, celle de se savoir aimé et désiré de Dieu et celle de se
savoir capable de contenter (mais aussi de mécontenter) Dieu. Le théologien
doit-il pour ainsi dire « rectifier » 'expérience en montrant qu’elle ne dit rien
de Dieu au sens propre, mais seulement de notre maniére de 'expérimenter, et



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 249

qu’elle est finalement due a une projection anthropomorphique ? Ou peut-il
au contraire, sans abandonner l'attention a 'analogicité du langage et les ques-
tions métaphysiques sous-jacentes, montrer que le désir n’est pas une imper-
fection, mais une dimension essentielle du sujet a partir du moment ot on
considere celui-ci non pas comme une monade, mais comme étant engagé dans
des relations interpersonnelles libres ? Méme si Lecuit ne pose pas les ques-
tions de cette manieére, la lecture de son livre montre qu’il répondrait par la
négative a la premiere et par la positive a la deuxieme question. Je le rejoins
dans sa prise de position trés argumentée.

Je voudrais tout de méme reprendre trois questions dans I'ouvrage analysé
qui peuvent susciter un débat. Le premier point concerne un théme récurrent
chez Lecuit : le danger de I'élitisme par rapport aux graces et a 'union mys-
tiques. Selon l'auteur, le désir de I'union avec Dieu et la réalisation de celle-ci
ne s'adressent pas seulement a quelques personnes élues dans la vie contem-
plative et en parfaite santé psychique. Comme il y a quelques siécles encore, il
allait de soi que seulement peu de personnes et méme de croyants seraient
sauvés, alors qu’a partir du XIX® siécle une vision beaucoup plus optimiste s’est
imposée. D’'une maniére analogue, si I'on a considéré il y a quelques siecles
que seulement peu de personnes consacrées seraient appelées a I'union mys-
tique, aujourd’hui I'on se rend compte que cette union mystique est beaucoup
plus répandue et se réalise de multiples manieres. Cette approche est tres atti-
rante et valorisante pour tant de chrétiens engagés dans la vie spirituelle. Ce-
pendant, I'une des prémisses implicites de cette maniére de voir me semble
étre que pour éviter I'élitisme, Dieu devrait se comporter pour ainsi dire de
maniére identique avec tous. Cette maniére de voir se fonde dans un malaise
par rapport a un Dieu qui semble avoir des préférences, qui se communique
aux uns, mais pas aux autres, en tout cas pas d'une maniére évidente. L’auteur
a raison d’insister que Dieu n’a pas de préférence en un sens radical ce qui
reviendrait a poser une double prédestination. On peut alors alléguer que les
préférences ne sont pas du coété de Dieu, mais du c6té de I'expérience sub-
jective. Mais cela n’empéche pas de poser la question : si Dieu fait (ou faisait)
des différences dans son rapport avec les hommes, faut-il I'interpréter comme
une forme d’élitisme ? Ne faudrait-il pas, dans la ligne de la proposition de
base d’une approche dialogale de I'union avec Dieu, prendre au sérieux qu’une
relation interpersonnelle est singuliére dans la mesure ol les personnes elles-
mémes sont singulieres ? Si I'on répond par 'affirmative, on pourrait considé-
rer que 'union mystique en cette vie n’appartient pas nécessairement au che-
minement de chacun et de chacune, et cela sans dévaloriser les cheminements
dans leur diversité. Ces bréves remarques nécessiteraient approfondissement,
notamment en ce qui concerne la signification de I'union mystique. Selon la
signification plus ou moins large de I'expression, on peut affirmer ou non un
appel universel a I'union mystique.

Le deuxiéme point concerne la question du désir naturel de Dieu. Tout en
accueillant le combat lubacien contre une conception extrinséciste du rapport
entre nature et grace, Lecuit refuse finalement l'idée d’'un désir naturel de
Dieu. Evidemment, le désir de Dieu est souvent implicite, mais si « le désir



250 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

naturel de Dieu, en tant qu’ordination ontologique a la fin surnaturelle, n'a
aucun rapport significatif avec le désir vécu, psychologique, [...] on ne voit pas
en quoi il importe concrétement dans la dynamique de l'existence concrete »
(160). L'argument est de poids : le désir naturel de Dieu ne semble pas étre
confirmé par l'existence concréte. Pourquoi parler d'un désir de Dieu s’il ne
correspond en rien a la conscience actuelle ? Ainsi, selon Lecuit, on peut bien
dire que le désir est naturellement illimité, mais pour qu’il devienne désir de
Dieu, une transformation du désir s'impose. On peut se demander si cette con-
ception s'oppose vraiment a l'idée d’'un désir naturel de Dieu. En effet, si le dé-
sir humain est illimité, on peut dire que l'illimitation méme du désir ne peut
que se réaliser dans l'illimitation de ce qui est désiré, c’est-a-dire avec Dieu. En
parlant du désir naturel de Dieu, on ne se référe pas a une analyse phénomé-
nologique des vécus humains, mais plutot a une interprétation qui découvre
dans la multiplicité des désirs humains une manifestation du désir de Dieu.
Une telle interprétation théologique de 'existence humaine découvre jusque
dans les errances humaines la manifestation de la vocation surnaturelle. Cette
perspective n’exclut pas le point particuliérement important pour Lecuit, c’est-
a-dire la nécessaire transformation du désir humain en désir explicite de Dieu.
Mais l'idée de transformation suppose une continuité avec ce qui précede et
c’'est précisément ce que I'on peut appeler le désir naturel de Dieu.

Le troisiéme point touche a une question corrélative du désir de Dieu pour
I'homme, a savoir celle de la prescience divine. Lecuit suggére une révision de
la conception classique de la prescience divine (Dieu connait tout ce qui est
ainsi que tout ce qui pourrait étre y compris tous les actes libres, c’est-a-dire
les futuribles). Il faut plutét partir de 'amour de Dieu qui crée des personnes
libres, dont il ne connait pas a priori les actes libres (321), mais dont il désire
étre choisi. Cela se confirme a partir de I'expérience humaine : si nous pou-
vions savoir a I'avance le résultat d'un jeu (par exemple que nous allons gagner
une partie de volley), nous ne pourrions plus vraiment désirer la victoire, car
celle-ci est déja décidée. De maniére analogue, si Dieu dans sa prescience con-
naissait a priori tous nos actes libres, il ne pourrait plus désirer notre salut,
puisqu’il connaitrait déja nos choix. D’ot la proposition déja citée: « Dieu
connait donc les actes libres de ses créatures au moment ou ils sont effectués,
et non a priori. » (322) Mais cette affirmation se heurte a une représentation
univoque du temps et de l'éternité dans le sens que 'éternité comporterait
passé, présent et futur. Penser le désir de Dieu en admettant I'altérité de I'éter-
nité par rapport au temps et donc aussi la prescience divine par rapport a tout
ce qui se passe ou pourrait se passer dans le temps, invite donc a poser d’'une
maniére plus radicale la question de quelle maniere le désir de Dieu est ana-
logue au désir humain. L’intégration de la question du rapport entre temps et
éternité aide sans doute a ne pas tomber dans une représentation trop hu-
maine du désir que Dieu a de nous. Elle aide également a ne pas tomber dans
une conception anthropomorphe de I'approche dialogale, car le dialogue s’ins-
crit de notre point de vue essentiellement dans le temps. Comment, en effet,
penser un dialogue et donc une responsivité de la part de Dieu sans les penser
dans le temps ?



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 251

Le fait de soulever ces questions difficiles a pu montrer a quel niveau de
profondeur arrive I'étude de Lecuit et son mérite de poser de maniere résolue
et conséquente la question de la relation divino-humaine. A ce sujet, la réfé-
rence au Verbe incarné est sans doute une clé de lecture. La thése de fond est
que le désir humain de Jésus révéle le désir de Dieu. L'auteur introduit cette
idée en lien avec un texte de la Commission théologique internationale par rap-
port a la « souffrance de Dieu » :

« [L]e Fils s’approprie les douleurs infligées a sa nature humaine [...] ; si 'on
s’efforce de ramener cette proposition (et d’autres semblables qui figurent dans
la Tradition) a la simple “ communication des idiomes ”, on n’en rend pas suf-
fisamment le sens profond. Mais la christologie [de I'Eglise] interdit du moins
d’affirmer formellement que Jésus-Christ serait passible selon sa divinité. »
(307, citation de CTI, « Théologie, christologie et anthropologie [1981] », dans
Textes et documents [1969-1985]. Paris: Cerf 1988, 242-261, ici 258).

En effet, par rapport au Verbe dans sa divinité, il ne peut pas s’agir d’'une souf-
france qu’il subirait, mais seulement - selon l'interprétation de Lecuit - d’'une
souffrance compatible avec la perfection divine, choisie par rapport a nous. De
maniére analogue il faut penser le désir humain de Jésus comme révélant le
désir de Dieu. Ce désir n’est ni subi, ni par rapport a lui-méme, mais unique-
ment par rapport a '’homme, prédestiné au salut en Jésus-Christ, mais en tant
que libre capable de s’y refuser. Il faut alors insister sur le fait que Dieu n’est
pas neutre par rapport au choix de la personne. De maniere paradigmatique,
selon le livre du Deutéronome, Dieu propose a son peuple de choisir entre « la
vie ou la mort, la bénédiction ou la malédiction », mais tout de suite apres il
poursuit avec cette incitation : « [c]hoisis donc la vie » (Dt 30,19). Dieu fait
tout le possible pour que sa volonté de salut se réalise, mais cette volonté est
conditionnelle par rapport a la volonté de respecter la liberté humaine. Ce
choix divin n’est pas arbitraire, il s’agit au contraire d'une condition de possi-
bilité du salut dans la mesure ou celui-ci est entendu dans une perspective in-
terpersonnelle qui inclut la liberté. La question est alors dans quelle mesure
nous pouvons savoir ce que signifie pour Dieu de faire tout le possible pour que
nous le choisissions.






REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

KUHN, Wilfried: Einfiihrung in die Metaphysik: Platon und Aristoteles. Ham-
burg: Felix Meiner Verlag 2017, 240 S., ISBN 978-3-7873-3006-5.

Wilfried Kithn kann als einer der exzellenten gegenwartigen Kenner der an-
tiken und mittelalterlichen Metaphysik gelten: Er hat wichtige Arbeiten auf
diesem Gebiet vorgelegt, besonders zu Sokrates, Platon, Plotin und Thomas
von Aquin. Von besonderem Wert scheint mir seine groflangelegte Studie
Quel savoir aprés le scepticisme? Plotin et ses prédécesseurs sur la connais-
sance de soi-méme zu sein (Paris: Vrin 2009), in der Kithn zu vielen innova-
tiven und bedenkenswerten (aber auch strittigen und provozierenden) The-
sen in Bezug auf Plotins Theorie des Selbstbewusstseins in der Schrift Ennea-
de V.3 [49] gelangt. Auch seine Beitrage zur Diskussion um den platonischen
Phaidros und die darin enthaltene Schriftkritik oder zur politischen Philoso-
phie des Marsilius von Padua gehoren zu den beachtenswerten Leistungen des
Autors, der gleichermaflen durch Originalitat, argumentative Sorgfalt und ge-
naue Textkenntnis beeindruckt.

Die hier anzuzeigende Monographie ist nun zum einen als Einfiihrung
gedacht und bietet zum anderen eine in sich geschlossene, umfassende Dar-
stellung der metaphysischen Grundpositionen von Platon und Aristoteles.
Hierin liegt eine Schwierigkeit, weil das Buch damit durch das Wahrneh-
mungsraster des philosophischen Lesepublikums zu fallen droht. Denn einer-
seits ist es ausdriicklich nicht an Fachkolleg(inn)en adressiert: Es werden nur
wenige fremde Interpretationen zu kontroversen Themen angefiihrt, kaum Li-
teratur zitiert und nur selten eigene Thesen explizit in Konkurrenz zur vor-
handenen Forschung prasentiert. Das Buch ist vielmehr als zusammenhan-
gende Darstellung (,Uberblick’) fiir Studierende gedacht; Zitate und Litera-
turangaben fungieren dabei als blofde Belege. Doch in Wahrheit ist das Buch
viel zu voraussetzungsreich und komplex, um als Studienliteratur durchge-
hen zu konnen. Das macht es umgekehrt zur spannenden Lektiire fiir alle
diejenigen, die Platons Ideentheorie und Aristoteles’ Erste Philosophie noch-
mals kritisch durchdenken moéchten. Ambitioniert wirkt das Buch tiberdies
darin, dass Kithn es nicht bei einer Gesamtdarstellung bewenden lasst, son-
dern auf die Zusatzfrage abzielt, ob die Metaphysik nicht letztlich auf einer
(in ihrer Legitimitat fraglichen) These beruht: der von der Stabilitit und
Invarianz der Wirklichkeit, wenn schon nicht der Erfahrungswelt, dann doch
zumindest einer Letztrealitat. Das Buch beginnt und endet mit dem Ver-
dacht von Anti-Metaphysikern wie Nietzsche, es handle sich bei der Unver-
anderlichkeitsthese um eine blof3 lebenspraktische Illusion.

Gibt es unerschiitterliches Wissen von der Wirklichkeit? Und ist die Wirk-
lichkeit selbst etwas Stabiles? Platon verfolgte mit der Einfithrung seiner
Ideentheorie die Absicht, Pradikate, die wir mehreren Entitaten zuschreiben
(,X, Y und Z sind schon‘) auf das, was das Gemeinsame in diesen Verwen-
dungsweisen ist, hin zu untersuchen. Das Gemeinsame verstand er als das in-
variante Definitionswissen (,Was eigentlich meinen wir mit ,schén‘?‘), wih-



254 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

rend ihm die Zuschreibung von Pradikaten an konkrete Entitaten als flichtig
galt. Ideen sind dasjenige Stabile, was die instabile Pradizierbarkeit erst er-
moglicht. Somit sind die Ideen die gesuchten Stabilitatsanker; sie existieren
fiir Platon in einer wahren, intelligiblen Welt. Kurzzeitig (im Menon und im
Phaidon) glaubte Platon, wir hiatten das Wissen um Ideen in einer praexis-
tenten Lebensform erworben und gelangten wiederum zu ihm durch eine Art
,Erinnerung‘ (anamnésis). Andererseits bezahlt Platon hierfiir den Preis der
Annahme ,absonderlicher Entitaten‘, und er kann deren Verhaltnis zu den
Sinnesdingen (,Teilhabe‘, ,Nachahmung’) nicht gerade befriedigend erklaren.
Aufgrund der Selbstprddizierbarkeit (,Das Schone selbst ist schon‘) droht ein
infiniter Regress. Zudem ignoriert Platon die Unterscheidung zwischen sub-
stantiellen Pradikaten (,X ist ein Mensch‘) und akzidentellen (,X ist schdn®).
Zwei der Kithn'schen Platon-Interpretationen verdienen besondere Erwdh-
nung: die der Idee des Guten (60-96) und darin enthalten die der Kritik des
Homo-mensura-Satzes (76-86): In sehr subtilen Analysen werden die Star-
ken und Schwachen der platonischen Positionen erldutert, ohne dass Kithn
als Platon-Apologet oder Anti-Platoniker auftritt.

Der Hauptvorzug des Aristotelischen Metaphysikmodells liegt fir Kiithn
in der Entdeckung des Unterschieds zwischen Substanzen und Akzidentien,
der mit Platonischen Mitteln nicht formulierbar ist. Substanzen sind dasje-
nige, was auf selbstandige und auf prioritire Weise existiert; alles andere ist
von ihnen abhdngig und auf sie bezogen. Andererseits empfindet Kithn das
sprachphilosophische und ontologische Klassifizierungsschema der Katego-
rien als ziemlich unzureichend. Insbesondere die Unterscheidung von selb-
standiger Existenz und abhangiger Inhdrenz wird von Kiithn eingehend pro-
blematisiert (153f.). Auf welche Weise gibt es Akzidentien, wenn sie doch
von verschiedenen Entitaten geteilt werden konnen? Wie lassen sie sich defi-
nieren? Und wie existieren Substanzen als Gattungen und Arten? Reicht hier
die Idee eines intergenerationellen Formentransfers (,Ein Mensch zeigt ei-
nen Menschen‘) wirklich aus, wie uns Aristoteles suggeriert? Wie gelangt
dann aber die Form des Hauses (generell: die Form von Artefakten) in den
,Kopf' des Architekten (allgemein: des Handwerkers), so dass dieser sie dann
auf (Bau-)Material tibertragen kann? Kann man mit Aristoteles Steine, Me-
talle oder Erdklumpen tberhaupt als formbestimmte Substanzen auffassen?
In solchen und ahnlichen Fragen st6f3t Aristoteles’ Ansatz fiir Kithn an Plau-
sibilititsgrenzen. Uberzeugender wirken da fiir Kithn seine Modelle der Er-
klarung der veranderlichen Welt, in denen Aristoteles klare Vorteile gegen-
tiber Platon vorzuweisen hat. Aristoteles, so Kihn, habe dabei drei Arten von
,Prinzipien’ unterschieden: (a) Gott als letztes Prinzip aller Veranderungen,
(b) Ursachen (im Sinn der Vier-Ursachen-Lehre) als Prinzipien der Verande-
rungen und (c) logische Prinzipien wie den Satz vom zu vermeidenden Wi-
derspruch. Metaphysik als Theologik (a) und Metaphysik als allgemeine Wis-
senschaft des Seienden und seiner Ursachen (b) seien von Aristoteles nicht
wirklich miteinander verbunden worden (115). In seiner Darstellung von (b)
akzentuiert Aristoteles nicht so sehr das veritative und das pradikative Sein
(Wahrsein und Zukommen), sondern das Existieren, das Wesentlich-sein so-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 255

wie das Moglich- und Wirklichsein. Die dynamis-energeia-Unterscheidung
wird von Kiithn schlief8lich sowohl in ihrer ontologisch-naturphilosophischen
als auch in ihrer moralisch-politischen Bedeutung untersucht.

Alle diese Kithn’schen Darstellungen sind zweifellos konzise und pro-
blemorientiert; sie zeigen die Vorziige und Nachteile der beiden Modelle
sine ira et studio. Man gewinnt als nachdenkliche(r) Leser(in) zahlreiche An-
regungen und erlebt niitzliche Irritationen. Dennoch bleibt eine Grundspan-
nung librig, die das ganze Buch durchzieht: Als Einfithrung fiir Studierende
miisste die Darstellung im Grunde um Neutralitat, Informationshaltigkeit,
Einfachheit und Objektivitat bemiiht sein. Das Buch ist jedoch weit vom Ton
und Inhalt einer Doxographie entfernt; es ist weit eher perspektivisch und
pointiert. Mir scheint es sich bei Kithns Monographie eher um eine persén-
liche philosophische Auseinandersetzung zu handeln, haufig mit Blick auf
die spatere christliche Metaphysik des Mittelalters. Als Auseinandersetzung
mit den metaphysischen Theorien von Platon und Aristoteles wirkt es gleich-
wohl dauflerst lesenswert - aber eine Einfiihrung ist es sicher nicht. Am bes-
ten geféllt mir im Sinn dieser Wiirdigung die schone Zusammenstellung von
Hintergriinden und Merkmalen von beiden Varianten von Metaphysik, teils
gemeinsamen, teils individuellen Charakteristika (212-223).

Einige wenige Kritikpunkte: Es scheint mir ausgeschlossen, mit Kiithn in
der Frage, ob Ideenwissen bei Platon intuitiv oder diskursiv erworben wird,
eine Mittelposition einnehmen zu wollen (42): Platons Epistemologie kann
m.E. nur entweder als Intuitionismus oder als diskursive Theorie verstanden
werden.! Wenn es intellektuelle Anschauung bei Platon gibe, wdre eine dis-
kursive Methode eben gegenstandslos und umgekehrt. Der Dialog Parmeni-
des ist sicher nicht ,relativ spat‘ (43 und 51); er gehort nachweislich zum zeit-
lichen Umfeld der Politeia. Himmelskorper und Lebewesen bei Aristoteles
sind keine ,Selbstbeweger‘ (was es streng genommen fiir ihn gar nicht geben
kann); vielmehr ist jede Bewegung ,Fremdbewegung’ (117). Dass die durch
den Ersten Unbewegten Beweger verursachte Veranderung der Himmelskor-
per auf einem Begehren beruht (119-121), ist eine in der aktuellen Aristoteles-
Forschung (Enrico Berti, Sarah Broadie u.a.) hdaufig angezweifelte These.
Und schliefBlich scheint es mir nicht ganz angemessen, wenn Kithn am Ende
des Buchs auf Nietzsches Metaphysik-Kritik mit der Bemerkung zurtick-
kommt, die heutigen Wissenschaften setzten sich dem Verdacht aus, sie
dienten mittels der Erzeugung von Pseudo-Objektivitat in Wahrheit den po-
litisch-6konomischen Interessen irgendwelcher Auftraggeber. Das mag ja so
sein; aber das beantwortet nicht die Frage, ob eine Metaphysik invarianter
Tatsachen und Wissensformen nach Nietzsche moglich ist oder nicht. Auch
sehe ich nicht, warum ein Ausweg in jener Historisierung liegen sollte, die
mit Husserl ganz zum Schluss empfohlen wird (225).

! Dazu etwa: HORN, Ch./RApPP, Ch.: Intuition und Methode. Abschied von einem Dogma
der Platon- und Aristoteles-Exegese, in: Philosophiegeschichte und logische Analyse 8 (2005),

11-45.



256 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Ein starkes und irritierendes Buch, an dem man sich reiben kann und
dem man deshalb viele Leserinnen und Leser wiinscht.

CHRISTOPH HORN

TULLI, Mauro/ERLER, Michael (éds.): Plato in Symposium. Selected Papers
from the Tenth Symposium Platonicum (= International Plato Studies 35).
Sankt Augustin: Academia Verlag 2016, 529 p., ISBN 978-3-89665-678-0.

Le volume propose un choix de 67 contributions (parmi 120) issues du X°
Symposium Platonicum de I'International Plato Society sur le Banquet de
Platon, tenu a Pise du 15 au 20 juillet 2013, par des spécialistes de Platon
issus d’institutions universitaires du monde entier (majoritairement : Italie,
France, Etats-Unis, Allemagne, Royaume-Uni, Canada, Japon), toutes fonc-
tions confondues, du doctorant au professeur émérite. La particularité des
études est d’étre trés courtes (en moyenne 5 a 6 pages, sauf pour quelques
articles issus de sessions pléniéres, 10-12), mais accompagnées chacune d’'une
courte bibliographie qui permet de prolonger la recherche. Le tout constitue
un ouvrage relativement volumineux (XII + 529 pp.), dans lequel on s’oriente
grace a un classement thématique en XIII sections visant a aborder tous les
aspects du Banquet. Ne pouvant rendre justice a toute la richesse de ce vo-
lume, nous proposons un aperc¢u d'une ou deux études par section.

(I.) Dans une lecon inaugurale, Stephen Halliwell (« Eros and Life-Values in
Plato’s Symposium ») cherche 'unité du Banquet : elle pourrait résider dans
la valence positive que prend 'amour dans presque tous les discours, ré-
orientation du désir, source de valeurs vitales, alors qu’Eros était souvent
associé dans la culture antique a des expériences incontrdlées. (II.) Dans une
importante section sur 'exégeése générale du dialogue (10 études), on pourra
signaler Nicholas P. Riegel (« Tragedy and Comedy at Agathon’s Party : Two
Tetralogies in Plato’s Symposium »), qui fournit une nouvelle proposition de
division du texte, qui refléterait la structure des tétralogies dans les festivals
des Grandes Dionysies (3 tragédies + 1 drame satyrique) : la premiére tétralo-
gie du Banquet serait formée par les trois discours sérieux de Phédre, Pausa-
nias et Eryximaque, suivis du discours comique d’Aristophane ; la deuxiéme
par le discours d’Agathon tragédien, les discours (a distinguer) de Socrate et
de Diotime rapporté par Socrate, suivis a nouveau d'un élément satyrique
avec le discours d’Alcibiade. (IIl.) Parmi les quatre études sur le cadre du
dialogue, Lidia Palumbo (« Narrazioni e narratori nel Simposio di Platone »)
analyse minutieusement, sur la base du prologue, la transmission du récit
(diegesis) de la rencontre entre Agathon, Socrate et Alcibiade par les différents
narrateurs : Aristodeme et Apollodore, narrateurs légitimes car liés affec-
tivement a Socrate, et Phénix, narrateur manqué. La narration est comme un
long parcours, qui se fait sur le chemin conduisant a la cité ; elle doit préci-
ser ses sources, rendre raison de ce qu’elle dit : c’est I'image de l'aimé, Soc-
rate, qui est en jeu.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 257

On peut ensuite regrouper les cinq éloges qui précédent le discours de
Socrate : (IV.) Noburu Notomi (« Phaedrus and the Sophistic Competition of
Beautiful Speech in Plato’s Spymposium ») cherche a en distinguer les influ-
ences rhétoriques : Pheédre, en rapportant les vers d’Hésiode et de Parmé-
nide, cite ’Anthologie d’'Hippias, et manifeste la méme polymathie et capaci-
té mnémonique que le célébre sophiste. Pausanias, s'opposant a Phédre en
avanc¢ant la distinction des deux Aphrodite et la correction des mots (ortho-
epeia), se réclamerait plutét de Prodicos. Enfin, Agathon imite, c’est bien
connu, le style de Gorgias par les structures doubles et les jeux d’assonances,
mais aussi par le gott du paradoxe, lorsqu’il rétorque qu’Eros n’est pas le
dieu le plus ancien, mais le dieu le plus jeune. (V.) Olivier Renaut (« La pé-
dérastie selon Pausanias : un défi pour I'éducation platonicienne ») fait écho
a 'étude de Brisson en début du volume sur les rapports entre paiderastia et
philosophia, en précisant la portée du discours de Pausanias, dans lequel nous
trouvons déja, contre une pratique vulgaire, une pratique correcte de la pai-
derastia éducative, soumise a certaines régles, et possédant un rapport avec
une certaine philosophia ; en ce sens il constitue un défi pour le discours de
Diotime et I'éducation platonicienne. (VI.) Silvio Marino (« La medicina di
Erissimaco : appunti per una cosmologia dialogica ») examine l'arriére-plan
médical du discours d’Eryximaque, les paralleles lexicaux et conceptuels avec
le corpus hippocratique, en particulier le premier livre du Régime du Pseudo-
Hippocrate (symphonia, harmonia...), dans lequel on trouve un méme usage
de la musique comme science de 'harmonie. (VII.) Michele Corradi (« Aris-
tofane e 'ombra di Protagora : origini dell’'umanita e orthoepeia nel mito de-
gli uomini-palla ») revient sur le dossier rhétorique et reléve dans le discours
d’Aristophane des notes protagoréennes : d'un point de vue narratif, les pa-
ralleles avec le mythe du Protagoras sur les origines de 'humanité sont évi-
dents ; en outre le discours sur les genres primordiaux de 'humanité (mas-
culin, féminin, androgyne) devait faire écho aux recherches de Protagoras
sur les genres grammaticaux (Aristote, Rh. 1407b6-8). (VIIL.) Mario Regali (« La
mimesis di sé nel discorso di Agatone : I'agone fra poesia e filosofia nel Sim-
posio ») rappelle que le discours d’Agathon est entiérement construit sur la
représentation de soi (mimesis, méme si le terme n’est pas présent dans le
discours) : pour Agathon, Eros est beau, jeune, délicat, et poéte, comme lui-
méme ; pour Socrate, qui répond a Agathon, Eros sera en manque du beau,
rude, va-nu-pieds, philosophe.

(IX.) Le volume consacre la section la plus importante au discours de Soc-
rate/Diotime (16 études). Notamment, Filip Karfik (« Eros und Unsterblich-
keit : das Hervorbringen im Schonen ») met l'accent sur le théme de I'im-
mortalité, et de « I'enfantement dans le beau » dans ses sens métaphoriques.
La nature humaine, porteuse d’« embryons », est désireuse d’engendrer ; elle
ne peut le faire que dans le beau, selon le corps ou selon I'ame. On découvre
la cohérence du discours de Diotime, jusqu'a son aboutissement dans la
scala amoris. 1l ne s’agit pourtant pas pour les hommes de devenir immortels
a la maniére des dieux, dont I'étre est toujours inchangeant, mais de



258 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

participer a un autre type d’'immortalité, dans lequel réside un certain chan-
gement (ici, I'ancien laisse place a du nouveau, 208b). Mario Vegetti (« Im-
mortalita personale senza anima immortale : Diotima e Aristotele ») précise
encore les trois maniéres de devenir immortels, a savoir 'immortalité biolo-
gique par la procréation ; 'immoralité culturelle, de type héroique, qu’elle soit
poétique ou politique ; et la plus haute forme d'immortalité, par la contem-
plation du beau. Ce type d'immortalisation ne présuppose pas I'immortalité
de I'dme individuelle, qui n’est pas thématisée dans le Banquet (voir aussi
Chad Jorgenson « Becoming Immortal in the Symposium and the Timaeus »).
Preuve en est que ces différentes formes d’immortalisation se trouvent chez
Aristote, qui considére I'ame comme inséparable du corps. (X.) A partir du
discours d’Alcibiade, Alessandro Stavru (« Socrate karterikos (Platone, Sim-
posio 216c-221b) ») examine la karteria, la force d’ame, la résistance de Soc-
rate (méme racine que kratos, la force). A la différence d’Alcibiade qui ne
peut résister aux discours de Socrate, Socrate, bien que touché par sa beauté,
résiste aux avances d’Alcibiade ; dans la campagne militaire de Potidée il ré-
siste a la faim ou au froid ; il est celui qui résiste le mieux au vin. On apprend
aussi sur les autres vertus attribuées a Socrate dans la littérature socratique
chez Xénophon ou Antisthéne, la maitrise de soi (engkrateia), la tempérance
(sophrosyne), ou la sagesse (phronesis).

(XI.) Dans une importante section sur I'éthique de I'amour (8 études), David
T. Runia (« Eudaimonist Closure in the Speeches of Plato’s Symposium »)
montre que, de la méme maniére que dans le final du Timée (9ob-d) ou
d’autres dialogues de Platon, la majorité des discours prononcés dans le Ban-
guet ont un but (telos) éthique, et mentionnent trés souvent, soit dans leur
partie conclusive, soit dans leur climax, la capacité de 'amour a amener a
I'excellence (areté), a la vie bonne ou au bonheur (eudaimonia). (XII.) La fi-
gure de Socrate recoit aussi une attention particuliére (7 études) : Andrea
Capra (« Transcoding the Silenus. Aristophanes, Plato and the Invention of
Socratic Iconography ») s’intéresse notamment au portrait physique de Soc-
rate. Contrairement a l'idée reque selon laquelle la statue de I’Académie, aux
traits de Siléne, aurait été modelée d’aprés sa description par Alcibiade dans
le Banquet, il faut conclure, a la lumiére de preuves textuelles, que le portrait
comique de Socrate par le comédiographe Aristophane lui-méme devait pré-
exister. Platon, en rédigeant le discours d’Alcibiade, s’est probablement servi
de ce masque (prosopon) comique pour en retirer un message plus sérieux,
répondant a Aristophane par I'image des statuettes merveilleuses que l'on
découvre en ouvrant le siléne (216e). (XIII.) En conclusion du volume, sur la
réception, nous pouvons signaler 'étude de Piera De Piano (« Gli eroi e la
natura demonica di Amore : Proclo interprete di Simposio 201e-204b »), qui
attire I'attention en particulier sur deux passages du commentaire au Cratyle
de Proclus sur les démons et les héros, qui permettent de mieux saisir I'in-
terprétation par le néoplatonicien de 'amour comme intermédiaire, pour
terminer par I'étude de Margherita Erbi (« Lettori antichi di Platone : il caso
del Simposio (POxy 843) »), qui présente le papyrus d’Oxyrhynque (Egypte),



Rezensionen - Besprechungen — comptes rendus 259

datable du II° ou III° siécle aprés J.-C., contenant la seconde moitié du texte
du Banquet, un des volumes les mieux conservés et le plus étendu des 96
papyrus antiques contenant les dialogues de Platon, et qui permettent de vé-
rifier ou corriger parfois les lecons des codex médiévaux.

NICOLAS D’ANDRES

KONIG-PRALONG, Catherine: Médiévisme philosophique et raison moderne. De
Pierre Bayle a Ernest Renan (= Conférences Pierre Abélard). Paris: Vrin 2016,
176 p., ISBN 978-2-7116-2679-3.

Com’e nata la storia della filosofia medievale come disciplina accademica?
Sulla base di quali interessi e presupposti, forse operanti in modo invisibile
ancora oggi? Il volume di Catherine Konig-Pralong, esito di un ciclo di “Con-
férences Pierre Abélard” e del progetto ERC “Memophi. Medieval Philosophy
in Modern History of Philosophy”, si propone di rispondere a tali domande e
di portare alla luce gli assunti in primo luogo politici che hanno portato alla
nascita della disciplina. L'opera si concentra sul periodo tra Sette e Ottocento
(prima, cioe, dell’enciclica Aeterni patris di Leone XIII [1879] e del collega-
mento tra storia della filosofia medievale e neoscolastica: cf. 165-166). Metten-
do a frutto il materiale raccolto anche da altri studiosi (ad esempio SANTI-
NELLO, G. [P1alA, G.] (ed.): Models of the History of Philosophy, 1-111. Dord-
recht: Kluwer [Springer] 1993-2015 e QUINTO, R.: “Scholastica”. Storia di un
concetto. Padova: Il Poligrafo 2001), Kénig-Pralong indaga in modo piu spe-
cifico il legame tra storia della filosofia medievale e politiche europee naziona-
liste e coloniali (13). Si esaminano cosi le prime origini del medievismo filoso-
fico, di cui si esplorano i legami con tre elementi in particolare: le imprese di
costruzione e legittimazione della razionalita moderna; la legittimazione della
superiorita europea contro culture non-europee; all'interno dell’Europa, 'oppo-
sizione tra nazioni, in primo luogo tra Francia e Germania.

Il breve ma denso volume si compone di quattro capitoli. Nel primo si pre-
senta a grandi linee 'approccio al medioevo nelle storie della filosofia tra 1600
e 1850, e si dettaglia la trasformazione del giudizio sulla media tempestas da
negativo a positivo. Il medioevo si inserisce nelle storie della filosofia solo
dagli anni Trenta del Settecento, nell’'ambito della storia critica della filosofia.
Inizialmente vi & descritto come un periodo di retrocessione e fallimento della
ragione filosofica — un giudizio negativo che attraversa trasversalmente anche
ricostruzioni animate dai presupposti pitt diversi, come la Historia critica phi-
losophiae (1742-1744) del pastore protestante Jacob Brucker e I'Histoire cri-
tique (1737) del filosofo materialista André-Frangois Boureau-Deslandes, con-
frontate alle pp. 20-24. Dalla fine del Settecento si assiste pero a una riabilita-
zione, animata da due fini. Da un lato, essa si lega all’emergere dell’afferma-
zione di un’identita europea comune, i cui elementi salienti sono identificati
nella filosofia greca e nella religione cristiana (e dunque, rispettivamente,
nell’antichita e nel medioevo). D’altro lato, il medioevo é rivalutato anche per
I'emergere delle identita nazionali, le quali “colonizzano” parti del passato me-



260 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dievale (centrale, tra gli altri aspetti, perché in esso compaiono le prime lingue
nazionali) per farne proprio patrimonio.

Il cuore del libro e rappresentato dai tre capitoli che seguono, che si fo-
calizzano su tre argomenti pit specifici. Il capitolo 2 considera lo sviluppo
della storiografia sulla filosofia detta “araba” o “semitica”, dai primi interessi
per la materia (conosciuta inizialmente in modo assai lacunoso) nel Settecento
sino a Averroés et l'averroisme (1852) di Ernest Renan. In pressoché tutti i casi,
la filosofia “araba” o “semitica” era vista nella sua opposizione alla filosofia
europea, di cui essa rappresentava l'alterita. Gli esiti non furono perd sempre
gli stessi e i ruoli che vennero assegnati alla filosofia araba furono talora anche
contraddittori. Nel contesto illuminista francese, ad esempio, si esprimeva un
giudizio positivo sulla filosofia araba che, in chiave anticattolica, era vista co-
me la culla della scienza moderna e di un indifferentismo religioso precursore
dell’ateismo moderno. In seguito, cambio il rapporto con la filosofia medievale
latina: prima del 1780ca., 'arabo e lo scolastico erano entrambi l'altro della ra-
zionalita moderna (ad esempio per Jacob Brucker); dagli ultimi decenni del
XVIII secolo, invece, la cultura araba venne opposta a quella indoeuropea (che
includeva anche la scolastica). In quest’ultimo contesto, in cui la filosofia gre-
ca antica diventa un elemento saliente del patrimonio europeo, sorgono ripe-
tuti dibattiti sul ruolo giocato dalla mediazione araba nel passaggio del patri-
monio filosofico greco al mondo latino (e stata fonte di possibile corruzione? &
stata un puro veicolo, senza alcuna originalita propria?), e sul valore della filo-
sofia prodotta in terra d’Islam. Un ruolo speciale e “protéiforme” (93) fu rico-
perto da Averroé. Ad esempio, per Pierre Bayle I'averroismo preannunciava sia
I'ateismo illuminista, sia la metodologia luterana di separazione tra filosofia e
teologia; per Ernest Renan Averroé era un’eccezione nella cultura araba per il
proprio razionalismo ma veicolava anche un comparativismo religioso giudi-
cato tipico della cultura musulmana.

Anche il capitolo 3 si concentra su un’opposizione, ma questa volta su scala
intraeuropea. Esso analizza I'emergere, nel corso dell'Ottocento, dell’antago-
nismo tra Nord e Sud Europa nella forma del contrasto tra mistica e scolastica.
Konig-Pralong presenta dapprima la formazione della categoria di “mistica te-
desca” nella Germania del primo Ottocento, soprattutto nei circoli preroman-
tici e romantici; mostra poi lo sviluppo dell’'opposizione mistica vs scolastica in
Francia, in particolare nelle opere di Victor Cousin e della sua scuola. Secondo
la categoria storiografica che andava formandosi, la mistica apparteneva alla
Germania e al “Nord”; si rifaceva alla “vera filosofia” greca — quella platonica —
e al cristianesimo; si esprimeva in lingua volgare; era rappresentata nella sua
purezza da autori tedeschi del XIV secolo come Eckhart, Suso e Tauler (cf. 13-
114). La scolastica era invece caratteristica della Francia e del “Sud” (pur aspi-
rando a un valore universale: ulteriore elemento di differenza rispetto alla mi-
stica tedesca); si riallacciava alla tradizione aristotelica; si distanziava dalla sfera
religiosa; si esprimeva in latino. Anche in questo caso, gli esiti possono essere
in certa misura sorprendenti: ad esempio, Dante ricopri un ruolo non trascura-
bile nella formazione della categoria di mistica tedesca per il valore da lui
attribuito al volgare fiorentino (cf. 103-105 e 112 per il Dante di August e Fried-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 261

rich Schlegel e di Hans Martensen); d’altra parte, anche il latino della scola-
stica era visto come all’'origine di una lingua volgare, il francese, che pero assu-
meva il ruolo di “langue universelle de la raison” (125).

L’ultimo capitolo é dedicato alla storiografia (tra Seicento e Ottocento) su
Pietro Abelardo, selezionato in quanto “objet symbolique et stratégique” (163)
del progetto accademico e politico di Victor Cousin e, grazie a quest’ultimo,
figura imprescindibile per la medievistica francese dagli anni Trenta dell'Otto-
cento in poi. L’Abelardo cousiniano si staglia contro il ritratto che del pensa-
tore veniva fatto nel secolo precedente: prima degli Ouvrages inédits d’Abélard
di Cousin (1836), il filosofo di Le Pallet — di cui molte opere, in particolare
quelle logiche, erano ancora sconosciute e inedite — era una figura quasi ro-
manzesca, celebre soprattutto per le vicende biografiche desumibili dal suo
epistolario. Pubblicandone le opere, Cousin ne fece anche il protagonista di un
progetto di vasta scala, basato sulla “triple équation qui identifie 'Europe au
christianisme, le christianisme au Moyen Age et le Moyen Age a la France”
(152). Nel progetto cousiniano la scolastica medievale era vista come patrimo-
nio nazionale francese, ma anche come la radice dell'intera Europa moderna,
unificata dalla comune cultura cristiana. In questo quadro Abelardo € non solo
il primo scolastico (contro ricostruzioni che collocavano l'inizio della scola-
stica solo nel XIII secolo), ma anche un filosofo aristotelico, all'origine del me-
todo dialettico con il suo Sic et Non, razionalista e anticipatore di Cartesio. La
discussione che per Cousin e la sua scuola ha un ruolo dominante nel pensiero
medievale e il dibattito sugli universali, in cui Abelardo sosterrebbe una solu-
zione centrista, il “concettualismo”, rifiutando gli estremi di nominalismo e
realismo. Il concettualismo abelardiano anticipa cosi il centrismo, anche poli-
tico, di Victor Cousin e il suo eclettismo filosofico.

A questo proposito, sembra sfuggita a Konig-Pralong la paradossalita del
ruolo del De generibus et speciebus nella costruzione di un Abelardo con-
cettualista. I testi fondamentali con cui Cousin ricostrui la posizione abelar-
diana sugli universali non erano infatti, come per gli studiosi odierni, la Logica
‘Ingredientibus’ e la ‘Nostrorum Petitioni Sociorum’ (due opere entrambe allora
sconosciute): egli si servi principalmente del Fragmentum sangermanense de
generibus et speciebus (= GS), che pubblico come opera del filosofo di Le
Pallet. Le pp. CXXX-CLXXXIV degli Ouvrages inédits sono occupate dall’analisi e
dalla traduzione di ampi brani di questo testo, che é stato recentemente rie-
dito da Peter King (Pseudo-joscelin. Treatise on Genera and Species, in: Oxford
Studies in Medieval Philosophy 2 [2014], 104-211) a partire non solo dal codice
Paris, Bibliothéque nationale de France, lat. 13368 usato nell’editio princeps di
Cousin, ma anche utilizzando un secondo testimone: Orléans, Bibliotheque
Municipale, 266. Come notava Cousin, GS contiene una pars destruens e una
pars construens. La prima, che presenta una critica al nominalismo e a due va-
rianti del realismo — una delle quali, oggi nota come teoria dell’essenza mate-
riale, e criticata da Abelardo anche nell’Historia calamitatum —, viene messa a
frutto da Cousin per presentare il suo Abelardo in posizione mediana tra no-
minalismo e realismo. Nella pars construens si trova invece una teoria sugli
universali collettivista che offre solo modesti appigli per un’interpretazione



262 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

“concettualista”. Ora, mentre la categoria cousiniana del concettualismo abe-
lardiano ha goduto di larga diffusione anche a livello manualistico, GS fu
disattribuito gia pochi anni dopo la sua pubblicazione (ad esempio da Heirich
Ritter nel 1844; per maggiori dettagli cf. TARLAZZI, C.: Individui Universali. Il
realismo di Gualtiero di Mortagne nel XII secolo. Barcelona: Fidem/Brepols
2018). A partire da vari elementi, GS venne pilt opportunamente assegnato al
milieu di un rivale di Abelardo, Gosleno di Soissons, la cui posizione sugli
universali é tra quelle descritte da Giovanni di Salibury in Metalogicon 11, 17.
GS sostiene la teoria secondo cui i generi e le specie sono collectiones delle
materie o essentiae degli individui — una posizione che, senza essere esatta-
mente la stessa, é vicina alla teoria realista della collectio criticata nella Logica
‘Ingredientibus’. 11 concettualismo, forma mascherata di nominalismo secondo
Cousin, emergerebbe dunque da quello che ¢ in realta il testo realista di un
rivale di Abelardo; dallo studio di Konig-Pralong non risulta pero quest’esito
paradossale. L'imprecisione della categoria cousiniana rispetto al testo che in-
tendeva analizzare e il legame che essa instaurava tra Abelardo e il nomina-
lismo ha consentito alla categoria stessa una vitalita superiore alle premesse
(di attribuzione testuale) su cui essa si basava.

Meédiévisme philosophique et raison moderne percorre la vasta materia in
esame con competenza e acume, ma senza evitare 'impressione generale di
una certa caoticita. In gran parte cio € dovuto alla qualita del lavoro, che evita
facili semplificazioni e include quelle sfumature che complicano il quadro; a
volte, pero, cio avviene anche per la mancanza di alcuni aiuti per il lettore (ad
esempio, un elenco cronologico dei principali scritti in esame sarebbe stato
apprezzabile in un volume privo di bibliografia separata e in cui i medesimi
autori sono affrontati in pit punti). Lettura obbligata per gli studiosi di filo-
sofia medievale, il libro ha inoltre un valore piti ampio: attraverso 'esame della
nascita di una “petite discipline” (10) per importanza e numero di accademici,
si indagano anche dinamiche di costruzione di un’identita europea e le prime
forme di opposizioni attive ancora oggi.

CATERINA TARLAZZI

PUTALLAZ, Frangois-Xavier : Le Mal. Paris : Cerf 2017, 192 p., ISBN 978-2-204-
12451-5.

La société occidentale moderne marquée par une rationalité calculatrice et
technicienne se trouve intellectuellement fort dépourvue lorsque se manifes-
tent a elle des événements profondément destructeurs comme les attentats
de septembre 2001. On se souvient peut-étre de l'essai du philosophe Jean-
Pierre Dupuy justement intitulé Avions-nous oublié le mal ? Penser la poli-
tique apreés le 11 septembre (Paris : Bayard 2002). La modernité affronte ici un
vrai défi : il faut conjurer le mal, le contenir, I'éradiquer méme au besoin par
une « tolérance zéro », mais on n’arrive pas a savoir ce qu'’il est.

Le livre de Franc¢ois-Xavier Putallaz vient a point nommé. La sobriété du
titre, Le Mal, indique que I'A. va aller au cceur du sujet. Il ne s’agit pas seule-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 263

ment du mal dans tel ou tel contexte, pour telle ou telle question éthique ;
c’est du mal en tant que tel qu'il s’agit.

L’A. commence par distinguer la dimension objective (mal = privation), ce
qui pose la question de la possibilité de sa connaissance, et la dimension sub-
jective (mal = malheur). Ces premiéres pages (21-43) sont décisives. Dés lors
que le mal se présente dans les choses sans étre lui-méme une chose, com-
ment le connaitre sinon en le « réifiant » conceptuellement alors qu'il n’est pas
une res ? Mais il faut éviter l'illusion selon laquelle on confond «le mal »
avec « la connaissance du mal » (32). Enfin, 'expérience subjective du mal
doit étre cernée : elle est notre rapport a la réalité vécue. La subjectivité ne
donne pas, de soi, une meilleure connaissance du mal, mais éprouvant le
malheur elle capte un signe qui lui faudra savoir lire. Et pour cela, revenir a
la dimension objective premiére.

C’est ce fondement objectif que I'A. décrit et pénétre par les trois déve-
loppements qui suivent : I'objectivité du mal (45-74), la nature du mal (75-
9o) et la diversité du mal (91-104). Le mal est une « absence anormale » ou
mieux : la privation d’'un bien di. Comment penser ce « moins » ? L’A. mon-
tre bien qu’il n’est pensable qu’a partir du bien dans son intégrité (50-51) et
que 'on ne peut « réifier » le mal. Se pose alors la question de la nature du
mal. L’A. ici expose fort bien qu’il faut tenir ensemble les deux propositions :
le mal est ; le mal n’est pas. Le verbe étre n’a pas ici le méme sens, et c’est ce
qui Ote la contradiction. Le mal n’est pas au sens ou il n’est pas un étant avec
son essence propre. Le mal est au sens ol la privation existe vraiment, c’est-
a-dire au sens ol un étant est affecté d’'une diminution (79-80), en parti-
culier de son bien (belles précisions sur le transcendantal « bien » 87-89).
L’A. poursuit par la diversité analogique du mal. C'est I'occasion d'un rappel
fort pédagogique sur 'analogie. Le mal étant insaisissable en dehors du bien
qu’il affecte, c’est donc a partir du bien dans ses diverses réalisations qu'’il
faut saisir les diverses privations possibles. Mais ici intervient la considé-
ration du sujet qui éprouve le manque : étre aveugle n’est pas le méme mal
dans I'homme et dans I'animal (103), de méme que le mal moral n’est pas de
méme type que le défaut technique d’'une machine.

Cette approche au plus pres du réel a la fois métaphysique et vécu exis-
tentiellement conduit I’A. a s’interroger sur I'expérience du mal, autrement dit
du malheur (105-132). Il convient ici de cerner le réle de I'affectivité qui peut
faire éprouver une grande douleur pour un mal objectivement mineur (cf.
I'enfant qui casse son jouet). Mais il faut aller plus loin : qu'en est-il du mal
volontaire, causé a soi-méme ou a autrui ? L’A. montre bien que tout ce qui
est voulu l'est a titre de bien, au moins apparent (121), mais que c’est le juge-
ment de conscience qui fait apparaitre si l'acte est vraiment bon ou mauvais.
Savoir faire la distinction entre mal commis et mal subi se révele ici décisif
pour échapper soit a une culpabilisation universelle, soit a une victimisation
universelle.

Tout ce qui précede n’est, en définitive, que le rappel des éléments de ré-
flexion indispensables pour tenter de répondre a I'ultime question : qu’est-ce
qui, radicalement, se passe dans le sujet au moment ou il pose un acte mau-



264 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vais ? Qu’est-ce qui fait qu’a ce moment du passage a l'acte, ce qui est voulu
le soit en tant que bien, fut-il apparent ? C’est l'objet du chapitre final, la
production du mal (135-171).

L’A. a choisi, et c’est fort instructif, de discuter une opinion qui s’est lar-
gement répandue a partir de I'hypothése d’'Hannah Arendt connue sous l'ex-
pression de la « banalité du mal ». On sait que les monstruosités commises par
le nazisme ont d’autant plus frappé les esprits qu’elles ont trouvé place en
Allemagne, pays de grande culture. Réfléchissant a partir du proces d’Adolf
Eichmann - un grand criminel culturellement insignifiant — la philosophe dé-
veloppa l'intuition de la « banalité du mal » a partir de la conception du
« devoir » qui seul commande l'acte, sans aucune référence au bien ou au
mal (140-141). Cette « inaptitude a penser » est, selon H. Arendt, la cause des
maux les plus grands. L'origine kantienne - la distinction connaitre-penser —
est implicite. Penser, ici, est se prononcer sur le bien ou le mal ; connaitre est
seulement savoir ce qu’il faut faire, c’est-a-dire respecter le devoir. L'A. dis-
cute cette opinion a partir du contre-exemple donné par M. Heidegger : lui
était capable de « penser au-dela des phénoménes » ; il a pourtant adhéré
ponctuellement a 'idéologie nazie (146-147). Car penser une chose « en soi »
ne suffit pas pour apprécier le bien et a contre-jour le mal, encore faut-il par
'effort métaphysique parvenir a ce qui existe réellement. C’est en parvenant
a saisir I’étre dans sa bonté que la privation peut apparaitre. A cela qui con-
cerne l'intelligence, il faudra ajouter tout ce qui contribue a la droiture de la
volonté car la pensée spéculative ne suffit pas a éviter le mal ; c’est la droite
ordination au bien qui est ici décisive. L’A. en vient a la considération de
'acte intrinséquement mauvais, qui l'est en raison de son contenu propre
qui est opposé au bien objectif et qui est donc sans aucune justification
possible sinon celle du moindre mal (tuer en légitime défense par exemple)2.
I faut suivre I’A. jusqu’a sa détermination fondamentale : 'acte bon est posé
par 'homme comme cause seconde car la personne est posée dans l'étre
comme inclinée au bien par la cause premiére (Dieu), alors que posant un
acte mauvais le sujet est vraiment cause premiére (p.153). Il faut ajouter que
'acte libre est toujours choix entre plusieurs biens possibles dont aucun en
ce monde n’est absolu, et le mal apparait lorsqu’il n'y a qu’un bien apparent
qui s'impose avec la force d'un absolu. Car tout homme non seulement est
ordonné au bien, mais il le désire effectivement et avant toute délibération
de la raison '’homme est habité par cette tendance radicale au bien total. Or
ce bien total n’est pas en cette vie parfaitement appréhendé, et c’est par les
tatonnements et dans les oscillations du libre arbitre que nous agissons. Cela
rejoint I'expérience de chacun. Mais la question devient décisive quand l'or-
dination fondamentale de la volonté au bien, celle qui précede la délibéra-
tion intelligente, est brisée, ce qui advient quand un faux poids d’absolu est
conféré a des biens qui ne le sont pas et qui donc ne méritent pas d’ordonner

2 Une discussion serait ici possible : tuer quelqu'un en légitime défense est-il un bien ou
un moindre mal ? La question atteint son importance la plus grande en ce qui concerne la
peine de mort.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 265

toute la vie de 'homme (I'argent, le pouvoir, le sexe...). L'A. a atteint la la
pointe de son exposé : le mal n’est concevable qu’a la lumiére du bien qu'il
défigure, et le mal « total » est présent quand le vrai et seul bien « absolu »
est manqué par la visée premiére de la volonté (159-160). Ce paroxysme per-
met de bien situer la différence entre un acte bon et un acte mauvais : l'acte
bon résulte du concours de la volonté divine et de la volonté de 'homme ;
'acte mauvais résulte d’'une volonté se posant comme autonome (162). L’A.
rejoint ici 'attitude qui est a la racine de tout acte mauvais : 'orgueil en tant
qu’il entend étre le seul auteur de son acte, lequel ne peut n'étre que mau-
vais, c’est-a-dire réellement déficient (excellentes pages 167-168 !)

La conclusion ouvre la perspective comme la philosophie ouvre sur la
théologie : le mystere de la présence du mal coexistant avec I'amour de Dieu.
L’A. montre ou est le mystere et achéve par la note augustinienne qui est la
seule réponse encore aujourd’hui : I'amour qu’est Dieu peut seul faire émer-
ger de 'histoire dramatique de 'humanité et des personnes singuliéres un bien
plus grand, mais souvent encore inconnu.

Le livre du Professeur de Fribourg est vraiment remarquable a plusieurs
titres. En premier lieu, il est rédigé en un style clair et limpide qui le rend
accessible a un large public. L'enseignant sait solliciter progressivement l'in-
telligence de celui qui le lit, lui offrant réflexions, arguments, images, com-
paraisons toujours proches de 'expérience de la vie. L’apport philosophique
est ainsi amené trés progressivement, avec d'utiles rappels pédagogiques (sur
I'analogie en particulier) pour aller vers les raisons déterminantes. Le débat
avec I’hypothése d’H. Arendt permet d’aller au véritable nceud de la question :
c’est dans l'ordination fondamentale au bien qu’est I'enjeu décisif. Disserter
sur le mal comme privation conduit inévitablement a la question de son
pourquoi ? Mais nos contemporains la posent d’emblée sans avoir été initiés
a la patiente décantation que 'approche philosophique permet. Dés lors, ce
n'est pas le mystére du mal qui apparait mais son scandale et son absurdité
qui engendre révolte ou désespérance. Ce livre n'est pas seulement un essai
philosophique fort pédagogique magnifiquement réussi - c’est déja pas si
« mal » ! - il est bien plus: une éducation, une conduite de 'esprit. On dit
communément que seulement 1 a 2% des livres publiés aujourd’hui seront
toujours lus vingt ans plus tard. On peut penser, et a tout le moins souhaiter,
que 'ouvrage de notre Collegue fera partie de ce « reliquat »...

BENOIT-DOMINIQUE DE LA SOUJEOLE

HILARION, Alfeyev: Katechismus. Kleine Wegbegleitung im orthodoxen Glau-
ben. Ubersetzt von Peter Knauer SJ, redaktionell bearbeitet von Barbara Hal-
lensleben. Miinster: Aschendorff Verlag 2017. 179 S., ISBN 978-3-402-12034-7.

Metropolit (Bischof) Hilarion ist Leiter des Aussenamtes der Russischen Or-
thodoxen Kirche und Titularprofessor fiir Dogmatik an der Theologischen
Fakultdt Freiburg (Schweiz). Mit einem von ihm personlich verantworteten
Kleinen Katechismus will er Zeitgenossen auf ihrem Weg im Orthodoxen
Glauben begleiten. Vorbild ist ihm der Orthodoxe Katechismus des Heiligen



266 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Filaret, Moskauer Metropolit im 19. Jh. Heute wie damals ist das Nizano-
konstantinopolitanische Bekenntnis vom Jahr 381 Grundlage. Hilarion méch-
te nun aber - in einer Distanz von mehr als hundert, ja fast 200 Jahren - die
Frage nach dem Glauben und dem Leben der Christen neu stellen, in Anbe-
tracht veranderter menschlicher Konditionen und auch einer betrachtlichen
Entwicklung kirchlicher und dogmatischer Konzepte. Theologische und kirch-
liche Tradition ist weit mehr als einfach Repetition des schon immer Gesag-
ten. Hilarion wendet sich an seine Zeitgenossen des 21. Jahrhunderts. Sein
Katechismus mochte den Christenglauben dem modernen Menschen zugang-
lich zu machen.

Die ,Kleine Wegbegleitung im orthodoxen Glauben® setzt sich aus drei
Teilen zusammen. Der erste Teil bekennt, vertieft und aktualisiert das tradi-
tionelle christliche Glaubensgut in orthodoxer Pragung, vom trinitarischen
Gottesbegriff bis zum Verstandnis von Kirche und von Taufe als Sakrament
der Kirche. Der letzte Abschnitt dieses ersten Teils handelt von der Aufer-
stehung der Toten, ausgehend vom Schlusswort des kirchlichen Bekenntnis-
ses: ,Ich erwarte die Auferstehung der Toten und das Leben der kommenden
Welt.” Im Tod trennt sich die Seele vom Leib, um eine selbstandige Existenz
zu beginnen - ,der Tod ist der Ubergang zum ewigen Leben, fiir die Men-
schen, die Gott wohlgefallig gelebt haben®. Dann sind das ,Jingste Gericht"
und die ,Auferstehung aller Menschen® angesprochen. All diese traditionel-
len Vorstellungen waren zu einem dogmatisch zusammenhangenden und ka-
techetisch in der Welt der Gegenwart fassbaren Bild zusammenzufassen. In
aller Bescheidenheit und in vollem Respekt gegeniiber der Orthodoxen Kir-
che und Tradition meine ich, dass das hier noch nicht in gentigendem Mass
verwirklicht ist. Wir mochten nicht als Glaubensgewissheit hinstellen, ,dass
im Augenblick des Todes sich die Seele vom Leib trennt, um eine selbstan-
dige Existenz in der andern Welt zu beginnen®. Ich habe auch Miihe mit der
Behauptung: ,Wenn der Mensch auf der Erde ein Gegner Gottes war und
dem Teufel gedient hat, wird er in der Ewigkeit nach dem Tod der Macht des
Teufels verfallen sein“ (80). Ich moéchte Gott nicht eine quasi ,natiirliche”
Reaktion unterstellen. Froh hingegen sind wir iiber die hier vorgetragene
liturgische Proklamation des Osterhymnus: ,Christus ist von den Toten er-
standen; uberwunden hat er den Tod durch den Tod, und denen in den
Grabern hat er das Leben geschenkt.” Leben und Tod sind der Heilsgeschich-
te Gottes in Christus zugehorig.

Der zweite Buchteil gilt der christlichen Lebensfiihrung, ausgehend von
den Zehn Geboten und den Seligpreisungen bis zum letzten Abschnitt, tiber-
schrieben mit ,Christliches Leben als Weg geistlicher Selbstiiberwindung” -
nach zwei Abschnitten tiber Familie und Kindererziehung, einem Abschnitt
tber ,Die Frau in der Kirche®. In letzterem hebt Hilarion, mit gutem Recht,
nicht nur die Ehrenstellung der Frau in der orthodoxen Kirchengemeinschaft
hervor, sondern verweist auch auf die kirchlichen Handlungsméglichkeiten
der Frau.

Der dritte Buchteil - nochmals fiinfzig Seiten - handelt von ,Kirche und
Gottesdienst”, beginnend mit ,Die Gottesmutter und die Heiligen“, am Schluss



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 267

tber ,Kirchliche Riten“. Im Mittelpunkt steht der Text tiber die Eucharistie -
mit den Abschnitten: ,Die Eucharistie - Daseinsgrundlage der Kirche® und
,Die Feier der Gottlichen Liturgie®.

Das ,Nachwort® zum Katechismus bietet praktische Anleitungen. Hila-
rion meint: ,Christlich zu leben bedeutet, nicht nach den Standards ,dieser
Welt’ zu leben, sondern nach anderen Regeln und Gesetzen.“ Er empfiehlt
eine tagliche Praxis einfachen Umgangs mit der Bibel, auch Respekt der kirch-
lichen Gebrdauche - etwa ,nicht weniger als einmal pro Woche zum Gottes-
dienst in die Kirche® zu gehen. Schliesslich vernehmen wir: ,Die Kirche ist
fahig, Thr ganzes Leben zu einem Fest zu verwandeln.” Ich frage mich aller-
dings, ob es wirklich die Kirche ist, die hier verwandelt, und nicht vielmehr
Gott.

Im Vorwort von Hilarions Katechismus steht zu lesen: ,Der Katechismus,
den Sie in Hinden halten, stellt den Versuch dar, tiber den orthodoxen Glau-
ben nachzudenken und seine Grundlagen fiir unsere Zeitgenossen kurz dar-
zulegen.“ Dabei darf nicht tibersehen werden, dass die orthodoxen Kirchen
in der Welt der Gegenwart neben andern Kirchen und Glaubensformen exis-
tieren und mit diesen unweigerlich in Berithrung kommen. Solch 6kume-
nische Kontakte kénnen auch an den Orthodoxen Kirchen nicht spurlos vor-
beigehen - sie bekommen vielmehr ihre Bedeutung fiir das Eigenverstiandnis
des Orthodoxen Glaubens. Konfessionelle Selbstgentiigsamkeit darf es jetzt
nicht mehr geben. Auch dieses 6kumenische und gesamtkirchliche Bewusst-
sein misste noch besser entwickelt werden, als dies im vorliegenden Kate-
chismus der Fall ist.

BRUNO BURKI

CRACIUN, Florentin Adrian : La théologie eucharistique au 20° siécle — un ap-
port des théologiens catholiques et orthodoxes. Fribourg : Université de Fri-
bourg 2015, 574 p., OAI-PMH-ID : oai:doc.rero.ch:20170123151617-RF.

Un jeune théologien orthodoxe, laic roumain, a consacré plus d'une demi-
décennie de recherches - préparant une these de doctorat sous la direction
du professeur Martin Klockener a Fribourg (Suisse) - sur convergences et
différences en théologie eucharistique chez les grands maitres catholiques et
orthodoxes du 20° siécle. Actuellement, Florian Craciun poursuit ses re-
cherches a Paris aupres de I'Institut Saint-Serge et de I'Institut Catholique,
dans un projet soutenu par le Fonds National Suisse de la Recherche
Scientifique, sur les échos orthodoxes au Concile Vatican II. Dans sa thése
doctorale, les grands noms cités pour une analyse pointue et détaillée de leur
doctrine eucharistique, puis leur suggestive confrontation réciproque, sont
ceux de Lambert Beauduin (1873-1960) et Odon Casel (1886-1948) du coté
catholique, puis d’Alexandre Schmemann (1921-1983) et de Dumitru Sta-
niloae (1903-1993) du c6té orthodoxe. On notera que les deux premiers, les
ainés du groupe, sont ici les catholiques, alors que les orthodoxes appar-
tiennent entiérement au 20° siécle. On se rappelle de ce que le moine belge
et bénédictin Lambert se trouve étre a l'origine d'une conception pastorale



268 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

de la liturgie dans laquelle le peuple des fidéles constitue I'Eglise - « I'eucha-
ristie fait I'Eglise » - et qu'il a ainsi en premier, du moins dans le catholicisme,
marqué le début d'une théologie cecuménique. Odon Casel est connu en tant
que promoteur de la théologie du Mystére pascal - fondamentale pour la
pensée théologique tant francophone que germanophone, pour le concept
théologique du Concile Vatican II, puis pour la vision de Faith and Order du
Conseil (Ecuménique des Eglises, avec le célébres Textes de Lima en par-
ticulier. C’est a Odon Casel que nous devons une prise de conscience de la
multiplicité et de la richesse du Mémorial théologique et liturgique ou de la
dimension d’anamneése de I'Eucharistie. C’est sur le concept d’'anamneése ou de
mémorial que repose essentiellement la théologie liturgique contemporaine
de quelque confession que ce soit.

Alexandre Schmemann, enfant puis jeune homme de 'émigration russe a
Paris, a plus tard poursuivi et accompli sa carriére théologique aux Etats
Unis, tout en renouant des liens avec le Patriarcat orthodoxe de Moscou. Le
centre de son rayonnement était le Séminaire St. Vladimir a New York dont
il fut le premier doyen. Mais important fut aussi son engagement dans le dé-
veloppement de la Métropolie Orthodoxe Russe en Amérique, avec sa recon-
naissance (par le Patriarcat de Moscou). Cette activité dans l'organisation
ecclésiale fut en effet pour Schmemann aussi importante que son ceuvre
théologique. Dans celle-ci il en va de la reconnaissance d’'une parfaite unité
entre doctrine et célébration liturgique. L’accomplissement de 'eucharistie est
réalisation du salut. Il n’est donc pas de symbolisme s’entreposant. La litur-
gie est directement vie d’Eglise. Elle est aussi réalisation eschatologique du
salut. La liturgie est simultanément action théologique adressée a Dieu et di-
vine action accomplie par Dieu.

Dumitru Staniloae (1903-1993) de Roumanie est le représentant le plus
facilement accessible et le plus remarquable de la théologie roumaine du 20°
siecle. Ayant su tenir téte a la mise en cause de I'Eglise orthodoxe durant le
20° siecle, il représente au mieux la théologie orthodoxe dite néo-patristique.
Une theése fondamentale est pour lui la conscience de ce que le Christ et le
Saint-Esprit agissent en réciprocité — il parle « d'un état de supréme pneu-
matisation du corps du Fils, qui coincide avec la communion parfaite du
Pére et du Fils et du Saint-Esprit » (Craciun, 279). On peut résumer la pen-
sée de Staniloae dans l'affirmation que « dans la perspective orthodoxe,
I'accent est mis sur la présence du Fils et du Pére dans I'étre intime des fi-
deles, par I'Esprit Saint » (279). L’Eglise rejoint la Sainte Trinité et Staniloae
peut affirmer que I'Eglise est « la vie communautaire propre aux Personnes
de la Sainte Trinité et étendue a 'humanité » (283).

Adrian Craciun ne s’en est pas tenu, dans sa theése doctorale, a la présen-
tation de quatre théologiens du 20° siécle - deux Catholiques et deux Ortho-
doxes - et de leurs conceptions respectives de la théologie de I'eucharistie.
La deuxiéme partie de son ouvrage, pas moins volumineuse que la premiére,
comporte une présentation globale contemporaine et cecuménique de la théo-
logie eucharistique - sur la base des acquis ou des conceptions de nos plus im-
portants prédécesseurs orthodoxes et catholiques. Il manque alors, pour étre



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 269

a peu pres complet du point de vue cecuménique, encore le recours a l'apport
protestant. Il serait par ailleurs faux de penser que cet apport protestant se-
rait négligeable ou théologiquement insignifiant — loin s’en faut-il. Du co6té
catholique on aurait aussi pu ajouter le Dominicain flamand Edward
Schillebeeckx avec son maitre-ouvrage traduit en frangais : « La présence du
Christ dans 'eucharistie » (Paris 1970).

Craciun met en liste les caracteres théologiquement fondamentaux de
I'eucharistie : le caractére trinitaire de I'Eucharistie - son aspect de sacrifice
- la présence du Christ dans I’Eucharistie - la dimension ecclésiologique de
I'Eucharistie - 'anamnése eucharistique - et, finalement : 'Eschatologie dans
la théologie eucharistique moderne. Considérant cette énumération, on prend
conscience du fait que I'’eucharistie n’est pas un sujet parmi d’autres, dans le
concept théologique global, mais qu’elle fournit ou représente plutét I'épine
dorsale de toute la théologie chrétienne. L'inventaire des conceptions théolo-
giques contemporaines dans les deux traditions, catholique et orthodoxe, ameéne
Craciun au seuil du développement d'une théologie eucharistique cecumeé-
nique pour les temps présents qui sera alors fondamentale et initiatique
pour la théologie dans son ensemble. Les six chapitres dans la deuxieme par-
tie de I'étude de Craciun ouvrent la porte sur une vision théologique globale
de la foi chrétienne qui est trinitaire dans son premier fondement et escha-
tologique dans sa perspective ultime — comportant évidemment la confession
du sacrifice et de la présence de Jésus Christ dans I'Eglise, son rassemble-
ment et son anamnese liturgique.

Dans la version initiale et académique de sa these doctorale, soutenue a
I'Université de Fribourg en octobre 2015, Craciun ne fournit encore que 'évo-
cation d’une telle vision de théologie cecuménique globale et pleine. Il a le mé-
rite d’avoir indiqué une direction dans laquelle le futur développement de théo-
logie cecuménique pourra s’orienter. Il a aussi le projet d’élargir son étude,
en vue d’une seconde édition, a un tel développement circonstancié.

BRUNO BURKI



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

