
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Giusy Margagliotta

La scuola epicurea. Interpretazioni e prospettive

II volume Questioni epicuree1, edito da alcuni dei piü eminenti studiosi
dell'epicureismo, è una raccolta delle relazioni tenute durante il Convegno In-
ternazionale avuto luogo presso il dipartimento di Filosofia della "Sapienza" di
Roma tra il 19 e il 21 maggio 2013. Il volume si articola in cinque sezioni che
abbracciano tutti gli aspetti della filosofia epicurea e ne presentano la dina-
mica e la diffusione, sia attraverso testimonianze dirette che attraverso fonti
tardoantiche o posizioni critiche. Le prime due sezioni comprendono studi re-
lativi alla tradizione (Dorandi: Modi e modelli di trasmissione dell'opera Sulla
Natura di Epicuro) e alle forme del testo (De Sanctis: Questioni di Stile; Erbi:
Lettere dal Kepos; Heßler: Das Gedenken an Verstorbene in der Schule Epikurs
in der Tradition der emracptoi Àôyoi; Erler: Aphormen labein), mentre le ultime
si occupano delle tre parti in cui, come testimonia Diogene Laerzio (X 29-31),
puô essere suddiviso il sistema degli Epicurei: canonica (Morel: Esperienza e

dimostrazione in Epicuro), fisica (Konstan: Where in the Psyche Are Mental
Pleasures; Leone: Epicuro e la forza dei venti; Verde: Testimonianze tardoantiche

sulla fisica di Epicuro) ed etica (Hammerstaedt: Considerazioni epicuree sul
tema della vecchiaia; Spinelli: Senza teodicea). Questo volume ha il merito di
offrire un quadro d'insieme coerente del pensiero epicureo in tutti i suoi
aspetti da prospettive differenti e talvolta pioneristiche.

Nella sezione dedicata alla tradizione (15-52), Tiziano Dorandi espone mi-
nutamente i modelli di trasmissione e di diffusione nel bacino Mediterraneo,
tra il IV secolo e l'inizio dell'età imperiale, del maggiore trattato di Epicuro, il
nepi cpùaEcoç. La sua ricerca si basa essenzialmente sul materiale della Biblio-
teca di Ercolano e sugli indizi che la tradizione indiretta offre sull'opera del
fondatore del Giardino. Con sua analisi Dorandi offre un catalogo dei rotoli del

riepi cpt)CT£Cûç che permette di guadagnare un'idea concreta dei libri della sud-
detta opera nella Biblioteca di Ercolano prima dell'eruzione del Vesuvio del 79
d.C.

La seconda parte, che costituisce la più lunga di questo volume, raccoglie
quattro studi su questioni non soltanto stilistiche, corne suggerirebbe il titolo
della sezione, ma anche antropologiche ed escatologiche.

Nel contributo dal titolo Questioni di stile (55-73) De Sanctis analizza in
che modo la chiarezza linguistica di Epicuro rispecchi il pensiero del filosofo e

1 De Sanctis, Dino/SPINELLI, Emidio/TULLI, Mauro/VERDE, Francesco (eds.): Questioni
epicuree Academia Philosophical Studies 52). Sankt Augustin: Academia 2015, 262 p., ISBN 978-3-
89665-681-0.



210 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

quale sia il filo rosso che lega le tre epistole maggiori prevenuteci: 1 'Epistola a

Erodoto, 1 'Epistola a Meneceo e quella a Pitocle. Definendosi un aÙTobîSaieroç

(M I 3 fr. 114 Usner) Epicuro rivendica la sua indipendenza di pensiero ris-
petto ai filosofi che lo avevano preceduto. La sua presa di posizione è al

contempo una missione: liberare 1'uomo dalle sue paure irrazionali attraverso
la comprensione délia realtà. Nelle epistole a Erodoto e a Pitocle, Epicuro spie-
ga che per giungere a una tale comprensione del mondo è fondamentale un
giusto uso della lingua: essa ci libera dalla paura dell'inatteso in quanto indica
un'immediata corrispondenza tra il nome e la cosa nominata. Questioni etiche
sono affrontate da Epicuro prevalentemente nella Lettra a Meneceo. Il miglior
modo per aderire al "credo" della Scuola epicurea è quello di possedere un'opi-
nione etica fondata su tre principi: (1) la divinità è un essere immortale, felice
e beato; (2) l'uomo non deve temere la morte; (3) il piacere, valutato sulla base

della serenità che procura all'anima, puô essere definito il principio e il fine di
una vita beata. A conclusione del suo studio, De Sanctis osserva che il filo
rosso che lega le tre lettere maggiori prese in esame è l'invito da parte di
Epicuro a intraprendere la strada verso l'EÙSaipovîa - un messaggio di salvezza
che ripercorre tutti i piani della realtà.

Il saggio di Margherita Erbi (75-94) apre uno scorcio su un altro aspetto
rivelato dalle epistole di Epicuro, quello del rapporto del filosofo con i suoi
amici (tpîAoi). Erbi volge l'attenzione non tanto aile tre lettere maggiori, quanto

a quelle che Epicuro deve avere scritto aile persone a lui più care, ricostruite
attraverso i frammenti dei papiri di Ercolano e le testimonianze di Seneca, Plu-
tarco e Diogene Laerzio. La corrispondenza di Epicuro con i suoi amici non
solo testimonia la costante attività del filosofo, ma ci aiuta a ricostruire la

biografia sia dello stesso Epicuro che dei suoi compagni. Il genere epistolare,
cosi come era concepito dal fondatore del Giardino, aveva lo scopo di veicolare
il sapere in maniera personalizzata, adatta al contesto e aile necessità del
destinatario. Ciononostante le sue epistole si rivelavano utili anche a tutti co-
loro che si trovavano in una situazione analoga a quella dei diretti destinatari.
Erbi sottolinea che attraverso i frammenti della corrispondenza di Epicuro con
Idomeneo e Mitre è altresi possibile comprendere la posizione di Epicuro in
merito alla relazione tra filosofia e attività politica.

Attraverso una riflessione sulla concezione della morte e l'elaborazione del
lutto per egli Epicurei, Heßler (95-112) mette in luce i parallelismi tra le
testimonianze dei testi epicurei e il genere letterario dell'émtctcpioç. Cosi corne
l'epitaffio loda la prodezza dell'eroe sul campo di battaglia, nei testi degli
Epicurei è elogiato il coraggio di fronte ai dolori; mentre nell'epitaffio è decisiva
l'àp£xf| in guerra, per gli Epicurei lo è l'àperf) nella vita quotidiana. I valori
tradizionali rimangono sostanzialmente gli stessi, anche se cambiano alcuni
aspetti corne la rinuncia alle spiegazioni mitologiche o l'attenzione per il sin-
golo individuo. Con i testi degli Epicurei si assiste dunque a una trasposizione
dei valori tradizionali dal piano della polis a quello della comunità filosofica.

Il contributo di Michael Erler (113-128) prende le mosse dalla critica che
Plutarco rivolge a Colote e all'epicureismo nell'Adversus Colotem per indagare
la funzione dello starting point in testi filosofici e letterari. Il termine sarting



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 211

point traduce il greco àcpoppq e viene usato in contesti retorici, filosofici ed

ermeneutici come punto di partenza per argomentazioni letterarie o legate a

questioni concrete: per Sesto Empirico costituisce un mezzo per demarcare un
metodo; nella retorica rappresenta il punto di partenza per sviluppare una
posizione fdosofica personale al fine di convincere i lettori. Tale concetto è in-
fine ricorrente nelle tragédie di Euripide e assume una speciale sfumatura nella
Retorica di Anassimene di Lapsaco. In tutti questi casi l'àc))oppf] ha un ruolo
decisivo: gli autori decontestualizzano un determinato argomento e muovono
da esso per convincere, moralizzare o semplicemente presentare il proprio
punto di vista. Ciô si puô osservare non soltanto nel contesto epicureo, ma
anche nella tradizione platonica.

La sezione dedicata alla canonica è occupata dal saggio di Pierre-Marie
Morel (131-147). In esso egli spiega che la dimostrazione (ànodei^iç) è vista con
atteggiamento critico dagli Epicurei. La loro critica è rivolta specialmente al
modello sillogistico di Aristotele, secondo cui da premesse vere indimostrabili
si giunge a delle conclusioni altrettanto vere. Epicuro propone un modello
alternativo: secondo tale modello la prova è da ricercare nella connessione tra
le proposizioni del ragionamento e l'evidenza immediata. La critica epicurea
alia dimostrazione non è tuttavia una critica generale, ma verte su tre argo-
menti specifici: (1) l'accusa di formalismo; (2) la critica all'uso inappropriato
delle dimostrazioni quando l'oggetto indagato non lo permette; (3) la consta-
tazione che un metodo dimostrativo di questo tipo comporta un regresso
all'infinito. Morel sottolinea tuttavia che la critica alia dimostrazione non
implica un rifiuto assoluto délia stessa: nonostante le accuse sopra citate
all'ànoSeiliç di Aristotele, la terminologia dimostrativa è pienamente legittima
agli occhi degli Epicurei.

La sezione dedicata alla fisica si apre con il contributo di David Konstan
(151-158). Egli affronta il tema del piacere della psyche attraverso il rapporto di
quest'ultima con l'esperienza. Questo argomento solleva numerose questioni:
da che cosa è generato il piacere della psyche? Esso dériva dalla mancanza di
dolore e di pulsioni oppure è la conseguenza di un determinato stimolo? Un
piacere di questo tipo riguarda soltanto la parte razionale o 1'anima nella sua
complessità? Al fine di ricostruire la dottrina epicurea, per l'analisi di Konstan
centrali sono il De Finibus di Cicerone e VEtica Nicomachea di Aristotele. La
conclusione di questo studio è che, sebbene il piacere della psyche spesso affiori
nel campo non razionale, è quello razionale a costituirne la causa ultima.

II contributo di Giuliana Leone (159-177) indaga un elemento centrale per
la ricerca epicurea sulla natura. Si tratta del vento, un elemento che ricorre nei
testi filosofici e letterari antecedenti ad Epicuro in maniera polimorfica e mul-
tifunzionale. La meteorologia di Epicuro si rivela débitrice non soltanto dei
poemi omerici ed esiodei, ma anche del pensiero dei filosofi presocratici. Non
è certo se Lucrezio, fonte principale del pensiero epicureo, abbia attinto diretta-
mente dai testi di Epicuro o se si sia servito della mediazione di altri autori. Lo
studio di Leone dimostra tuttavia che, almeno riguardo ai venti, non c'è mo-
tivo di credere che Lucrezio abbia "abbandonato i pressa signa del suo vene-
rato Maestro" (174).



212 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

La parte sulla fisica si chiude con il contributo di Francesco Verde (179-195).

Egli osserva che il quadro della fisica epicurea offerto dall'Ep/sto/a a Pitocle,
dall'Epistola a Erodoto, dai frammenti del ncpi cpüotcoc; e da quelli litici prove-
nienti da Enoanda, insieme alle testimonianze posteriori e critiche di Cicerone
e di Plutarco, offrono un quadro coerente, ma non esaustivo della fisica epicurea.

Per questo motivo egli conferisce grande importanza alle testimonianze
tardo antiche di Simplicio e di Temistio. Sebbene esse siano ostili alle dottrine
di Epicuro, sono utili per comprenderle meglio e dimostrano che il sistema
della fisica epicurea non è statico, ma si evolve dinamicamente.

Il contributo di Jürgen Hammerstaedt sul modo di considerare la vecchiaia
nell'ambito epicureo (199-211) inaugura la sezione dedicata all'etica. Questo
studio si basa sulla colossale iscrizione di Diogene di Enoanda su una stoa
della sua città natale in Licia - testimonianza cardinale in quanto costituisce
un monumento grazie al quale i suoi pensieri sono potuti essere trasmessi fino
ad oggi. Contro la posizione di Omero ed Esiodo, i quali consideravano la

vecchiaia come il triste tramonto della vita e di tutte le facoltà e capacità
dell'uomo virile, Diogene rivaluta la condizione degli anziani e sfata alcuni
stereotipi. Il pregiudizio secondo cui la perdita o il mal funzionamento di certe
parti del corpo comporti la rinuncia ai piaceri e la conseguente infelicità si di-
mostra infondato, in quanto, secondo Diogene, le cose che non solleticano il
desiderio non provocano nemmeno afflizione per la loro mancanza. Inoltre,
per il pensiero epicureo, le passioni e i desideri incontrollabili rappresentano
una malattia dell'anima.

La raccolta si conclude con il contributo di Emidio Spinelli (213-234) attra-
verso cui egli contesta il presunto ateismo di Epicuro: per il filosofo gli dèi non
solo esistono, ma hanno consistenza fisica e possono essere conosciuti attra-
verso un organo altrettanto fisico, la ragione. Secondo Epicuro gli dèi sono
esseri viventi, animati, imperituri e antropomorfi. Essi sono caratterizzati
dall'imperturbabilità, conseguenza della loro inattività: gli dèi non si curano
delle vicende del mondo e della morale degli uomini. Questo rappresenta uno
scandalo per gli oppositori dell'epicureismo, per i quali una tale immagine
degli dèi équivale alla distruzione delle basi della religio. Non era questo,
tuttavia, lo scopo di Epicuro. Al contrario: egli lottava contro le rappresenta-
zioni indegne del divino alio scopo di eliminare negli uomini l'irrazionale
timoré degli dèi. La critica di Epicuro alla teodicea è ricostruita attraverso le
testimonianze di Lattanzio e di Sesto Empirico. Essa forse non collima per-
fettamente con le teorie del filosofo, tuttavia si accorda con il suo completo
rifiuto del dogmatismo a favore dell'affermazione dell'esperienza.

Attraverso questa panoramica ho cercato di mettere in luce la ricchezza del
volume il quale, pur affrontando terni complessi e specialistici, risulta accessible

e scorrevole: I terni affrontati sono al centro dell'attuale dibattito sulle
questioni epicuree e i contributi, in virtù della loro chiarezza ed esaustività e

della lucidité espositiva degli autori, rappresentano un valido strumento sia

per gli specialisti dell'epicureismo, sia per coloro che, spinti dalla curiosité, de-
cidono di avvicinarsi al tema.



Sven K. Knebel

Die nächste Etappe im Historikerstreit über die Gnadenstreitigkeiten

Anzuzeigen ist von Sylvio Hermann de Franceschi Thomisme et théologie
moderne. L'école de saint Thomas à l'épreuve de la querelle de la grâce (XVIT-XVIIT
siècles)1. Die Gnadenstreitigkeiten sind in der römischen Congregatio de auxiliis
seinerzeit unentschieden geblieben, geistesgeschichtlich sind sie immer noch
unverdaut. Dabei hat der Katholizismus über nichts sonst so eifrig und anhaltend

gestritten (237). Auch hundert Jahre nach Schluß der Congregatio de

auxiliis, 1607, war das Problem einer Lösung nicht näher gerückt (426). 1748
definierte der Hl. Stuhl den Status quo durch einen Pluralismus, der drei katholische

Gnadensysteme unterschied und vor gegenseitiger Verketzerung schützte:
das der „Thomisten", das der „Augustiner" und das der „Anhänger von Molina
und Suärez". Ein Teil des Problems bestand in der Unklarheit über die Position
des Thomismus. Der Verfasser nennt das „la question thomiste" (455, 501, 707).
Um „das thomistische Paradigma" (715) in den Gnadenstreitigkeiten geht es.
Wie ist es zu definieren, was fällt darunter? In der Antwort auf diese Frage liege
der Schlüssel zu dem ganzen Problem.

Die Deutungshoheit über den Thomismus, welche die Theologen des
Dominikanerordens bis an die Schwelle des 20. Jahrhunderts leidenschaftlich verteidigt

haben („leur prétendu monopole thomasien", 746), gesteht der Verfasser
ihnen nicht zu. Schon die Congregatio de auxiliis „läßt sich als die Sternstunde
der erbitterten Konkurrenz zweier Orden lesen, die beide den hl. Thomas für
sich reklamieren" (281). Zu tief ist der Thomismus in die Entstehung einer Plura-
lität katholischer Gnadensysteme involviert, als daß nicht endgültig zu akzeptieren

wäre, daß durch das institutionelle Bekenntnis zum Aquinaten nichts
geklärt ist (76). Die Entinstitutionalisierung des Thomismus begünstigt eine
Historisierung der Gnadenstreitigkeiten. Hinter dem Plädoyer für Historisierung
steckt indessen noch ein anderes Motiv, das geradezu entgegengesetzte: die
zum Schluß (769^ noch einmal beschworene Erinnerung an Pascals Mahnung,
daß der Dominikanerorden eine Mission hat und intellektuell identifizierbar
bleiben muß. Diese Mission sei ihm nur unter Vorbehalt anvertraut - unter dem
Vorbehalt, daß er die reine Lehre nicht durch Zugeständnisse an den Zeitgeist
veruntreut: „La grâce peut bien n'avoir plus les dominicains pour défenseurs;
mais elle ne manquera jamais de défenseurs." Insofern fungiert der titelgebende
,Thomismus' zugleich als massiv normativer Begriff, und „épreuve" bezeichnet
eine Bewährungsprobe.

Die Thomisten (l'École de saint Thomas) haben die Sache Augustins zu ihrer
gemacht (247), so die These. Den âge classique, mit Jean Dagens 1951, das goldene

Zeitalter Augustins zu nennen, ist zu eng. Er war auch das goldene Zeitalter
des Thomismus (90-92, 127, 200). Im Lichte dieser These widmet sich das neue

1 De FRANCESCHI, Sylvio Hermann: Thomisme et théologie moderne. L'école de saint Thomas
à l'épreuve de la querelle de la grâce (XVlT-XVIIf siècles). Paris: Lethielleux 2018, 793 S., ISBN

978-2-249-62595-4.



214 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Buch des gewandten Historikers dem weiteren Kontext einer 2009 von ihm
edierten Archivalie, des Examen des deux méthodes qu'on peut prendre pour
justifier jansénius von 1659. Wenn Pierre Nicole (f 1695), von ihm ist der Text, zu
der ersten Generation gehört, welche das Wort .Thomismus' überhaupt verwendet

hat,2 dann ist in dem vorliegenden Buch dieses Wort das Sesam öffne dich zu
einer versunkenen Welt.

Das Buch, in der von den Dominikanern Grégory Woimbée und Philippe-
Marie Margelidon herausgegebenen Reihe Sed contra erschienen, ist nicht
systematisch aufgebaut, es ist eine Aufsatzsammlung, erweitert um eine ausführliche
Einleitung. Die 16 Einzelstudien erschienen zwischen 2006 und 2014. Der Verfasser

hat sie überarbeitet und unter drei Rubriken gebracht: 1. Spannungen in der
Orthodoxie des Thomismus. II. Die Jansenismuskrise. III. Das Spätstadium der
Gnadenstreitigkeiten.

* * *

Der erste Teil ist eine tour d'horizon, die gewisse Abstraktionen zueinander in
Beziehung setzt. Das erste Kapitel (81-127) legt die speziell historischen Gründe
für die Skepsis dar, mit welcher der Beschwörung einer thomistischen Identität
zu begegnen ist. Von der Philosophie ist hier nicht die Rede, nur von der Theologie.

Das betrifft dann die Verhältnisbestimmung von Thomismus und Augustinismus.

Sie ist diffizil. Manche (Arnauld, Bossuet) haben beides forciert miteinander

identifiziert, andere (Malebranche, Fénelon) hatten hier ihre Zweifel. Die
Frage wurde praktisch in dem Aufruhr um die Rezeption der Bulle Unigenitus
1713. Durch sie entstand zeitweilig der Eindruck einer Solidarität des Thomismus
(Massoulié, Noël Alexandre, Amat de Graveson) mit dem verketzerten Augustinismus.

Erst mit mehr als zehnjähriger Verzögerung wurde dieser Eindruck aus
Rom, durch das Breve Demissas preces, korrigiert. Näheres dazu folgt im
vierzehnten Kapitel (609h).

Das zweite und das dritte Kapitel verstehen sich als Beiträge zu der gegenwärtig

wieder flotten (23) historischen Erforschung der römischen Congregatio
de auxiliis. Das zweite Kapitel (129-163) disjungiert Thomismus und Calvinismus.

Wie der Thomismus sich gegen den von den Jesuiten erhobenen
Calvinismusvorwurf zur Wehr setzte, wird an dem darüber zwischen dem Jesuiten Bastida

und dem Dominikaner Lemos geführten Disput gezeigt, in einem späteren
Stadium der Congregatio (1605/06). Der Calvinismustopos hat auch in der Folgezeit

seine Aktualität behalten. Zu der Situation unmittelbar am Vorabend der
Jansenismuskrise bringt das sechste Kapitel noch Ergänzungen (318-323). In der
Jansenismuskrise kehrte sich der Topos vorwiegend gegen den Jansenismus. Der
verschanzte sich hinter dem Thomismus. Damit war die Situation für die nächsten

Jahrzehnte gegeben.
Das dritte Kapitel (165-198) verknüpft Thomismus und Augustinismus. Zu

diesem Zweck analysiert es den in Rom ausgetragenen Wettbewerb im Fach Au-
gustinexegese, in der ersten Runde zwischen Lemos und Gregor von Valencia,

2 P. Nicole an P. Quesnel (ca. 1693), in: P. NICOLE: Traité de la grace generale, hgg. von j.
Fouiilou/N. Petitpied, s.l. 1715, t.2,12.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 215

dann, nachdem der k.o. war, zwischen Lemos und Bastida. In der zweiten Runde
war Stellung zu nehmen zu einem von dem inzwischen verstorbenen Schiedsrichter,

Papst Clemens VIII., hinterlassenen Resümee der Thesen Augustins.
Lemos unterstützte im vollen Umfang dieses Positionspapier, Bastida durfte es

unter Papst Paul V. wagen, sich in einigen Punkten davon zu distanzieren.
Lemos hat die strategische Partnerschaft von Thomismus und Augustinismus
auf den Weg gebracht. Erst dieser „thomisme augustinien des Dominicains
espagnols" hat dem Jansenismus Deckung gewähren können.

Das vierte Kapitel (199-235) untersucht die Störanfälligkeit des augustinisie-
renden Thomismus. Gegen die Philologen war sowohl die Echtheit der Summa

theologica (Launoy) als auch die von der Bibelkritik (Simon) angezweifelte
Legitimität der scholastischen Bibelkommentierung zu verteidigen. Die Diskussion
dieser Fragen war von dem Gerangel in Prestigefragen belastet. Das wird an dem
von der Franziskanerkonkurrenz (Alva y Astorga) munter unterhaltenen
Störfeuer gegen den von maßgeblicher Seite begünstigten Versuch gezeigt, die Autorität

des Aquinaten bis zur Ranggleichheit mit Augustin hochzuschrauben.
Virtueller Fluchtpunkt dieses Kapitels ist die in dem r6. Kapitel referierte
Auseinandersetzung um die These eines Dominikaners: „Augustinus eget Thoma
interprète."

Das fünfte Kapitel (237-273) disjungiert Augustinismus und Molinismus. Die
Jesuiten haben die von ihnen fast (243) ausnahmslos verteidigte Scientia Media-
Hypothese in der Theologie zwar für einen Traditionsbruch, trotzdem für mit
Augustin vereinbar gehalten. Die Thomisten bestritten das. Konfrontiert werden
Molina einerseits und Alvarez und Antonio de la Madre de Dios (Karmeliterkurs
von Salamanca) andererseits. Mit letzteren wird die Scientia Media-Hypothese
als semipelagianisch qualifiziert.

Der zweite Teil wechselt das Thema. Die beschriebene Konstellation wird nicht
weiter zu dem Streit über die Ursache der Gnadenwirksamkeit verfolgt, sondern
zu der Frage in Beziehung gesetzt, ob die Unterscheidung zwischen wirksamer
und unwirksamer Gnade (gratia efficiens / sufficiens) überhaupt zulässig ist.
Hier kommt eine neue Größe ins Spiel: der augustinische Gnadenpartikularis-
mus (Jansenismus'), der die Frage verneint.

Das sechste Kapitel (277-328) ist ein Beitrag zur Pascalforschung. Pascals

Entwicklung dokumentiert die auf jansenistischer Seite bestehenden Vorbehalte
gegen den Thomismus. „Als der Gnadenstreit bereits eine beispiellose Komplexität

und Insichreflektiertheit erreicht hat, ordnet sich Pascals Intervention sehr

präzise in das Endstadium einer wichtigen Etappe ein. Seine Texte spiegeln das
Patt wider, in dem sich die Kontroverse befindet" (324). Gemeint ist die Phase
zwischen dem Schluß der Congregatio de auxiliis 1607, die den Konflikt der
beiden Parteien unentschieden gelassen hatte, und der römischen Verurteilung
des Jansenismus 1653. Beleuchtet werden diverse theologische Optionen, die in
dieser Zeit bestanden haben, teils in der Absicht, damit die Alternative von
Thomismus und Molinismus zu unterlaufen (Bereur de Dole), teils in der,
zwischen den Lagern zu vermitteln. Um eine dieser Kompromißlösungen, die des

Sorbonniten Alphonse Le Moyne (f 1659), geht es speziell. Dessen Thesen zur



2i6 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Gebetsgnade haben ab 1649 die Gruppe um Arnauld, darunter Pascal, zur
Bildung eines Lagers provoziert, das sich für Äquidistanz zu Calvinismus und
Molinismus entschied. Pseudoaugustinismus und Kryptomolinismus waren polemisch
die Schlagworte. Wie es sich zum Thomismus stellte, blieb vorläufig offen.

Das siebente Kapitel (329-350) zeigt an Quesnel (f 1719), daß es zum Zweck
der Disjunktion von Jansenismus und Calvinismus dem Jansenisten unter
Umständen sogar gelegen kam, daß Augustin mit thomistischen Augen („avec des

yeux Thomistes") gelesen wurde. Es behandelt eine Episode aus Quesnels
Kontroverse mit dem Jesuiten Dechamps, Autor des gelehrten Standardwerks De
haeresi Janseniana. Quesnel benutzte 1689 die Herausgabe des Briefwechsels
zwischen Dechamps und einem verstorbenen vornehmen Jesuitenzögling, der
nachher zum System der physischen Prädetermination konvertiert war, für die
Zwecke der jansenistischen Propaganda. Bei dieser Gelegenheit wird auf die den
Jansenisten von Anfang an wichtige Öffentlichkeitsarbeit eingegangen. Die
literarische Gattung des Briefwechsels war überhaupt ein Hauptmittel der Popularisierung

der Gnadenstreitigkeiten.
Das achte Kapitel (351-387) kommt zur Hauptthese, zu der Affinität von

Jansenismus und Thomismus. Die Ausbildung des .Philothomismus' als jansenis-
tischer Defensivposition ist das Thema in Nicoles Strategiepapier Examen des

deux méthodes qu'on peut prendre pour justifier Jansénius von 1659. Dem
jansenistischen Lager wurde darin geraten, die eigene Verteidigung besser nicht auf
das Argument aufzubauen, man stehe doch auf dem Boden Augustins. Die
Beweislast sei zu groß, der Erfolg ungewiß. Gescheiter sei es, sich auf den Boden
der Orthodoxie zu stellen und dazu den Thomismus für sich zu reklamieren.
Der Thomismus, brachte Quesnel diese Hermeneutik auf eine Formel, „läßt
Augustin Schuljargon sprechen, aber ohne ihn deswegen seine eigene Sprache
vergessen zu machen" (542). Zu den kirchengeschichtlichen Folgen dieses, von
Arnauld auch befolgten, Ratschlags folgen in späteren Kapiteln noch Ausführungen.

Durch seine Aufrichtigkeit unterschied sich Nicoles Philothomismus
von dem anderer Jansenisten. Aus deren Sicht bestätigte Nicoles, bald nach
seinem Tod ruchbar gewordener, Gnadenuniversalismus den Argwohn, daß schon
in der Hinwendung zur Scholastik der Verrat an Augustin steckt.

Das neunte und das zehnte Kapitel untersuchen die Störanfälligkeit des
Philothomismus. Das neunte (389-427) beschreibt die Affäre um die Maurineraus-
gabe von Augustins gnadentheologischen Schriften. Der Versuch des Herausgebers

Mabillon, die jansenistische Verteidigungsstrategie zu adoptieren, mißlang,
denn auf der einen Seite sah er sich von Quesnel desavouiert, auf der anderen
stöberte Fénelon (f 1715) die Mauriner hinter ihrer Verschanzung auf. Umgekehrt

wird an dem Benediktiner François Gesvres (f 1705) deutlich, wie versucht
wurde, Thomismus und Molinismus durch die These auseinanderzudividieren,
der Gnadenuniversalismus werde dem Thomismus lediglich unterschoben.

Das zehnte Kapitel (429-461) beschreibt den Streit um die Klausel „in sensu
thomistico", mit der die Jansenisten innerkirchlich dem ihnen abverlangten
Bekenntnis zum Gnadenuniversalismus auszuweichen versuchten. Fénelon ließ
ihnen das nicht durchgehen: „Ce sens est devenu comme le centre de la dispute."
Den renitenten Augustinverehrern wurde von dem scholastisch erzogenen Epis-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 217

kopat die Distinktionsbereitschaft zwischen Akt und Potenz, zwischen Erstakt
und Zweitakt, zugemutet. Immer müsse gewährleistet sein, daß der Mensch in
der betreffenden Situation auch hätte anders handeln können. Daß die
Amtskirche hier unbeugsam blieb (Affäre Couet), zeigte die Grenzen der philotho-
mistischen Strategie.

Das elfte und das zwölfte Kapitel beleuchten die Eskalation des Streits am
Vorabend des Erscheinens der Bulle Unigenitus (1713), d.h. der abschließenden
Verketzerung des Jansenismus. Das elfte (463-491) führt den Nachweis, daß der
Philothomismus dogmatisch immerhin keine Totgeburt war. Der Jansenismus
hat nie verschwiegen, daß trotz der gemeinsamen Uberzeugung, daß Gott am
längeren Hebel sitzt (gratia per se efficax), es in den anthropologischen Grundlagen

zwischen ihm und dem Thomismus Differenzen gab: Das System der
physischen Prädetermination nivelliert Unschuldsstand und Sündenstand, während
Augustin die Gnadenbedürftigkeit strikt durch den Sündenstand bedingt sein
läßt. Daher wurde es sowohl von Jansenisten (Henricus a S. Ignatio OC. f 1719)

als auch von Dominikanern (Norbert d'Elbecque f 1714) mit Erleichterung
aufgenommen, daß ein Jansenist, Francois-Laurent Boursier (f 1749), in seinem Traité
de l'action de Dieu sur les créatures (1713) die physische Prädetermination schon
bei Augustin nachweisen zu können behauptete. Dann hätte die Übereinstimmung

zwischen Augustin und dem Thomismus viel weiter gereicht als
angenommen. Von hier aus fällt ein Seitenblick auf die Theologie der Übernatur im
20. Jahrhunderts (Lubac, Maritain u.a.).

Im Zentrum des dritten Teils steht Fénelon, der Erzbischof von Cambray, hier
als streitbarer Antijansenist. Dargestellt wird das Stadium der totalen Politisierung

des Streits um die philothomistische Option. Beide Lager bezichtigen
einander, die Begriffe zu fälschen und die Öffentlichkeit irrezuführen. Gegenseitig
wird sich dialektisch überboten und mit Denunziationen überzogen.

Das zwölfte Kapitel (495-553) beschreibt die Umstände der zehnjährigen
Entstehungsgeschichte von Fénelons Hauptwerk, der Instruction pastorale en

forme de dialogues von 1714. Es beschreibt sie als die Entstehung einer Obsession

wegen vermuteter Konspiration von Dominikanern und Jansenisten. Quesnel,
Jacques Fouillou j~ 1736) und im Episkopat der Pariser Erzbischof Noailles sind
Fénelons Gegenspieler. Fénelon bezweckte die Zementierung des Ergebnisses
der Congregatio de auxiliis: Mehr als zwei katholische Gnadensysteme gebe es

nicht. Um die Grenzen des innerkatholischen Pluralismus aufzuzeigen, setzte er
die Inkompatibilität von Thomismus und Jansenismus auseinander. Sie
unterscheiden sich „wie Tag und Nacht" (518), weil das System der physischen
Prädetermination handlungsmetaphysisch beim Zweitakt ansetzt, das der delectatio
victrix dagegen beim Erstakt. Was Fénelons Hommage an Unigenitus als die
Verketzerung des Systems der delectatio victrix interpretierte, interpretierte die
Gegenseite als die Verketzerung des Thomismus.

Das dreizehnte Kapitel (555-587), das die Fénelondiskussion fortsetzt, ist
dem an den Gnadenstreitigkeiten mehr systematisch interessierten Leser
überhaupt zum Einstieg zu empfehlen. Es ist überschrieben „Le thomisme moderne
au tribunal du molinisme", d.h. des „molinisme fénelonien" (553). Das große Ar-



2i8 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

gument, mit dem Fénelon die jansenistische Strategie durchkreuzt, wird immanent

studiert: daß die physische Prädetermination und die delectatio victrix
metaphysisch konträre Grundlagen haben. Alles dreht sich um die Unterscheidung
von Erstakt und Zweitakt. Darum läuft Fénelons Interpretation des thomisti-
schen Systems darauf hinaus, daß sich die physische Prädetermination nur unter

der Bedingung im Rahmen der Orthodoxie hält, daß sie sich von dem suare-
zischen Simultankonkurs gar nicht unterscheidet. Fénelons theologisches Profil
ist nicht so vieldeutig, wie manchmal behauptet. Er ist Kongruist.

Das vierzehnte Kapitel (589-635) schließt die Diskussion ab. Es behandelt
Fénelons Versuch, das Lager der physischen Prädeterministen zu spalten, sowie
die gereizten Reaktionen darauf in dem Zeitraum 1721/26. Bis in die Spitzen des
französischen Episkopats lief gegen den toten Fénelon eine Diskreditierungskampagne

(Noailles, La Broue, Billuart, Fouillou). Die Gegner beschworen, unter
Berufung auf Massoulié (f 1706), die Identität von gratia efficax, praemotio phy-
sica und delectatio victrix. Es wurde gestreut, Fénelon hätte behauptet, in der
Verdammung des Jansenismus sei von Rom die gratia efficax der Thomisten
verdammt. Die Richtigstellung, daß Fénelon die physische Prädetermination lediglich

für das weniger probable katholische Gnadensystem gehalten hat, wurde
nicht akzeptiert. Er sei zu der alten, nur zwischenzeitlich von den Molinisten
aufgegebenen, Taktik zurückgekehrt, es direkt auf die Verketzerung des Tho-
mismus anzulegen. „Die Debatte über Fénelons Antithomismus war ein wichtiges

Kapitel im Gnadenstreit unmittelbar im Anschluß an die Publikation des
Breve Demissas preces. Es galt, auf seiner Hut zu sein, daß die Molinisten nicht
durch die Hintertür und gegen den Willen des Hl. Stuhls doch noch, zu ihrem
Vorteil, über den Ausgang der Congregatio de auxiliis befanden." (627)

Das fünfzehnte Kapitel (637-705) charakterisiert die Situation in den
Jahrzehnten nach Demissas preces, d.h. zu der Zeit, als die Dominikaner kirchenpolitisch

obenauf waren. Dazu greift es, gestützt auch auf Archivstudien, die Affäre
Viou heraus, den aktenkundigen Fall eines jansenistischen Dominikaners. Viou
(f 1780) war ein widerspenstiger Professor, sein Bischof, Yse de Saléon (f 1751),

ein Anhänger Fénelons. Die Wirksamkeit der Gnade, behauptete Viou, sei ein
Prädikat, welches sich auch auf den Erstakt bezieht. Wer das leugnet, setze die
Dominikanertheologie generell (Lemos, Gonet, Regnault, Massoulié, Alexandre,
Elbecque, Serry, Amat de Graveson) unter Jansenismusverdacht. Obwohl von
seinem Orden schließlich doch gemaßregelt, wurde ihm in dogmatischer
Hinsicht lediglich vorgeworfen, daß seine Interpretation Massouliés von dem
Augustiner Berti (f 1766) inspiriert sei. Bertis Gnadensystem wurde von Saléon als

jansenistisch qualifiziert, aber in der 1744/47 darüber zwischen ihm und Berti
geführten Kontroverse hat er den Kürzeren gezogen. Das Resultat der Affäre
Viou stellt sich so dar: „Indem er hinter einer taktisch günstigen Bezugnahme
auf den Augustinismus in Deckung ging, dennoch eingeklemmt zwischen
Jansenismus und Molinismus, hat sich der Thomismus auf einen Standpunkt gestellt,
der mit Ländern eine Ähnlichkeit hat, welche zwischen zwei feindlichen
Nationen hegen: Was immer geschieht, es geht sie unweigerlich alle an." (705)

Das Schlußkapitel (707-773) beschreibt aus französischer Sicht, hin und wieder

mit einem Blick über die Grenze, die „Dämmerung" der Gnadenstreitig-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 219

keiten bis zum Vorabend der Französischen Revolution. Dazu schlägt es drei
Pflöcke ein, Benedikts XIV. Sendschreiben Dum praeterito mense von 1748, die
Aufhebung der Gesellschaft Jesu 1773 und die Théologie de Lyon von 1780, den
„Schwanengesang des schulmäßigen Jansenismus in Frankreich" (765). Nach
einigen Bemerkungen zur irenischen Kommentierung des pluralistischen Status

quo (Nicolas Jamin f 1768) wird die Möglichkeit erwogen, daß 1773 die
Gnadenstreitigkeiten praktisch beendet gewesen sein könnten, denn der Störenfried
war weg: „Sans Molina, pas de Jansénius." (742) Die übrigen beiden Parteien,
Dominikaner und Augustiner, hätten sich unter dem Beifall der Jansenisten
miteinander verständigt. Für das Unionsprojekt wurden unterschiedliche Vorschläge

gemacht. Der Benediktiner Pierre Mougenot (f 1797) schlug den „Augusti-
niens-Thomistes" vor, die Gnadenwirksamkeit auf die delectatio victrix und die
.moralische' Prädetermination zu gründen. Die Théologie de Lyon kombinierte
dagegen praedeterminatio physica und delectatio victrix, und zwar mit dem
Akzent auf jener. Das war auch die von den Nouvelles Ecclésiastiques vorgezogene
Lösung. Auf beiden Seiten gab es indessen Widerstand gegen das Unionsprojekt.
Die Augustinerschule (Berti) wehrte sich gegen die von der Dominikanerschule
(Mamachi) für Thomas beanspruchte Deutungshoheit über Augustin. Die
Dominikaner wehrten sich gegen den antischolastischen, augustinisierenden Geist
der Studienreform, wie sie zur Flankierung der Jesuitenvertreibung von den
absolutistischen Höfen (Madrid, Wien) verordnet wurde. Das alte jansenistische
Mißtrauen, dem schon früher im 18. Jahrhundert der Abbé Racine in seinem
Abrégé de l'histoire ecclésiastique Ausdruck verliehen hatte (37), sah die Dominikaner,

vom Ultramontanismus bis zur Anthropologie, Positionen besetzen, für
welche in der Vergangenheit die Jesuiten gut gewesen waren (734^). In der
Gnadenlehre wollten die Nouvelles Ecclésiastiques bei ihnen Zeichen der Erschlaffung

feststellen (736, 743). Trotz der für den Philothomismus an sich günstigen
Konjunktur widerspricht der Verfasser dem Eindruck nicht, daß vonseiten der
Dominikaner abermals habe „Verrat" (735, 767, 770) befürchtet werden müssen.
Das Buch schließt mit einigen allgemeinen Überlegungen zu dem historiogra-
phischen Verifikationsproblem der Aussage, eine Kontroverse habe irgendwann
,aufgehört'.

Der Verfasser behandelt einen großen Gegenstand aus dem Überschneidungsbereich

von Theologie- und Kirchengeschichte, doch (286f.) innerhalb der dem
Historiker gezogenen Schranken. Der historische Horizont dieses Buches ist
außergewöhnlich, ebenso der Sinn für die Dramatik seines Gegenstandes. Insofern

dabei die Rekonstruktion des Geschichtsbilds herausgekommen ist, von
welchem der redaktionelle Kurs der Nouvelles Ecclésiastiques bestimmt war, ist
das Ergebnis auch uneingeschränkt als gelungen zu bezeichnen. Das jansenistische

Wochenblatt, das 1728 das Zeitalter der Parteipresse einleitete, wird viel zu
selten studiert. Deswegen und auch, weil beide Werke den Zusammenhang des

17. mit dem 18. Jahrhundert festhalten, empfiehlt sich aus Sicht des deutschen
Lesers das hier zu besprechende als die dringend nötige Ergänzung zu der
soziologisch inspirierten Weltanschauungsanalyse des Jansenismus in Bernhard



22o Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Groethuysens Klassiker von 1927. Wo sich auf den Standpunkt gestellt wird, in
Frankreich habe die Schaffung einer Welt auf der Tagesordnung gestanden, welche

„die Sünde nicht mehr kennt und der Gnade nicht mehr bedarf',3 waren
Verzeichnungen unvermeidlich, um die zu korrigieren Nachhilfeunterricht in
Theologiegeschichte schon guttut. Gallikanismus und Jansenismus bedingen die
idiosynkratische Mischung des französischen Katholizismus. Der Verfasser ist
Spezialist für die eine wie für die andere der im 17. Jahrhundert gestellten
großen Machtfragen. Ob nun zwischen Staat und Kirche oder zwischen Gott
und freiem Willen, stets ging es ja um das: Wer wen?

Ein Historiker muß sich der Masse von Namen stellen, die ihm sein Gegenstand

darbietet. Dieses Verhältnis zu einer Masse von Namen hat der Verfasser.
Weder gibt es für ihn zu recht vergessene Autoren noch ist er für bestimmte
Namen besonders eingenommen. Die Autorenindividualität ist ihm überhaupt
nicht übermäßig wichtig. Interessiert wird sich für die großen Ideen, für die
durch die Institutionen und die Lagerbildung der Vergangenheit bedingte
Verteilung der Massen. Die gewählte Kapitelfolge lehnt sich an die Zeitfolge an,
aber der Verfasser hat der Versuchung widerstanden, diese zum Leitfaden der
Darstellung zu nehmen. Stattdessen überläßt er sich, zeitlich im Vor und
Zurück, frei dem Duktus seines Themas. Stets werden wirklich geführte Kontroversen

identifiziert, das ist viel erhellender als das Ziehen abstrakter Vergleiche,
geschweige denn als die Manier der ,immanenten' Interpretation. Die formalen
Kompositionsmängel, Vorgriffe und Wiederholungen, erklären sich zum Teil
daraus, zum Teil aus der Entstehungsweise des Buchs. Dem Leser bleiben
überflüssige Informationen, anekdotische Details usw., erspart. Die Aussagen im
Text sind hinlänglich belegt. Die Sorgfalt, mit der der gelehrte Apparat lateinischen

Quellentext bietet, ist nicht selbstverständlich.
Die in Anspruch genommene Lreiheit gegenüber einer äußerst weitschichtigen

Materie macht das historische Argument auch angreifbar. Die Plausibilität
des Gedankengangs einmal zugestanden bleiben doch Einwände. Ein erster
betrifft die Literaturverarbeitung, ein zweiter die Darlegung der Streitsache, ein
dritter die Nomenklatur der Beweismittel.

r. Deutschsprachige Literatur ist nicht verarbeitet, obwohl die Existenz einer
Literatur zu diesem Forschungszweig von Karl Werners Geschichte des Thomis-
mus von 1859 datiert. Wenn in dem Kapitel „Fénelon et la définition du vrai
thomisme" versichert wird, dieses Thema sei noch unbehandelt („aucun travail",
498), dann weiß der Leser nicht, woran er mit einer solchen Feststellung ist. Auf
der einen Seite ist z.B. Spaemanns Habilitationsschrift über Fénelon gar nicht
erwähnt, auf der anderen muß der Hinweis erlaubt sein, daß das Historische
Wörterbuch der Philosophie in dem Artikel „Thomismus" schon vor zwanzig Jähen

auf eine sogar noch weitergehende Vermutung gekommen ist: „Wahrschein-

3 B. GROETHUYSEN: Die Entstehung der bürgerlichen Welt- und Lebensanschauung in Frankreich.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, Bd. 1, 237. Mit den späteren Exzessen der
Weltanschauungsanalyse verglichen (L. GOLDMANN: Der verborgene Gott, dt. Übers, von H. Baum.
Neuwied-Darmstadt: Luchterhand 1973) verkehren sich allerdings auch die Schwächen dieses

Buchs in Stärken.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 221

lieh gehört Fénelon zu den ersten, die den Begriff eigens thematisieren."4 Das
heißt nicht, daß von deutschsprachiger Literatur gar nicht Notiz genommen
wäre. Der Verfasser hat aber die Unsitte, Forschungsliteratur summarisch in den
Fußnoten beizusetzen. Auf diese Weise läuft etliches mit, was vermutlich doch
nur aus zweiter Hand bekannt ist. Obwohl es sich in diesem Fall sogar um den
einzigen Literaturhinweis handelt, der gegeben ist (31), hat z.B. der Artikel
„Praedeterminatio physica", aus demselben Standardwerk, in dem Gedankengang

nicht die mindeste Spur hinterlassen.
Auch die Sorgfalt im Umgang mit den Quellentexten ist nicht überall gleichmäßig.

Molinas Concordia ('1588, *1595) ist der Stein, der alles ins Rollen
gebracht hat. Mehr ist sie für den Verfasser allerdings nicht. Seine Bekanntschaft
mit ihr ist oberflächlich. Ihm zufolge hätte Molina „rigoureusement" (263) deduziert,

daß die Futuribilien „von ewigkeither eine objektive Wahrheit" haben. Das

Gegenteil ist der Fall: Molina hat es bekämpft, die Scientia Media-Hypothese auf
den festen Wahrheitswert in einem zweiwertigen Aussagenkalkül zurückzuführen.

Das ist freilich nur einer der Gründe, warum sich innerhalb der Jesuiten
Molinas Variante der Scientia Media-Hypothese gerade nicht durchgesetzt hat.
Für seine Behauptung, die Concordia wäre „certainement" (238) einer der
meistkommentierten Texte der posttridentinischen Theologie gewesen, bleibt der
Verfasser den Beweis schuldig. Die Concordia wird offenbar mit Suärez' Opuscu-
lum De scientia quam Deus habet de futuris contingentibus (1599) verwechselt.
Suärez' Version der Scientia Media-Hypothese ist die klassisch gewordene, sie
unterscheidet sich von Molinas grundlegend, und zumindest der eben berührte
Unterschied war jedem damals geläufig, auch den Dominikanern.5 Dieser für die
Traditionsbildung schlechterdings maßgebliche Text, der von Suärez, ist dem
Verfasser nicht unbekannt, aber von ihm ebensowenig studiert. In seiner Darlegung

des Verlaufsprofils der Kontroverse um die Scientia Media-Hypothese fällt
er schlicht aus. Das hat dann zur Folge, daß sein Referat der von den Thomisten
an dieser Hypothese geübten Kritik streckenweise (249-251, 255-257) die
Orientierung verliert.

2. Der Historiker muß nicht unbedingt unparteilich sein. In dem Historikerstreit,

der seit dreihundert Jahren die Gnadenstreitigkeiten überlagert, steht der
Verfasser auf den Schultern des Dominikaners Serry. Sein Beweis (244-246) für

4 Historisches Wörterbuch der Philosophie, hgg. J. Ritter/K. Gründer/G. Gabriel, s.v. ,Tho-
mismus' (H. Schmidinger). Basel: Schwabe 1971-2004, Bd. 10 (1998), 1184-1187.

5 „Discordant [...] principaliter très Authores, nempe Molina, Vasques et Suarius, et se mu-
tuo destruunt, in assignando fundamento principali talis scientiae mediae. Molina namque
constanter negat, illam posse fundari in veritate obiectiva ipsius futuri, quae est ratio totalis
Suarii [...]. Vasques autem [...], quem sequitur ibi Arrubal [...], requirunt ad fundamentum
huius scientiae, moralem saltern connexionem in obiecto futuro ad conditionem, cum qua
efficitur. Unde negant, pure disparata sciri posse a Deo [...]. Suarius [...] recurrit ad veritatem
obiectivam [...]. [...] quoniam hic modus Suarii praevalet magis hac tempestate apud Authores
Societatis, ideo illum ex professo impugnabimus." P. Magalhaes OP. (f 1672): Tractatus theolo-
gicus de scientia Dei. Lissabon 1666, 375h Vgl. E. VANSTEENBERGHE: Molinisme, in: DThC X
(1928), 2094-2187, hier 2169.



222 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

den Bruch mit der katholischen Tradition, den die Jesuiten nach eigenem
Bekunden mit der Scientia Media-Hypothese vollzogen hätten, ist Punkt für Punkt
aus Serry geschöpft, möglicherweise aus zweiter Hand,6 und schon Serry haben
die Kritiker damals diesen Beweis nicht abgenommen, sondern, bis auf einen
der dafür angeführten Texte, fehlende Autopsie zu rügen gehabt.7 Wenn den
Molinisten in ihrem Disput mit den Dominikanern nicht nur Skrupellosikeit
(323) und Augustinverachtung (186, 268) attestiert wird, sondern Unaufrichtig-
keit (139, 143) und Inkohärenz (161), dann würden solche Urteile jedoch voraussetzen,

daß in die Streitsache tiefer eingetreten ist, als es der Verfasser für seine
Zwecke vorgehabt hat. Es gibt Gründe, um an seiner richterlichen Kompetenz
zu zweifeln.

Was er .Molinismus' nennt, bleibt vage. Manchmal (552) hat es den
Anschein, als wäre die Prädestination post praevisa mérita ein Merkmal dieses
Begriffs. Das stünde dann im Widerspruch zu Molinas erklärter Doktrin. Es würde
der Verständigung dienen, nicht nur zwischen dem Molinismus und dessen
vermeintlich pelagianischen Konsequenzen, sondern sogar zwischen ihm und der
Scientia Media-Hypothese zu unterscheiden und bezogen auf die Gnadenstreitigkeiten

den Begriff .Molinismus' terminologisch dem Gnadenmolinismus
vorzubehalten. Die Scientia Media-Hypothese diente ja dazu, diesen mit bestimmten

Gottesattributen (der Unfehlbarkeit des Vorherwissens, der Unfrustrierbar-
keit des Prädestinationswillens) auszugleichen. Dann ist, was gemeint ist,
eindeutig: daß die Wirksamkeit einer Gnadenhilfe kein Ausstattungsmerkmal
derselben ist (gratia [...] quantum est ex se, agit necessitate naturae),8 sondern
davon abhängt, was heute als compliance in aller Munde ist: auxilia gratiae non
habere ex sua natura, quod efßcacia sint aut non sint, sed id pendere ex eo, quod
arbitrium [...] consentire et cooperari velit aut non velitß Ob es mit dieser Abhängigkeit

vom Zweitakt vereinbar ist, die Gnadenhilfen auf der Basis der Scientia
Media spezialangefertigt zu denken, davon leuchtet es dann ein, daß diese
These - es ist die des von Suärez entwickelten ,Kongruismus' - das Lager der
Gnadenmolinisten hat spalten müssen. Der Verfasser, der Le Bachelets kostbare
Dokumentation dieses Streits von 1931 kennt, hält den Kongruismus übrigens
immer noch für eine taktische Konzession (27, 284h). „Molinisme congruiste"
(329) ist jedenfalls Nonsens, entweder ein hölzernes Eisen oder ein weißer
Schimmel, je nachdem.

Da der Streit zwischen den Molinisten und den Dominikanern bzw. Jansenis-
ten sich darum dreht, ob deren Hypothesen für die Gnadenwirksamkeit mit dem

6 J.H. SERRY OP.: Historia Congregationum de auxiliis divinae gratiae 1, 13. Antwerpen 1709,
72L; A.M. Dummermuth OP. (f 1918): S. Thomas et doctrina Praemotionis Physicae, seu Res-

ponsio ad R.P. Schneemann S.j. aliosque doctrinae Scholae Thomisticae impugnatores. Paris:
L'Année Dominicaine 1886, 750-753.

7 (B. GERMON SJ. [f 1718]:) Errata de l'Histoire des Congregations de auxiliis composée par
l'abbé Le Blanc. Lüttich 1702, 98-101.

8 L. MOLINA: Concordia, hg. von J. Rabeneck. Ona-Madrid: Sapientia 1953, 504.
9 Ebd. 361.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 223

Neinsagenkönnen, mit dem posse dissentire, si velit der Konzilsdefinition,10
vereinbar sind, hätte es bei der Darlegung des polemischen Schlagabtauschs nicht
sein Bewenden haben dürfen. Speziell von dem Calvinismustopos, der den
Verfasser angelegentlich beschäftigt, war den streitenden Parteien damals bewußt,
daß der nicht mehr als eine Retourkutsche war.11 Erst im dreizehnten Kapitel, im
Rahmen des Fénelonreferats, d.h. bezogen auf ein viel späteres Diskursstadium,
bekommt der Leser das thomistische Gnadensystem ordentlich auseinandergesetzt.

Vorher wird er, wie gesagt, mit dem Hinweis auf den Wörterbuchartikel
„Praedeterminatio physica" von dem Berliner Philosophiehistoriker Wolfgang
Hübener abgefunden. Der Artikel ist grundlegend wichtig, aber nicht in der
Absicht, in der der Verfasser auf ihn verweist. Hübener hatte damit seinerzeit
ausdrücklich nur die Klärung einer begriffsgeschichtlichen Vorfrage bezweckt.

Einer Beantwortung der Frage, ob Fénelons ebenso instruktive wie paradoxe
Interpretation des Systems der physischen Prädetermination historisch zutrifft,
hätte nicht ausgewichen werden dürfen. Solange die Möglichkeit nicht
ausgeschlossen ist, daß Fénelon mit seiner Interpretation recht hat, die von dem älteren

Stadium der Gnadenstreitigkeiten nur viel Lärm um nichts übrigläßt, hängt
die Hauptthese des Buches, die von der Wahlverwandtschaft von Augustinismus
und Thomismus, in der Luft. Aus Fénelons Interpretation spreche eine „diskrete
Feindseligkeit" (586). Vielleicht, aber damit ist sie nicht widerlegt. Der Verfasser
zeigt nur, daß die forcierte Interpretation den sehr praktischen Zweck gehabt
hat, den Dominikanerorden unter Zugzwang zu setzen, damit er einen
Unvereinbarkeitsbeschluß gegen die Fraktion Massoulié faßte. Die diesem Theologen
gewidmeten Bemerkungen (106-109) sind, beiläufig bemerkt, gar zu dürftig,
Massouliés Position in dem kritischen Punkt bleibt unklar (6Ö2f.). Es wäre zu
prüfen gewesen - denn das behauptet Fénelon (583) -, ob die Interpretationsspielräume,

die das thomistische Gnadensystem ließ („la relative obscurité de la
théorie de la praemotio physica", 601), wirklich erst da angefangen haben, wo es
sich bei der physischen Prädetermination um die Spezifikation der näheren
Umstände von deren Bezogenheit auf den Zweitakt handelt. Einmal klingt es so, als

pflichtete der Verfasser Fénelon bei („justement", 566), dann wieder so, als hätte
er seine Zweifel (594b). Für seine Person trägt er Zweifelsgründe aber nicht vor.
Die Interpretationskritik überläßt er den jansenistischen Gegnern Fénelons
(603-607), übrigens auch wieder nicht, ohne sich davon zu distanzieren („mauvaise

foi", 625). Nur in Bezug auf Fénelons Vereinnahmung von Lemos (516, 595)
läßt sich aus dem Bericht über Lemos' Auftreten in der Congregatio de auxiliis

10 Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum § 1554,
hgg. von H. Denzinger/A. Schönmetzer. Freiburg i.Br.: Herder 32i9Ô3, 378 (Canon 4 de iustifi-
catione).

11 „Ce prétendu soupçon de Calvinisme contre les Thomistes n'est, au sentiment de Ripalda
Jesuite, qu'une recrimination des Jesuites, pour opposer à l'accusation de Pélagianisme que les

Dominicains faisoient contre eux." (CH. BlLLUART OP. |f 1757]:) Le Thomisme triomphant, s.l.
(1725) 18. Wiederholt von (B. RACINE f 1755:) Abrégé de l'histoire ecclésiastique XVII me siècle 2, 2.

Paris (Cologne) 1754, 1.10, 80. Den Hinweis auf beide Texte verdanke ich dem besprochenen
Werk.



224 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

(i82f.) sicher schließen, daß der Verfasser diese Kritik teilt. Fénelons Persil-
schein für seinen anderen Gewährsmann, Alvarez (581-584), bleibt unerörtert.

Die Zweifel hätten bei dem Begriff der Freiheit anzusetzen. Fénelons
Behauptung, es gebe keinen echten Thomisten („aucun vrai Thomiste"), der in
Bezug auf den Begriff der Freiheit („sur la notion de liberté") mit den Antijan-
senisten, auch mit den sog. Molinisten, nicht übereinstimmte, pariert der
Verfasser mit Ironie. Er nennt sie vielleicht doch etwas kühn, „probablement un peu
vite en besogne" (592). Sie riskiere, durch die Tatsachen widerlegt zu werden
(594). Mit Tatsachen wird auch aufgewartet. Nur ist durch die Tatsache, daß die
Thomisten damals nur sehr ausnahmsweise für die Molinisten Sympathien
gezeigt haben, nichts bewiesen. Der Punkt ist, ob man lagerübergreifend von
derselben Sache sprach, wenn man über die Vereinbarkeit bzw. Unvereinbarkeit
dieser oder jener Hypothese mit der Freiheit stritt. Jeder Streit setzt voraus, daß
die Parteien sich zumindest darin einig sind, worüber sie streiten. Fénelon
behauptet lediglich, den orthodoxen Gnadenstreitigkeiten habe es an einer
solchen Verständigungsbasis nicht gefehlt, nämlich an dem Begriff der libertas in-

differentiae. Andere damals hätten das bestritten.12 Das ist der Punkt, zu
welchem der Verfasser hätte Stellung nehmen müssen. Über diesen Begriff, den der
libertas indifferentiae (161, 301h, 586), schweigt sich das Buch nun aus. Es hätte
sich angeboten, ihn begriffsgeschichtlich zu erörtern, dann wäre über eine nette,
schon von den Zeitgenossen darüber geführte, Kontroverse zu berichten
gewesen.^

Ein schönes Dokument für die vom Verfasser herausgearbeitete
Wahlverwandtschaft ist die Reaktion auf die Begriffsbestimmung der Indifferenzfreiheit,
welche den Jesuiten zum Lackmustest der posttridentinischen Orthodoxie
gedient hat. Von dieser Begriffsbestimmung, die auch Fénelon (563) seiner
Argumentation zugrundelegt, haben nämlich der Augustinverehrer Jansenius und
der Thomasverehrer Massoulié übereinstimmend betont, wie fremd sie ihren
jeweiligen Hausgöttern sei.14 Sie lautet: „lila causa libera est, quae positis omnibus

12 „Molinistae [...] indifferentiam ad agendum et non agendum, in qua libertas arbitrii con-
sistit, [...] longe aliter intelligunt quam Thomistae recentiores." L. Le Blanc Beauueu (f 1675):
„Theses theologicae de libero hominis arbitrio absolute et in se spectato" 3, 32, in Theses theo-
logicae variis temporibus in Academia Sedanensi editae. London 1675, 427.

*3 Zur Bibliographie: P. SHERLOCK (Ps.: Leonardus) SJ. (f 1646): Responsiones ad expostula-
tiones recentiorum quorumdam Theologorum contra Scientia Mediam 2, 15-16. Lyon 1644, 106-

109; F. Annat SJ.: Scientia media contra novos eius impugnatores defensa 1, 109. ('1645) Paris
T662, 138-39; M. SCHOOCK (f 1669): Diatriba academica explicans naturam et conditionem liberi
arbitrii § 15. Groningen 1659, 20-24; S. IZQUIERDO SJ. (f 1681): Opus theologicum iuxta atque
philosophicum de Deo uno 30, 442. Rom 1664-1670, t.2, 28ib/82a.

4 „Nam Augustino, discipulis et posteris eius, defmitio ista liberi arbitrii, qua nunc Scho-
lastici quidam id esse volunt, ,quod positis omnibus ad agendum requisitis potest agere et non
agere', [...] ad multa saecula fuit ignotissima, sicut etiamnum ab omnibus, qui gratiam physice
determinantem liberum arbitrium tuentur, velut Christi gratiae capitaliter inimica reprobatur."
C. JANSENIUS: Augustinus: De gratia Christi Salvatoris 8, 19. Löwen 1640, t.3, 866. - „[...] manifeste

colligitur, earn libertatis definitionem, quae Celebris est apud Recentiores, alienam esse a

D. Thomae sententia." A. MASSOULIÉ OP.: Divus Thomas sui interpres de divina motione et liber-
tate creata 2, 1, 3. Rom 1692, 251a.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 225

requisitis ad agendum, potest agere, et non agere."1? Der Unterschied zwischen
dem freien Willen und einer natürlichen Ursache besteht exakt darin: Auch
wenn alle Voraussetzungen dafür gegeben sind, daß diese Art Ursache eine
bestimmte Wirkung tut, kann sie diese tun oder auch nicht. Also Indeterminismus.

Allen Beteiligten an den Gnadenstreitigkeiten war klar, daß die Formel
weder auf Aristoteles noch auf den Aquinaten zurückgeht. In einer Monographie

zur Scientia Media-Hypothese, welche der Verfasser bei anderer Gelegenheit

auch heranzieht (321), hat der Jesuit François Annat (f 1670) darauf
aufmerksam gemacht, daß die Formel in Teilen der theologischen Kontroversliteratur

für eine Erfindung der Nominalisten (Nominales) ausgegeben wurde.
Obwohl die von den Jesuiten damals zu diesem Punkt umgehend angestellten
Recherchen tatsächlich nicht über das 14. Jahrhundert zurückführten,16 hatte
Annat ganz recht, wenn er diese Filiation als eine Diskreditierungsstrategie
zurückwies. Mit dem Argument, sie sei scholastisch von schlechten Eltern, werde
die Formel madig zu machen versucht. Den Nominalisten werde etwas in die
Schuhe geschoben, was akademisch Gemeingut war.'7 Annat nannte im
Zusammenhang mit dieser Legende drei Namen: Diego Alvarez (f 1635), Guillaume
Gibieuf (f 1650) und William Twisse (f 1645). Be' Alvarez steht die Behauptung
an herausragender Stelle, gleich einleitend in dem Kapitel Quaenam sit légitima
defmitio ac propria natura liberi arbitrii.l8 Die Zuversicht, mit der Alvarez
manchmal geradezu als der Urheber der Legende bezeichnet worden ist,'9 hält
einer Prüfung jedoch nicht stand. Auch in den anderen zeitgenössischen Gna-
dentraktaten der Dominikanerschule wird sie erzählt.20 Bei Lemos hegt auf der

'5 „Defmitio ilia libertatis est tanquam lapis aliquis Lydius, quo facillime exploramus,
utrum doctrina aliqua libertatis sit eversiva." T. Gonzälez de Santalla SJ.: Selectae Dispu-
tationes in Theologiam Scholasticam 4, 4, 843. Salamanca 1680-1686, t.4, 290a.

16 D. RuiZ DE MONTOYA SJ. (f 1632): Commentarü ac Disputationes de scientia, de ideis, de

veritate, ac de vita Dei 50, 4. Paris 1629, 472b~477a. Eine Standardreferenz in der scholastischen
Theologie (IZQUIERDO: De Deo uno 30, 453, [nt. 13] t.2, 283b) und Philosophie (F. OviEDO SJ.:

Cursus philosophicus: De anima 12, 2, 5. Lyon 1640, t.2, 202b).
'7 „[...] Caeterum circa illam liberi agentis defmitionem, inprimis immerito attribuit solis

Nominalibus quod debetur potius Scholae Parisiensi, a qua in caeteras Academias ita est

propagata, nulla ut sit vel natio vel secta quae non earn facile admittat." ANNAT: Scientia media

defensa 1, 110, (nt. 13) 139.
18 „Haec definitio liberi arbitrii sub hac forma neque apud Aristotelem neque apud

Magistrum Sententiarum neque apud S, Thomam invenitur, sed apud aliquos nominales." D.

ALVAREZ OP.: De auxiliis divinae gratiae et humani arbitrii viribus et libertate, ac légitima eius

cum efficacia eorundem auxiliorum Concordia 115,1. Rom 1610, 756a.
•9 „Primus ergo de eius definitionis bonitate legitimae [...] dubitare coepit Magister Illus-

triss. Alvarez [...]. Eum postea imitati sunt Ledesma [...], Nunnius Cabezudo [...]" C. DE Ortega
SJ. (f 1686): De Deo uno controversiae scholasticae 3, 1, 7, 1, 2. Lyon 1671, t.i, 501b.

20 „[...] respondemus [...] negantes istam esse definitionem liberi arbitrii. Quia neque ilia
invenitur apud Magistrum Sententiarum neque apud D. Thomam neque apud alios Theologos
antiquos et graves, sed solum apud aliquos Nominales et apud aliquos Modernos." D. Nuno
CABEZUDO OP. (t 1614): Commentarü et Disputationes in Tertiam partem D. Thomae Aquinatis
Q. 62 art. 5. Valladolid 1601, 174b. (Zur antimolinistischen Aktivität von Nuno Cabezudo 1594

vgl. SERRY: Historia Congregationum de auxiliis divinae gratiae 1, 20, [nt. 6] 106-110: [Germon:]
Errata, [nt. 7] 149-157; L. Meyere SJ. [Ps.: Theodorus Eleutherius]: Historiae Controversiarum de

divinae gratiae auxiliis 2, 23-24. Antwerpen 1705, 1676-1733). - „Haec tarnen definitio neque



226 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Datierung des Zeitpunktes, zu dem die Scholastik auf Abwege geraten sein soll,

sogar ein besonderer Nachdruck.21 In Paris interpretierten die Molinisten die
verblüffende These als ein Paris gemachtes Kompliment,22 sonst war das Echo,
schon bevor sie dann von einem spanischen Gelehrten gründlich widerlegt war,
skeptisch^ bis ablehnend.24 Die Recherchen bestätigten, daß es sich um eine
gezielte Desinformation mitten aus dem Entstehungsmilieu des Systems der
physischen Prädetermination handelte.25 Die Spur führt zu den Dominikanern
in Valladolid. Die Schulhäupter in Salamanca, Francisco de Vitoria (f 1540) und
Domingo de Soto (f 1560), waren daran unbeteiligt, vielleicht sogar Bänez

(f 1604), zumindest vor Ausbruch der Gnadenstreitigkeiten.26 Die Dominikaner

apud Aristotelem neque apud D. Thomam neque apud aliquem gravem authorem nisi apud
Almainum et alios nominales invenitur." P. DE LEDESMA OP.: Tractatus de divinae gratiae au-
xiliis. Salamanca 1611, 205bC.

21 „Hanc definitionem [...] non ex Aristotele aut doctrina eius, non ex Augustino aut Sanctis
Patribus, non ex Magistro Sententiarum, S. Thoma, aut Doctore aliquo ex gravioribus, sed ex

Almayno in suis Moralibus didicerunt praedicti authores [...]" T. DE LEMOS OP. (f 1629):

Panoplia Gratiae 3, 2, 29. Lüttich 1676, t.3, g8b/99a.
22 Ph. Gamaché (f 1624): Summa theologica: In Primam Secundae Q. 13, 2. Paris 1634, t.2,

I27aß; N. YSAMBERT (f 1642): Disputationes in Primam Secundae S. Thomae 2, 4. Paris 1648, 7b.

Daher, bei entgegengesetzter Wertung, G. GlBIEUF: De libertate Dei et creaturae 1, 32, 9. Paris

1630, 239 (über sich als Schüler von Gamaché, ibid. 257).
23 G. CONINCK SJ.: De moralitate, natura, et effectibus actuum supernaturalium 2, 3. Lyon

1623, 5a.
24 „[...] nescio, quid in mentem venerit Didaco Alvarez, viro alioqui eruditissimo et de

Theologia optime merito, ut dixerit [...], earn [sc. propositionem] neque apud Aristotelem
neque apud Magistrum neque apud D. Thomam reperiri, sed solum apud quosdam nominales." G.

PENNOTTO CR.: Propugnaculum bumanae libertatis 1,13, 2. Lyon 1624, 28a. - „Imo existimo, ante

nuperas controversias circa auxilium efficax gratiae exertas, descriptionem illam fuisse a docto-
ribus, et in scholis communiter probatam." F. SUÄREZ SJ. (f 1617): Tractatus de gratia Dei P.I:
Prol. 1, 3, 4, in: Opera omnia. Paris: Vivès 1856-1878, t.7, 11a. - Außerdem: „[...] Didacus Alvarez
[...] quia vidit illam definitionem causae suae non commodare, oblique illam elevarit, dicens esse

tantum Nominalium." Th. RAYNAUD SJ. (f 1663): Moralis disciplina 2, 76, (T629). Lyon 1665, 225b.

25 „Exceptis physicae praedeterminationis authoribus, qui sunt numéro pauci, et praesentis
aetatis, nullus omnino author, sive antiquior, sive praesenti aetati proximior reperitur, qui
neget de ratione libertatis esse, quod positis omnibus requisitis ad operandum, possit volitio-
nem elicere, aut cohibere. Hoc autem absque temeritate possum attestari, quoniam omnes
Doctores [...] citatos et alios multos magno cum otio et attentione perlegi, non solum loca,

quae notavi [...] Facile poterit lector colligere, verumne sit, an falsum, quod multi Doctores
contrariae sententiae testantur, a nullo gravi et antiquo Doctore, sed a solis Nominalibus de-

finiri libertatem esse, quae positis omnibus requisitis ad operandum, possit operari, et non
operari." Ruiz DE MONTOYA: De scientia Dei 50, 4, 35, (nt. 16) 477a. - Damit war für die
spanische Scholastik die Sache geklärt: „Rationem huius asserti nullam aliam [sc. Alvarez, Ledes-

ma, Nuno Cabezudo] excogitarunt, nisi visum fuit illis talem libertatis definitionem physicae
praedeterminationi adversari, quam ipsi pro viribus tueri conantur." J. SENDIN Calderon OFM.

(f 1676): Opus posthumum aliquot tractatus theologicos exhibens 4, 1, 9, hg. von J. Bernique.
Alcalä 1699,189a.

26 D. SOTO OP.: De natura et gratia 1, 16. Paris 1549, 5817 D. BANEZ OP.: Scholastica
Commentant! in Primam partem Angelici Doctoris D. Thomae Aquinatis Q. 83 art. 1. Venedig Ü591,

t.2, i3Ö3aD. Über den Hinweis auf die Stelle bei Soto (F. ZuMEL OM. [f 1607]: Variae disputa-
tiones ad Primam Secundae S. Thomae, 5, 4. Salamanca 1608, t.3, 217b) wollte der physische
Prädeterminist sich vor Lachen ausschütten: A. REGNAULT (Reginaldus) OP. (f 1676): De mente S.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 227

scheinen sich, murrend,27 in die historische Wahrheit gefügt und die Legende
fallengelassen zu haben.28 Bei dem aus Salamanca nach Löwen heimgekehrten
Alexandre Sébille („un thomisme qui s'accorde avec le molinisme", 659L) war
zur Zeit der Jansenismuskrise jede Erinnerung an sie wie getilgt.29 Dafür nahmen

sich ihrer jetzt die Calvinisten30 und die Jansenisten3' an. Zweifellos
geschickter als der Versuch, sich gegen die Widerlegung einfach zu immunisieren,
war es von demjenigen jansenistischen Kollegen, gegen den Sébille disputierte,
daß er Buridans Esel sprichwörtlich zu machen verstanden hat.32 Das hat den
verachteten Begriff der libertas indifferentiae auf andere Weise diskreditiert, nämlich

durch dessen Verengung auf die These von der Unmotiviertheit des
Handelns, auf die Freiheit der Willkür. Das war eine Verwechslung,33 aber diese
Verwechslung hat dann im 18. Jahrhundert die Literatur zum philosophischen
Determinismus dermaßen anschwellen lassen. Leibniz (f 1716), der die „chimère

Concilii Tridentini circa gratiam se ipsa efficacem opus posthumum 2, 67. Antwerpen 1706,1426-
1427.

27 „Hanc definitionem ita extollunt moderni, quod [...] usque ad sacietatem refferant au-
thores, qui istam tradiderunt et approbarunt, ut videri potest in P. Ruiz de Scientia Dei disp. 50
sectione 4, ex quo alii sumpserunt." J. MARTINEZ DE PRADO OP. (f 1668): Controversiae meta-
physicales 2, 11, 80. Alcalâ 1649, 486b. In Antwort auf Suärez: „Doctores antiqui, qui descriptio-
nem illam tradiderunt [...], explicandi sunt in pio sensu [...], ne forte, dum quis vult explicare et
defendere libertatem Christianam, defendat libertatem Ciceronianam." D. ALVAREZ: Respon-
siones ad obiectiones adversus Concordiam 4, 1, 14. Lyon 1622, 804b

28 Nicht mehr wiederholt von JOSÉ DE S. MARIA OP.: Tractatus thomisticus de libero arbitrio
4, 6. Lissabon 1625, Ö53ff.; M. SERRA OP. (f 1647): Summa commentariorum in Primam partem S.

Thomae Q. 83 art. 1. Valencia 1630-1640, t.2, 500-505.
29 „[...] defmitio libertatis, tarn trita, tamque in Scholis recepta [...] [...] usque ad haec

nostra tempora, nulla unquam alia in Schola audita fuerit [...]" A. SÉBILLE OP. (f 1657): Divi
Augustini et SS. Patrum de libero arbitrio interpres thomisticus adversus Cornelii lansenii doctri-
nam prout defensatam in Theriaca Vincentii Lenis 2, 4, 1. Mainz 1652, 99a.

3° W. TWISSE: Dissertatio de scientia media 2, 1, 3. Arnheim 1639, 265a; J. STRANG (f 1654):
De voluntate et actionibus Dei circa peccatum 3, 15. Amsterdam 1657, 694; SCHOOCK: Diatriba §

15, (nt. 13) 21.

31 Aus Lemos schöpfte die Legende der Jansenist HENRICUS A S. IGNATIO OC.: Ethica Amoris
2, 59. Venedig 1771, t.i, 107b. Ansonsten die historischen Bemerkungen von J. MARTINEZ DE

Ripalda SJ.: Adversus Baium et Baianos 2, 15, 132 De ente supernaturali t.5). Paris: Vivès 1872,

465b; GONZALEZ DE SantallA: Sei. Dispp. in Theol. Schob 4, 4, 839-840, (nt. 15) t.4, 288b/89a
(daher noch L. Veith SJ. [f 1796]: De gemina delectatione, caelesti ac terrena, relative victrice 1,

4. Mecheln: Hanicq 1826, 5). Auch in der Polemik des 19. Jahrhunderts war die Legende noch
präsent. Vgl. z.B. V. Gioberti: II gesuita moderno cap. 7. Lausanne: Bonamici 1846, t.2, 453.

32 L. FROIDMONT (Ps.: V. Lenis) (f 1653): Theriaca adv. D. Petavii et A. Ricardi de libero
arbitrio libros 1, 27. Paris (1648), 132. Denn daß .Buridans Esel' seinerseits eine Legende ist, ist
seit langem bekannt. Vgl. D. TlEDEMANN: Geist der spekulativen Philosophie. Marburg 1791-1797,
Bd. 5, 228; P. DUHEM: Études sur Léonard da Vinci 3ème série. Paris: Hermann 1913, 16-21. Noch
nicht sprichwörtlich z.B. bei RUIZ DE MONTOYA: De scientia Dei 22, 2, 10, op. cit. 168a.

33 Vgl. z.B. Dictionnaire des sciences philosophiques, hg. von A. Franck, s.v. .Liberté' (E.

Saisset). Paris: Hachette 1844-1852, t.3, 565b Äquivokationskritisch gab es Übereinstimmung
zwischen den molinistischen und thomistischen Verteidigern der Indifferenzfreiheit. Vgl. D.
PETAU (PETAVIüs) SJ. (f 1652): Dogmata theologica: De opificio sex dierum 5,11, 2-3. Paris: Vivès
1866, t.4, 494a/b; J.B. GONET OP.: Clypeus Theologiae Thomisticae 2, 2, 2, 264. Paris 1669, t.3,
i32a/b.



228 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

d'une indifférence d'Équilibre" bekämpft, kommt bezeichnenderweise genau
deswegen auch wieder auf die angestaubte Legende zurück.34

Alvarez, Gibieuf, Twisse: der erste Dominikaner, der zweite Jansenist, der
dritte Calvinist.35 Eins, zwei, drei. Den von der Gegenseite festgehaltenen Streitpunkt

als ein scholastisches Dekadenzphänomen zu schmähen, ist von Anfang
an und überkonfessionell eine Waffe in den Gnadenstreitigkeiten gewesen, eine
von interessierter Seite lancierte Legende. Ob die Augustinexegese mit der von
dieser Legende attackierten Formel zu bewältigen war, ob es nicht etwas viel
verlangt war, die ganze Hypothesenbildung für die christliche Heilsökonomie
auf diese Spitze zu stellen, dieser Zweifel ist durch die Kritikwürdigkeit einer
proliferierenden Geschichtslegende gewiß nicht gehoben. Philosophisch läßt
sich den Molinisten jedoch nichts weiter vorwerfen, als daß sie auch im 17.

Jahrhundert unbeirrt an den Errungenschaften des 14. Jahrhunderts festgehalten
haben. Wo würde in der Mediävistik heute denn noch auf das 14. Jahrhundert
geschimpft?

Alvarez, Gibieuf, Twisse: Auch an der von den Molinisten vorgenommenen
Zusammenstellung ihrer Gegner gibt es so gesehen sachlich nichts auszusetzen.
Sie trifft den Nagel auf den Kopf. Alle drei Parteien sind damals, so wie noch im
rechts- wie linkstraditionalistischen Diskurs des 19. Jahrhunderts,36 über das

,pelagianische' Idol der Indifferenzfreiheit hergefallen. Auf dem Standpunkt der
Verteidiger war es legitim, das System der physischen Prädetermination der
Ketzerei zu verdächtigen. Das findet der Verfasser nicht. Zu diesem Zweck hätte
er etwa auf Pedro de Ledesma (f r6i6) verweisen können, der, von Suärez
bedrängt, in der wünschenswerten Deutlichkeit die physische Prädetermination
vom Erstakt abgebogen hat.37 Anstatt jedoch diese Tradition zu registrieren, sie

34 G.W. LEIBNIZ: Opuscules et fragments inédits, hg. von L. Couturat. Paris 1903/ND 1961, 25;
auch in Philosophische Schriften, Ak.-Ausg. VI/4. Berlin: Akademie 1999, 1380. Von Leibniz aus
in die Philosophiegeschichtsschreibung übergegangen. Vgl. W.L.G. Freiherr VON EBERSTEIN:

„Übersicht der scholastischen Freyheits-Lehre" in Natürliche Theologie der Scholastiker. Leipzig
1803, 221-236.

35 „[...] coepit ilia definitio liberi agentis in dubium revocari, primum a Didaco Alvarez,
deinde a Gibieufo, quorum suspicionem TVissius avide amplexus est." Annat: Scientia media

defensa 1, 109, (nt. 13) 138. Gibieuf einen Jansenisten zu nennen, hat Annat übrigens gezögert: F.

Annat: De incoacta libertate contra Apologistam lansenii 3, 1, in: Opuscula theologica ad gra-
tiam spectantia. Paris 1666, t.3, 209h

36 L.G.A. VICOMTE DE BONALD: Théorie du pouvoir politique et religieux dans la société civile
6, 6, in Œuvres complètes. Paris: Migne 1859, t.i, 671-672; GlOBERTI: Il gesuita moderno cap. 7,

(nt. 31) t.2, 462 (Hinweis auf Lemos und Massoulié); J. DONOSO CORTES: Ensayo sobre el cato-
licismo, el liberalismo y el socialismo 2, 1, in: Obras complétas, hg. von C. Valverde. Madrid:
BAC 1970, t.2, 549; G. VENTURA DE RaulicA: La Tradition et les semi-pélagiens de la philosophie.
Paris: Gaume 1856, 31F

37 „Auxilium [...] praedeterminans physice voluntatem, quod est requisitum ad Operationen!,

non se tenet ex parte potentiae, neque constituit illam in actu primo, neque complet
actum primum [...], sed tenet se ex parte ipsius actus, et est veluti initium ipsius actus."
LEDESMA: De divinae gratiae auxiliis, (nt. 20) 223bB. Die Stelle bei F. ANNAT: Iansenius a Tho-
mistis Gratiae per seipsam efficacis defensoribus condemnatus, in: Opuscula theologica (nt. 35)

t-3. 555-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 229

abzuklopfen38 und auf diese Weise Fénelons Interpretation (583) kritisch zu
stützen, wird nur wieder auf die Gehässigkeit des Calvinismustopos zurückgelenkt

(597, 608), den ewigen Joker in der Hand der Molinisten, der sich beliebig
habe ausspielen lassen (414^).

Das ist larmoyant. Während die Calvinisten die Legende taktisch dazu

benutzten, um 1653 in der Verdammung des zweiten der fünf Sätze des Jansenius39
die Erhebung eines scholastischen Dekadenzphänomens zum Glaubensartikel

anzuprangern,40 hat die antijansenistische Polemik der Molinisten - Annat,
Martinon (f 1662), Dechamps (f 1701) -, mit der Existenz der Legende diskret
hinterm Berg gehalten. Eine vielbewunderte Dialektik wollte ja gerade die
Gruppe der physischen Prädeterministen - Alvarez, Nuno Cabezudo, Ledesma

(Lemos war noch nicht ediert)4' - für das Zeugnis reklamieren, daß zwischen
der katholischen Position und dem Jansenismus Welten liegen. Im Disput mit
den Ketzern mußte der Molinist es sich verkneifen, eine die Dominikaner
kompromittierende Intimität auszuplaudern, also machte er seinem Ärger durch
Witze Luft. Wenn auch in der Sache kein Unterschied zwischen Thomisten,
Jansenisten und Calvinisten sei, gebe es schon einen Unterschied, einen im
Argumentationsverhalten. Die Calvinisten leugnen weder A noch B, weder den
Determinismus noch die Aufhebung der Freiheit. Die Jansenisten leugnen B,

38 „Habent Thomistae: concursum istum Dei non se teuere ex parte actus primi, nec
complere virtutem aut potestatem quoad sufficientiam, sed esse puram applicationem se

tenentem praecise ex parte actus secundi." COLLEGIUM COMPLUTENSE OP.: In octo libros Phy-
sicorum Aristotelis quaestiones 2, 11, 149. Alcalâ "1695, 466b/Ö7a. Weder die externen Kritiker
(P. Aler SJ. [f 1727]: Philosophia tripartita: Physica § 573C. Köln 1710-1724, t.2, 6i5a/b) hat diese

Erklärung befriedigt noch war damit intern die Sache geklärt. Manche haben nämlich daraus

gefolgert: „[...] dico, quod, cum praemotio physica non se teneat ex parte actus primi consti-
tuendo illud, sed ex parte actus secundi, non ponit in numéro cum iilo, et ideo talis praemotio
est in potestate nostra." J. DE PARRA OP.: In octo libros Physicorum Aristotelis commentaria 2, 6,

3, 34. Alcalâ 1657, 375a. Andere (X. MARIALES OP. [f 1660]: Bibliotheca interpretum ad universam
Summam Theologiae D. Thomae 9, 3. Venedig 1660, t.4, 277bA~78aB; A. GOUDIN OP. [f 1695]:

Philosophia iuxta inconcussa tutissimaque D. Thomae dogmata: Metaphysica 4, 4, 9. Lyon 1678,

t.4, 276h) haben das nicht daraus gefolgert.
39 Enchiridion symbolorum § 2002, (nt. 10) 445.
40 „Et denique in Canonem recipitur illa Liberi Arbitrii definitio falsa, erronea, certitudinis

praescientiae et decretorum Dei eversiva, et ex qua homo constituitur in agendo independens a

Deo, quam ,neque apud Aristotelem, neque apud Magistrum Sententiarum, neque apud Tho-
mam, sed tantum apud aliquos Nominales' inveniri, testatur Didacus Alvarez disp. 115 De

Auxiliis § 1 [...]" S. DESMARETS (MARESIUS f 1673): Apologia novissima pro S. Augustino, Jansenio
et Jansenitis, contra Pontificem et Jesuitas, sive Examen Theologicum tripertitum Constitutionis
nuperae Innocentii X. P.R. qua in gratiam Jesuitarum et Pelagianorum contra Augustini et Janse-
nii sequaces declarantur et definiuntur quinque Propositiones in materia ßdei 2, 55. Groningen
1654, 52.

41 Annat: Iansenius a Thomistis condemnatus, (nt. 35) t.3, 522. Von den Dominikanern
auch dankbar quittiert: „Doctissimi Societatis Jesu Scriptores Annatus, Stephanus Dechamps,
et Mai'tinonus, in libris non minus mole quam eruditione immensis, quos contra Jansenium
eiusque discipulos publicarunt, omni argumentorum genere probant, Thomistarum doctrinam
de Gratia per se efficaci non tollere hominis libertatem, et a doctrina des Gratia nécessitante,

quam Jansenius eiusque discipuli propugnant, longe lateque discrepare." LH. Amat de
GravesON OP.: Epistolae theologico-historico-polemicae 5, 3. Rom 1728,162.



230 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

nicht A. Die Thomisten leugnen sowohl A als auch B. Den Calvinisten fehlt's an
der Gesinnung, nicht an Logik, den Jansenisten sowohl an dem einen als auch

an dem andern, den Thomisten nur an Logik.42

* * *

3. Die Rekonstruktion eines bestimmten Geschichtsbilds, wie gesagt, und eines
sehr zählebigen. „And the true reason", wurde in der heterodoxen Alvarezge-
meinde gegen 1680 gemunkelt, „why the Jansenists do not maintain greater
correspondence with the Dominicans, is, not their difference in doctrine, but
because many of the Dominicans have by a Spirit of Cabal, or of Faction joined
with the Jesuites."43 Das Buch endet damit, daß die Nouvelles Ecclésiastiques
auch gegen 1780 Grund gehabt hatten, sich über die Dominikaner deswegen zu
beschweren.

Gesetzt den Fall, an dem Anspruch des Buches gemessen wäre es ein
Mißverständnis, daß es das jansenistische Geschichtsbild von um 1780 rekonstruiert,
dann läge das Mißverständnis an der Nomenklatur der Beweismittel. Sie hat
klaffende Lücken, und dieser Einwand erledigt sich weder durch den Hinweis
auf den Charakter einer Aufsatzsammlung und den schon dadurch bedingten
Verzicht auf Vollständigkeit noch durch die Idee, der Begriff ,Thomismus'
bezeichnete eine überzeitliche Verpflichtung. Diese Idee beherrscht das Buch

zwar, da sie sich aber nicht zu einer These verdichtet, ist sie der Diskussion
entzogen. Mit einem Historiker kann nur darüber gestritten werden, ob er dem
Thomismus als einer historischen Realität gerecht wird. Darüber aber mit ihm
zu streiten, wäre in diesem Fall unerläßlich.

Außerhalb der Franziskanerschule ist im 16. Jahrhundert der theologische
Lehrbetrieb überall auf die Kommentierung der Summa theologica umgestellt
worden (279^. Seine Anerkennung dieser Tatsache, d.h. der akademischen
Institutionalisierung des Thomismus, bleibt bei dem Verfasser Lippenbekenntnis.
Er hat es unterlassen, sich bezogen auf die neue theologische Systematik den
Ort der von ihm angeschnittenen Fragen über den Umfang und die Tiefe der
menschlichen Gnadenbedürftigkeit klarzumachen. Wenn er sein sehr gemischtes

Quellencorpus ernstlich zu dem akademisch über diese Materien geführten
Disput, also zu dem historisch gelebten Thomismus, hätte in Beziehung setzen
wollen, dann wären die zum Teil doch sehr speziellen Theologumena, unter
anderem, auf die zehn Artikel der Q. 109 der Prima Secundae hin erst einmal zu
ordnen gewesen. Erst so hätte man verstanden, wieso Nicole eigensinnig auf der
Sicherstellung der .potentia physica' bestanden hat. Ohne die Einordnung in
den akademischen Diskurs bleibt sein für das jansenistische Lager so verstörender

Gnadenuniversalismus (8. Kapitel) historisch steril und die zwischen ihm und
Arnauld darüber eingetretene Entfremdung „quelque chose de tragique" (367).

Da der Verfasser den Fehdehandschuh, den Pascal 1656 der Sorbonne
hinwarf, für ein einschneidendes Ereignis hält, wundert es, daß der Leser weder

42 Gonzälez de Santalla: Sei. Dispp. irt Theol. Schol. 4, 4, 696, (nt. 15) t.4, 246(3/2473.
43 Th. Gale (f 1677): The Court of the Gentiles 4, 3, 4. London 1678, 127.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 231

etwas über den an der Sorbonne gelehrten Thomismus noch über die von der
Sorbonne zu den Gnadenstreitigkeiten eingenommene Stellung erfährt. Der
älteren Literatur ist das Thema nicht so gleichgültig gewesen.44 Hier dagegen tritt
die Sorbonnetheologie zwar individuell in Erscheinung, aber weder korporativ
noch in ihren Thomaskommentatoren. Die beiden Habert, Isaac (f 1668) und
Louis (f 1718), beides Sorbonniten, sind in dem Personenverzeichnis sogar
vermengt.

Nun hat, was diese posttridentinische Scholastik betrifft, die Musik
allerdings nicht in Paris gespielt. „Tota philosophia recens, tota Theologia bellatrix,
hispanica plane est", ließ ein darüber verschnupfter Pariser Cartesianer seinen
spanischen Gesprächspartner auftrumpfen. Beherrschten Alvarez und Molina
denn nicht die theologischen Fakultäten von ganz Europa?45 Der Verfasser würde

nicht widersprechen. Den Theologiekurs der Karmeliter von Salamanca, der
1631 zu erscheinen anfing und ab 1870 in Paris nachgedruckt worden ist, stilisiert
er zur „incarnation du thomisme authentique pour les théologiens catholiques"
(247). Spätestens seit den Forschungen von Jacob Schmutz („Scholasticon"), auf
die er sich wiederholt beruft, ist die von der Aufklärung betriebene und von Gil-
son und M.-D. Chenu noch einmal bekräftigte (95) Verdrängung (dévalorisation)

dieses spanisch dominierten Stadiums der Scholastik obsolet. So abwegig
war der, jetzt fünfundzwanzig Jahre alte, Vorschlag nicht, die Revisionsbedürftigkeit

auch unserer Periodisierung der Philosophiegeschichte, die daraus folgt,
durch die Einrichtung einer Abteilung „Hispanic Philosophy" anzuerkennen:
nämlich mit Blick auf Lateinamerika.46 Trotzdem nun vereinnahmt der Verfasser

diese gewaltige Diskursformation, die kulturgeographisch übrigens doch
besser dem habsburgischen Commonwealth zugeordnet wäre, für den âge
classique, um dann aus der Konfrontation dieses Thomismus mit den Idiosynkrasien
der französischen Szene sein Thema überhaupt erst zu gewinnen.

Die Spanier können da wieder sehen, wo sie bleiben. Aus der Zunft der
spanischen Thomaskommentatoren kommen nur einige physische Prädeterministen

(Alvarez, Ioannes a S. Thoma, Ioannes ab Annunciatione) zu Wort, selbst
die Koryphäen der Gegenseite nicht, Suärez (f 1617) und Vazquez (f 1604),
geschweige denn die großen Antijansenisten: Martinez de Ripalda (f 1648), der
spätere Jesuitengeneral Gonzalez de Santalla (f 1705). Andere kommen freilich
auch nicht besser weg, weder die Jansenisten, selbst wenn sie sich philothomis-
tisch in die französische Diskussion eingeschaltet haben (Gonzalez de Rosende

44 F. Annat SJ. (Ps.: Eugenius Philadelphus): Exercitatio scholastica contra novam rationem
tuendi physicas praemotiones liberorum agentium. Caliors 1632, 2Ô8f.; G. DE HENAO SJ. (f 1704):
Scientia Media historice propugnata §§ 1094-1101. Salamanca Ü665, 3053-3073; SERRY: Historia
Congregationum 2, 26, (nt. 6) 264-269; Meyere: Historiae Controversiarum 2, 14, (nt. 20) 130b-
133a. Bei Georg Pfeilschifter in Freiburg ist 1908 eine Dissertation zur Stellung der Sorbonne
zum Jansenismus in dem Zeitraum 1681/1729 entstanden: J. HlLD: Honoré Tournely und seine

Stellung zum Jansenismus mit besonderer Berücksichtigung der Stellung der Sorbonne zum
Jansenismus. Freiburg i.Br.: Flerder 1911.

45 ANONYMUS: Philosophia vulgaris refutata. Paris 1690, if.
46 J.J.E. GRACIA: Hispanic Philosophy: Its Beginning and Golden Age, in: Review of

Metaphysics 46 (1993), 475-502-



232 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

f 1681),47 noch die Antijansenisten anderer Couleur, darunter der Benediktinerkardinal

Saénz de Aguirre (f 1699) oder gerade auch die Augustiner.48 Von dem

Kongruismus, dem offiziellen Gnadensystem der Jesuiten, erfahrt man, daß er
innerjesuitisch Gegner gehabt hat, aber weder, daß Vazquez diese angeführt hat,
noch, daß Vazquez trotzdem mit der Attitüde „el Agustin espanol" punktete.49
Da bei ihm der Antipelagianismus folglich anders gepolt gewesen sein muß als
bei seinem Zeitgenossen Lemos, hätte Väzquez' eigentümliche Stellung zu Bajus
bedacht und, wenn es darum geht, die Gnadensysteme richtig zu justieren, in
die Beschreibung der Gemengelage unbedingt mit aufgenommen werden müssen:

nicht nur zur Vervollständigung des Spektrums der zwischen Augustin und
Molina vermittelnden Positionen (295-306), sondern auch, um die feinen
Unterschiede im jansenistischen Lager begreifen zu können, also z.B. im Hinblick auf
die vermeintliche Inkohärenz in der Position des Pariser Erzbischofs Noailles
(537) oder im Hinblick auf den Supranaturalismus des gefeierten Boursier („brillante

conclusion", 490).
Ripalda, das ist wahr, wird einmal erwähnt (656), aber aus zweiter Hand. Dabei

ist er im Paris der siebziger Jahre des 19. Jahrhunderts genauso nachgedruckt
worden wie der Theologiekurs der Karmeliter von Salamanca. Es hätte lediglich
Fénelons für den Hl. Stuhl bestimmte Dissertatio de physica praemotione (1713),

die wir in dem dreizehnten Kapitel vorgestellt bekommen, neben Ripaldas Kapitel

„Quibus Baiani a Praedeterminatoribus dissideant in concilianda libertate
cum gratia"50 gehalten werden müssen, und man hätte gesehen, woher der
gelehrte Prälat die „stratégie fénelonienne" (544) gehabt hat: von den Jesuiten in
Salamanca. Schon Ripalda hatte in derselben scholastischen Bestimmtheit Punkt
für Punkt die Täuschung auseinandergesetzt, welche für ihn darin lag, daß die
Jansenisten sich hinter den Dominikanern versteckten. Schon Ripalda hatte in
dieser Absicht Alvarez sogar dessen Bekenntnis zur Indifferenzfreiheit
abgekauft. Der Verfasser selber zitiert Ripaldas Zeugnis aus dem Dominikaner Gonet

47 Über ihn Salamancas führender Dominikaner zu der Zeit: „[...] utrumque Parentem Au-
gustinum et Thomam [...] sub tenebris lansenismi involuit, eorumquc doctrinam, dum praemit,
usque ad succum lansenismi detorquet." V. FERRE OP. (f 1682): Tractatus theologici in Primam
Secundae D. Thomae § 683. Salamanca 1679, t.i, 354a.

48 „Dicendum, gratiam Dei per Jesum Christum D.N. dividi in ,sufficientem' et .efficacem':
et huiusmodi divisionem esse clavem ad aperiendum omnes errores antiquos et recentes contra
gratiam Dei." P. Manso OSA. (f 1729): S. Augustinus Gratiae sufficientis assertor et vindex contra

Jansenistas, Quesnellianos ac novissimos Gratiae sufficientis osores 1, 13. Salamanca 1719, 16a.

49 Ph. ALEGAMBE SJ.: Ribliotheca Scriptorum Societatis lesu s.v. .Gabriel Vasquez'. Antwerpen
1643, 146b; Diccionario de historia eclesiàstica de Espana s.v. .Vazquez' (E. Elorduy). Madrid: CS1C

Inst. E. Florez 1972-1987, t.4, 2716b. Von den Jansenisten auch ernstgenommen: J.B. SINNICH (Ps.:
Aurelius Avitus, f 1666): Molinomachia 12, 2-3. Paris 1650, 65-68.

5° MARTINEZ DE Ripalda: Adversus Baium et Baianos 2, 14, 34-41 De ente supernaturali
t.5), (nt. 31) 378ft. Vgl. ibid. 2, 24, 16 De ente supernaturali t.6), (nt. 31) 382a/b. In der
jansenistischen Geschichtsschreibung war Ripalda für die Ungeniertheit seines Semipelagianismus
berüchtigt: (Racine:) Abrégé de l'histoire ecclésiastique XVII01"1 siècle 10, 2, (nt. 11) 1.11, 75; CH.

ClÉMENCET OSB. (Ps.: Eusèbe Philalèthe, f 1778): Lettres à M. François Morenas sur son prétendu
Abrégé de l'Histoire Ecclésiastique de M. Fleuri 7, 27-30. Lüttich 1757,181-183.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 233

(f 1681).51 In der Apologetik der Dominikaner, gerade auch der französischen,
kursierte dieser Persilschein. Noch zu Fénelons Zeit z.B. hat kein geringerer als

Serry ihn abgedruckt.52 Nicht jedem gefiel das.55

Ripalda war längst tot, als Fénelon das Licht der Welt erblickte. Ripaldas
französischer Partner, Annat, spießte schon 1664 den Mißbrauch der Salvations-
formel „in sensu thomistico" auf,54 die eine Quelle von so viel Hader wurde,
deren Denunziation um die Jahrhundertwende das zehnte Kapitel daher aber
doch überdramatisiert. Wenn das alles schon durchgekaut war, dann war die in
dem Buch beschriebene krisenhafte Zuspitzung des Disputs um die philotho-
mistische Option zu Beginn des 18. Jahrhunderts nicht mehr als ein Epilog. Was
der Verfasser den „Schwanengesang der französischen Gnadentheologie des
klassischen Zeitalters" (602) nennt - Fénelons Instruction pastorale en forme de

dialogues -, war spanische Jesuitenscholastik in französischer Übersetzung.
Sei's drum, könnte man sagen. Die Seite, nach der hin bei dem Buch die

Versäumnisse liegen, belastet indessen auch die analytische Erschließungskraft. Die
logische Systematisierung der Gnadensysteme, eine intellektuelle Leistung, auf
die der Verfasser Gewicht legt, fällt eben nicht, wie er annimmt (n6f.), erst in
die Zeit nach Unigenitus, sondern war in Spanien gang und gäbe. Die scholastische

Übung, sich über den status quaestionis zu verständigen, zwang dazu.
Das Ignorieren der spanischen Szene ist nicht wegen an sich gleichgültiger
Prioritätsfragen ein so ernstes Kapitel, sondern wegen der Verzerrungen, die dann
fast zwangsläufig aus der unterstellten unaufhörlichen („sans cesse")
Komplexitätssteigerung (701) und der Vermutung folgen, die jeweils erfolgte Positionierung

in dem Diskurs wäre daher wohl auch gar nicht mehr restlos durchsichtig
(568).

Der Anlage des Buchs fehlt es also an ein paar mehr Koordinaten. Im
Hinblick auf Fénelons maßlose Aufregung über Louis Haberts „langweiliges" (591)

Theologiekompendium - weil es einer .moralischen' Notwendigkeit das Wort
redete - wäre das Gnadensystem des Sevillaner Thomaskommentators Diego
Ruiz de Montoya (f 1632) zu konsultieren gewesen. Es hätte den Verfasser für
seine Zwecke interessieren müssen, daß dieses System, die hedonistische Erklärung

der Gnadenwirksamkeit durch einen auf der Bewußtseinsebene (568)
spielenden Motivkalkül,55 in der spanischen Szene sogar ziemlich verbreitet war:

51 Gonet: Apologia Thomistarum § 139, in: Clypeus Theol. Thomist. Antwerpen 172g, t.i,
478-507, hier 506a.

52 J.H. Serry: Schola thomistica vindicata, seu Gabr. Dartielis e Soc. Jesu Tractatus theolo-
gicus adversus Gratiam se ipsa efficacem censoriis animadversionibus confutatus. Venedig (Co-
loniae) 1706, 209k (wieder in: Praelectiones theologicae. Venedig 1742, t.2, 627k).

53 M. ORTIZ: Caduceus theologicus et crisis pacifica de Examine Thomistico 1, 218. Madrid
1733,158.

54 Annat: Iansenius a Thomistis condemnatus, (nt. 35) t.3, 518k
55 S.K. Knebel: Wille, Würfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der moralischen Notwendigkeit

in der Jesuitenscholastik 1550-1700. Hamburg: Meiner 2000, 205-236. Dagegen z.B. D. DEL

Märmol SJ. (f 1664): Tractatus de auxilio efficaci divinae gratiae (hg. von S.K. Knebel), in: Die
scholastische Theologie: Zeitalter der Gnadenstreitigkeiten, hg. von U.L. Lehner. Nordhausen:
Bautz 2007, 125-131. Auf dieser Basis, gegen Berti, wird die Orthodoxie des augustinischen Gna-



234 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

schon darum interessieren müssen, weil Kongruisten und physische Prädeterministen

auf die ,praedeterminatio moralis' gemeinsam einhackten. Daß sie im 18.

Jahrhundert von gewisser Seite als die gefundene Lösung für eine Verständigung
zwischen Augustinismus und Thomismus präsentiert wurde, lenkt ja auch ganz
zuletzt (718-720) in dem Buch die Aufmerksamkeit auf sie. Da ist es indessen zu
spät, um von der großen Literatur zum Thema Notiz zu nehmen. Was das 19.

Jahrhundert an Kenntnissen darüber erreicht hat, waren auch schon nicht mehr
solche über das scholastische Original, sondern von der französischen Schwundstufe,

auf der aber immerhin Namen, die zur Nomenklatur des Buchs gehören:
Vincent Contenson (f 1674), Louis Thomassin (f 1695) und eben der bewußte
Habert.56

Die historische Textur der Beweisführung löst sich auf, der Spannungsbogen
hält nicht. Der Kardinalfehler ist, daß der Diversität der Positionen nicht
hinlänglich Rechnung getragen werden kann, weil die Positionsbezeichnung
,Molinismus' aus den Kontroversen der Vergangenheit in das deskriptive Besteck des

Historikers unkritisch übernommen wird. Es ist die Kehrseite der affirmativ
besetzten Abstraktion .Thomismus'. Obwohl der Verfasser den Alleinvertretungsanspruch

der Dominikaner selber zurückweist und sogar von dem Protest
berichtet (679), den die Molinisten seinerzeit gegen ihre Ausgrenzung aus dem
Thomismus erhoben hätten, bekommen diese keinen Einfluß auf das Verlaufsprofil

des Diskurses und damit auf den Zuschnitt des Gegenstands zugestanden,
in Bezug auf den er seine Aufgabe, davon abgesehen, vortrefflich auffaßt. Von
dem alten Klagelied über eine Inflationierung der .Jansenisten' wird Notiz
genommen (658), von Fénelons Bemerkung über die Inflation der .Molinisten' (616)
aber nicht. 1732 machte der Jesuit und Fénelonleser darüber noch seine Scherze,57

1762 war ihm das Lachen vergangen, denn inzwischen befaßten sich die

densystems verteidigt noch von J.N. SCHAD CR. (f 1777): Concordia delectationis victricis vere

Augustinianae cum libertate indifferentiae. Günzburg a.D. 1770, 239.
56 VE1TH: De gemina delectatione 2, 45-46. 103, (nt. 31) 74h 239b
57 „Mais ne commençons point par une équivoque. Il y en a une, ce me semble, dans le

nom de .moliniste', que M. Bayle et ceux de votre parti donnent généralement à tous les vrais
catholiques qui ont du respect pour les décisions de l'Eglise. J'ai vu le temps, qu'on appelait
seulement ainsi les théologiens qui se sont attachés aux sentiments particuliers de Molina.
Mais maintenant un docteur a beau réfuter Molina, suivre une autre route et une autre
méthode que la sienne pour expliquer les matières de la prédestination et de la grâce, s'il reçoit les

constitutions des papes qui avec le corps épiscopal ont condamné le jansénisme, il est
moliniste malgré lui... Cependant les véritables molinistes protestent contre l'excès d'honneur que
la haine aveugle des hérétiques leur fait. Ils déclarent franchement et ingénument que la

fortune de leur nom, qu'on veut bien donner à tous les prélats et à toutes les personnes
orthodoxes de l'univers, a été portée plus loin que celle de leurs opinions; et que si les autres
écoles catholiques ont par hasard quelque jalousie de ce qu'il n'y a point de seigneur ni de
dame qu'on appelle .thomiste', .scotiste' ou .sorboniste', et qu'il y en a pourtant un bon nombre
qu'on appelle .molinistes'; si, en un mot, ces respectables écoles prennent l'alarme, et on lieu
de craindre qu'à la faveur du nom la doctrine moliniste ne fasse trop de progrès, on les prie de
considérer que les molinistes proprement dits n'en sont point responsables, et qu'il y aurait de

l'injustice à leur en faire un crime, puisqu'ils n'ont point ambitionné cet avantage, qui leur
vient uniquement, dirais-je de la malice ou de l'imprudence des ennemis communs de la
catholicité." Ch. Merlin SJ. (f 1747): Réfutation des critiques de M. Bayle ('1732). PL Migne t.47. Paris

1877, 888-889.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 235

gallikanischen Staatsanwälte mit dem Verrat an dem hl. Augustin und dem hl.
Thomas.58 In dem Buch spielt die Einmischung der Justiz in innerkirchliche
Angelegenheiten - vorgeblich zur Sicherstellung der Meinungsfreiheit in den
religiösen Orden (yoif.) - eine nur untergeordnete Rolle. An dem Politikum hätte
jedoch nicht vorbeigelesen werden dürfen, zumal heute nicht, wo sich über
nichts so leidenschaftlich aufgeregt wird wie über ,Kategorisierungen'. Wohl möglich,

daß seine Parteilichkeit dem Historiker also doch einen Streich gespielt hat.
Gewiß, es wird sich darüber mokiert (62), daß in den 1880er Jahren eine

Renaissance des Molinismus manchem Thomisten nach dem Fanfarengeschmetter
(„Paradmarch") der „jésuites prussiens" geklungen hat. Die waren damals
exiliert. Wo wäre der Molinismus heute noch politisch suspekt? Wo würde
andererseits noch über eine jansenistische Geschichtsklitterung gezetert? So werden
Choreographie und Literaturverarbeitung lediglich Zweifel daran wecken, daß
der von Colbert in die Kulturpolitik eingeführte chauvinistische Standpunkt
restlos überwunden ist. Seine Historisierung der Gnadenstreitigkeiten fallt für
diesen Gelehrten zusammen mit deren Einordnung in die französische
Geistesgeschichte. Der âge classique annektiert den siglo d'oro. Was läßt auch die
französische Kirchengeschichte als Sieger aus dem Spanischen Erbfolgekrieg
hervorgegangen sein? War es wirklich das Fehlen einer Behörde, welche anderswo dafür

sorgte, daß es in den Gnadenstreitigkeiten vernünftig zuging, mit paritätisch
besetzten Kommissionen und geregelten Verfahren? Und nicht jeder Bischof mit
seinen eigenen Bücherverboten (536-538) fuchtelte und jeder Geck mit theologischen

Broschüren die Boudoirs stürmte?59
Die Unlust zum Studium der Spanier rührt vermutlich einfach daher, daß

scholastische Systemansprüche nun einmal ihre Sprödigkeit haben. So gesehen
fiele dem Bourbonenprinzen Conti, in dem siebenten Kapitel, choreographisch
die Rolle zu, der Unlust eine Stimme zu geben. Seinen intelligenten Auftritt in
den Gnadenstreitigkeiten („non sans raison ni prudence polémique") bestritt der
jugendliche Prinz, so hören wir aus dessen Munde, ohne schweres Geschütz:
Thomas, Augustins De gratia et libero arbitrio „et un ou deux Thomistes. Voilà
toutes mes munitions."

58 „Lorsque Molina mit au jour son système, il déclara lui-même qu'il étoit nouveau et
contraire à l'enseignement commun. [...] Quelle foule de maux a produit la passion uniforme et
constante de faire prévaloir ces dogmes Jésuitiques à la doctrine de S. Augustin et de S.

Thomas!" J.P.F. DE RlPERT de MONCLAR: Compte rendu des Constitutions des Jésuites (Parlement
de Provence, 28.5.-4.6.1762), in: Supplément au Recueil par ordre de dates sur l'affaire des ci-
devant soi-disans Jésuites. Paris 1766, t.i, Sonderpaginierung 346/353. Worauf die Jesuiten
trocken erwiderten: „Que fait le système de Molina à la morale des Jésuites?" (J.N. GROU SJ.:)

Réponse au livre intitulé: Extraits des assertions dangereuses et pernicieuses en tout genre que
les soi-disans Jésuites ont, dans tous les tems et persévéramment soutenues, enseignées et
publiées dans leurs Livres [...]. Troisième Partie, s.l. 1763-1765, t.II/i, 123.

59 Zu diesem Aspekt der Jansenismusstreitigkeiten: LINDA TlMMERMANS: L'accès des femmes
à la culture (1sg8-iyi^). Paris: Honoré Champion 1993, 663-700. Auch schon zeitgenössisch ein
Topos: (F. DE LAVILLE:) Préjugés legitimes contre le Jansénisme. Köln 1686, 149L; (J.PH. LALLE-

MANT SJ.:) Le véritable esprit des nouveaux disciples de S. Augustin. Brüssel 2i709, t.3, 153-155.



Martin Bondeli

Schelling über den neuesten, Reinholdischen Dualismus, über die
wahrhafte höchste Einheit alles Philosophierens sowie über

Grundlegungsaspekte der Natur- und Kunstphilosophie

Die Editoren der Historisch-kritischen Ausgabe der Werke, Briefe und Nachlasstexte

Friedrich Wilhelm Joseph Schellings sind derzeit erfreulich produktiv.
Nach dem Erscheinen eines zweiteiligen Werke-Bandes im vergangenen Jahr
liegt nun Anfang 2018 erneut ein Werke-Band sowie ein weiteres Erzeugnis aus
der Reihe der Nachlass-Bände vor. Es handelt sich um die Bände I, 11 und 13

sowie II, 6. Dabei enthält Band I, 111 eine erste Serie von Beiträgen Schellings
aus dem gemeinsam mit Hegel herausgegebenen Kritischen Journal der
Philosophie (1802-1803) sowie das von Schelling 1802 in Berlin veröffentlichte
Gespräch Bruno oder über das göttliche und natürliche Princip der Dinge. Mit Band
I, 132 wird die 1803 publizierte zweite und erweiterte Auflage der Ideen zu einer
Philosophie der Natur präsentiert, jener Schrift, mit der Schelling im Jahre 1797
seine Naturphilosophie begründet hat. Band II, 63 schließlich versammelt der

Zeitperiode von 1796 bis 1805 zuzuordnende unveröffentlichte Texte kunstphilosophischen

und ästhetischen Inhalts, die teils von Schelling selbst stammen,
teils dessen diesbezügliches Schaffen dokumentieren.

Bei einigen Beiträgen aus dem Kritischen Journal - einem Organ, in dem

Schelling und Hegel ganz darauf aus sind, ihre eigene Sicht eines spekulativen
Identitätsdenkens in Abgrenzung von der sogenannten Verstandes- oder
Reflexionsphilosophie Kants, Fichtes, Jacobis und anderer damaliger Mitstreiter
hochzuhalten - ist nicht ausgemacht, wer von den beiden Herausgebern der
Autor ist. Zudem steht bei manchen Beiträgen zur Diskussion, ob sie nicht
gemeinsam verfasst und redigiert wurden. Während in der kritischen Hegel-Edition

aufgrund dieser Unwägbarkeiten das gesamte Kritische Journal
abgedruckt worden ist,4 wird nun in Band 11 der Werke Schellings ein anderes
Vorgehen favorisiert. Es sollen lediglich jene Beiträge aufgenommen werden, bei
denen die Verfasserschaft Schellings „zweifelsfrei feststeht oder mit guten Gründen

zu vermuten ist" (11,1 XI). Indem die Herausgeber die „Einleitung" zum
Kritischen Journal in den Band aufnehmen, rücken sie allerdings geringfügig von
dieser Richtlinie ab. Denn es ist in diesem Falle anzunehmen, „daß beide He-

1 SCHELLING, F.W.J.: Historisch-kritische Ausgabe. Werke 11 (zwei Teilbände. I, 11,1 und 11,2).

Schriften 1802. Hg. von Manfred Durner und Ives Radrizzani. Stuttgart: frommann-holzboog 2017,

685 Seiten.
2 SCHELLING, F.W.].: Historisch-kritische Ausgabe. Werke 13 ([,13). Ideen zu einer Philosophie

der Natur. Zweite Auflage (1803). Hg. von Manfred Durner und Patrick Leistner. Stuttgart:
frommann-holzboog 2018, 436 Seiten.

3 SCHELLING, F.W.J.: Historisch-kritische Ausgabe. Nachlass 6 (zwei Teilbände. II, 6,1 und 6,2).
Philosophie der Kunst und weitere Schriften (1796-1805). Hg. von Christoph Binkelmann und
Daniel Unger. Stuttgart: frommann-holzboog 2018, 805 Seiten.

4 Siehe Hegel, G.W.F.: Gesammelte Werke. Hg. von der Rheinisch-Westfälischen Akademie
der Wissenschaften, Band 4. Hamburg: Meiner 1968,113-500.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 237

rausgeber sich an der Abfassung der Einleitung maßgeblich beteiligt haben"
(11,1 29).

I

Unter den Journal-Beiträgen von 1802, welche die Herausgeber von Werke-
Band n gesichert Schelling zuordnen können, nehmen das denkwürdige
„Gespräch zwischen dem Verfasser und einem Freund" (vermutlich Hegel) mit dem

Haupttitel Ueber das absolute Identitäts-System und sein Verhältniß zu dem

neuesten (Reinholdschen) Dualismus (rr,i 9r-i6o) sowie die thematisch daran
anschließende Notiz „Ein Brief von Zettel an Squenz" (11,1 223-228) eine
zentrale Stellung ein. Bei diesen beiden Texten geht es um eine entschiedene
Abrechnung Schellings mit dem ehemaligen Jenaer Kantianer Karl Leonhard
Reinhold, dem man zwar richtungweisende Einsichten des eigenen nachkanti-
schen Systemdenkens verdankt, der nun aber neuerdings, angeblich verführt
durch den am Tübinger Stift ausgebildeten Neo-Pythagoreer und Neo-Leibni-
zianer Christoph Gottfried Bardiii, auf philosophischen Irrwegen wandelt und
sich unverständlicherweise als Anwalt eines neuartigen logisch-realistischen
und dualistischen, alles in allem zu jedem spekulativen Denken unfähigen
Philosophierens in Szene setzt. Schellings Attacke auf Reinhold ist
entlarvungspsychologisch gesehen nicht uninteressant und entbehrt auch nicht eines
gewissen Unterhaltungswerts. Zettel und Squenz sind zwei Figuren aus
Shakespeares A Midsummer Nigth's Dream, namentlich zwei in tölpelhafter Weise
eine Theateraufführung probende Handwerker inmitten einer Welt des adligen

Liebes- und Kunstlebens. ,Zettel, der Weber', wie er in der deutschen
Übersetzung heißt, wird im Waldgebiet der Elfen durch einen Kobold Transferiert'.
Er sieht sich in einen zärtlichen und träumerischen Esel verwandelt. Schelling
nimmt damit anspielungsreich sowohl Reinholds neuerliche Losung einer durch
Logik zu reinigenden realistischen Philosophie als auch Reinholds philosophische

Metamorphosen - Reinhold wandte sich nach der Gemeinschaft mit
Kant Einsichten Fichtes, Jacobis und schließlich Bardilis zu - ins Visier.
Äußerst geschickt und listig bedient er sich eines literarischen Stoffs, mit dem
Reinhold aufgrund seiner Jenaer Vorlesungen zu Wielands Heldengedicht über
den Elfenkönig „Oberon" bestens vertraut ist. Doch bei allem trefflichen
Arrangement und gelungenen Amüsement enthält Schellings Attacke auch einen
bitteren Nachgeschmack. Schelling ist gereizt und respektlos, lässt sich zu
persönlichen Beleidigungen hinreißen. Seine gesamte Polemik gegen Reinhold
erinnert so letztlich weniger an den heiter-ironischen Witz der frühromantischen
Freunde denn an die kommenden Hasstiraden Schopenhauers gegen Hegel.

Wie die Herausgeber im editorischen Bericht (ir,i 78-83) erwähnen, ist
Schellings damaliges Verhalten gegenüber dem von ihm während der Studienzeit

noch geschätzten Begründer der Elementarphilosophie zum Teil nachvollziehbar.

In das Verhältnis zwischen Schelling und Reinhold schleichen sich ab
Mitte der 1790er Jahre zunehmend durch ein Missverständnis verursachte
Feindseligkeiten ein. Im Sommer 1800 veröffentlicht Reinhold eine Rezension
zum System des transzendentalen Idealismus, in der er Schellings Philosophie
als Amalgamation des Denkens und Dichtens bezeichnet. Für Schelling ist dies



238 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

eine Kriegserklärung, nachdem schon Reinholds Zusammenspannen mit Bardiii

für ihn einen Affront darstellte. Dazu muss man wissen, dass Bardiii ein
älterer Cousin Schellings ist und dass es zwischen beiden Rivalitäten im
Bestreben gibt, ausgehend von Ideen des Tübinger Piatonismus ein philosophisches

System zu etablieren. Die Folge ist, dass sich das Kritische Journal auf
Betreiben Schellings im Kern als ein Konkurrenz- und Gegenorgan zu den von
Reinhold 1801 ins Leben gerufenen Beyträgen zur leichtern Uebersicht des Zu-
standes der Philosophie beym Anfange des ig. Jahrhunderts5 profiliert. Dem
entsprechend ist auch Schellings Kritik an den einschlägigen Thesen von
Reinholds System des Rationalen Realismus ideologisch gefärbt und in der Sache

wenig ergiebig. Schelling wirft Reinhold im Wesentlichen einen neuartigen
Dualismus vor, womit er lediglich bei jenen, die mit ihm und Hegel „Dualismus"

als Schimpfwort verstehen, Anklang finden kann. Die Tatsache, dass
damals auch Reinhold für eine Form des philosophischen Einheitsdenkens, so
erklärtermaßen für einen differenzbewussten Monismus, Partei ergreift und in
markanter Weise eine Begründungsmethode nach dem Modell des Zurückführens

einer hypothetischen Annahme auf ihren Grund in Vorschlag bringt, wird
übergangen. In der Sache hätte Schelling eine Diskussion zu verschiedenen,
sowohl die Thematik der Vereinigung als auch Fragen der Identität und Wahrheit

betreffenden Einheitsbegriffen in die Wege leiten und über begründungs-
theoretische Konzepte debattieren müssen. Hegel, der von Schelling um 1801

auf den Kampf gegen Reinhold eingeschworen wird, ist in dieser Hinsicht
ungleich aufmerksamer und deshalb in absehbarer Zeit in der Lage, die
begründungsmethodischen Einheitsideen Reinholds zu erkennen und für ein
logischdialektisches Konzept der Begriffsbewegung fruchtbar zu machen.

Das in Band 11 neuedierte Gespräch Bruno oder über das göttliche und
natürliche Princip der Dinge (11,1 335-451) führt den Leser von den Schelling-He-
gel'schen Polemiken gegen die leidige Verstandes- oder Reflexionsphilosophie
zu einem Höhepunkt von Schellings spekulativem Identitätsdenken in der Zeit
nach 1800, wobei allerdings auch hier, auf einem aus der Sicht Schellings
höheren Niveau, die Konfrontation mit damaligen Mitstreitern nicht ausgeblendet

wird. Schelling hat im Laufe der 1790er jähre zwei gleichwertige Systeme,
ein System der Transzendentalphilosophie und ein System der Naturphilosophie,

entfaltet und diese Doppelkomposition unmittelbar nach 1800
vereinheitlicht. Es wird neu ein einziges System der Naturphilosophie, welches die

Geistphilosophie einschließt, aufgestellt. Schelling kommt dadurch mit Fichte,
an dessen Ich-Philosophie oder Wissenschaftslehre er mit dem System der
Transzendentalphilosophie sehr direkt angeknüpft hat, ins Gehege. Fichte hält
die Aufstellung einer eigenständigen Naturphilosophie für überflüssig und
Schellings Darstellung einer Natur, die analog zum Ich-Begriff selbstbezügliche

und dynamische Strukturen aufweist, für verfehlt. Es kommt zum
Zerwürfnis und Bruch mit Fichte. In mehreren Schlüsselpassagen seines Bruno
rechtfertigt Schelling (in der Person Giordano Brunos) nun seine Sicht der
Dinge und bemüht sich gleichzeitig - und nicht ohne Erfolg - darum, Fichte

5 Reinholds Beyträge erscheinen demnächst in REINHOLD, K.L.: Gesammelte Schriften.
Kommentierte Ausgabe. Hg. von M. Bondeli, Band 7. Basel: Schwabe.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 239

(in der Person Lucians) auf seine Seite zu ziehen. Lucian wird mit dem
Vorwurfkonfrontiert, die absolute Einheit oder das Eine schlechthin nicht radikal
genug gedacht, so insbesondere eine noch aufzuhebende Gegenüberstellung
von Wissen oder Ich und Sein oder Natur übersehen wie auch die Auffassung
von intellektueller Anschauung nicht vor dem Hintergrund einer Anschauung
schlechthin gefasst zu haben. Lucian lässt sich überzeugen und begibt sich mit
Bruno in „den freyen Ocean des Absoluten" (11, 1 413). Der echte Fichte hat
dem natürlich nicht zugestimmt, sondern entgegnet, er halte ein Vermögen
der intellektuellen Anschauung, dessen Träger neben dem Ich auch die Natur
sein könne, für einen Ungedanken.

Insgesamt ist das Gespräch, bei dem ebenfalls ein älterer Materialist, der
die schöpferische Materielehre des historischen Bruno im Munde führt, und ein
Platonisch-Leibniz'scher Intellektualist zu Wort kommen, ein Meisterstück in
der damaligen Wiederbelebung des neuplatonischen Einheitsdenkens. Schritt
für Schritt wird im Gedankenbau zur höchsten Region des Einen aufgestiegen,
zu dem Einen schlechthin, das über allen denkbaren Differenzen steht und
deshalb am besten „Indifferenz" zu nennen ist. Im selben Atemzug wird der
Forderung nachgekommen, die absteigende Bewegung von dem Einen schlechthin

zu dessen sich ausdifferenzierenden reflexiven und spekulativen Denkgestalten

zu konstruieren. Je höher und umfassender die Einheit gedacht wird,
desto ursprünglicher und komplexer artikuliert sich die Form eines reflexiven
und spekulativen Wissens. Das Unendliche oder höchste Eine selbst, so wird
darüber hinaus eindringlich erörtert, unterliegt keiner Endlichkeit oder
Verminderung, was aber nicht heißen kann, dass zwischen Dasein des Unendlichen

und Dasein des Endlichen keine Interdependenz besteht. Vielmehr gilt
es davon auszugehen, dass mit dem Unendlichen zugleich das Endliche, welches

man ipso facto als ein unendliches Endliches zu qualifizieren hat, gegeben

ist: „Bruno. Nothwendig also ist, daß, wenn das Unendliche ist, auch das
Endliche bey ihm, von ihm ungetrennt seye" (11, 1 370). Zudem wird man dazu
genötigt, sich einen vom Unendlichen ausgehenden Grund für das Bestehen
der Interdependenz von Unendlichem und Endlichem sowie für die zeitlich
verfasste Bewegung des Endlichen und deren Streben nach dem Unendlichen
vorzustellen. Für Schelling (Bruno) ist in dieser Hinsicht ein „Heraustreten aus
dem Ewigen" als einem „heiligen Abgrund" (11,1 380) vorzustellen, ein Heraustreten,

das einem „Act der Absonderung" (11,1 386) gleichkommt. Schelling
nähert sich hier dem späterhin aufgegriffenen gnostischen Gedanken eines .Ab¬
falls' vom Absoluten.

Im Unterschied zum historischen Bruno, der einem vitalistisch-schöpferischen
Materialismus huldigt, sieht Schelling (Bruno) in einer solchen

materialistischen Positionierung eine zu überwindende Einseitigkeit. Die Auffassung
von absoluter Identität soll ausdrücklich auch zur Konsequenz haben, dass über
alle „Gegensätze des Realismus und Idealismus" (11,1 439) hinauszuschreiten und
der Vereinigungspunkt beider Richtungen aufzudecken ist. Von dem Pantheismus,

den der historische Bruno mit seinem Materialismus zum Ausdruck
gebracht hat, weicht Schelling (Bruno) aber trotz des höheren Einheitsverständnisses

keineswegs ab. Die Vereinigung von Reellem und Ideellem soll gleichbe-



240 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

deutend mit der Vereinigung von göttlicher und natürlicher Welt sein. In
diesem Sinne heißt für Schelling das „Eine" denken nichts anderes als „die Natur
in Gott, Gott aber in der Natur sehen" (11,1 447). Schelling, der sich seit Mitte
der 1790er Jahre wiederholt zu Spinozas ,deus sive natura' bekannt hat, macht
hier somit auch keinen Hehl aus seiner Sympathie mit Brunos naturalistischer
Auffassung über das göttliche Eine. Dass Schelling sich in absehbarer Zeit zu
einem hartnäckigen Antipoden Jacobis entwickelt, ist von daher nicht zufällig.
Jacobi hatte in seinem berühmten Spinoza-Büchlein sowohl den rationalistischen

Pantheismus Spinozas als auch den lebendigen Pantheismus Brunos des
Atheismus beschuldigt und so der Nachwelt zu verstehen gegeben, dass man
gut beraten ist, sich dem Sog dieser beiden Denker zu entziehen.

II

Im Blick auf den neu vorliegenden Band 13 der Werke-Bände kann man sich
fragen, weshalb die darin enthaltene zweite Auflage der Ideen zu einer
Philosophie der Natur nicht bereits in einem erweiterten Rahmen in Werke-Band 5,

in dem die erste Auflage abgedruckt und kommentiert ist, aufgenommen
wurde. Aufgrund der zahlreichen Veränderungen, die Schelling an dieser Schrift

vorgenommen hat, kann man sich leicht vorstellen, dass dies für den textkritischen

Apparat des betreffenden Bandes zu einer argen Belastungsprobe
geworden wäre. Wie die Herausgeber erklären, ist allerdings nicht dies der
Grund für den Entscheid, die zweite Auflage der Ideen in einem eigenständigen
Band herauszugeben. Schelling hat sich neben kleineren und größeren Korrekturen

auch vehement darum bemüht, seine naturphilosophischen Ansichten
von 1797 durch inzwischen neu gewonnene Resultate zu aktualisieren. Er hat
die Einleitung und zahlreiche spätere Abschnitte mit größeren Zusätzen und
Nachträgen versehen. Vor diesem Hintergrund darf man durchaus im Sinne
der Editoren behaupten, dass es sich bei der zweiten Auflage der Ideen um
einen Text handelt, der großenteils den naturphilosophischen Erkenntnisstand
Schellings in der Zeit von 1803 wiedergibt.

Verständlicherweise hat Schelling in der zweiten Auflage der Ideen nicht
alle veralteten Ergebnisse aus der früheren Fassung zu tilgen vermocht. Der
spätere Text stellt deshalb eine Zwittergestalt dar. Für den Leser ist dies
streckenweise verwirrlich, hat aber den Vorteil, dass ihm bei genauerem
Vergleich der beiden Auflagen die sachlichen und terminologischen Wandlungen
in Schellings frühem naturphilosophischen Denken sehr deutlich ins Auge
springen. Schelling argumentierte in der ersten Auflage noch maßgeblich mit
an Kants transzendentale Fragestellung erinnernden Überlegungen zur Ermöglichung

des Verständnisses und der Gesetzlichkeit von Natur überhaupt und
wollte die „Philosophie der Natur", ähnlich wie Kant seine
metaphysisch-naturwissenschaftlichen Betrachtungen der Natur aus den Metaphysischen
Anfangsgründen der Naturwissenschaft, als eine „angewandte" Form der „theoretischen

Philosophie" begriffen wissen Ü3, 45). Im Bereich der dynamischen
Physik und in der Lehre der zwei Grundkräfte der Materie - der attraktiven
und repulsiven Kraft - gestaltete sich der Anschluss an Resultate aus Kants



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 241

Metaphysischen Anfangsgründe derart unmittelbar, dass Schelling es geboten
sah, „Auszüge aus Kant" zu präsentieren (13, 266). Im Kontrast hierzu geben
die Zusätze und Nachträge von 1803 nun darüber Auskunft, dass Schelling die
Naturphilosophie unterdessen ganz in den Mittelpunkt seiner philosophischen
Systemidee stellt und als „Philosophie an sich" oder „absolute Wissenschaft"
betitelt (13, 98) oder, sofern er die Unterscheidung von Natur- und Geistphilosophie

betrachtet, für einen Grundzweig der einen und einzigen Philosophie
hält. Im Rahmen der dynamischen Physik wird jetzt in einem Zusatz gleichzeitig

Kritik daran geübt, dass Kant die beiden Kräfte als „bloß formelle Faktoren"

betrachtet habe. Und mit selbstkritischem Unterton wird dazu angeführt,
es sei zuvor noch unbeachtet geblieben, dass man das als Schwere zu verstehende

Gleichgewicht der beiden Grundkräfte im Sinne Franz von Baaders als
dritte oder „Schwerkraft" auszulegen habe (13, 275).

Was Veränderungen in der Terminologie angeht, darf nicht unerwähnt
bleiben, dass Schelling erst in der zweiten Auflage davon spricht, die „bloße
Reflexion" sei „eine Geisteskrankheit des Menschen" (r3, 57). In der ersten Auflage

war es noch das menschliche Vermögen der „Spekulation", dem diese missliche

Eigenschaft zugeschrieben wurde. Dies verweist auf den Umstand, dass

Schelling nicht von vorneherein die ab 1800 mit Hegel geteilte Gegenüberstellung

von Reflexion als Instrument einer inferioren Denkart und Spekulation
als Organ des echten Philosophierens verfocht. Diesem Neuansatz sowie der
1800 einsetzenden Polemik gegen die Verstandes- oder Reflexionsphilosophie
korrespondierend, musste nun in der zweiten Auflage der Ideen verständlicherweise

der Ausdruck „Spekulation" durch jenen der „Reflexion" ersetzt werden.

Nichts zu korrigieren gab es für Schelling bei der Neuauflage der Ideen
indessen an der Auffassung, wonach die Natur eine Ganzheit sich organisierender

Grundkräfte, eine natürliche Bewegungsform des noch unsichtbaren und
unbewussten Geistes, im Konkreteren ein physische, chemische und organische

Zustände und Prozesse durchlaufendes Stufengebilde darstellt. Nichts zu
rütteln gab es auch an der Forderung, die philosophische Konstruktion der
Natur anhand des damals neuesten Forschungsstandes in den Naturwissenschaften

und in der Medizin auszubilden und zu überprüfen. Dass die Ideen

überhaupt eines Neuabdrucks bedürfen, sah Schelling durch die große Nachfrage

nach diesem Text beim studentischen Publikum gerechtfertigt. Die Ideen
erweisen sich aufgrund ihres Einführungs- und Grundlegungscharakters, aber
auch aufgrund der entschiedenen Kritik an einem reduzierten, mechanistischen

Materie- und Naturbild in der Tat als eine sehr eingängige Schrift.

III

In den finalen Abschnitten seines 1800 herausgegebenen Systems des transzendentalen

Idealismus hat Schelling einige Hauptsätze zur Philosophie der Kunst
vorgetragen und damit kenntlich gemacht, dass seine Ausrichtung auf die
Naturphilosophie mit einer Aufwertung der seit Mitte des 18. Jahrhunderts
unter Namen wie .Ästhetik' oder .schöne Wissenschaft' kursierenden Kunst-



242 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

philosophie einhergeht. Der Kunstphilosophie und ihrem Organ - dem inneren

Sinn, der Einbildungskraft oder intellektuellen Anschauung - sollen, so die
aus der Werkkomposition und den besagten Hauptsätzen zu ziehende
Schlussfolgerung, eine alles Wissen und Handeln, theoretische und praktische Philosophie

vereinigende Funktion im gesamten System der Transzendentalphilosophie
zukommen. Schelling wertet demnach zum Zeitpunkt des Systems des
transzendentalen Idealismus die Kunstphilosophie nicht nur auf, sondern erhebt sie
nachgerade zu einem dritten und damit höchsten, die Fundierung betreffenden

Vermögensbereich seines gesamten, transzendental- und naturphilosophischen

Systems. Im Anschluss an diese viele Erwartungen weckende Einsicht
hat Schelling allerdings seine Publikationspläne nicht neu ausgerichtet. Er hat,
mit anderen Worten, kein Werk zur Kunstphilosophie publiziert. Und aus der
1801 gelieferten Darstellung meines Systems der Philosophie, in der er dem Publikum

eine erste Tranche von Thesen und Lehrsätzen zu einem Gesamtsystem
der Natur in ihren natürlichen und geistigen Potenzen vorlegt, kann man den
Eindruck gewinnen, dass Schelling sodann in der Ausgestaltung des System fun-
damentes auch keinen speziell auf die Kunstphilosophie fokussierten Schwerpunkt

gesetzt hat.
Ein ausgeweiteter Blick auf Schellings damalige Schaffensperiode zeigt,

dass dieser Eindruck täuscht. Schelling hat seine Auffassung über die system-
fundierende Funktion der Kunst nicht revidiert. Und er hat jedenfalls auch
sein Projekt eines kunstphilosophischen Systemabschlusses nicht zurückgestellt.

Im Rahmen seiner Jenaer und Würzburger Vorlesungstätigkeit in den
Jahren 1799 bis 1805 hat er ein ästhetische Grundlagenreflexionen und
Einlassungen zu den Kunstarten beinhaltendes System der Kunstphilosophie
ausgearbeitet und dabei unentwegt betont, dass die Philosophie in der Kunst als

Nachfolgegestalt der Natur ihr eigentliches Lebenselixier hat. Hinterlassen hat
er hierzu handschriftliche Aufzeichnungen aus dem Zeitabschnitt von 1802 bis
1805, die sein Sohn zu einem Gesamttext zusammenkomponiert und im
Nachhinein herausgegeben hat. Uberliefert ist sein diesbezügliches Schaffen überdies

durch bis dato neun aufgefundene Nachschriften zu verschiedenen
Jahrgängen der Vorlesung über Kunstphilosophie.

Mit dem eben erschienenen Nachlass-Band 6 steht Schellings Gesamttext
nun erneut sowie in einer mit den Nachschriften verglichenen und durch
aussagekräftige Nachschriftenmaterialien ergänzten Form zur Verfügung. Auf den
ersten Teilband, der den kritisch edierten Gesamttext enthält, folgt ein zweiter
Teilband mit der qualitativ guten Vorlesungsnachschrift Johann Friedrich
Schlossers vom Wintersemester 1802 (6,2 407-468) sowie mit einigen Passagen
aus der Nachschrift von Johann Peter Pauls, die über Schellings damalige
Beurteilung der älteren und neueren Geschichte der Ästhetik Auskunft geben
(6,2 541-555)-

Insbesondere aus dem allgemeinen Teil seiner Vorlesung zur Kunstphilosophie

geht unzweifelhaft hervor, dass Schelling auch nach 1800 entschieden die
Auffassung vertritt, die Kunstphilosophie sei das vereinigende Dritte von
theoretischer und praktischer Philosophie - eine Auffassung, die sich auch in der
Denkfigur spiegelt, „Wahrheit" und „Güte" seien in der „Schönheit" als einer



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 243

dritten Potenz aufgehoben (6,1 126). Allerdings fallt es Schelling auf dieser
Basis nicht leicht, sich genauer über das Verhältnis von Natur- und Kunstphilosophie

zu verständigen. Auf der einen Seite will er die beiden Philosophien
als völlig gleichwertig betrachtet wissen. Sie sollen als zwei Seiten ein und
derselben Sache genommen werden. Mit der Behauptung, die Kunstphilosophie

sei ein höherstufiger Ausdruck in dem als Philosophie überhaupt zu
verstehenden Ensemble von Natur- und Kunstphilosophie, plädiert er zum anderen

aber doch auch für einen gewissen Vorrang der Kunst- vor der Naturphilosophie.

Durch die zweite Sicht sieht er sich darüber hinaus zur Beantwortung

der Frage genötigt, wie das Verhältnis von Kunst und Philosophie zu
konzipieren sei. Schelling zufolge steht die Kunst grundsätzlich auf der „gleichen
Höhe mit der Philosophie" (6,1 114). Da aber die Kunst „Wiederholung" der
Philosophie „in der höchsten Potenz" ist (6,1 110), wird man zugleich einzuräumen

haben, dass es zur Erschließung und Darstellung der Kunst der Voraussetzung

einer angemessenen Philosophie allgemein bedarf. Diese ihrerseits
kann aber nichts anderes sein als eine künstlerisch imprägnierte Philosophie,
so dass der Kunst letztlich zumindest eine vorgängige Mitpräsenz in der
Philosophie allgemein zuzugestehen ist. Auf jeden Fall bevorzugt Schelling auf
diese Weise ein Philosophieverständnis, das in eine andere Richtung deutet als

jenes seines Jenaer Freundes Hegel, der deshalb auch bald andere Wege
einschlägt. Hegel wertet die Ästhetik zwar ebenfalls auf, indem er sie dem absoluten

Geist zuerkennt. Doch betrachtet er sie damit gleichzeitig als Geistesgestalt,

die lediglich als Vorstufe der Philosophie und ihres spekulativ-logischen
Wissens gelten kann. Schellings Diktum, das Universum sei „in Gott als Kunstwerk

gebildet" (6,2 420), kann Hegel von daher nicht teilen. Für ihn ist das

Universum vielmehr in Gott als logischem Schöpfungsprodukt gebildet.
Ehe Schelling sich in seinem System der Kunst den einzelnen Kunstarten,

namentlich der Musik, Malerei, Plastik und Poesie, widmet, spricht er ausführlich

über die „Mythologie", welche seines Erachtens „die nothwendige Bedingung

und der erste Stoff aller Kunst" ist (6,114), sowie über das Verhältnis der
Mythologie zur älteren und neueren Poesie. Schelling berührt hiermit eine
Thematik, die bei ihm seit seinen philosophisch-literarischen Anfängen gegenwärtig

ist und die in seiner Spätphilosophie sehr dominant hervortreten wird.
Auf fruchtbare Resonanz stößt der frühere Schelling mit diesem Zweig seines
Denkens verständlicherweise im Kreise der Jenenser Frühromantik wie auch
zuvor im Tübinger Zirkel um Hölderlin und Hegel. Genau in diesen Kontext
gehören schließlich auch die weiteren Texte, welche die Herausgeber in den
zweiten Teilband von Nachlass-Band 6 aufgenommen haben. Es geht um zwei
dichterische Versuche Schellings (Epikurisch Glaubensbekenntniß, Das himmlische

Bild), die im frühromantischen Freundes- und Freundinnenkreis
zirkulierten, sowie um die Systemskizze [Eine Ethik] (6,2 481-485), die mit dem
Tübinger Zirkel in Verbindung zu bringen ist. Diese in Hegels Handschrift
überlieferte Systemskizze (besser bekannt unter dem Titel Das älteste
Systemprogramm des deutschen Idealismus) kann als Gemeinschaftsprodukt des

Tübinger Denkens um Hölderlin, Hegel und Schelling angesehen werden. Über
ihr näheres Zustandekommen und über ihre eigentliche Autorschaft wird in



244 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

der Forschung zum Deutschen Idealismus seit vielen Jahrzehnten gestritten.
Angesichts der in der Systemskizze propagierten Ideen einer höheren Physik
und einer neuartigen Mythologie und angesichts des in ihr artikulierten
Gedankens über die Schönheit als Mitte von Wahrheit und Güte wurde zunächst
Schelling als geistiger Autor gesehen. Im Nachhinein wurde aber auch wiederholt

dafür argumentiert, dass bestimmte Inhalte und Formulierungen ebenso,
wenn nicht sogar primär, für eine Verfasserschaft Hölderlins oder Hegels
sprechen. Ausgehend von der heutigen Forschungslage lässt sich die Sache nicht
entscheiden. Vergegenwärtigt man sich Schellings damalige Verbindung von
systematischem und kunstaffinem Philosophieren, so ist es zweifellos
berechtigt, dass dieser Text nicht mehr bloß in den kritischen Ausgaben zu
Hölderlin und Hegel, sondern nun auch in jener zu Schelling zu finden ist.

Es bleibt zu erwähnen, dass in den besprochenen Bänden alle Texte sehr
umsichtig und sorgfaltig aufbereitet sind. Zu jedem Text wird ein informativer -
die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte einschließender - editorischer
Bericht geliefert. Im Anhang stößt der Leser auf die nötigen Zitatnachweise und
auf sehr hilfreiche Sachanmerkungen. Für die Forschung und Interpretation
zur Philosophie Kants und des Deutschen Idealismus sind die Bände einmal
mehr ein enormer Gewinn.



Christof Betschart

Désir de l'homme pour Dieu, désir de Dieu pour l'homme
A propos du dernier livre de Jean-Baptiste Lecuit1

Le titre de l'ouvrage du carme Jean-Baptiste Lecuit, publié dans la collection
Cogitatio Fidei, pourrait faire croire que seule la question de Dieu comme sujet
de désir sera abordée. En réalité, l'auteur y aborde les deux aspects inséparables

: le désir de l'homme pour Dieu (première partie, 19-165) et le désir de

Dieu pour l'homme (deuxième partie, 167-351). Le choix du titre est justifié par
le fait que l'étude sur Dieu comme sujet de désir se positionne davantage
comme étant une contribution originale à la réflexion théologique contemporaine

et une réponse au problème de l'indifférence par rapport à Dieu surtout
en Occident.

La première partie s'ouvre avec un chapitre explorateur du champ sémantique

du désir (21-36), entre besoin et volonté, entre égoïsme et altruisme.
Pour fonder sa réflexion, Lecuit se réfère notamment aux penseurs comme
Rombach, Puntel et Zubiri à partir du concept de structure qui met en lumière
l'insertion des sujets et objets dans une configuration relationnelle (24). En ce

qui concerne le désir, Lecuit propose de le définir comme « la tendance d'un
sujet vers une configuration relationnelle, interne et externe, en tant qu'il se la

représente comme incluant son contentement. » (28) Le deuxième chapitre
aborde la transformation du désir en amour (37-61). Si « [lj'amour humain est
toujours désirant » (50), celui-ci comporte - comme le désir - de nombreuses
formes, d'être par exemple amour de convoitise ou amour de bienveillance. En

outre, « pour être pleinement amour, une transformation du désir » (51) s'impose

pour devenir désintéressé, tourné vers le bien de l'autre. Le désir humain
ainsi compris est structurellement illimité et orienté vers un accomplissement
qui inclut un contentement illimité et la libération de tout ce qui s'y oppose
(55)-

Le troisième chapitre offre une approche biblique et historique sur Dieu
qui s'offre au désir humain et attire l'homme à lui (63-98). « [L]e désir de Dieu
est désir d'une proximité interpersonnelle » (65). Il ne s'agit pas d'une idole
qui assouvit immédiatement le désir, mais le désir, à travers la filiation adoptive,

d'une communion avec Dieu encore à réaliser pleinement. L'affirmation
d'un désir de l'homme pour Dieu, en cette vie, va de soi à partir des sources
bibliques et traditionnelles (Ignace d'Antioche, Augustin, Grégoire le Grand,
Anselme de Cantorbéry). Cependant, la question est plus difficile au sujet d'une
éventuelle persistance du désir dans l'éternité. Cette position est pourtant
présente chez Grégoire de Nysse, mais aussi chez Irénée, Bernard de Clairvaux
et Catherine de Sienne (92-97). Pour Thomas d'Aquin, le désir est incompatible

avec la vision essentielle de Dieu, parce qu'il inclut dans la définition du
désir la tendance vers un bien futur opposé à la définitivité de la vision. Lecuit
concède l'importance de penser le désir dans l'éternité en tant que délié de

1 Cf. LECUIT, Jean-Baptiste : Le désir de Dieu pour l'homme. Une réponse au problème de

l'indifférence Cogitatio Fidei 303). Paris : Cerf 2017, 370 p., ISBN 978-2-204-11756-2.



246 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

souffrance et de manque d'un bien futur. Cependant, dans la perspective
biblique, la vie éternelle n'est pas simplement une contemplation intellectuelle de

Dieu, mais à concevoir comme une communion qui implique sans cesse
« écoute et dialogue » (97) et qui rend compte du fait qu'un sujet humain fini
est en relation avec le Dieu infini ce qui, dans la perspective dialogale, implique

une progression sans fin.
Le chapitre suivant est dédié à l'exaucement du désir de Dieu dès cette vie

(99_137)' surtout à partir des trois docteurs carmélitains Thérèse de Jésus, Jean
de la Croix et Thérèse de l'Enfant-Jésus et ce qu'ils disent de l'union avec Dieu
hic et nunc. Lecuit, dans la continuité de ses recherches, s'efforce de montrer
que cette union n'est réservée ni à des contemplatifs « professionnels », ni à

une minorité de personnes gratifiées. Il faut donc surmonter toute forme d'éli-
tisme dans la manière de parler de l'union avec Dieu pour ne pas donner à

croire qu'elle serait réservée à des personnes qui s'adonnent à des pratiques
héroïques et des temps prolongés de prière. Pourtant, elle présuppose
l'attachement inconditionnel à Dieu et le détachement (souvent intérieur et non
effectif) des créatures. L'auteur insère également une réflexion sur le lien entre
union et perturbations psychiques : « le cheminement vers l'union [...] n'est-il
pas réservé à ceux qui jouissent d'une santé psychique suffisante et tout simplement

d'une éducation d'assez bonne qualité pour que se développent en eux
les vertus qui traduisent la qualité d'amour inhérente à l'union à Dieu » (130)
Il ne s'agit pas de nier que les perturbations psychiques nuisent en réalité à

l'amour de Dieu et du prochain dans son expression concrète. Le fait d'être
privé - sans faute de la part des personnes - de l'exercice de certaines vertus
ou de l'épanouissement des fruits de l'Esprit, n'empêche pas l'union, mais en
limite seulement la manifestation visible.

Dans le cinquième chapitre sur le désir naturel de Dieu (139-165), l'auteur
s'oppose avec Vergote et Rahner à de Lubac et sa reprise du désir de voir Dieu
en tant que naturel. Il s'agit bien d'accueillir l'effort lubacien de dépasser une
vision extrinséciste de la grâce sans pour autant tomber dans une négation de
la gratuité de la grâce. Lecuit critique de Lubac notamment en tant qu'interprète

de Thomas d'Aquin, car jusqu'à aujourd'hui la question si et comment
Thomas admet un désir naturel de Dieu est débattue, par exemple par Feingold

qui distingue différents états naturels et surnaturels du désir de Dieu chez
Thomas. L'auteur, avec Vergote et Lacoste, propose un autre chemin qui
intègre davantage la dimension historique et dialogale de la relation avec Dieu,
c'est-à-dire la nécessité d'un passage du désir spontané en désir de Dieu, car
même si le désir humain en tant que tel est illimité, cela ne veut pas dire eo

ipso qu'il est désir de l'illimité. Dans la mesure où le désir de Dieu n'affecte pas
concrètement les personnes, il n'est pas une solution au problème de
l'indifférence (comme de Lubac espérait).

La deuxième partie du livre aborde la question si, à l'inverse, le désir de
Dieu pour l'homme pourrait être une réponse au problème de l'indifférence.
Elle s'ouvre avec un chapitre sur ce renversement de perspective (169-198). La

question « Dieu désire-t-il » recevait une réponse négative notamment chez

Augustin et Thomas d'Aquin sur fond de la conception grecque de l'immutabilité
divine. Tout de même, il peut être question de désir dans un sens méta-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 247

phorique ou bien en tant qu'attribué au Verbe en raison de la communication
des idiomes. Ceci dit, dans la théologie du 20e siècle, le désir de Dieu au sens

propre est assez largement affirmé, chez des spirituels comme Charles Péguy
ou bien Mère Teresa, mais aussi chez des théologiens comme Varillon ou
Moingt, mais aussi von Balthasar et Benoît XVI. Les chapitres suivants
proposent une étude sur différents moments de l'histoire et sur différents points
de vue. Le premier de ces chapitres aborde les Pères de l'Église et les auteurs
spirituels des XIIe au XVIIe siècle (199-231). L'auteur le plus important est le

Pseudo-Denys qui attribue à Dieu l'erôs, c'est-à-dire un amour désirant. Mais

beaucoup d'autres textes de Tertullien, Hippolyte de Rome, Lactance, Am-
broise de Milan, Jerôme et Jean Chrysostome sont cités. L'auteur se réfère
ensuite aux cisterciens, aux rhénans, à Catherine de Sienne ainsi qu'à Thérèse de

Jésus et Jean de la Croix. Dans tous ces auteurs ont peut noter une attribution
d'un désir à Dieu, mais sans réflexion théologique spéculative à ce sujet.

Dans le chapitre huit (233-269), l'auteur aborde le questionnement théologique

d'abord chez François de Sales, notamment dans son Traité de l'amour
de Dieu. François affirme de Dieu qu'il désire que nous l'aimions et précise à ce

sujet qu'il s'agit d'un « vrai désir ». Cette prise de position théologique se situe
dans le contexte des théologiens jésuites des XVIe et XVIIe siècles, notamment
Lessius qui tient la prédestination post praevisa mérita. Par rapport à Suârez, il
faut interpréter la volonté salvifique universelle de la manière suivante : « Dieu
fait tout ce qui dépend de lui pour qu'elle [la volonté de salut] se réalise, y
compris de laisser à l'homme la possibilité d'y faire échec. »(265) Dans la
mesure où l'homme peut faire échec à l'œuvre salvifique de Dieu, on peut parler
d'un désir de Dieu de notre salut. Le chapitre suivant (271-293) aborde la question

du désir de Dieu chez les pasteurs et les spirituels du XVIe au XIXe siècle,

en particulier chez Louis-Marie Grignon de Montfort et Alphonse de Liguori,
mais aussi chez le Père Frederick William Faber qui au XIXe siècle dans son
livre Le Créateur et la créature met l'accent sur la miséricorde de Dieu et un
optimisme, alors nouveau, par rapport au salut. Il découvre dans le désir de

Dieu pour nous la solution aux difficultés de la vie spirituelle.
Le chapitre dixième (295-325), du point de vue systématique, cherche à

éclairer dans quelle mesure un désir au sens propre est compatible avec la
perfection de Dieu et cela en trois questions. La première question touche à

l'infaillibilité de la prédestination tenue non seulement par Augustin, mais par les
deux parties de la querelle De auxiliis (299). Seulement au XXe siècle s'opère le

passage d'une conception de la prédestination sélective et infaillible vers une
prédestination « universelle, mais faillible » (3or). La faillibilité n'est pas à

entendre comme une imperfection, puisque Dieu décide librement de laisser
l'homme libre de lui résister. Dans la mesure où le salut dépend aussi de la

liberté humaine, celui-ci n'est pas infailliblement décidé, mais plutôt infiniment

désiré. La deuxième question touche à l'immutabilité et à l'impassibilité.
Il ne s'agit pas de nier l'immutabilité, mais de bien la comprendre. A partir
d'un parcours biblique et théologique, l'auteur reprend la synthèse de Kasper
(310) qui donne deux critères essentiels pour pouvoir parler d'une souffrance
de Dieu : qu'elle ne soit pas subie, mais choisie, et qu'elle ne soit pas par rap-



248 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

port à lui-même, mais par rapport à ses créatures. Les deux critères sont décisifs

pour pouvoir affirmer que la souffrance de Dieu n'est pas une imperfection.

La troisième question est si la prescience divine inclut la connaissance
des actes humains libres futurs. Si on répond par l'affirmative, Dieu connaîtrait

le cours intégral de notre existence, mais, dans ces conditions, « peut-on
dire qu'il désire son heureux aboutissement » (317). La réponse de l'auteur
est négative. Mais elle rend attentive aux apories de penser le temps et l'éternité,

par exemple dans ce que Lecuit dit à page 322 : « Dieu connaît donc les

actes libres de ses créatures au moment où ils sont effectués, et non a priori. »

Si cette affirmation est parfaitement compréhensible d'un point de vue temporel,

quel en est le sens du point de vue de l'éternité
Le dernier chapitre récapitule la question du désir de Dieu pour l'homme

au sens propre (327-351). L'auteur argumente que le langage biblique n'est pas
à prendre au seul sens métaphorique et que, concrètement, le désir humain de

Jésus est révélateur d'un désir divin (332). Cependant, dans l'attribution du désir

à Dieu, il faut préciser plusieurs paramètres : « le désir est-il subi, ou choisi

Est-il mouvement pour combler un manque, ou une puissance unitive Le

bien désiré est-il celui du sujet désirant, ou d'un autre S'agit-il d'un bien déjà
existant, ou futur » (334) En ce qui concerne Dieu, le désir est choisi, une
puissance unitive, pour autrui et déjà existant. Pour le dire avec Lecuit : « Dieu
désire, d'un désir volontaire, sans manque ni passion subie, mais comportant
souffrance et incertitude, le bien de l'homme et la communion avec lui. » (335s.)
Dans cette perfection, le désir n'est pas simplement la tendance vers un objet,
mais vers une configuration relationnelle, ici Dieu dans son rapport avec les

personnes humaines. Du point de vue existentiel, il est important de savoir

que l'amour de Dieu pour nous se présente sous la forme du désir pour que
nous entrions librement dans la communion qu'il nous offre avec lui. Sinon,
on risquerait de considérer Dieu indifférent par rapport à nous, aucunement
affecté par notre amour en retour. Affirmer le désir de Dieu pour nous, au
contraire, affirme qu'il n'est pas indifférent par rapport à nous. L'attention est certes

de mise dans ce langage analogique et les anthropomorphismes s'y glissent
facilement, mais les bénéfices valent la peine, notamment la possibilité de

dépasser le fossé entre théologie spéculative et spirituelle et l'encouragement de

s'engager dans la vie spirituelle. La conclusion (353-359) donne l'invitation à

parler de l'union de Dieu avec l'homme en y intégrant la réciprocité du désir et
réaffirme la thèse que l'attribution d'un désir à Dieu donne des éléments de

réponse au problème de l'indifférence. De quelle manière l'indifférence actuelle
à l'égard du message chrétien est liée à la manière d'aborder le désir sexuel en
Église ou à la déconnexion entre désir du ciel et transformation du monde ou
au décalage entre l'affirmation de l'amour de Dieu pour nous et le témoignage
communautaire

L'un des mérites de l'ouvrage de Lecuit est à mon avis qu'il propose une
réflexion historique et théologique approfondie à partir d'une double expérience
spirituelle commune, celle de se savoir aimé et désiré de Dieu et celle de se

savoir capable de contenter (mais aussi de mécontenter) Dieu. Le théologien
doit-il pour ainsi dire « rectifier » l'expérience en montrant qu'elle ne dit rien
de Dieu au sens propre, mais seulement de notre manière de l'expérimenter, et



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 249

qu'elle est finalement due à une projection anthropomorphique Ou peut-il
au contraire, sans abandonner l'attention à l'analogicité du langage et les questions

métaphysiques sous-jacentes, montrer que le désir n'est pas une
imperfection, mais une dimension essentielle du sujet à partir du moment où on
considère celui-ci non pas comme une monade, mais comme étant engagé dans
des relations interpersonnelles libres Même si Lecuit ne pose pas les questions

de cette manière, la lecture de son livre montre qu'il répondrait par la

négative à la première et par la positive à la deuxième question. Je le rejoins
dans sa prise de position très argumentée.

Je voudrais tout de même reprendre trois questions dans l'ouvrage analysé
qui peuvent susciter un débat. Le premier point concerne un thème récurrent
chez Lecuit : le danger de l'élitisme par rapport aux grâces et à l'union
mystiques. Selon l'auteur, le désir de l'union avec Dieu et la réalisation de celle-ci
ne s'adressent pas seulement à quelques personnes élues dans la vie contemplative

et en parfaite santé psychique. Comme il y a quelques siècles encore, il
allait de soi que seulement peu de personnes et même de croyants seraient
sauvés, alors qu'à partir du XIXe siècle une vision beaucoup plus optimiste s'est

imposée. D'une manière analogue, si l'on a considéré il y a quelques siècles

que seulement peu de personnes consacrées seraient appelées à l'union
mystique, aujourd'hui l'on se rend compte que cette union mystique est beaucoup
plus répandue et se réalise de multiples manières. Cette approche est très
attirante et valorisante pour tant de chrétiens engagés dans la vie spirituelle.
Cependant, l'une des prémisses implicites de cette manière de voir me semble
être que pour éviter l'élitisme, Dieu devrait se comporter pour ainsi dire de
manière identique avec tous. Cette manière de voir se fonde dans un malaise

par rapport à un Dieu qui semble avoir des préférences, qui se communique
aux uns, mais pas aux autres, en tout cas pas d'une manière évidente. L'auteur
a raison d'insister que Dieu n'a pas de préférence en un sens radical ce qui
reviendrait à poser une double prédestination. On peut alors alléguer que les

préférences ne sont pas du côté de Dieu, mais du côté de l'expérience
subjective. Mais cela n'empêche pas de poser la question : si Dieu fait (ou faisait)
des différences dans son rapport avec les hommes, faut-il l'interpréter comme
une forme d'élitisme Ne faudrait-il pas, dans la ligne de la proposition de
base d'une approche dialogale de l'union avec Dieu, prendre au sérieux qu'une
relation interpersonnelle est singulière dans la mesure où les personnes elles-
mêmes sont singulières Si l'on répond par l'affirmative, on pourrait considérer

que l'union mystique en cette vie n'appartient pas nécessairement au
cheminement de chacun et de chacune, et cela sans dévaloriser les cheminements
dans leur diversité. Ces brèves remarques nécessiteraient approfondissement,
notamment en ce qui concerne la signification de l'union mystique. Selon la

signification plus ou moins large de l'expression, on peut affirmer ou non un
appel universel à l'union mystique.

Le deuxième point concerne la question du désir naturel de Dieu. Tout en
accueillant le combat lubacien contre une conception extrinséciste du rapport
entre nature et grâce, Lecuit refuse finalement l'idée d'un désir naturel de
Dieu. Evidemment, le désir de Dieu est souvent implicite, mais si « le désir



250 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

naturel de Dieu, en tant qu'ordination ontologique à la fin surnaturelle, n'a

aucun rapport significatif avec le désir vécu, psychologique, [...] on ne voit pas
en quoi il importe concrètement dans la dynamique de l'existence concrète »

(160). L'argument est de poids : le désir naturel de Dieu ne semble pas être
confirmé par l'existence concrète. Pourquoi parler d'un désir de Dieu s'il ne
correspond en rien à la conscience actuelle Ainsi, selon Lecuit, on peut bien
dire que le désir est naturellement illimité, mais pour qu'il devienne désir de

Dieu, une transformation du désir s'impose. On peut se demander si cette
conception s'oppose vraiment à l'idée d'un désir naturel de Dieu. En effet, si le désir

humain est illimité, on peut dire que l'illimitation même du désir ne peut
que se réaliser dans l'illimitation de ce qui est désiré, c'est-à-dire avec Dieu. En

parlant du désir naturel de Dieu, on ne se réfère pas à une analyse phénoménologique

des vécus humains, mais plutôt à une interprétation qui découvre
dans la multiplicité des désirs humains une manifestation du désir de Dieu.
Une telle interprétation théologique de l'existence humaine découvre jusque
dans les errances humaines la manifestation de la vocation surnaturelle. Cette
perspective n'exclut pas le point particulièrement important pour Lecuit, c'est-
à-dire la nécessaire transformation du désir humain en désir explicite de Dieu.
Mais l'idée de transformation suppose une continuité avec ce qui précède et
c'est précisément ce que l'on peut appeler le désir naturel de Dieu.

Le troisième point touche à une question corrélative du désir de Dieu pour
l'homme, à savoir celle de la prescience divine. Lecuit suggère une révision de
la conception classique de la prescience divine (Dieu connaît tout ce qui est
ainsi que tout ce qui pourrait être y compris tous les actes libres, c'est-à-dire
les futuribles). Il faut plutôt partir de l'amour de Dieu qui crée des personnes
libres, dont il ne connaît pas a priori les actes libres (321), mais dont il désire
être choisi. Cela se confirme à partir de l'expérience humaine : si nous
pouvions savoir à l'avance le résultat d'un jeu (par exemple que nous allons gagner
une partie de volley), nous ne pourrions plus vraiment désirer la victoire, car
celle-ci est déjà décidée. De manière analogue, si Dieu dans sa prescience
connaissait a priori tous nos actes libres, il ne pourrait plus désirer notre salut,
puisqu'il connaîtrait déjà nos choix. D'où la proposition déjà citée : « Dieu
connaît donc les actes libres de ses créatures au moment où ils sont effectués,
et non a priori. » (322) Mais cette affirmation se heurte à une représentation
univoque du temps et de l'éternité dans le sens que l'éternité comporterait
passé, présent et futur. Penser le désir de Dieu en admettant l'altérité de l'éternité

par rapport au temps et donc aussi la prescience divine par rapport à tout
ce qui se passe ou pourrait se passer dans le temps, invite donc à poser d'une
manière plus radicale la question de quelle manière le désir de Dieu est
analogue au désir humain. L'intégration de la question du rapport entre temps et
éternité aide sans doute à ne pas tomber dans une représentation trop
humaine du désir que Dieu a de nous. Elle aide également à ne pas tomber dans

une conception anthropomorphe de l'approche dialogale, car le dialogue s'inscrit

de notre point de vue essentiellement dans le temps. Comment, en effet,
penser un dialogue et donc une responsivité de la part de Dieu sans les penser
dans le temps



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 251

Le fait de soulever ces questions difficiles a pu montrer à quel niveau de

profondeur arrive l'étude de Lecuit et son mérite de poser de manière résolue
et conséquente la question de la relation divino-humaine. À ce sujet, la

référence au Verbe incarné est sans doute une clé de lecture. La thèse de fond est

que le désir humain de Jésus révèle le désir de Dieu. L'auteur introduit cette
idée en lien avec un texte de la Commission théologique internationale par
rapport à la « souffrance de Dieu » :

« [L]e Fils s'approprie les douleurs infligées à sa nature humaine [...] ; si l'on
s'efforce de ramener cette proposition (et d'autres semblables qui figurent dans
la Tradition) à la simple " communication des idiomes on n'en rend pas
suffisamment le sens profond. Mais la christologie [de l'Église] interdit du moins
d'affirmer formellement que Jésus-Christ serait passible selon sa divinité. »

(307, citation de CTI, « Théologie, christologie et anthropologie [1981] », dans
Textes et documents [ig6g-ig85]. Paris: Cerf 1988, 242-261, ici 258).

En effet, par rapport au Verbe dans sa divinité, il ne peut pas s'agir d'une
souffrance qu'il subirait, mais seulement - selon l'interprétation de Lecuit - d'une
souffrance compatible avec la perfection divine, choisie par rapport à nous. De
manière analogue il faut penser le désir humain de Jésus comme révélant le
désir de Dieu. Ce désir n'est ni subi, ni par rapport à lui-même, mais uniquement

par rapport à l'homme, prédestiné au salut en Jésus-Christ, mais en tant
que libre capable de s'y refuser. Il faut alors insister sur le fait que Dieu n'est

pas neutre par rapport au choix de la personne. De manière paradigmatique,
selon le livre du Deutéronome, Dieu propose à son peuple de choisir entre « la
vie ou la mort, la bénédiction ou la malédiction », mais tout de suite après il
poursuit avec cette incitation : « [cjhoisis donc la vie » (Dt 30,19). Dieu fait
tout le possible pour que sa volonté de salut se réalise, mais cette volonté est
conditionnelle par rapport à la volonté de respecter la liberté humaine. Ce

choix divin n'est pas arbitraire, il s'agit au contraire d'une condition de possibilité

du salut dans la mesure où celui-ci est entendu dans une perspective
interpersonnelle qui inclut la liberté. La question est alors dans quelle mesure
nous pouvons savoir ce que signifie pour Dieu de faire tout le possible pour que
nous le choisissions.





Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

KÜHN, Wilfried: Einführung in die Metaphysik: Piaton und Aristoteles. Hamburg:

Felix Meiner Verlag 2017, 240 S., ISBN 978-3-7873-3006-5.

Wilfried Kühn kann als einer der exzellenten gegenwärtigen Kenner der
antiken und mittelalterlichen Metaphysik gelten: Er hat wichtige Arbeiten auf
diesem Gebiet vorgelegt, besonders zu Sokrates, Piaton, Plotin und Thomas
von Aquin. Von besonderem Wert scheint mir seine großangelegte Studie
Quel savoir après le scepticisme? Plotin et ses prédécesseurs sur la connaissance

de soi-même zu sein (Paris: Vrin 2009), in der Kühn zu vielen innovativen

und bedenkenswerten (aber auch strittigen und provozierenden) Thesen

in Bezug auf Plotins Theorie des Selbstbewusstseins in der Schrift Ennea-
de V.3 [49] gelangt. Auch seine Beiträge zur Diskussion um den platonischen
Phaidros und die darin enthaltene Schriftkritik oder zur politischen Philosophie

des Marsilius von Padua gehören zu den beachtenswerten Leistungen des

Autors, der gleichermaßen durch Originalität, argumentative Sorgfalt und
genaue Textkenntnis beeindruckt.

Die hier anzuzeigende Monographie ist nun zum einen als Einführung
gedacht und bietet zum anderen eine in sich geschlossene, umfassende
Darstellung der metaphysischen Grundpositionen von Piaton und Aristoteles.
Hierin liegt eine Schwierigkeit, weil das Buch damit durch das

Wahrnehmungsraster des philosophischen Lesepublikums zu fallen droht. Denn einerseits

ist es ausdrücklich nicht an Fachkolleg(inn)en adressiert: Es werden nur
wenige fremde Interpretationen zu kontroversen Themen angeführt, kaum
Literatur zitiert und nur selten eigene Thesen explizit in Konkurrenz zur
vorhandenen Forschung präsentiert. Das Buch ist vielmehr als zusammenhängende

Darstellung (.Überblick') für Studierende gedacht; Zitate und
Literaturangaben fungieren dabei als bloße Belege. Doch in Wahrheit ist das Buch
viel zu voraussetzungsreich und komplex, um als Studienliteratur durchgehen

zu können. Das macht es umgekehrt zur spannenden Lektüre für alle
diejenigen, die Piatons Ideentheorie und Aristoteles' Erste Philosophie nochmals

kritisch durchdenken möchten. Ambitioniert wirkt das Buch überdies
darin, dass Kühn es nicht bei einer Gesamtdarstellung bewenden lässt,
sondern auf die Zusatzfrage abzielt, ob die Metaphysik nicht letztlich auf einer
(in ihrer Legitimität fraglichen) These beruht: der von der Stabilität und
Invarianz der Wirklichkeit, wenn schon nicht der Erfahrungswelt, dann doch
zumindest einer Letztrealität. Das Buch beginnt und endet mit dem
Verdacht von Anti-Metaphysikern wie Nietzsche, es handle sich bei der Unver-
änderlichkeitsthese um eine bloß lebenspraktische Illusion.

Gibt es unerschütterliches Wissen von der Wirklichkeit? Und ist die
Wirklichkeit selbst etwas Stabiles? Piaton verfolgte mit der Einführung seiner
Ideentheorie die Absicht, Prädikate, die wir mehreren Entitäten zuschreiben
(,X, Y und Z sind schön') auf das, was das Gemeinsame in diesen
Verwendungsweisen ist, hin zu untersuchen. Das Gemeinsame verstand er als das
invariante Definitionswissen (,Was eigentlich meinen wir mit .schön'?'), wäh-



254 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

rend ihm die Zuschreibung von Prädikaten an konkrete Entitäten als flüchtig
galt. Ideen sind dasjenige Stabile, was die instabile Prädizierbarkeit erst
ermöglicht. Somit sind die Ideen die gesuchten Stabilitätsanker; sie existieren
für Piaton in einer wahren, intelligiblen Welt. Kurzzeitig (im Menon und im
Phaidon) glaubte Piaton, wir hätten das Wissen um Ideen in einer präexistenten

Lebensform erworben und gelangten wiederum zu ihm durch eine Art
.Erinnerung' (anamnêsis). Andererseits bezahlt Piaton hierfür den Preis der
Annahme .absonderlicher Entitäten', und er kann deren Verhältnis zu den
Sinnesdingen (.Teilhabe', .Nachahmung') nicht gerade befriedigend erklären.
Aufgrund der Selbstprädizierbarkeit (,Das Schöne selbst ist schön') droht ein
infiniter Regress. Zudem ignoriert Piaton die Unterscheidung zwischen
substantiellen Prädikaten (,X ist ein Mensch') und akzidentellen (,X ist schön').
Zwei der Kühn'schen Platon-Interpretationen verdienen besondere Erwähnung:

die der Idee des Guten (60-96) und darin enthalten die der Kritik des
Homo-mensura-Satzes (76-86): In sehr subtilen Analysen werden die Stärken

und Schwächen der platonischen Positionen erläutert, ohne dass Kühn
als Platon-Apologet oder Anti-Platoniker auftritt.

Der Hauptvorzug des Aristotelischen Metaphysikmodells liegt für Kühn
in der Entdeckung des Unterschieds zwischen Substanzen und Akzidentien,
der mit Platonischen Mitteln nicht formulierbar ist. Substanzen sind dasjenige,

was auf selbständige und auf prioritäre Weise existiert; alles andere ist
von ihnen abhängig und auf sie bezogen. Andererseits empfindet Kühn das

sprachphilosophische und ontologische Klassifizierungsschema der Kategorien

als ziemlich unzureichend. Insbesondere die Unterscheidung von
selbständiger Existenz und abhängiger Inhärenz wird von Kühn eingehend pro-
blematisiert (153^). Auf welche Weise gibt es Akzidentien, wenn sie doch
von verschiedenen Entitäten geteilt werden können? Wie lassen sie sich
definieren? Und wie existieren Substanzen als Gattungen und Arten? Reicht hier
die Idee eines intergenerationellen Formentransfers (,Ein Mensch zeigt
einen Menschen') wirklich aus, wie uns Aristoteles suggeriert? Wie gelangt
dann aber die Form des Hauses (generell: die Form von Artefakten) in den

,Kopf des Architekten (allgemein: des Handwerkers), so dass dieser sie dann
auf (Bau-)Material übertragen kann? Kann man mit Aristoteles Steine,
Metalle oder Erdklumpen überhaupt als formbestimmte Substanzen auffassen?
In solchen und ähnlichen Fragen stößt Aristoteles' Ansatz für Kühn an Plau-
sibilitätsgrenzen. Überzeugender wirken da für Kühn seine Modelle der
Erklärung der veränderlichen Welt, in denen Aristoteles klare Vorteile gegenüber

Piaton vorzuweisen hat. Aristoteles, so Kühn, habe dabei drei Arten von
.Prinzipien' unterschieden: (a) Gott als letztes Prinzip aller Veränderungen,
(b) Ursachen (im Sinn der Vier-Ursachen-Lehre) als Prinzipien der Veränderungen

und (c) logische Prinzipien wie den Satz vom zu vermeidenden
Widerspruch. Metaphysik als Theologik (a) und Metaphysik als allgemeine
Wissenschaft des Seienden und seiner Ursachen (b) seien von Aristoteles nicht
wirklich miteinander verbunden worden (115). In seiner Darstellung von (b)
akzentuiert Aristoteles nicht so sehr das veritative und das prädikative Sein

(Wahrsein und Zukommen), sondern das Existieren, das Wesentlich-sein so-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 255

wie das Möglich- und Wirklichsein. Die dynamis-energeia-Unterscheidung
wird von Kühn schließlich sowohl in ihrer ontologisch-naturphilosophischen
als auch in ihrer moralisch-politischen Bedeutung untersucht.

Alle diese Kühn'schen Darstellungen sind zweifellos konzise und
problemorientiert; sie zeigen die Vorzüge und Nachteile der beiden Modelle
sine ira et studio. Man gewinnt als nachdenkliche(r) Leser(in) zahlreiche
Anregungen und erlebt nützliche Irritationen. Dennoch bleibt eine Grundspannung

übrig, die das ganze Buch durchzieht: Als Einführung für Studierende
müsste die Darstellung im Grunde um Neutralität, Informationshaltigkeit,
Einfachheit und Objektivität bemüht sein. Das Buch ist jedoch weit vom Ton
und Inhalt einer Doxographie entfernt; es ist weit eher perspektivisch und
pointiert. Mir scheint es sich bei Kühns Monographie eher um eine persönliche

philosophische Auseinandersetzung zu handeln, häufig mit Blick auf
die spätere christliche Metaphysik des Mittelalters. Als Auseinandersetzung
mit den metaphysischen Theorien von Piaton und Aristoteles wirkt es gleichwohl

äußerst lesenswert - aber eine Einführung ist es sicher nicht. Am besten

gefällt mir im Sinn dieser Würdigung die schöne Zusammenstellung von
Hintergründen und Merkmalen von beiden Varianten von Metaphysik, teils
gemeinsamen, teils individuellen Charakteristika (212-223).

Einige wenige Kritikpunkte: Es scheint mir ausgeschlossen, mit Kühn in
der Frage, ob Ideenwissen bei Piaton intuitiv oder diskursiv erworben wird,
eine Mittelposition einnehmen zu wollen (42): Piatons Epistemologie kann
m.E. nur entweder als Intuitionismus oder als diskursive Theorie verstanden
werden.1 Wenn es intellektuelle Anschauung bei Piaton gäbe, wäre eine
diskursive Methode eben gegenstandslos und umgekehrt. Der Dialog Parmeni-
des ist sicher nicht .relativ spät' (43 und 51); er gehört nachweislich zum
zeitlichen Umfeld der Politeia. Himmelskörper und Lebewesen bei Aristoteles
sind keine ,Selbstbeweger' (was es streng genommen für ihn gar nicht geben
kann); vielmehr ist jede Bewegung ,Fremdbewegung' (117). Dass die durch
den Ersten Unbewegten Beweger verursachte Veränderung der Himmelskörper

auf einem Begehren beruht (119-121), ist eine in der aktuellen Aristoteles-
Forschung (Enrico Berti, Sarah Broadie u.a.) häufig angezweifelte These.
Und schließlich scheint es mir nicht ganz angemessen, wenn Kühn am Ende
des Buchs auf Nietzsches Metaphysik-Kritik mit der Bemerkung zurückkommt,

die heutigen Wissenschaften setzten sich dem Verdacht aus, sie
dienten mittels der Erzeugung von Pseudo-Objektivität in Wahrheit den
politisch-ökonomischen Interessen irgendwelcher Auftraggeber. Das mag ja so

sein; aber das beantwortet nicht die Frage, ob eine Metaphysik invarianter
Tatsachen und Wissensformen nach Nietzsche möglich ist oder nicht. Auch
sehe ich nicht, warum ein Ausweg in jener Historisierung liegen sollte, die
mit Husserl ganz zum Schluss empfohlen wird (225).

1 Dazu etwa: HORN, Ch./RAPP, Ch.: Intuition und Methode. Abschied von einem Dogma
der Piaton- und Aristoteles-Exegese, in: Philosophiegeschichte und logische Analyse 8 (2005),
11-45.



256 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Ein starkes und irritierendes Buch, an dem man sich reiben kann und
dem man deshalb viele Leserinnen und Leser wünscht.

Christoph Horn

Tulli, Mauro/ERLER, Michael (éds.): Plato in Symposium. Selected Papers
from the Tenth Symposium Platonicum International Plato Studies 35).
Sankt Augustin: Academia Verlag 2016, 529 p., ISBN 978-3-89665-678-0.

Le volume propose un choix de 67 contributions (parmi 120) issues du Xe

Symposium Platonicum de Vinternational Plato Society sur le Banquet de

Platon, tenu à Pise du 15 au 20 juillet 2013, par des spécialistes de Platon
issus d'institutions universitaires du monde entier (majoritairement : Italie,
France, États-Unis, Allemagne, Royaume-Uni, Canada, Japon), toutes fonctions

confondues, du doctorant au professeur émérite. La particularité des
études est d'être très courtes (en moyenne 5 à 6 pages, sauf pour quelques
articles issus de sessions plénières, 10-12), mais accompagnées chacune d'une
courte bibliographie qui permet de prolonger la recherche. Le tout constitue
un ouvrage relativement volumineux (XII + 529 pp.), dans lequel on s'oriente
grâce à un classement thématique en XIII sections visant à aborder tous les

aspects du Banquet. Ne pouvant rendre justice à toute la richesse de ce
volume, nous proposons un aperçu d'une ou deux études par section.

(I.) Dans une leçon inaugurale, Stephen Halliwell (« Eros and Life-Values in
Plato's Symposium ») cherche l'unité du Banquet : elle pourrait résider dans
la valence positive que prend l'amour dans presque tous les discours,
réorientation du désir, source de valeurs vitales, alors qu'Eros était souvent
associé dans la culture antique à des expériences incontrôlées. (II.) Dans une
importante section sur l'exégèse générale du dialogue (10 études), on pourra
signaler Nicholas P. Riegel (« Tragedy and Comedy at Agathon's Party : Two
Tetralogies in Plato's Symposium »), qui fournit une nouvelle proposition de

division du texte, qui refléterait la structure des tétralogies dans les festivals
des Grandes Dionysies (3 tragédies + 1 drame satyrique) : la première tétralogie

du Banquet serait formée par les trois discours sérieux de Phèdre, Pausa-
nias et Eryximaque, suivis du discours comique d'Aristophane ; la deuxième

par le discours d'Agathon tragédien, les discours (à distinguer) de Socrate et
de Diotime rapporté par Socrate, suivis à nouveau d'un élément satyrique
avec le discours d'Alcibiade. (III.) Parmi les quatre études sur le cadre du
dialogue, Lidia Palumbo (« Narrazioni e narratori nel Simposio di Platone »)

analyse minutieusement, sur la base du prologue, la transmission du récit
(diegesis) de la rencontre entre Agathon, Socrate et Alcibiade par les différents
narrateurs : Aristodème et Apollodore, narrateurs légitimes car liés affec-
tivement à Socrate, et Phénix, narrateur manqué. La narration est comme un
long parcours, qui se fait sur le chemin conduisant à la cité ; elle doit préciser

ses sources, rendre raison de ce qu'elle dit : c'est l'image de l'aimé,
Socrate, qui est en jeu.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 257

On peut ensuite regrouper les cinq éloges qui précèdent le discours de
Socrate : (IV.) Noburu Notomi (« Phaedrus and the Sophistic Competition of
Beautiful Speech in Plato's Spymposium ») cherche à en distinguer les
influences rhétoriques : Phèdre, en rapportant les vers d'Hésiode et de Parmé-
nide, cite l'Anthologie d'Hippias, et manifeste la même polymathie et capacité

mnémonique que le célèbre sophiste. Pausanias, s'opposant à Phèdre en
avançant la distinction des deux Aphrodite et la correction des mots (ortho-
epeia), se réclamerait plutôt de Prodicos. Enfin, Agathon imite, c'est bien
connu, le style de Gorgias par les structures doubles et les jeux d'assonances,
mais aussi par le goût du paradoxe, lorsqu'il rétorque qu'Eros n'est pas le
dieu le plus ancien, mais le dieu le plus jeune. (V.) Olivier Renaut (« La
pédérastie selon Pausanias : un défi pour l'éducation platonicienne ») fait écho
à l'étude de Brisson en début du volume sur les rapports entre paiderastia et
philosophia, en précisant la portée du discours de Pausanias, dans lequel nous
trouvons déjà, contre une pratique vulgaire, une pratique correcte de la
paiderastia éducative, soumise à certaines règles, et possédant un rapport avec
une certaine philosophia ; en ce sens il constitue un défi pour le discours de
Diotime et l'éducation platonicienne. (VI.) Silvio Marino (« La medicina di
Erissimaco : appunti per una cosmologia dialogica ») examine l'arrière-plan
médical du discours d'Eryximaque, les parallèles lexicaux et conceptuels avec
le corpus hippocratique, en particulier le premier livre du Régime du Pseudo-
Hippocrate (symphonia, harmonia...), dans lequel on trouve un même usage
de la musique comme science de l'harmonie. (VII.) Michèle Corradi (« Aris-
tofane e l'ombra di Protagora : origini dell'umanità e orthoepeia nel mito de-
gli uomini-palla ») revient sur le dossier rhétorique et relève dans le discours
d'Aristophane des notes protagoréennes : d'un point de vue narratif, les
parallèles avec le mythe du Protagoras sur les origines de l'humanité sont
évidents ; en outre le discours sur les genres primordiaux de l'humanité
(masculin, féminin, androgyne) devait faire écho aux recherches de Protagoras
sur les genres grammaticaux (Aristote, Rh. 140706-8). (VIII.) Mario Regali (« La
mimesis di sé nel discorso di Agatone : l'agone fra poesia e filosofia nel Sim-
posio ») rappelle que le discours d'Agathon est entièrement construit sur la

représentation de soi (mimesis, même si le terme n'est pas présent dans le
discours) : pour Agathon, Eros est beau, jeune, délicat, et poète, comme lui-
même ; pour Socrate, qui répond à Agathon, Eros sera en manque du beau,
rude, va-nu-pieds, philosophe.

(IX.) Le volume consacre la section la plus importante au discours de Soc-
rate/Diotime (16 études). Notamment, Filip Karfik (« Eros und Unsterblichkeit

: das Hervorbringen im Schönen ») met l'accent sur le thème de
l'immortalité, et de « l'enfantement dans le beau » dans ses sens métaphoriques.
La nature humaine, porteuse d'« embryons », est désireuse d'engendrer ; elle
ne peut le faire que dans le beau, selon le corps ou selon l'âme. On découvre
la cohérence du discours de Diotime, jusqu'à son aboutissement dans la
scala amoris. Il ne s'agit pourtant pas pour les hommes de devenir immortels
à la manière des dieux, dont l'être est toujours inchangeant, mais de



258 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

participer à un autre type d'immortalité, dans lequel réside un certain
changement (ici, l'ancien laisse place à du nouveau, 208b). Mario Vegetti («
Immortalité personale senza anima immortale : Diotima e Aristotele ») précise
encore les trois manières de devenir immortels, à savoir l'immortalité biologique

par la procréation ; l'immoralité culturelle, de type héroïque, qu'elle soit
poétique ou politique ; et la plus haute forme d'immortalité, par la contemplation

du beau. Ce type d'immortalisation ne présuppose pas l'immortalité
de l'âme individuelle, qui n'est pas thématisée dans le Banquet (voir aussi
Chad Jorgenson « Becoming Immortal in the Symposium and the Timaeus »).
Preuve en est que ces différentes formes d'immortalisation se trouvent chez
Aristote, qui considère l'âme comme inséparable du corps. (X.) À partir du
discours d'Alcibiade, Alessandro Stavru (« Socrate karterikos (Platone, Sim-
posio 2i6c-22ib) ») examine la karteria, la force d'âme, la résistance de Socrate

(même racine que kratos, la force). À la différence d'Alcibiade qui ne
peut résister aux discours de Socrate, Socrate, bien que touché par sa beauté,
résiste aux avances d'Alcibiade ; dans la campagne militaire de Potidée il
résiste à la faim ou au froid ; il est celui qui résiste le mieux au vin. On apprend
aussi sur les autres vertus attribuées à Socrate dans la littérature socratique
chez Xénophon ou Antisthène, la maîtrise de soi (engkrateia), la tempérance
(sophrosyne), ou la sagesse (phronesis).

(XI.) Dans une importante section sur l'éthique de l'amour (8 études), David
T. Runia (« Eudaimonist Closure in the Speeches of Plato's Symposium »)
montre que, de la même manière que dans le final du Timée (9ob-d) ou
d'autres dialogues de Platon, la majorité des discours prononcés dans le Banquet

ont un but (te/os) éthique, et mentionnent très souvent, soit dans leur
partie conclusive, soit dans leur climax, la capacité de l'amour à amener à

l'excellence (aretè), à la vie bonne ou au bonheur (eudaimonia). (XII.) La

figure de Socrate reçoit aussi une attention particulière (7 études) : Andrea
Capra (« Transcoding the Silenus. Aristophanes, Plato and the Invention of
Socratic Iconography ») s'intéresse notamment au portrait physique de
Socrate. Contrairement à l'idée reçue selon laquelle la statue de l'Académie, aux
traits de Silène, aurait été modelée d'après sa description par Alcibiade dans
le Banquet, il faut conclure, à la lumière de preuves textuelles, que le portrait
comique de Socrate par le comédiographe Aristophane lui-même devait
préexister. Platon, en rédigeant le discours d'Alcibiade, s'est probablement servi
de ce masque (prosopon) comique pour en retirer un message plus sérieux,
répondant à Aristophane par l'image des statuettes merveilleuses que l'on
découvre en ouvrant le silène (216e). (XIII.) En conclusion du volume, sur la

réception, nous pouvons signaler l'étude de Piera De Piano (« Gli eroi e la

natura demonica di Amore : Proclo interprète di Simposio 20ie-204-b »), qui
attire l'attention en particulier sur deux passages du commentaire au Cratyle
de Proclus sur les démons et les héros, qui permettent de mieux saisir
l'interprétation par le néoplatonicien de l'amour comme intermédiaire, pour
terminer par l'étude de Margherita Erbi (« Lettori antichi di Platone : il caso
del Simposio (POxy 843) »), qui présente le papyrus d'Oxyrhynque (Egypte),



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 259

datable du IIe ou IIIe siècle après J.-C., contenant la seconde moitié du texte
du Banquet, un des volumes les mieux conservés et le plus étendu des 96
papyrus antiques contenant les dialogues de Platon, et qui permettent de
vérifier ou corriger parfois les leçons des codex médiévaux.

Nicolas D'Andrès

KÖNIG-Pralong, Catherine: Médiévisme philosophique et raison moderne. De
Pierre Bayle à Ernest Renan Conférences Pierre Abélard). Paris: Vrin 2016,

176 p., ISBN 978-2-7116-2679-3.

Com'è nata la storia délia filosofïa medievale corne disciplina accademica?
Sulla base di quali interessi e presupposti, forse operanti in modo invisibile
ancora oggi? Il volume di Catherine König-Pralong, esito di un ciclo di
"Conférences Pierre Abélard" e del progetto ERC "Memophi. Medieval Philosophy
in Modem History of Philosophy", si propone di rispondere a tali domande e

di portare alia luce gli assunti in primo luogo politici che hanno portato alia
nascita délia disciplina. L'opéra si concentra sul periodo tra Sette e Ottocento
(prima, cioè, deM'enciclica Aeterni patris di Leone XIII [1879] e del collega-
mento tra storia délia fdosofia medievale e neoscolastica: cf. 165-166). Metten-
do a frutto il materiale raccolto anche da altri studiosi (ad esempio Santi-
NELLO, G. [PlAIA, G.] (ed.): Models of the History of Philosophy, I-III. Dordrecht:

Kluwer [Springer] 1993-2015 e Quinto, R.: "Scholastica". Storia di un
concetto. Padova: II Poligrafo 2001), König-Pralong indaga in modo più spe-
cifico il Iegame tra storia della filosofia medievale e politiche europee naziona-
liste e coloniali (13). Si esaminano cosi le prime origini del medievismo filoso-
fico, di cui si esplorano i legami con tre elementi in particolare: le imprese di
costruzione e legittimazione della razionalità moderna; la legittimazione della
supériorité europea contro culture non-europee; all'interno dell'Europa, 1 'oppo-
sizione tra nazioni, in primo luogo tra Francia e Germania.

Il breve ma denso volume si compone di quattro capitoli. Nel primo si
présenta a grandi linee l'approccio al medioevo nelle storie della filosofia tra 1600

e 1850, e si dettaglia la trasformazione del giudizio sulla media tempestas da

negativo a positivo. II medioevo si inserisce nelle storie della filosofia solo
dagli anni Trenta del Settecento, nelfambito della storia critica della filosofia.
Inizialmente vi è descritto come un periodo di retrocessione e fallimento della
ragione filosofica - un giudizio negativo che attraversa trasversalmente anche
ricostruzioni animate dai presupposti più diversi, come la Historia critica phi-
losophiae (1742-1744) del pastore protestante Jacob Brucker e l'Histoire
critique (1737) del filosofo materialista André-François Boureau-Deslandes, con-
frontate aile pp. 20-24. Dalla fine del Settecento si assiste perö a una riabilita-
zione, animata da due fini. Da un lato, essa si lega all'emergere dell'afferma-
zione di un'identità europea comune, i cui elementi salienti sono identificati
nella filosofia greca e nella religione cristiana (e dunque, rispettivamente,
nell'antichità e nel medioevo). D'altro lato, il medioevo è rivalutato anche per
l'emergere delle identité nazionali, Ie quali "colonizzano" parti del passato me-



2Öo Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dievale (centrale, tra gli altri aspetti, perché in esso compaiono le prime lingue
nazionali) per fame proprio patrimonio.

11 cuore del libro è rappresentato dai tre capitoli che seguono, che si fo-
calizzano su tre argomenti più specifici. II capitolo 2 considéra lo sviluppo
della storiografia sulla filosofia detta "araba" o "semitica", dai primi interessi
per la materia (conosciuta inizialmente in modo assai lacunoso) nel Settecento
sino a Averroès et l'averroïsme (1852) di Ernest Renan. In pressoché tutti i casi,
la filosofia "araba" o "semitica" era vista nella sua opposizione alla filosofia
europea, di cui essa rappresentava l'alterità. Gli esiti non furono perö sempre
gli stessi e i ruoli che vennero assegnati alla filosofia araba furono talora anche
contraddittori. Nel contesto illuminista francese, ad esempio, si esprimeva un
giudizio positivo sulla filosofia araba che, in chiave anticattolica, era vista come

la culla della scienza moderna e di un indifferentismo religioso precursore
dell'ateismo moderno. In seguito, cambiô il rapporto con la filosofia medievale
latina: prima del 17800a., l'arabo e lo scolastico erano entrambi l'altro della ra-
zionalità moderna (ad esempio per Jacob Brucker); dagli ultimi decenni del
XVIII secolo, invece, la cultura araba venne opposta a quella indoeuropea (che
includeva anche la scolastica). In quest'ultimo contesto, in cui la filosofia gre-
ca antica diventa un elemento saliente del patrimonio europeo, sorgono ripe-
tuti dibattiti sul ruolo giocato dalla mediazione araba nel passaggio del
patrimonio filosofico greco al mondo latino (è stata fonte di possibile corruzione? è

stata un puro veicolo, senza alcuna originalité propria?), e sul valore della
filosofia prodotta in terra d'Islam. Un ruolo speciale e "protéiforme" (93) fu rico-
perto da Averroè. Ad esempio, per Pierre Bayle l'averroismo preannunciava sia

l'ateismo illuminista, sia la metodologia luterana di separazione tra filosofia e

teologia; per Ernest Renan Averroè era un'eccezione nella cultura araba per il
proprio razionalismo ma veicolava anche un comparativismo religioso giudi-
cato tipico della cultura musulmana.

Anche il capitolo 3 si concentra su un'opposizione, ma questa volta su scala

intraeuropea. Esso analizza l'emergere, nel corso dell'Ottocento, dell'antago-
nismo tra Nord e Sud Europa nella forma del contrasto tra mistica e scolastica.
König-Pralong présenta dapprima la formazione della categoria di "mistica te-
desca" nella Germania del primo Ottocento, soprattutto nei circoli preroman-
tici e romantici; mostra poi lo sviluppo dell'opposizione mistica vs scolastica in
Francia, in particolare nelle opere di Victor Cousin e della sua scuola. Secondo
la categoria storiografica che andava formandosi, la mistica apparteneva alla
Germania e al "Nord"; si rifaceva alla "vera filosofia" greca - quella platonica -
e al cristianesimo; si esprimeva in lingua volgare; era rappresentata nella sua

purezza da autori tedeschi del XIV secolo corne Eckhart, Suso e Tauler (cf. 113—

114). La scolastica era invece caratteristica della Francia e del "Sud" (pur aspi-
rando a un valore universale: ulteriore elemento di differenza rispetto alla
mistica tedesca); si riallacciava alla tradizione aristotelica; si distanziava dalla sfera

religiosa; si esprimeva in latino. Anche in questo caso, gli esiti possono essere
in certa misura sorprendenti: ad esempio, Dante ricopri un ruolo non trascura-
bile nella formazione della categoria di mistica tedesca per il valore da lui
attribuito al volgare fiorentino (cf. 103-105 e 112 per il Dante di August e Fried-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 261

rich Schlegel e di Hans Martensen); d'altra parte, anche il latino della scola-
stica era visto come all'origine di una lingua volgare, il francese, che perö assu-
meva il ruolo di "langue universelle de la raison" (125).

L'ultimo capitolo è dedicato alla storiografia (tra Seicento e Ottocento) su
Pietro Abelardo, selezionato in quanto "objet symbolique et stratégique" (163)
del progetto accademico e politico di Victor Cousin e, grazie a quest'ultimo,
figura imprescindibile per la medievistica francese dagli anni Trenta dell'Otto-
cento in poi. L'Abelardo cousiniano si staglia contro il ritratto che del pensa-
tore veniva fatto nel secolo precedente: prima degli Ouvrages inédits d'Abélard
di Cousin (1836), il filosofo di Le Pallet - di cui moite opere, in particolare
quelle logiche, erano ancora sconosciute e inédite - era una figura quasi ro-
manzesca, célébré soprattutto per le vicende biografiche desumibili dal suo
epistolario. Pubblicandone le opere, Cousin ne fece anche il protagonista di un
progetto di vasta scala, basato sulla "triple équation qui identifie l'Europe au
christianisme, le christianisme au Moyen Âge et le Moyen Âge à la France"
(152). Nel progetto cousiniano la scolastica medievale era vista come patrimo-
nio nazionale francese, ma anche corne la radice dell'intera Europa moderna,
unificata dalla comune cultura cristiana. In questo quadro Abelardo è non solo
il primo scolastico (contro ricostruzioni che collocavano l'inizio della scolastica

solo nel XIII secolo), ma anche un filosofo aristotelico, all'origine del me-
todo dialettico con il suo Sic et Non, razionalista e anticipatore di Cartesio. La
discussione che per Cousin e la sua scuola ha un ruolo dominante nel pensiero
medievale è il dibattito sugli universali, in cui Abelardo sosterrebbe una solu-
zione centrista, il "concettualismo", rifiutando gli estremi di nominalismo e

realismo. il concettualismo abelardiano anticipa cosi il centrismo, anche politico,

di Victor Cousin e il suo eclettismo filosofico.
A questo proposito, sembra sfuggita a König-Pralong la paradossalità del

ruolo del De generibus et speciebus nella costruzione di un Abelardo con-
cettualista. I testi fondamentali con cui Cousin ricostrui la posizione abelar-
diana sugli universali non erano infatti, come per gli studiosi odierni, la Logica
'Ingredientibus' e la 'Nostrorum Petitioni Sociorum' (due opere entrambe allora
sconosciute): egli si servi principalmente del Fragmentum sangermanense de

generibus et speciebus GS), che pubblicô come opera del fdosofo di Le

Pallet. Le pp. CXXX-CLXXXIV degli Ouvrages inédits sono occupate dall'analisi e

dalla traduzione di ampi brani di questo testo, che è stato recentemente rie-
dito da Peter King (Pseudo-Joscelin. Treatise on Genera and Species, in: Oxford
Studies in Medieval Philosophy 2 [2014], 104-211) a partire non solo dal codice
Paris, Bibliothèque nationale de France, lat. 13368 usato nell'edifio princeps di
Cousin, ma anche utilizzando un secondo testimone: Orléans, Bibliothèque
Municipale, 266. Come notava Cousin, GS contiene una pars destruens e una
pars construens. La prima, che présenta una critica al nominalismo e a due va-
rianti del realismo - una delle quali, oggi nota come teoria dell'essenza mate-
riale, è criticata da Abelardo anche nell'Historia calamitatum -, viene messa a

frutto da Cousin per presentare il suo Abelardo in posizione mediana tra
nominalismo e realismo. Nella pars construens si trova invece una teoria sugli
universali collettivista che offre solo modesti appigli per un'interpretazione



2Ô2 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

"concettualista". Ora, mentre la categoria cousiniana del concettualismo abe-
lardiano ha goduto di larga diffusione anche a livello manualistico, GS fu
disattribuito già pochi anni dopo la sua pubblicazione (ad esempio da Heirich
Ritter nel 1844; per maggiori dettagli cf. Tarlazzi, C.: Individui Universali. II
realismo di Gualtiero di Mortagne nel XII secolo. Barcelona: Fidem/Brepols
2018). A partire da vari elementi, GS venne più opportunamente assegnato al
milieu di un rivale di Abelardo, Gosleno di Soissons, la cui posizione sugli
universali è tra quelle descritte da Giovanni di Salibury in Metalogicon II, 17.
GS sostiene la teoria secondo cui i generi e le specie sono collectiones delle
materie o essentiae degli individui - una posizione che, senza essere esatta-
mente la stessa, è vicina alla teoria realista della collectio criticata nella Logica
'Ingredientibus'. II concettualismo, forma mascherata di nominalismo secondo
Cousin, emergerebbe dunque da quello che è in realtà il testo realista di un
rivale di Abelardo; dallo studio di König-Pralong non risulta perö quest'esito
paradossale. L'imprecisione della categoria cousiniana rispetto al testo che in-
tendeva analizzare e il legame che essa instaurava tra Abelardo e il nominalismo

ha consentito alla categoria stessa una vitalità superiore alle premesse
(di attribuzione testuale) su cui essa si basava.

Médiévisme philosophique et raison moderne percorre la vasta materia in
esame con competenza e acume, ma senza evitare l'impressione generale di
una certa caoticità. In gran parte ciö è dovuto alla qualità del lavoro, che évita
facili semplificazioni e include quelle sfumature che complicano il quadro; a

volte, perô, cid awiene anche per la mancanza di alcuni aiuti per il lettore (ad
esempio, un elenco cronologico dei principali scritti in esame sarebbe stato
apprezzabile in un volume privo di bibliografia separata e in cui i medesimi
autori sono affrontati in più punti). Lettura obbligata per gli studiosi di filo-
sofia medievale, il libro ha inoltre un valore più ampio: attraverso l'esame della
nascita di una "petite discipline" (10) per importanza e numéro di accademici,
si indagano anche dinamiche di costruzione di un'identità europea e le prime
forme di opposizioni attive ancora oggi.

Caterina Tarlazzi

PUTALLAZ, François-Xavier : Le Mal. Paris : Cerf 2017, 192 p., ISBN 978-2-204-
12451-5-

La société occidentale moderne marquée par une rationalité calculatrice et
technicienne se trouve intellectuellement fort dépourvue lorsque se manifestent

à elle des événements profondément destructeurs comme les attentats
de septembre 2001. On se souvient peut-être de l'essai du philosophe Jean-
Pierre Dupuy justement intitulé Avions-nous oublié le mal Penser la
politique après le u septembre (Paris : Bayard 2002). La modernité affronte ici un
vrai défi : il faut conjurer le mal, le contenir, l'éradiquer même au besoin par
une « tolérance zéro », mais on n'arrive pas à savoir ce qu'il est.

Le livre de François-Xavier Putallaz vient à point nommé. La sobriété du
titre, Le Mal, indique que l'A. va aller au cœur du sujet. Il ne s'agit pas seule-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 263

ment du mal dans tel ou tel contexte, pour telle ou telle question éthique ;

c'est du mal en tant que tel qu'il s'agit.
L'A. commence par distinguer la dimension objective (mal privation), ce

qui pose la question de la possibilité de sa connaissance, et la dimension
subjective (mal malheur). Ces premières pages (21-43) sor>t décisives. Dès lors
que le mal se présente dans les choses sans être lui-même une chose,
comment le connaître sinon en le « réifiant » conceptuellement alors qu'il n'est pas
une res Mais il faut éviter l'illusion selon laquelle on confond « le mal »

avec « la connaissance du mal » (32). Enfin, l'expérience subjective du mal
doit être cernée : elle est notre rapport à la réalité vécue. La subjectivité ne
donne pas, de soi, une meilleure connaissance du mal, mais éprouvant le
malheur elle capte un signe qui lui faudra savoir lire. Et pour cela, revenir à

la dimension objective première.
C'est ce fondement objectif que l'A. décrit et pénètre par les trois

développements qui suivent : l'objectivité du mal (45-74), la nature du mal (75-
90) et la diversité du mal (91-104). Le mal est une « absence anormale » ou
mieux : la privation d'un bien dû. Comment penser ce « moins » L'A. montre

bien qu'il n'est pensable qu'à partir du bien dans son intégrité (50-51) et

que l'on ne peut « réifier » le mal. Se pose alors la question de la nature du
mal. L'A. ici expose fort bien qu'il faut tenir ensemble les deux propositions :

le mal est ; le mal n'est pas. Le verbe être n'a pas ici le même sens, et c'est ce

qui ôte la contradiction. Le mal n'est pas au sens où il n'est pas un étant avec
son essence propre. Le mal est au sens où la privation existe vraiment, c'est-
à-dire au sens où un étant est affecté d'une diminution (79-80), en
particulier de son bien (belles précisions sur le transcendantal « bien » 87-89).
L'A. poursuit par la diversité analogique du mal. C'est l'occasion d'un rappel
fort pédagogique sur l'analogie. Le mal étant insaisissable en dehors du bien
qu'il affecte, c'est donc à partir du bien dans ses diverses réalisations qu'il
faut saisir les diverses privations possibles. Mais ici intervient la considération

du sujet qui éprouve le manque : être aveugle n'est pas le même mal
dans l'homme et dans l'animal (103), de même que le mal moral n'est pas de
même type que le défaut technique d'une machine.

Cette approche au plus près du réel à la fois métaphysique et vécu exis-
tentiellement conduit l'A. à s'interroger sur l'expérience du mal, autrement dit
du malheur (105-132). Il convient ici de cerner le rôle de l'affectivité qui peut
faire éprouver une grande douleur pour un mal objectivement mineur (cf.
l'enfant qui casse son jouet). Mais il faut aller plus loin : qu'en est-il du mal
volontaire, causé à soi-même ou à autrui L'A. montre bien que tout ce qui
est voulu l'est à titre de bien, au moins apparent (121), mais que c'est le jugement

de conscience qui fait apparaître si l'acte est vraiment bon ou mauvais.
Savoir faire la distinction entre mal commis et mal subi se révèle ici décisif
pour échapper soit à une culpabilisation universelle, soit à une victimisation
universelle.

Tout ce qui précède n'est, en définitive, que le rappel des éléments de
réflexion indispensables pour tenter de répondre à l'ultime question : qu'est-ce
qui, radicalement, se passe dans le sujet au moment où il pose un acte mau-



264 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

vais Qu'est-ce qui fait qu'à ce moment du passage à l'acte, ce qui est voulu
le soit en tant que bien, fut-il apparent C'est l'objet du chapitre final, la

production du mal (135-171).
L'A. a choisi, et c'est fort instructif, de discuter une opinion qui s'est

largement répandue à partir de l'hypothèse d'Hannah Arendt connue sous
l'expression de la « banalité du mal ». On sait que les monstruosités commises par
le nazisme ont d'autant plus frappé les esprits qu'elles ont trouvé place en
Allemagne, pays de grande culture. Réfléchissant à partir du procès d'Adolf
Eichmann - un grand criminel culturellement insignifiant - la philosophe
développa l'intuition de la « banalité du mal » à partir de la conception du
« devoir » qui seul commande l'acte, sans aucune référence au bien ou au
mal (140-141). Cette « inaptitude à penser » est, selon H. Arendt, la cause des

maux les plus grands. L'origine kantienne - la distinction connaître-penser -
est implicite. Penser, ici, est se prononcer sur le bien ou le mal ; connaître est
seulement savoir ce qu'il faut faire, c'est-à-dire respecter le devoir. L'A.
discute cette opinion à partir du contre-exemple donné par M. Heidegger : lui
était capable de « penser au-delà des phénomènes » ; il a pourtant adhéré
ponctuellement à l'idéologie nazie (146-147). Car penser une chose « en soi »

ne suffit pas pour apprécier le bien et à contre-jour le mal, encore faut-il par
l'effort métaphysique parvenir à ce qui existe réellement. C'est en parvenant
à saisir l'être dans sa bonté que la privation peut apparaître. A cela qui
concerne l'intelligence, il faudra ajouter tout ce qui contribue à la droiture de la

volonté car la pensée spéculative ne suffit pas à éviter le mal ; c'est la droite
ordination au bien qui est ici décisive. L'A. en vient à la considération de
l'acte intrinsèquement mauvais, qui l'est en raison de son contenu propre
qui est opposé au bien objectif et qui est donc sans aucune justification
possible sinon celle du moindre mal (tuer en légitime défense par exemple)2.
II faut suivre l'A. jusqu'à sa détermination fondamentale : l'acte bon est posé
par l'homme comme cause seconde car la personne est posée dans l'être
comme inclinée au bien par la cause première (Dieu), alors que posant un
acte mauvais le sujet est vraiment cause première (p.153). Il faut ajouter que
l'acte libre est toujours choix entre plusieurs biens possibles dont aucun en
ce monde n'est absolu, et le mal apparaît lorsqu'il n'y a qu'un bien apparent
qui s'impose avec la force d'un absolu. Car tout homme non seulement est
ordonné au bien, mais il le désire effectivement et avant toute délibération
de la raison l'homme est habité par cette tendance radicale au bien total. Or
ce bien total n'est pas en cette vie parfaitement appréhendé, et c'est par les

tâtonnements et dans les oscillations du libre arbitre que nous agissons. Cela

rejoint l'expérience de chacun. Mais la question devient décisive quand
l'ordination fondamentale de la volonté au bien, celle qui précède la délibération

intelligente, est brisée, ce qui advient quand un faux poids d'absolu est
conféré à des biens qui ne le sont pas et qui donc ne méritent pas d'ordonner

2 Une discussion serait ici possible : tuer quelqu'un en légitime défense est-il un bien ou
un moindre mal La question atteint son importance la plus grande en ce qui concerne la

peine de mort.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 265

toute la vie de l'homme (l'argent, le pouvoir, le sexe...)- L'A. a atteint là la

pointe de son exposé : le mal n'est concevable qu'à la lumière du bien qu'il
défigure, et le mal « total » est présent quand le vrai et seul bien « absolu »

est manqué par la visée première de la volonté (159-160). Ce paroxysme permet

de bien situer la différence entre un acte bon et un acte mauvais : l'acte
bon résulte du concours de la volonté divine et de la volonté de l'homme ;

l'acte mauvais résulte d'une volonté se posant comme autonome (162). L'A.

rejoint ici l'attitude qui est à la racine de tout acte mauvais : l'orgueil en tant
qu'il entend être le seul auteur de son acte, lequel ne peut n'être que mauvais,

c'est-à-dire réellement déficient (excellentes pages 167-168
La conclusion ouvre la perspective comme la philosophie ouvre sur la

théologie : le mystère de la présence du mal coexistant avec l'amour de Dieu.
L'A. montre où est le mystère et achève par la note augustinienne qui est la
seule réponse encore aujourd'hui : l'amour qu'est Dieu peut seul faire émerger

de l'histoire dramatique de l'humanité et des personnes singulières un bien
plus grand, mais souvent encore inconnu.

Le livre du Professeur de Fribourg est vraiment remarquable à plusieurs
titres. En premier lieu, il est rédigé en un style clair et limpide qui le rend
accessible à un large public. L'enseignant sait solliciter progressivement
l'intelligence de celui qui le lit, lui offrant réflexions, arguments, images,
comparaisons toujours proches de l'expérience de la vie. L'apport philosophique
est ainsi amené très progressivement, avec d'utiles rappels pédagogiques (sur
l'analogie en particulier) pour aller vers les raisons déterminantes. Le débat
avec l'hypothèse d'H. Arendt permet d'aller au véritable nœud de la question :

c'est dans l'ordination fondamentale au bien qu'est l'enjeu décisif. Disserter
sur le mal comme privation conduit inévitablement à la question de son
pourquoi Mais nos contemporains la posent d'emblée sans avoir été initiés
à la patiente décantation que l'approche philosophique permet. Dès lors, ce
n'est pas le mystère du mal qui apparaît mais son scandale et son absurdité
qui engendre révolte ou désespérance. Ce livre n'est pas seulement un essai

philosophique fort pédagogique magnifiquement réussi - c'est déjà pas si
« mal »! - il est bien plus : une éducation, une conduite de l'esprit. On dit
communément que seulement 1 à 2% des livres publiés aujourd'hui seront
toujours lus vingt ans plus tard. On peut penser, et à tout le moins souhaiter,
que l'ouvrage de notre Collègue fera partie de ce « reliquat »...

Benoît-Dominique de La Soujeole

HlLARlON, Alfeyev: Katechismus. Kleine Wegbegleitung im orthodoxen Glauben.

Übersetzt von Peter Knauer SJ, redaktionell bearbeitet von Barbara Hal-
lensleben. Münster: Aschendorff Verlag 2017. 179 S., ISBN 978-3-402-12034-7.

Metropolit (Bischof) Hilarion ist Leiter des Aussenamtes der Russischen
Orthodoxen Kirche und Titularprofessor für Dogmatik an der Theologischen
Fakultät Freiburg (Schweiz). Mit einem von ihm persönlich verantworteten
Kleinen Katechismus will er Zeitgenossen auf ihrem Weg im Orthodoxen
Glauben begleiten. Vorbild ist ihm der Orthodoxe Katechismus des Heiligen



266 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Filaret, Moskauer Metropolit im 19. Jh. Heute wie damals ist das Nizäno-
konstantinopolitanische Bekenntnis vom Jahr 381 Grundlage. Hilarion möchte

nun aber - in einer Distanz von mehr als hundert, ja fast 200 Jahren - die
Frage nach dem Glauben und dem Leben der Christen neu stellen, in
Anbetracht veränderter menschlicher Konditionen und auch einer beträchtlichen
Entwicklung kirchlicher und dogmatischer Konzepte. Theologische und kirchliche

Tradition ist weit mehr als einfach Repetition des schon immer Gesagten.

Hilarion wendet sich an seine Zeitgenossen des 21. Jahrhunderts. Sein
Katechismus möchte den Christenglauben dem modernen Menschen zugänglich

zu machen.
Die „Kleine Wegbegleitung im orthodoxen Glauben" setzt sich aus drei

Teilen zusammen. Der erste Teil bekennt, vertieft und aktualisiert das
traditionelle christliche Glaubensgut in orthodoxer Prägung, vom trinitarischen
Gottesbegriff bis zum Verständnis von Kirche und von Taufe als Sakrament
der Kirche. Der letzte Abschnitt dieses ersten Teils handelt von der
Auferstehung der Toten, ausgehend vom Schlusswort des kirchlichen Bekenntnisses:

„Ich erwarte die Auferstehung der Toten und das Leben der kommenden
Welt." Im Tod trennt sich die Seele vom Leib, um eine selbständige Existenz
zu beginnen - „der Tod ist der Übergang zum ewigen Leben, für die
Menschen, die Gott wohlgefällig gelebt haben". Dann sind das „Jüngste Gericht"
und die „Auferstehung aller Menschen" angesprochen. All diese traditionellen

Vorstellungen wären zu einem dogmatisch zusammenhängenden und
katechetisch in der Welt der Gegenwart fassbaren Bild zusammenzufassen. In
aller Bescheidenheit und in vollem Respekt gegenüber der Orthodoxen Kirche

und Tradition meine ich, dass das hier noch nicht in genügendem Mass
verwirklicht ist. Wir möchten nicht als Glaubensgewissheit hinstellen, „dass
im Augenblick des Todes sich die Seele vom Leib trennt, um eine selbständige

Existenz in der andern Welt zu beginnen". Ich habe auch Mühe mit der
Behauptung: „Wenn der Mensch auf der Erde ein Gegner Gottes war und
dem Teufel gedient hat, wird er in der Ewigkeit nach dem Tod der Macht des
Teufels verfallen sein" (80). Ich möchte Gott nicht eine quasi „natürliche"
Reaktion unterstellen. Froh hingegen sind wir über die hier vorgetragene
liturgische Proklamation des Osterhymnus: „Christus ist von den Toten
erstanden; überwunden hat er den Tod durch den Tod, und denen in den
Gräbern hat er das Leben geschenkt." Leben und Tod sind der Heilsgeschichte

Gottes in Christus zugehörig.
Der zweite Buchteil gilt der christlichen Lebensführung, ausgehend von

den Zehn Geboten und den Seligpreisungen bis zum letzten Abschnitt,
überschrieben mit „Christliches Leben als Weg geistlicher Selbstüberwindung" -
nach zwei Abschnitten über Familie und Kindererziehung, einem Abschnitt
über „Die Frau in der Kirche". In letzterem hebt Hilarion, mit gutem Recht,
nicht nur die Ehrenstellung der Frau in der orthodoxen Kirchengemeinschaft
hervor, sondern verweist auch auf die kirchlichen Handlungsmöglichkeiten
der Frau.

Der dritte Buchteil - nochmals fünfzig Seiten - handelt von „Kirche und
Gottesdienst", beginnend mit „Die Gottesmutter und die Heiligen", am Schluss



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 267

über „Kirchliche Riten". Im Mittelpunkt steht der Text über die Eucharistie -
mit den Abschnitten: „Die Eucharistie - Daseinsgrundlage der Kirche" und
„Die Feier der Göttlichen Liturgie".

Das „Nachwort" zum Katechismus bietet praktische Anleitungen. Hila-
rion meint: „Christlich zu leben bedeutet, nicht nach den Standards ,dieser
Welt' zu leben, sondern nach anderen Regeln und Gesetzen." Er empfiehlt
eine tägliche Praxis einfachen Umgangs mit der Bibel, auch Respekt der
kirchlichen Gebräuche - etwa „nicht weniger als einmal pro Woche zum Gottesdienst

in die Kirche" zu gehen. Schliesslich vernehmen wir: „Die Kirche ist
fähig, Ihr ganzes Leben zu einem Fest zu verwandeln." Ich frage mich
allerdings, ob es wirklich die Kirche ist, die hier verwandelt, und nicht vielmehr
Gott.

Im Vorwort von Hilarions Katechismus steht zu lesen: „Der Katechismus,
den Sie in Händen halten, stellt den Versuch dar, über den orthodoxen Glauben

nachzudenken und seine Grundlagen für unsere Zeitgenossen kurz
darzulegen." Dabei darf nicht übersehen werden, dass die orthodoxen Kirchen
in der Welt der Gegenwart neben andern Kirchen und Glaubensformen
existieren und mit diesen unweigerlich in Berührung kommen. Solch ökumenische

Kontakte können auch an den Orthodoxen Kirchen nicht spurlos
vorbeigehen - sie bekommen vielmehr ihre Bedeutung für das Eigenverständnis
des Orthodoxen Glaubens. Konfessionelle Selbstgenügsamkeit darf es jetzt
nicht mehr geben. Auch dieses ökumenische und gesamtkirchliche Bewusst-
sein müsste noch besser entwickelt werden, als dies im vorliegenden
Katechismus der Fall ist.

Bruno Bürki

CRACIUN, Florentin Adrian : La théologie eucharistique au 20e siècle - un
apport des théologiens catholiques et orthodoxes. Fribourg : Université de Fri-
bourg 2015, 574 p., OA1-PMH-ID : oai:doc.rero.ch:20i70i23i5i6i7-RF.

Un jeune théologien orthodoxe, laïc roumain, a consacré plus d'une demi-
décennie de recherches - préparant une thèse de doctorat sous la direction
du professeur Martin Klöckener à Fribourg (Suisse) - sur convergences et
différences en théologie eucharistique chez les grands maîtres catholiques et
orthodoxes du 20e siècle. Actuellement, Florian Craciun poursuit ses
recherches à Paris auprès de l'Institut Saint-Serge et de l'Institut Catholique,
dans un projet soutenu par le Fonds National Suisse de la Recherche
Scientifique, sur les échos orthodoxes au Concile Vatican IL Dans sa thèse
doctorale, les grands noms cités pour une analyse pointue et détaillée de leur
doctrine eucharistique, puis leur suggestive confrontation réciproque, sont
ceux de Lambert Beauduin (1873-1960) et Odon Casel (1886-1948) du côté
catholique, puis d'Alexandre Schmemann (1921-1983) et de Dumitru Sta-
niloae (1903-1993) du côté orthodoxe. On notera que les deux premiers, les
ainés du groupe, sont ici les catholiques, alors que les orthodoxes
appartiennent entièrement au 20e siècle. On se rappelle de ce que le moine belge
et bénédictin Lambert se trouve être à l'origine d'une conception pastorale



z68 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

de la liturgie dans laquelle le peuple des fidèles constitue l'Eglise - « l'eucharistie

fait l'Eglise » - et qu'il a ainsi en premier, du moins dans le catholicisme,
marqué le début d'une théologie œcuménique. Odon Casel est connu en tant
que promoteur de la théologie du Mystère pascal - fondamentale pour la

pensée théologique tant francophone que germanophone, pour le concept
théologique du Concile Vatican II, puis pour la vision de Faith and Order du
Conseil Œcuménique des Eglises, avec le célèbres Textes de Lima en
particulier. C'est à Odon Casel que nous devons une prise de conscience de la

multiplicité et de la richesse du Mémorial théologique et liturgique ou de la
dimension d'anamnèse de l'Eucharistie. C'est sur le concept d'anamnèse ou de
mémorial que repose essentiellement la théologie liturgique contemporaine
de quelque confession que ce soit.

Alexandre Schmemann, enfant puis jeune homme de l'émigration russe à

Paris, a plus tard poursuivi et accompli sa carrière théologique aux Etats
Unis, tout en renouant des liens avec le Patriarcat orthodoxe de Moscou. Le

centre de son rayonnement était le Séminaire St. Vladimir à New York dont
il fut le premier doyen. Mais important fut aussi son engagement dans le

développement de la Métropolie Orthodoxe Russe en Amérique, avec sa
reconnaissance (par le Patriarcat de Moscou). Cette activité dans l'organisation
ecclésiale fut en effet pour Schmemann aussi importante que son œuvre
théologique. Dans celle-ci il en va de la reconnaissance d'une parfaite unité
entre doctrine et célébration liturgique. L'accomplissement de l'eucharistie est
réalisation du salut. Il n'est donc pas de symbolisme s'entreposant. La liturgie

est directement vie d'Eglise. Elle est aussi réalisation eschatologique du
salut. La liturgie est simultanément action théologique adressée à Dieu et
divine action accomplie par Dieu.

Dumitru Staniloae (1903-1993) de Roumanie est le représentant le plus
facilement accessible et le plus remarquable de la théologie roumaine du 20e

siècle. Ayant su tenir tête à la mise en cause de l'Eglise orthodoxe durant le
20e siècle, il représente au mieux la théologie orthodoxe dite néo-patristique.
Une thèse fondamentale est pour lui la conscience de ce que le Christ et le

Saint-Esprit agissent en réciprocité - il parle « d'un état de suprême
Pneumatisation du corps du Fils, qui coïncide avec la communion parfaite du
Père et du Fils et du Saint-Esprit » (Craciun, 279). On peut résumer la pensée

de Staniloae dans l'affirmation que « dans la perspective orthodoxe,
l'accent est mis sur la présence du Fils et du Père dans l'être intime des
fidèles, par l'Esprit Saint » (279). L'Eglise rejoint la Sainte Trinité et Staniloae
peut affirmer que l'Eglise est « la vie communautaire propre aux Personnes
de la Sainte Trinité et étendue à l'humanité » (283).

Adrian Craciun ne s'en est pas tenu, dans sa thèse doctorale, à la présentation

de quatre théologiens du 20e siècle - deux Catholiques et deux Orthodoxes

- et de leurs conceptions respectives de la théologie de l'eucharistie.
La deuxième partie de son ouvrage, pas moins volumineuse que la première,
comporte une présentation globale contemporaine et œcuménique de la théologie

eucharistique - sur la base des acquis ou des conceptions de nos plus
importants prédécesseurs orthodoxes et catholiques. Il manque alors, pour être



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 269

à peu près complet du point de vue œcuménique, encore le recours à l'apport
protestant. Il serait par ailleurs faux de penser que cet apport protestant
serait négligeable ou théologiquement insignifiant - loin s'en faut-il. Du côté
catholique on aurait aussi pu ajouter le Dominicain flamand Edward
Schillebeeckx avec son maître-ouvrage traduit en français : « La présence du
Christ dans l'eucharistie » (Paris 1970).

Craciun met en liste les caractères théologiquement fondamentaux de

l'eucharistie : le caractère trinitaire de l'Eucharistie - son aspect de sacrifice
- la présence du Christ dans l'Eucharistie - la dimension ecclésiologique de
l'Eucharistie - l'anamnèse eucharistique - et, finalement : l'Eschatologie dans
la théologie eucharistique moderne. Considérant cette énumération, on prend
conscience du fait que l'eucharistie n'est pas un sujet parmi d'autres, dans le

concept théologique global, mais qu'elle fournit ou représente plutôt l'épine
dorsale de toute la théologie chrétienne. L'inventaire des conceptions théologiques

contemporaines dans les deux traditions, catholique et orthodoxe, amène
Craciun au seuil du développement d'une théologie eucharistique œcuménique

pour les temps présents qui sera alors fondamentale et initiatique
pour la théologie dans son ensemble. Les six chapitres dans la deuxième partie

de l'étude de Craciun ouvrent la porte sur une vision théologique globale
de la foi chrétienne qui est trinitaire dans son premier fondement et escha-
tologique dans sa perspective ultime - comportant évidemment la confession
du sacrifice et de la présence de Jésus Christ dans l'Eglise, son rassemblement

et son anamnèse liturgique.
Dans la version initiale et académique de sa thèse doctorale, soutenue à

l'Université de Fribourg en octobre 2015, Craciun ne fournit encore que
l'évocation d'une telle vision de théologie œcuménique globale et pleine. Il a le mérite

d'avoir indiqué une direction dans laquelle le futur développement de théologie

œcuménique pourra s'orienter. Il a aussi le projet d'élargir son étude,
en vue d'une seconde édition, à un tel développement circonstancié.

Bruno BOrki


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

