
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? : Zur
Notwendigkeit der Verschachtelung von partikularen und universalen
Begründungen der Menschenrechte

Autor: Breul, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825870

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Breul

Ist es sinnvoll,
Menschenrechte christlich zu begründen?

Zur Notwendigkeit der Verschachtelung von
partikularen und universalen Begründungen der

Menschenrechte

Yes, we agree about the rights, but on condition

that no one asks us why.
(Jacques Maritain)

For history tells us that while these truths may
be self-evident, they have never been self-executing;

that while freedom is a gift from God,

it must be secured by His people here on Earth.
(Barack Obama)

In der gegenwärtigen Debatte um die Universalität und Partikularität von
Menschenrechten lassen sich zwei große Fraktionen identifizieren. Die
beiden Lager streiten sich nicht um die universale Geltung der Menschenrechte

- diese Frage ist zwar ebenfalls hoch umstritten, soll hier aber nicht
im Fokus stehen, da in meinen Augen die Mehrheit der Forschungsbeiträge

die Notwendigkeit einer universalen Geltung der Menschenrechte
akzeptiert. Innerhalb derer, die die Universalität der Geltung der
Menschenrechte verteidigen, gibt es jedoch eine weiterführende Frage, der ich
im Folgenden nachgehen möchte: Inwiefern bedarf es auch einer Universalität

der Begründung der Menschenrechte? Selbst wenn man sich einig
ist, dass Menschenrechte nur dann sinnvoll sind, wenn sie für alle gelten,
ist die Frage noch nicht entschieden, ob es dann auch eine Begründung für
diese Menschenrechte geben muss, die für alle gleichermaßen einsichtig
ist. Man könnte die beiden konkurrierenden Auffassungen mit den Etiketten

.Konvergenz-Konzeption' und .Konsens-Konzeption' kennzeichnen1:
Während die Gegner der Forderung einer universalen Begründung davon

1 Die Unterscheidung von Konvergenz- und Konsenskonzeptionen der Rechtfertigung
stammt ursprünglich aus der politischen Philosophie, genauer aus der Debatte um die
öffentliche Rechtfertigung (.public justification') von politischen Normen. Vgl. dazu exemplarisch

VALLIER, Kevin: Convergence and Consensus in Public Reason, in: Public Affairs Quarterly

25 (2011), 261-279; VALUER, Kevin: Beyond Separation. Uniting Liberal Politics and Public
Faith. New York: Routledge 2014, bes. 103-144; ZOLL, Patrick: Perfektionistischer Liberalismus.

Warum Neutralität ein falsches Ideal in der Politikbegründung ist. Freiburg i.Br.: Herder
2016.



492 Martin Breul

ausgehen, dass es für die universale Geltung der Menschenrechte hinreichend

ist, dass verschiedene partikulare Begründungen aus diversen
Weltanschauungen im Ergebnis konvergieren, argumentieren die Befürworter
dieser Forderung, dass es ein über die bloße Konvergenz hinausgehenden
Konsens in Fragen der Begründung der Menschenrechte geben muss -
Menschenrechte können nur dann universale Geltung beanspruchen,
wenn ihre Begründung von allen Personen unbeschadet ihrer weltanschaulichen

oder religiösen Überzeugungen nachvollzogen und akzeptiert werden

könnte.
Im Folgenden werde ich versuchen, zunächst die zentralen Argumente

für beide Seiten zu rekonstruieren und zu kontrastieren. Es wird sich
zeigen, dass beide Seiten, jeweils für sich genommen, überzeugende
Argumente für bzw. gegen die Notwendigkeit einer universalen Begründung der
Menschenrechte vorbringen können. Es erscheint aussichtslos, eine
Auffassung als rational überlegene Position auszuzeichnen. Daher werde ich
in einem zweiten Schritt für ein Modell der Verschachtelung von
Begründungsleistungen plädieren, welches die berechtigten Intuitionen beider
Seiten aufnimmt. Auf diesem Wege kann das, was an der Forderung nach
einer universalen Begründung rettungswürdig erscheint, mit den plausiblen

Einwänden gegen einen Begründungsuniversalismus versöhnt werden
und der Weg zu einer integrierten Theorie des schwachen Universalismus
gebahnt werden.

Die eingenommene Perspektive ist dabei die des christlichen Philosophen.

Ich spreche aus der Perspektive einer Person, die autonome bzw.
säkulare Argumentationszusammenhänge rezipiert und in diesen Debatten
Stellung nimmt, und zugleich genuin theologische Argumente aus der
eigenen Tradition heranzieht, um diese über den philosophischen Diskurs
hinausgehenden Überlegungen der eigenen Tradition mit dem philosophischen

Diskurs zu verzahnen.2

t. Drei Argumente für den Begründungsuniversalismus

Die Position des Begründungsuniversalismus hält eine Sammlung partikularer

Rechtfertigungen der Menschenrechte aus einzelnen Kulturen oder
Religionen begründungslogisch für nicht hinreichend. Wären die
Menschenrechte ausschließlich der Konvergenzpunkt oder der kleinste gemeinsame

Nenner diverser weltanschaulich-partikularer Begründungen, dann
wären sowohl ihr internes Begründungsfundament als auch ihr globaler
Anspruch dramatisch geschwächt. Vielmehr bedürfen Menschenrechte im

2 Tapp, Christian: Christliche Philosophie - Ein hölzernes Eisen?, in: Zeitschrift für Katholische

Theologie 139 (2017), 1-23. Diese methodische Meta-Reflexion, die man auch als
kontextgebundenen Universalismus bezeichnen kann, spiegelt auf methodischer Ebene die hier
zu entwickelnde inhaltliche Position eines schwachen Universalismus.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 493

Kern einer autonomen, d.h. von jeder partikularen religiösen oder
ethischen Auffassung über das, was ein Leben gut macht, unabhängigen und in
diesem Sinne moralischen Rechtfertigung. In meinen Augen sprechen
mindestens drei Argumente für diesen Begründungsuniversalismus der
Konsenskonzeption - es handelt sich um zwei philosophische und ein theologisches

Argument, die als Kontingenzargument, als Argument der
Möglichkeit von Kritik und als Argument der Autonomie der Moral bezeichnet
werden können.

(1) Das erste Argument für eine universale Begründung der Menschenrechte

könnte man als Kontingenzargument bezeichnen. Es besagt, dass

eine Konvergenz, also eine bloße Überlappung partikularer Begründungen,
keine hinreichende Begründung für universal geltende Rechte sein kann,
da sie einem kontingentem und jederzeit reversiblem Zusammenschluss
verschiedener partikularer Gruppen gleichkommt. Eine ausschließlich
weltbildinterne Begründung, auf die andere weltbildinterne Begründungen
aufgelegt werden und sodann ein Überlappungsbereich gesucht wird, ist
daher nicht in der Lage, eine universale Begründung der Menschenrechte zu
liefern. Ein Vertreter dieses Arguments und damit eines Begründungsuniversalismus

ist der Frankfurter Philosoph Rainer Forst, der pointiert
festhält:

„Unklar ist, was für eine Art von Konsens vorliegt, wenn Werte oder Prinzipien

geteilt werden, ihre Begründung jedoch nicht. Ersichtlicherweise kann so

gar keine Begründung von Normen geleistet werden; allenfalls wäre ein kontin-
gentes und möglicherweise flüchtiges bzw. oberflächliches Überlappen
anzutreffen."3

Um ernsthaft ein Prinzip oder eine Norm begründen zu wollen, bedarf es

dem Kontingenzargument zufolge einer Rechtfertigung, die über
partikulare Kontexte hinausgeht und allgemein akzeptabel, d.h. unabhängig
vom Teilen bestimmter existenzieller oder umfassender ethischer
Annahmen ist, da andernfalls keine unbedingte Verpflichtung besteht, dieser
Norm zu entsprechen. Menschenrechte wären ein Zufallsprodukt der
kulturellen Evolution und hätten damit keine unbedingte oder kategorische
Verbindlichkeit, sondern wären in ihrer Geltung von der flüchtigen und
jederzeit revozierbaren internen Anerkennung innerhalb von
Religionsgemeinschaften abhängig. Mit anderen Worten: Ein rein weltbildimmanentes

Begründungsfundament der Menschenrechte wäre so dünn, dass der
Anspruch universaler Geltung jederzeit einstürzen könnte. Es ist erneut
Rainer Forst, der auf die Gefahr aufmerksam macht, bei einem Verzicht auf
universale Begründungsstrukturen zu einem inhaltlichen Minimalismus zu

3 FORST, Rainer: Normativität und Macht. Berlin: Suhrkamp 2015, 205t. (meine
Hervorhebung).



494 Martin Breul

gelangen, der die Menschenrechte völlig aushöhlt - wenn es keine universale

Begründung für sie gebe, dann

„würde der Kern der Menschenrechte nicht von teilbaren und allgemein
bindenden Gründen getragen, sondern von einer Vielfalt unterschiedlicher Gründe,

die darauf angewiesen wären, die Unterstützung von einer Reihe ethischer
und religiöser Vorstellungen zu erlangen - und entsprechend unterschiedlich wären

die Interpretationen dessen, woraufMenschen Rechte haben und weshalb."4

(2) Das zweite Argument für die autonome Begründung der Menschenrechte

kann man als Argument der Möglichkeit von Kritik bezeichnen. Es

ist ein Argument, das gleichermaßen philosophisch wie theologisch
Anwendung finden kann und besagt, dass Menschenrechte nur dann ein
Instrument radikaler Kritik an bestehenden Verhältnissen der Ungerechtigkeit

sein können, wenn sie nicht nur eine kumulative Schnittmenge
verschiedener religiöser oder weltanschaulicher Begründungsmuster sind.
Anders formuliert: Ein kritisches Potenzial haben Menschenrechte nur
dann, wenn sie nicht ausschließlich auf einem Fundament begründet sind,
welches sich innerhalb eines bestimmten Sprachspiels oder umfassenden
Selbst- und Weltdeutungssystems befindet - andernfalls wäre eine Kritik
an eben diesem Fundament von Weltbildern nicht möglich, da alle Maßstäbe

von Kritik schon weltbildimmanent gebunden wären und das

entsprechende Weltbild nicht mehr im Ganzen zum Gegenstand von Kritik
gemacht werden könnte:

„Wer beispielsweise meint, die Menschenrechte vom kleinsten gemeinsamen
Nenner dessen her definieren zu können, was in traditionellen religiösen
Wertvorstellungen sowieso schon mehr oder weniger konsentiert ist, greift von
vornherein viel zu kurz. Mit einer solchen faktischen Unterordnung unter die
Religionen und ihr traditionelles Ethos wäre jeder eigenständige, kritische
Anspruch der Menschenrechte beiseitegelegt. Der die Menschenrechte garantierende

Staat könnte gegenüber den Religionsgemeinschaften überhaupt keine
Autorität beanspruchen, sondern müsste sich darauf beschränken, ihre
Interaktion zu moderieren.5

4 FORST, Rainer: Die Rechtfertigung der Menschenrechte und das grundlegende Recht auf
Rechtfertigung. Eine reflexive Argumentation, in: DERS.: Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse.

Berlin: Suhrkamp 2011, 53-92, hier 80 (meine Hervorhebung). Forsts reflexive
Argumentationsstrategie, innerhalb derer er die normativen Implikationen des Begriffs der
Rechtfertigung als Basis einer universalen Begründung der Menschenrechte rekonstruiert,
ist eine der vielversprechendsten Möglichkeiten, jenseits umfassender Auffassungen über
das Gute eine universale und weltanschaulich neutrale Begründung der Menschenrechte zu
formulieren. Vgl. dazu auch FORST, Rainer: Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung. Zu
einer konstruktivistischen Konzeption von Menschenrechten, in: DERS.: Das Recht auf
Rechtfertigung. Frankfurt: Suhrkamp 2007, 291-327.

5 BlELEFELDT, Heiner: Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung. Zum Verhältnis von
Menschenrechten und Religion(en), in: BAUMEISTER, Martin et al. (Hgg.): Menschenrechte in
der katholischen Kirche. Historische, systematische und praktische Perspektiven. Paderborn:



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 495

Die Annahme eines begründungslogischen Transzendierens partikularer
Kontexte ermöglicht also allererst die kritische Inanspruchnahme von
Menschenrechten, so dass jede religiöse Begründung von Menschenrechten

nur auf einer autonomen, vom gegebenen religiösen Kontext
unabhängigen Rechtfertigung aufruhen kann. Ohne die Hintergrundannahme
der regulativen Idee eines universal gedachten Begründungskonsenses
würden Personen aus Gesellschaften, die Menschenrechte nicht hinreichend

einhalten, eines zentralen Instruments der Kritik an bestehenden
gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten beraubt - eine „eingelebte Sittlichkeit

(und die je eigene religiöse Tradition, M.B.) ist der Gegenstand der
Kritik, nicht ihr Grund oder ihre Grenze"6.

Dieses Argument lässt sich auch auf religiöse, beispielsweise christliche
Kontexte anwenden: Menschenrechte sind ihrem Anspruch nach eine
kritische externe Instanz, die dann auch externer Maßstab kirchlichen
Handelns sind. Nur wenn die Kirche oder andere Religionsgemeinschaften
gemäß der Menschenrechte handeln, d.h. diese achten und in ihrem Handeln

und ihren Äußerungen nicht verletzen, können sie als mit einer
modernen Gesellschaft kompatible Sozialform betrachtet werden.7

(3) Das dritte Argument für eine autonome Begründung der
Menschenrechte kann als Argument der Autonomen Moral bezeichnet werden
und ist ein genuin theologisches Argument, d.h. eine christentumsinterne
Aufforderung zur Beschränkung der geltungslogischen Reichweite religiöser

Menschenrechtsbegründungen. Die Kernidee des Ansatzes der autonomen

Moral, der unter anderem von Alfons Auer, Franz-Josef Böckle und
vielen weiteren Theolog*innen entwickelt wurde, besagt, dass die
Rechtfertigung moralischer Normen autonom geschehen sollte. Autonome
Rechtfertigung bedeutet, ganz im wörtlichen Sinne der ,Selbst-Gesetzgebung',
dass moralische Normen ausschließlich mit vernünftig einsehbaren
Argumenten adäquat begründet werden können. Weder eine Rückführung des
moralisch Guten auf den Willen Gottes oder die Autorität bestimmter
Traditionen, noch naturrechtliche Deduktionen sind in der Lage, eine
moderne und für eine plurale Gesellschaft anschlussfähige Form der Ethik zu
formulieren. Für die Erkenntnis, Begründung und Rechtfertigung morali-

Schöningh 2018, 17-37, hier 28; vgl. zu diesem Argument auch die Überlegungen in FORST,

Rainer: Ordnungen der Rechtfertigung. Zum Verhältnis von Philosophie, Gesellschaftstheorie
und Kritik, in: DERS.: Normativität und Macht. Berlin: Suhrkamp 2015, 9-33.

6 FORST: Ordnungen der Rechtfertigung, 16.

7 Vgl. BlELEFELDT: Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung, 26: „Aufgrund ihres besonderen

Stellenwerts als unveräußerliche Rechte kommt den Menschenrechten eine Autorität
zu, die es möglich macht, auch Grenzen legitimer Religionspraxis zu setzen, die der Staat -
als Garant der Menschenrechte aller - wenn nötig auch gegen die Religionsgemeinschaften
effektiv durchsetzen muss. [...] Aus dem Anspruch, religiös-weltanschliche Vielfalt nach
Maßgabe freiheitsrechtlicher Prinzipien aktiv zu gestalten, resultiert ein spezifischer
Geltungsvorrang, auf den die Menschenrechte auch gegenüber etwaig kollidierenden religiösen
Normvorstellungen insistieren müssen."



496 Martin Breul

scher Normen ist der Gottesgedanke nicht relevant, da diese Aufgaben
ausschließlich in den Bereich einer selbstgesetzgebenden praktischen
Vernunft fallen.8 Es ist daher vielmehr die Pflicht aufgeklärter Personen, unter
Rückgriff auf ihr Vernunftvermögen und ihre Autonomie moralische Normen

zu rechtfertigen, zu modifizieren oder zurückzuweisen.9
Die autonome Moral im christlichen Kontext legt sich zumeist auf eine

kantisch inspirierte Moralbegründung fest: Gerechtfertigte moralische Normen

sind unbedingt verpflichtend, da sie von jedem vernunftbegabten
Wesen anerkannt werden können. Zugleich sind moralische Normen
genau dann gerechtfertigt, wenn sie universalisiert werden können, d.h.
wenn sie mit vernünftig einsehbaren und allgemein akzeptablen Gründen
gerechtfertigt werden können. Die Vernunftbegabtheit des Menschen
führt folglich sowohl dazu, einen Universalisierungsgrundsatz als Prinzip
der Rechtfertigung moralischer Normen einzuführen, als auch den kategorischen

bzw. unbedingten Verpflichtungsgrad moralischer Normen zu
begründen. Dementsprechend hat ein Verweis auf eine Notwendigkeit der
Anerkennung einer göttlichen Wirklichkeit in der Begründung moralischer

Normen keinen Platz. Exemplarisch hält Saskia Wendel in diesem
Sinne fest:

„Gott ist nicht Grund der Moral - moralisches Handeln ist [...] autonom, d.h.
ohne Bezug auf Gott oder religiöse Überzeugungen zu begründen - und so

muss es auch begründet werden, denn andernfalls wäre ja nur derjenige wirklich

zu moralischem Handeln fähig, der an Gott glaubt bzw. religiöse Überzeugungen

besitzt. Ethische Überzeugungen, die religiös begründet werden, sind
nicht wirklich universal gültig [...]."10

Der Ansatz einer .Autonomen Moral im christlichen Kontext' kann als

Mainstream in der Moraltheologie und Christlichen Sozialethik der Gegen-

8 Vgl. zu diesem Kerngedanken paradigmatisch AUER, Alfons: Autonome Moral und
christlicher Glaube. Düsseldorf: Patmos 1971; BÖCKLE, Franz: Fundamentalmoral. 4. Auflage.
München: Kösel 1985; GOERTZ, Stephan: Moraltheologie unter Modernisierungsdruck. Inter-
disziplinarität und Modernisierung als Provokation für die Theologische Ethik. Münster: LIT-
Verlag 1999; PRÖPPER, Thomas: Plädoyer für einen autonomen Ansatz der Ethik, in: DERS.:

Theologische Anthropologie. Freiburg i.Br.: Herder 2011, 720-786; HÖHN, Hans-Joachim: Das
Leben in Form bringen. Konturen einer neuen Tugendethik. Freiburg i.Br.: Herder 2014;
WENDEL, Saskia: Das freie Subjekt als Prinzip Theologischer Ethik, in: GOERTZ, Stephan/HEIN,
Rudolf/KLÖCKER, Katharina (Hgg.): Fluchtpunkt Fundamentalismus. Gegenwartsdiagnosen
katholischer Moral. Freiburg i.Br.: Herder 2013, 159-173; SCHMIDT, Benedikt: Gottes Offenbarung

und menschliches Handeln. Zur ethischen Tragweite eines theologischen Paradigmenwechsels.

Würzburg: Echter 2017.
9 Vgl. exemplarisch KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. B766f.: „Da ist nun

nichts so wichtig, [...] nichts so heilig, das sich dieser prüfenden und musternden
Durchsuchung, die kein Ansehen der Person kennt, entziehen dürfte. Auf dieser Freiheit beruht
sogar die Existenz der Vernunft, die kein diktatorisches Ansehen hat, sondern deren
Ausspruch jederzeit nichts als die Einstimmung freier Bürger ist."

10 WENDEL: Das freie Subjekt, 170.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 497

wart betrachtet werden. Es ist dabei wichtig zu sehen, dass damit nicht die
Irrelevanz der Religion für Fragen der Moral behauptet wird: Vielmehr ist
sie notwendig für die Herstellung von Entdeckungszusammenhängen, für
motivationale Fragen, für einen größeren Sinnhorizont moralischer Praxis
oder auch für moraltranszendente Fragen wie die der Rettung der Opfer
der Geschichte.11 Eine direkte Indienstnahme des Menschen durch Gott
über göttliche Befehle, Verweise auf übernatürliche Begründungen von
Normen oder auch durch ein göttlich aufgeladenes Naturrecht
widersprechen sowohl dem christlichen Gottesbild, welches Gott als liebendes
Beziehungsgeschehen denkt; als auch dem christlichen Menschenbild,
welches Menschen als personale Wesen, d.h. als freie und vernunftbegabte
Wesen versteht. Daher ist die Festlegung auf die Autonomie der Begründung

moralischer Normen in einem christlichen Sinnhorizont eine zutiefst
christliche Position. Für den Menschenrechtsdiskurs bedeutet dies, dass

Menschenrechte auch aus einer christentumsinternen Perspektive im Kern
autonom, d.h. unabhängig von religiösen Annahmen, gerechtfertigt werden

sollten.
Es kann daher festgehalten werden, dass mindestens drei Argumente

für die Position des Begründungsuniversalismus sprechen. Das Argument
der Kontingenz besagt, dass die universale Geltung der Menschenrechte
nicht hinreichend gesichert ist, wenn ihre Begründung nur im Kontingenten

Konvergieren einzelner partikularer Begründungen besteht. Das

Argument der Möglichkeit von Kritik besagt, dass Menschenrechte nur
dann ein Instrument der radikalen Kritik an ungerechten Gesellschaftsstrukturen

sind, wenn die Maßstäbe ihrer Begründung nicht an partikulare
Kontexte gebunden sind. Das Argument der Autonomie der Moral verweist
schließlich auf die theologischen Entwicklungen zu einem begründungslogischen

Verzicht auf die Inanspruchnahme Gottes in Fragen der
Rechtfertigung allgemeinverbindlicher Normen.

2. Zwei Argumente für einen Begründungspartikularismus

Angesichts dieser überzeugenden Argumente scheint zunächst die Position

des Begründungsuniversalismus gerechtfertigt. In einem nächsten
Schritt werde ich jedoch zeigen, dass auch der Begründungspartikularismus

starke Argumente auf seiner Seite hat. Ich rekonstruiere im Fol-

11 Vgl. exemplarisch Thomas Pröppers Plädoyer für einen autonomen Ansatz in der
Ethik, welchen er jedoch mit den Sinnvorgaben des Glaubens koppeln möchte. Der religiöse
Glaube könne eine existenzielle Grunddimension einer moralischen Daseinsform bieten und
dieser somit eine konkrete praktische Relevanz verleihen (vgl. PRÖPPER: Theologische
Anthropologie, bes. 768-786). Die Vereinbarkeit von autonomer Moral und religiöser Motivation

zu moralischem Handeln belegt BREUL, Martin: Ist eine autonome Moralbegründung auf
die Autonomie der Motivation zu moralischem Handeln festgelegt?, in: Theologische
Quartalsschrift 197 (2017), 303-319.



498 Martin Breul

genden erneut zwei ideale Argumenttypen, die in den ausufernden Debatten

auf je verschiedene Weise formuliert werden, die jedoch auf je eine
Grundstruktur zurückgeführt werden können. Für den Begründungspartikularismus

spricht das (1) Argument des Paternalismus und (2) das Argument

der wechselseitigen Lerngeschichte.
(1) Das Argument des Paternalismus besagt, dass es moralisch

fragwürdig und politisch unklug ist, einer gewachsenen Tradition bestimmte
Rechtsansprüche von außen überzustülpen, ohne dieser Tradition die
Chance zu geben, sich traditionsimmanent zu den Ansprüchen zu verhalten.

Eine globale Implementierung der Menschenrechte ist nicht möglich
auf Basis einer singulären autonomen Begründung, die keine materialen
ethischen Gehalte und keine Verbindungen zu den ethisch reichhaltigen
Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften hat - eine solche Begründung

befindet sich quasi im luftleeren Raum und wird häufig als feindlicher

und paternalistischer Eingriff von außen in die gewachsenen
Formen traditioneller Sittlichkeit aufgefasst werden.12

Als Illustration dieses Arguments kann die Geschichte der katholischen
Rezeption der Idee allgemeiner Menschenrechte herangezogen werden,
die sich über lange Zeit nur als massive Konfliktgeschichte beschreiben
lässt.'s Eine positive Rezeption der Idee allgemeiner Menschenrechte
gelang der katholischen Kirche erst, als sie durch interne theologische
Aufbrüche zu einer affirmativen Einstellung gegenüber diesen Rechten fand -
jeder vorherige Versuch der Überstülpung der Menschenrechte von außen
wurde in einem dezidierten Anti-Modernismus schroff abgewehrt.
Beispielhaft kann hier, als ein Höhepunkt des ekklesialen Antimodernismus,
der Syllabus Errorum, d.h. das .Verzeichnis der Irrtümer' aus dem Jahre
1864 unter Papst Pius IX. genannt werden. Dieses Verzeichnis enthält 80

Thesen, die als falsch verurteilt werden. Hier nur zwei Beispiele:

These 15: Es steht jedem Menschen frei, jene Religion anzunehmen und zu
bekennen, welche er, durch das Licht der Vernunft geführt, für wahr hält.

These 79: Es ist falsch, dass die staatliche Freiheit für jeden Kult und die allen
gewährte Befugnis, frei und öffentlich ihre Meinungen und Gedanken kundzu-

12 Dieser Vorwurf bildet die Basis der vielfaltigen Vorwürfe, die Menschenrechte wären
letztlich ein kulturimperialistisches und neokoloniales Instrument zur Sicherstellung westlicher

Hegemonialansprüche. Vgl. dazu exemplarisch JOAS, Hans: Sind die Menschenrechte
westlich?. München: Kösel 2015.

x3 Diese Konfliktgeschichte ist sowohl kirchengeschichtlich als auch sozialethisch gut
erforscht und aufgearbeitet; ich verweise lediglich exemplarisch auf HEIMBACH-STEINS, Marianne:

Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche. Mainz: Grünwald 2001; SPIEß, Christian:
Zwischen Gewalt und Menschenrechten. Religion im Spannungsfeld der Moderne. Paderborn:
Schöningh 2016, bes. 43-98; MENOZZI, Daniele: Katholische Kirche und Menschenrechte. Von
der Französischen Revolution bis zur Gegenwart, in: BAUMEISTER, Martin et al. (Hgg.):
Menschenrechte in der katholischen Kirche. Paderborn: Schöningh 2018, 89-101.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 499

geben, dazu führt, Geist und Sitte der Völker zu verderben und zur Verbreitung

der Seuche des Indifferentismus führen.'4

Der Grundtenor des kirchlichen Antimodernismus ist eindeutig: Die
Kirche, als Besitzerin und Hüterin der exklusiv heilsrelevanten Wahrheit,
muss diese Wahrheit gegen alle schädlichen Einflüsse von außen verteidigen

und kann in jeder Veränderung nur eine Gefährdung erkennen. Das

zugrundliegende Kirchenbild einer selbstgenügsamen societas perfecta, die
zur Verwirklichung ihres Ziels alles bereits in sich trägt und keinerlei Kontakt

zur außerkirchlichen Welt bedarf, steht in einem fundamental kon-
fliktiven Verhältnis zum Anspruch der Menschenrechte, unveräußerliche
Rechte von Einzelpersonen zu formulieren.

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts folgte jedoch eine
entscheidende und für kirchliche Verhältnisse spektakuläre Veränderung der
Vorzeichen, da nicht nur dieses Kirchenbild im Zweiten Vatikanischen
Konzil, sondern auch die Denkfigur eines Primats des Rechts der Wahrheit
zugunsten eines Rechts der Person aufgegeben wurde.'5 Diese „große
normative Transformation"'6 der katholischen Kirche, die sich an der Men-
schenrechts-Enzyklika Pacem in Terris (1963) und vor allem den Erneuerungen

im Zweiten Vatikanischen Konzil festmachen lässt, ist dabei nicht
bloß eine zähneknirschende Erfüllung einer lästigen Aufforderung zur
Modernisierung. Vielmehr lässt sie sich als theologisch begründete Einsicht in
die Notwendigkeit der Selbstmodernisierung der Kirche verstehen: Durch
theologisch-anthropologische Überlegungen, die den Menschen als mit
Vernunft und Freiheit begabtes Wesen auszeichnen, wird dem Recht der
Person, in Freiheit die Wahrheit zu suchen, ein Vorrang gegenüber dem
Recht der Wahrheit eingeräumt. Damit anerkennt die katholische Kirche
nicht nur ein modernes Freiheitsverständnis, welches die Autonomie und
Würde eines personalen Individuums in den Mittelpunkt rückt, sondern
personalisiert auch den Wahrheitsanspruch: Wahrheit wird nicht mehr als
überzeitliches Absolutes verstanden, welches von der Kirche bereits
realisiert ist und möglichst unbeschadet durch die Geschichte getragen werden

muss, sondern vielmehr als eine durch konkrete vergesellschaftete
Subjekte kommunikativ zu antizipierende Größe. Anders formuliert: Auch
die Kirche ist nicht im Besitz der Wahrheit, sondern als wanderndes Volk
Gottes auf dem Weg zur vollkommenen Wahrheit, die nur Gott sein

14 DH 2915 und DH 2979.
'5 Dass dieser Streit innerkatholisch nach wie vor nicht endgültig ausgefochten ist,

belegt der jüngste Streit um den Stellenwert des Autonomieprinzips innerhalb der katholischen

Kirche; vgl. nur beispielhaft MENKE, Karl-Heinz: Macht die Freiheit wahr oder die
Wahrheit frei? Eine Streitschrift. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2017; sowie die direkte
Replik von Striet, Magnus: Ernstfall Freiheit. Arbeiten an der Schleifung der Bastionen.
Freiburg i.Br.: Herder 2018.

16 SPIEß: Zwischen Gewalt und Menschenrechten, 63.



500 Martin Breul

kann.17 Diese Depotenzierung des Wahrheitsbegriffs hin zu einer geschichtlichen

und sozial kontextualisierten Wahrheit ermöglicht es, das
Menschenrecht der Religionsfreiheit, verstanden als Recht jeder Person, als
Rahmen religiöser Wahrheitssuche zu verstehen und an ihrer Begründung
und Implementierung auch aus einer partikularen Religionsgemeinschaft
heraus mitzuwirken.

Diese Illustration des Arguments des Paternalismus am Beispiel der
katholischen Rezeption der Menschenrechte zeigt, dass es moralisch
problematisch und politisch nicht zielführend ist, Menschenrechte quasi .hinter
dem Rücken' der betroffenen Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften

realisieren zu wollen. Dies kommt einer paternalistischen
Bevormundung gleich und kann leicht zu übertriebenen Gegenreaktionen führen

- es wäre fatal, wenn von Religionen verlangt wäre, sich „nur noch
gleichsam als Subkonfession des alles überwölbenden Menschenrechtsbekenntnisses"18

zu verstehen. Daher ist es notwendig, die partikularen
Begründungsformen jeder einzelnen Religionsgemeinschaft positiv anzuerkennen

und sich für die Rezeptionsprobleme, die sich im jeweiligen Kontext

ergeben, zu öffnen - nur auf diesem Wege ist die Hoffnung realistisch,
Menschenrechte dauerhaft im jeweiligen Selbstverständnis einer
Religionsgemeinschaft zu verankern.'9

(2) Das Argument der wechselseitigen Lerngeschichte besagt, dass eine
begründungsuniversalistisch enggeführte Position nicht auf die
kritischaffirmativen Weiterentwicklungen des Menschenrechtsdiskurses innerhalb
von Religionsgemeinschaften eingehen kann und damit eine fatale
Ausdünnung der in der Debatte um Menschenrechte .zulässigen'
Argumentationsformen vornimmt. Eine wechselseitige Lerngeschichte, in der der
autonome Menschenrechtsdiskurs beispielsweise von den Akzentsetzungen
der katholischen Rezeption - eine stärkere Betonung der sozialen Teilha-

17 Vgl. dazu auch WENDEL, Saskia: Diskurse und Praktiken von Menschenwürde in
spätkapitalistischen Zeiten, in: Baumeister, Martin et al. (Hgg.): Menschenrechte in der
katholischen Kirche. Paderborn: Schöningh 2018, 141-152.

18 BlELEFELDT: Weder Kulturkampfnoch Vereinnahmung, 28.

19 Zu einem ähnlichen Resultat kommt Mahmoud Bassiouni für den islamischen Kontext.

Er führt zwei Bedingungen ein, die gegeben sein müssen, um die Universalität der
Menschenrechte von islamischer Seite anzuerkennen: Es bestehe die „doppelte Anforderung
der Selbstständigkeit und Generalisierbarkeit" (vgl. BASSIOUNI, Mahmoud: Menschenrechte
zwischen Universalität und islamischer Legitimität. Berlin: Suhrkamp 2014, 137), d.h. einerseits

die Notwendigkeit einer selbstständigen Aneignung und Verankerung der Menschenrechte

in islamischen Traditionen, andererseits aber eine über islamische Kontexte hinaus
generalisierbare, von religiösen Vorannahmen unabhängige Begründung - Menschenrechte
müssen „einerseits islamisch legitim, das heißt im islamischen Rechts- und Gedankengebäude

verankert sein, während sie gleichzeitig auch universal konsensfahig, das heißt
unabhängig vom islamischen Glauben begründbar sein müssen." (Ebd., 353). Bassiounis Entwurf,
welcher politische Theorie und islamische Theologie äußerst geschickt verknüpft, stellt ein
beeindruckendes Beispiel für eine islamische Menschenrechtsrezeption dar, die implizit ebenfalls

auf einen schwachen Universalismus festgelegt ist.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 501

berechte, eine engere Verknüpfung von Rechten und Pflichten - profitieren

kann, scheint nicht denkbar, wenn bereits apriori feststeht, dass

religiöse Positionen begründungslogisch irrelevant sind. Ein einseitig vertretener

Begründungsuniversalismus würde daher ein Gespräch zur
Weiterentwicklung der Menschenrechtscharta, welches auch Religionen
einschließt, unmöglich machen.20 Dabei ist wichtig zu sehen, dass der Kom-
munikationsfluss nicht einseitig konzipiert ist, d.h. dass es nicht nur um
die Integration der Menschenrechte in eine religiöse Lehre geht, sondern
dass die Kirche den Anspruch erhebt, auch umgekehrt im Menschenrechtsdiskurs

sinnvolle Dinge beizutragen und Begründungsleistungen zu
vollbringen. Mit der Sozialethikerin Marianne Heimbach-Steins gesprochen:

Es wird nicht übertrieben sein zu behaupten, dass sich ein christliches Bild
vom Menschen unter den Bedingungen der Moderne und ihrer Gesellschaftsformationen

nicht mehr verständlich machen kann, ohne die Idee der
Menschenrechte in sich aufzunehmen. Andererseits hat sich gezeigt, dass die
Begegnung der modernen Menschenrechte mit dem christlichen Persondenken
auch die Menschenrechte selbst noch einmal neu verstehen lässt und aus
gewissen Engführungen ihrer Interpretation herauszuführen vermag.21

Dies lässt sich - wiederum exemplarisch im katholischen Kontext - durch
eine Relektüre der Enzyklika Pacem in Terris belegen, die als katholisches
Äquivalent einer Menschenrechtscharta gelten kann, da die Benennung
der einzelnen Rechte in dieser Enzyklika sehr stark an die Allgemeine
Erklärung der Menschenrechte von 1948 angelehnt ist.22 Der grundlegende
anthropologische Ausgangspunkt von Pacem in Terris erinnert jedoch an
den christlichen Entdeckungszusammenhang der Menschenrechte und setzt
einen eigenen begründungstheoretischen Akzent. So hält die Enzyklika
fest:

Ferner ist in jedem menschlichen Zusammenleben, von dem wir wollen, dass

es gut verfasst und vorteilhaft sei, das Prinzip zugrunde zu legen, dass jedem
Menschen die Eigenart der Person zukommt, das heißt, dass er eine mit
Verstand und Willensfreiheit begabte Natur ist und dass er insofern durch sich
selbst Rechte und Pflichten hat, die unmittelbar und gleichzeitig aus seiner
eigenen Natur hervorgehen. Diese können deswegen, da sie allgemein und
unverletzlich sind, auf keine Weise veräußert werden.23

20 Vgl. dazu auch BIELEFELD!", Heiner: Menschenrechte in der Einwanderungsgesellschaft.
Bielefeld: Transcript 2007, 43-56, der von einer „unabgeschlossenen Lerngeschichte" (Ebd.,
48) der Menschenrechte angesichts der Pluralität von kulturellen und religiösen Kontexten
ihrer Implementierung spricht.

21 HEIMBACH-STEINS: Menschenrechte, 25.
22 Vgl. zum Folgenden auch ausführlich HEIMBACH-STEINS: Menschenrechte, bes. 11-52;

sowie SPIEß: Zwischen Gewalt und Menschenrechten, 63-78.
23 DH 3957.



502 Martin Breul

Menschenrechte werden hier als Rechte einer Person verstanden, die
aufgrund ihres Verstandes und ihrer Willensfreiheit unveräußerlich sind. Aus
der personalen Würde und Freiheit des Menschen werden die einzelnen
Rechte allererst entfaltet, und auf diesem anthropologischen Fundament
gelingt es auch, gewisse individualistische Engführungen der Allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte zu überwinden, da ein stärkerer Fokus auf
soziale und kulturelle Rechte gelegt werden kann. Exemplarisch kann dies
an folgendem Vergleich verdeutlicht werden: Die Allgemeine Erklärung der
Menschenrechte hält in Artikel 3 fest: „Jeder Mensch hat das Recht auf
Leben, Freiheit und Sicherheit der Person". Die Enzyklika Pacem in Terris
beginnt ihre Aufzählung der Rechte mit der Aussage,

„dass der Mensch das Recht auf Leben, auf Unversehrtheit des Leibes und auf
Mittel hat, die eines ehrenhaften Lebensunterhaltes angemessen sind, dazu
gehören vor allem Nahrung, Kleidung, Wohnung, Erholung, ärztliche Versorgung
und schließlich die vom Staat für die einzelnen zu leistenden notwendigen
Dienste."24

Durch die Verbindung des grundlegenden Rechts auf Leben, Freiheit und
Sicherheit einer jeden Person mit dem Recht auf Lebensunterhalt wird,
stärker als in der AEMR, die Verknüpfung von individueller Freiheit und
sozialen Bedingungen zur Verwirklichung dieser Freiheiten betont. Zwar
nennt auch die AEMR in den Artikeln 22 und 25 ähnliche Grundgüter der
sozialen Sicherung, jedoch ist durch die textimmanente Trennung dieser
sozialen Rechte von individuellen Freiheitsrechten der begründungslogische

Zusammenhang zwischen beiden weniger transparent. Die päpstliche
Enzyklika stellt also nicht einfach eine Integration der Menschenrechte in
katholische Lehrauffassungen dar, sondern liefert eigene kritische
Akzentsetzungen und damit auch in umgekehrter Richtung wichtige Beiträge zur
Begründung, Ergänzung oder Fortschreibung der Menschenrechte. Dies
wird ebenfalls in einer weiteren bemerkenswerten Akzentsetzung der
Enzyklika deutlich: Sie benennt eindeutig den Staat als Subjekt der Verpflichtung

- dieser Aspekt fehlt in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte

und unterstreicht erneut den strukturellen Zusammenhang
individueller Freiheitsrechte und sozialer Teilhaberechte.25 Schließlich ergänzt
die Enzyklika die Liste dieser grundlegenden Rechte in einem anschließenden

Teil mit einer Liste korrespondierender Pflichten, z.B. die Pflicht zur
Achtung und Anerkennung der Rechte aller anderen Personen oder die
Pflicht zum Einsatz für das Gemeinwohl26. Auch hier ist die Akzentsetzung
eine etwas andere als in der AEMR: Pacem in Terris verknüpft individuelle

24 DH 3958.
25 Vgl. DH 3980-3982.
26 Vgl. DH 3970-3974.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 503

Ansprüche stärker mit der damit einhergehenden Verantwortung von
Individuen, um die Reziprozität der Freiheits- und Sozialrechte zu sichern.

Die katholische Menschenrechtsrezeption zeichnet sich also durch eine
eigene Akzentsetzung aus, die sich an drei Aspekten festmachen lässt:
Erstens, eine anthropologische Begründung der Menschenrechte aufgrund der
Vernunftbegabtheit des Menschen, zweitens eine Benennung konkreter
Umsetzungsformen, sowie drittens die Nennung korrespondierender Pflichten.

Christliche Begründungsmuster scheinen sich also in den Debatten
um Inhalt und Reichweite der Menschenrechte sinnvoll einbringen zu
können. Diese partikulare Begründungsleistung geht dabei über die bloße
Diagnose des Entdeckungszusammenhangs der Menschenrechte im christlichen

Kontext hinaus.27 Auch wenn unbestreitbar ist, dass z.B. die dogmatischen

Entwicklungen im 5. und 6. Jahrhundert essenziell für die
Entdeckung der Subjektivität und Personalität des Menschen waren, obwohl
sie ursprünglich christologische und trinitätstheologische Fragen verhandelten,

erschöpft sich der Beitrag der christlichen Kirchen zur Begründung
und Durchsetzung von Menschenrechten nicht darin, bloß
geistesgeschichtlicher Stichwortgeber gewesen zu sein.28 Vielmehr kann durch
eigene Akzentsetzungen zur weiteren Fortentwicklung der Menschenrechte
beigetragen werden.

Es kann hier nicht darum gehen, zu beurteilen, ob diese Akzentsetzungen

inhaltlich sinnvolle Verschiebungen sind - für das Argument der
wechselseitigen Lerngeschichte ist lediglich die Einsicht essenziell, dass

eine partikulare, in diesem Fall christlich-katholische, Weiterentwicklung
der Menschenrechte für den Fortgang der globalen Diskussion von Relevanz

ist. Ein Begründungsuniversalismus, der blind für diese Wortmeldungen

aus partikularen Kontexten ist, würde sich zentraler Stimmen berauben,

die den unabgeschlossenen Diskurs über die Menschenrechte
bereichern und eine wechselseitige Lerngeschichte allererst ermöglichen.

27 Es würde das Erkenntnisziel dieses Aufsatzes weit überschreiten, eine genaue
Untersuchung des Verhältnisses von Genese und Geltung im Menschenrechtsdiskurs vorzunehmen.

Es dürfte jedoch klar sein, dass die Geschichte der Menschenrechtsidee untrennbar mit
Geltungsfragen verknüpft ist, da Menschenrechte erst in konkreten historischen Situationen
und Kontexten relevant wurden und werden. Vgl. zu einem solchen Vermittlungsverhältnis
von Geschichte und Geltung exemplarisch JOAS, Hans: Die Sakralität der Person. Eine neue
Genealogie der Menschenrechte. Berlin: Suhrkamp 2011; sowie BOGNER, Daniel: Das Recht des
Politischen. Ein neuer Begriffder Menschenrechte. Bielefeld: Transcript 2014.

28 Darüber hinaus wäre es historisch schlicht falsch, die Menschenrechte als singulär im
Christentum entstandene oder verwurzelte Idee zu begreifen - vgl. dazu ausführlich BlELE-

FELDT, Heiner: Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freiheitsethos.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998, bes. 115-149.



5°4 Martin Breul

3. Für eine Verschachtelung universaler und partikularer
Argumentationsformen

Angesichts dieser Argumente für einen Begründungspartikularismus ergibt
sich eine antinomische Argumentationssituation, da sowohl der
Begründungsuniversalismus als auch der Begründungspartikularismus als für sich

genommen gut rechtfertigbar gelten müssen. Einerseits gilt, dass eine
echte Universalität der Menschenrechte nicht denkbar ist, wenn man auf
eine kontexttranszendente autonome Begründung der Menschenrechte
verzichtet und lediglich einen Schnittmengenkonsens als Begründung
ansetzt. Eine bloße Konvergenz im Ergebnis stellt einen kontingenten und
jederzeit reversiblen Zusammenschluss verschiedener partikularer Gruppen

dar, nicht aber eine bindende Begründung von Normen oder Rechten.
Wenn die Begründung der Menschenrechte vom zufalligen Übereinstimmen

verschiedener Religionsgemeinschaften abhängig ist, sind sie legiti-
matorisch nicht hinreichend abgesichert. Andererseits gilt jedoch, dass

Menschenrechte zu einem latent paternalistischen und semantisch
ausgezehrten Instrument der Gängelung werden, wenn sie nicht auch in
partikularen Argumentationsformen reformuliert und in konkreten Kontexten
und Traditionen angeeignet werden können. Zudem wäre es eine
Engführung des Menschenrechtsdiskurses, wenn jegliche kontextgebundene
Fortentwicklung a priori vom Diskurs über die Weiterentwicklung der
Menschenrechte aufgrund ihrer partikularen Verortung ausgeschlossen
würde. Welche Alternativen für die Frage nach einer angemessenen
Begründung der Menschenrechte gibt es angesichts dieses argumentativen
Unentschiedens?

Eine mögliche Lösung dieser Antinomie kann in meinen Augen in einer
Verschachtelung universaler und partikularer Argumentationsformen bestehen,

die am Postulat der Universalität der Begründung als regulativem
Ideal festhält, und dabei eine hohe Sensibilität für die Partikularität der
konkreten Kontexte von Menschenrechten bewahrt, d.h. offen ist für die
kritischen Invektiven aus einzelnen religiösen oder weltanschaulichen
Gemeinschaften. Diese Position, die man als schwachen Universalismus
bezeichnen kann, behauptet daher die Notwendigkeit eines wechselseitigen
Anerkennungsverhältnisses: Auf der einen Seite müssen Religionsgemeinschaften

anerkennen, dass es jenseits der partikularen Vorstellungen des

guten Lebens innerhalb ihrer Tradition autonom rechtfertigbare moralische

Pflichten gibt, die ein externer Maßstab ihres Handelns und Verkündigens

sind - dies ist das schwach universale Moment des Ansatzes.
Umgekehrt können moderne liberale Staaten nur dann eine Anerkennung
dieses externen Instruments der Kritik erwarten, wenn diese
Religionsgemeinschaften als öffentliche Akteure anerkennen, die sich die Idee der
Menschenrechte intern zu eigen machen können und zugleich wichtige
Beiträge für die Fortentwicklung des Menschenrechtsdiskurses liefern -



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 505

dies ist das schwach universale Moment des Ansatzes. Menschenrechte
haben erst dann eine Chance auf eine globale Verwirklichung, wenn sie

nicht von außen an Religionsgemeinschaften und Kulturen herangetragen
und ihnen quasi übergestülpt werden, sondern wenn diese als mit der je
eigenen Tradition zumindest nicht im Widerspruch, am besten aber in
Einklang stehende Rechtsnormen wahrgenommen werden. 29 Dazu bedarf
es aber des Eintauchens in partikulare Sprachspiele, um genau für diese
Kontinuität zu werben. Die - begrifflich ohnehin schwierige - strikte Trennung

zwischen universalen und partikularen Argumentationsmustern ist
dabei aufzuheben, da nicht zu sehen ist, warum ein religiös gebundenes
Argument - z.B. aus christlicher oder muslimischer Warte - nicht auch im
universalen Begründungsdiskurs eine Rolle spielen kann, da sein Verständnis

nicht davon abhängt, Angehöriger dieser Tradition zu sein. Auch für
Nicht-Christen ist beispielsweise das Einfordern einer stärkeren Verankerung

von sozialen Teilhaberechten innerhalb der Menschenrechtscharta
nachvollziehbar und vor allen Dingen rational evaluierbar.

Es gibt in diesem Ansatz daher nicht zwei Ebenen der Argumentation -
eine universale Ebene, die die ganze argumentative Rechtfertigung der
Menschenrechte im Alleingang erledigt und damit streng genommen schon

ausreicht, sowie eine partikulare Ebene, die begründungslogisch nicht
notwendige Leistungen vollbringt und daher genauso gut wegfallen könnte -
sondern vielmehr eine einzige Begründungsebene, auf der universale und
partikulare Begründungsmuster verschachtelt werden müssen. Nur auf
diesem Wege kann der latente Paternalismus des Begründungsuniversalismus

vermieden und eine hinreichende Sensibilität für Kontexte gewahrt
bleiben, und nur auf diesem Wege kann man ernsthaft einen
bidirektionalen Weg der Kritik bahnen, der Beiträge und kritische Rückfragen aus

partikularen Religionsgemeinschaften in den Menschenrechtsdiskurs
einspeist. Zugleich geraten Religionsgemeinschaften unter Modernisierungsdruck

- von ihnen ist die Entwicklung eines ,,Bewusstsein[s], dass die
jeweils eigenen religiösen Wahrheiten' mit öffentlich anerkanntem profanem

Wissen in Übereinstimmung gebracht und gegen andere religiöse
Wahrheitsansprüche innerhalb desselben Diskursuniversums verteidigt

29 In die gleiche Stoßrichtung zielen auch die Überlegungen des Luzerner Moraltheologen

und Sozialethikers Peter G. Kirchschläger. Er insistiert auf der Notwendigkeit einer
universalen Begründung der Menschenrechte, da jede religiöse Begründung „auf Glaubensinhalten

aufbaut, deren Nachvollzug für Nichtgläubige eine Schwierigkeit darstellen kann."
(TlRCHSCHLÄGER, Peter G.: Wie können Menschenrechte begründet werden?. Münster: LIT-
Verlag 2013, 148). Zugleich ist aber festzuhalten, dass „ohne eine zusätzliche religiöse
Begründung der Schluss naheliegen [würde], dass die Menschenrechte als etwas rein Säkulares
in dem Sinne verstanden werden, dass sie keine Relevanz für Religionen bzw. religiöse
Menschen aufweisen." (Ebd., 150). Vgl. dazu auch seine ausführliche Diskussion dieser Frage in
KIRCHSCHLÄGER, Peter G.: Menschenrechte und Religionen. Nichtstaatliche Akteure und ihr
Verhältnis zu den Menschenrechten. Paderborn: Schöningh 2016, 19-122.



5O6 Martin Breul

werden müssen"?0 abverlangt, da sie keine diskursiven Sonderregeln für
ihren partikularen Kontext beanspruchen können.

Ein solcher schwacher Universalismus kann sich dabei jedoch nicht
einer großen Beweislast entledigen, die jeder Begründungsuniversalismus
schultern muss: Er ist auf die Annahme eines formalen Vernunftvermögens
festgelegt, welches kulturunabhängig und zugleich nicht-essenzialistisch
zu verstehen ist. Seyla Benhabib fasst diese Annahme und die mit ihr
einhergehenden Beweislasten präzise zusammen: Begründungsuniversalisten
sei

„die Überzeugung gemeinsam, dass es einen normativen Gehalt der menschlichen

Vernunft gibt, das heißt, dass es gültige Verfahren der Untersuchung, des

Beweises, des Fragens gibt, die seit der Aufklärung zum kognitiven Erbe der
westlichen Philosophie gehören. Minimalbestandteile dieses normativen
Gehalts der Vernunft sind Unparteilichkeit, intersubjektive Verifikation von
Ergebnissen, Argumenten und Daten, Konsistenz von Überzeugungen und Selbst-
reflexivität. [...] Der Begründungsuniversalismus seinerseits setzt keine
vollständig ausgearbeitete Theorie der menschlichen Natur oder eine umfassende
moralische, religiöse oder wissenschaftliche Weltanschauung voraus: Er kommt
mit einer Beschreibung menschlichen Handelns in den Begriffen eines

verallgemeinerten' und ,konkreten' Anderen aus."3'

Der argumentationslogische Knackpunkt besteht aus theologischer
Perspektive in der Anerkennung der Autonomie der Vernunft, die als prima
facie allen Menschen zukommendes formales Vermögen zur diskursiven
Prüfung von Geltungsansprüchen verstanden wird. Ein solches
Vernunftvermögen ist zwar immer in pluralen und partikularen Kontexten instan-
tiiert, aber zugleich ist es in der Lage, diese Kontexte zu transzendieren
und Begründungen so zu universalisieren, dass kategorisch verbindliche und
unbedingt verpflichtende Normen (und damit in einem zweiten Schritt
politisch einforderbare [Menschen-] Rechte) gerechtfertigt werden
können.32 Auch wenn ich der Auffassung bin, dass es sowohl gute philoso-

3° HABERMAS, Jürgen: Zur Legitimation durch Menschenrechte, in: DERS.: Politische Theorie

Philosophische Texte 4). Frankfurt: Suhrkamp 2009, 298-312, hier 310.
31 BENHABIB, Seyla: Kosmopolitismus ohne Illusionen. Menschenrechte in unruhigen Zeiten.

Berlin: Suhrkamp 2017, 56t.
32 Der Fähigkeitenansatz Martha Nussbaums, der ebenfalls explizit mit einem

Universalitätsanspruch auftritt, stellt weniger die Formalität des universalen Vernunftvermögens
als vielmehr die Universalität menschlicher Grundbedürfnisse in den Mittelpunkt. Dabei
verpflichtet sie sich jedoch auf einen überaus problematischen Aristotelismus, da sie darauf
festgelegt ist, eine Schnittmenge aus verschiedenen Auffassungen über das Gute zu finden,
um bestimmte Menschenrechte zu begründen. Diese starken metaphysischen Vorannahmen
wie der Bezug auf die menschliche Natur verunmöglichen in meinen Augen eine freistehende

und universale Begründung der Menschenrechte - diese kann, wenn überhaupt,
jenseits metaphysischer Grundsatzfragen erfolgen, da diese so kontrovers sind, dass sie ohnehin
nicht konsensfahig sind. Vgl. NUSSBAUM, Martha: Creating Capabilities. The Human Development

Approach. Cambridge: Harvard University Press 2011; sowie die exzellente Studie von



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 507

phische als auch gute theologische Gründe gibt, ein solches Vermögen zu
postulieren, würde es diesen Beitrag sprengen, diese Begründung
erschöpfend zu leisten, weshalb ich mich auf die Markierung der Beweislast
beschränke.

Abschließend lässt sich festhalten, dass der schwache Universalismus
von zwei fundamentalen Annahmen geprägt wird: Es ist zum einen sinnvoll,

christliche oder überhaupt religiöse Begründungs- und Legitimationsstrategien

anzuwenden, um Menschenrechte zu begründen oder zu
legitimieren. Je größer die Konvergenz verschiedener Begründungen der
Menschenrechte aus unterschiedlichen Kulturen und Weltanschauungen ist,
desto aussichtsreicher ist ihre globale Implementierung, und desto
reichhaltiger wird der Diskurs über die Fortentwicklung der Menschenrechte.
Zum anderen ist eine exklusiv religiöse Begründung der Menschenrechte
jedoch nicht hinreichend, um ihren Anspruch auf Universalität zu sichern

- im Kern bedarf es einer autonomen, d.h. für alle vernunftbegabten Wesen

gleichermaßen prinzipiell einsehbaren Begründung. Wenn die Begründung

von Menschenrechten ausschließlich aus einer zufälligen Überlappung

von partikularen Begründungen verschiedener Kulturen und
Weltanschauungen bestünde, dann würde dies ihren universalen und unbedingt

verpflichtenden Charakter gefährden.

4. Fazit

In diesem Beitrag habe ich zunächst die antinomische Argumentationslage
zwischen der Position des Begründungsuniversalismus und des

Begründungspartikularismus herausgearbeitet. Während beide darüber einig sind,
dass Menschenrechte universal gelten sollen, argumentieren die Begrün-
dungsuniversalisten dafür, dass dieses Ziel nur dann erreichbar sei, wenn
auch eine allgemein einsichtige Begründung, d.h. ein Konsens in der Frage
der Legitimation der Menschenrechte, herstellbar ist. Die Begründungs-
partikularisten weisen diese Forderung als überhöht zurück und beharren
auf der Relevanz der jeweiligen Kontexte und Traditionen, innerhalb derer
Menschenrechte überhaupt verwirklicht werden können - ihnen zufolge
ist eine Konvergenz verschiedener partikularer Begründungsfiguren, die
im Resultat übereinstimmen, hinreichend für eine universale Geltung.

Beide Seiten können plausible und stichhaltige Argumente vorbringen,
die ihre jeweilige Auffassung stützen. Begründungsuniversalisten können
insbesondere auf das Argument der Kontingenz der universalen Geltung,
auf das Argument der Möglichkeit radikaler Kritik an ,eingelebten' sittlichen

Lebensformen und auf das Argument der autonomen Moral ver-

MÜGGE, Cornelia: Menschenrechte, Geschlecht, Religion. Das Problem der Universalität und
der Fähigkeitenansatz von Martha Nussbaum. Bielefeld: Transcript 2017.



5O8 Martin Breul

weisen; Begründungspartikularisten auf das Argument des Paternalismus
und das Argument der wechselseitigen Lerngeschichte.

Angesichts dieser argumentativen Pattsituation habe ich vorgeschlagen,
einen Mittelweg der Verschachtelung beider Begründungsmuster zu
suchen, den man als integrierten oder schwachen Universalismus bezeichnen
könnte. Der schwache Universalismus hält am regulativen Ideal der
Universalität der Begründung der Menschenrechte fest, ohne eine solche
Begründung partikularen Begründungsmustern vorzuordnen. Im Gegenteil
ist es sowohl für die Implementierung der Menschenrechte innerhalb von
Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften als auch für die kritische
Fortschreibung der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte essenziell,
sich auf die jeweiligen partikularen religiösen Kontexte einzulassen, ohne
bestimmte Argumente im Vorhinein als ,bloß partikular' abzuqualifizieren.

In einer Zeit, in der Menschenrechte zunehmend unter Beschuss geraten

und ihre normative Angemessenheit in der politischen Praxis faktisch
dementiert wird, wäre es fatal, religiöse Bündnispartner durch überzogene
Forderungen einer strikten Begründungsuniversalität zu verschrecken.
Genauso wenig dürfen aber Religionsgemeinschaften aus der Pflicht und der

Verantwortung entlassen werden, ein reflexives und prinzipiell affirmatives

Verhältnis zu den Menschenrechten suchen zu müssen. Da die
universale Geltung der Menschenrechte zunehmend in Frage steht, könnte es

nicht zuletzt strategisch sinnvoll sein, den Streit zwischen einer
begründungsuniversalen Konsenskonzeption und einer begründungspartikularen
Konvergenzkonzeption zugunsten einer integrierten Position ad acta zu
legen und unbeschadet dieser theoretischen Differenzen gemeinsam für
die universale Geltung der Menschenrechte zu streiten.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? 509

Zusammenfassung
In der gegenwärtigen Debatte um eine angemessene Begründung allgemeiner

Menschenrechte lassen sich vereinfacht die Lager der Begründungsuni-
versalisten und der Begründungspartikularisten unterscheiden. Begründungs-
universalisten gehen davon aus, dass eine erfolgreiche Verteidigung der
universalen Geltung der Menschenrechte zwingend auf eine universale, d.h.

allgemein einsichtige Begründung der Menschenrechte angewiesen ist, weshalb
religiöse Begründungen nicht hinreichend sind. Begründungspartikularisten
hingegen halten eine Überlappung von Begründungen aus verschiedenen
Religionen und Weltanschauungen für hinreichend. Der vorliegende Beitrag
rekonstruiert zunächst eine argumentative Pattsituation, da beide Seiten
überzeugende Argumente für ihre Sicht vorbringen können. Als Ausweg aus dieser

Pattsituation entwickelt der Text eine Theorie des schwachen Universalismus.

Dieser nimmt die berechtigten Anliegen beider Seiten auf und bahnt
einen Mittelweg zwischen der Notwendigkeit einer universalen Begründung
einerseits und der Notwendigkeit einer Sensibilität für partikulare
Umsetzungskontexte andererseits.

Abstract
In the contemporary debates on the appropriate justification of human
rights, it is possible to distinguish between universalistic and particularistic
approaches. Universalistic approaches assume that a successful defense of
the universal validity of human rights must imply a universal, i.e. generally
acceptable justification of them. Thus, religious justifications fall short of
being sufficient justifications of human rights. Particularist approaches, on
the other hand, regard an overlapping consensus of diverse religious
justifications as sufficient legitimation of human rights. This article first
reconstructs an argumentative deadlock between both sides, as both can allege
convincing reasons for their respective view. In order to overcome this deadlock,

the article develops an approach ofweak universalism in a second step.
Weak universalism integrates the legitimate insights ofboth approaches and
steers a middle course between the necessity of a universal justification of
human rights on the one hand and the necessity of a certain sensibility for
the particular modes of implementation on the other hand.




	Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? : Zur Notwendigkeit der Verschachtelung von partikularen und universalen Begründungen der Menschenrechte

