Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)
Heft: 2
Artikel: Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? : Zur

Notwendigkeit der Verschachtelung von partikularen und universalen
Begrindungen der Menschenrechte

Autor: Breul, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825870

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825870
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN BREUL

[st es sinnvoll,

Menschenrechte christlich zu begriinden?
Zur Notwendigkeit der Verschachtelung von
partikularen und universalen Begriitndungen der
Menschenrechte

Yes, we agree about the rights, but on condi-
tion that no one asks us why.
(Jacques Maritain)

For history tells us that while these truths may
be self-evident, they have never been self-exe-
cuting; that while freedom is a gift from God,
it must be secured by His people here on Earth.
(Barack Obama)

In der gegenwartigen Debatte um die Universalitat und Partikularitdt von
Menschenrechten lassen sich zwei grofle Fraktionen identifizieren. Die
beiden Lager streiten sich nicht um die universale Geltung der Menschen-
rechte - diese Frage ist zwar ebenfalls hoch umstritten, soll hier aber nicht
im Fokus stehen, da in meinen Augen die Mehrheit der Forschungsbei-
trage die Notwendigkeit einer universalen Geltung der Menschenrechte
akzeptiert. Innerhalb derer, die die Universalitat der Geltung der Men-
schenrechte verteidigen, gibt es jedoch eine weiterfithrende Frage, der ich
im Folgenden nachgehen mochte: Inwiefern bedarf es auch einer Univer-
salitdt der Begriindung der Menschenrechte? Selbst wenn man sich einig
ist, dass Menschenrechte nur dann sinnvoll sind, wenn sie fiir alle gelten,
ist die Frage noch nicht entschieden, ob es dann auch eine Begriindung fiir
diese Menschenrechte geben muss, die fiir alle gleichermafien einsichtig
ist. Man konnte die beiden konkurrierenden Auffassungen mit den Etiket-
ten ,Konvergenz-Konzeption’ und ,Konsens-Konzeption® kennzeichnen®:
Wihrend die Gegner der Forderung einer universalen Begriindung davon

1 Die Unterscheidung von Konvergenz- und Konsenskonzeptionen der Rechtfertigung
stammt urspriinglich aus der politischen Philosophie, genauer aus der Debatte um die 6f-
fentliche Rechtfertigung (,public justification‘) von politischen Normen. Vgl. dazu exempla-
risch VALLIER, Kevin: Convergence and Consensus in Public Reason, in: Public Affairs Quar-
terly 25 (2011), 261-279; VALLIER, Kevin: Beyond Separation. Uniting Liberal Politics and Public
Faith. New York: Routledge 2014, bes. 103-144; ZOLL, Patrick: Perfektionistischer Liberalis-
mus. Warum Neutralitdt ein falsches Ideal in der Politikbegriindung ist. Freiburg i.Br.: Herder
2016.



492 Martin Breul

ausgehen, dass es fiir die universale Geltung der Menschenrechte hinrei-
chend ist, dass verschiedene partikulare Begriindungen aus diversen Welt-
anschauungen im Ergebnis konvergieren, argumentieren die Befiirworter
dieser Forderung, dass es ein {iber die bloffe Konvergenz hinausgehenden
Konsens in Fragen der Begriindung der Menschenrechte geben muss -
Menschenrechte konnen nur dann universale Geltung beanspruchen,
wenn ihre Begriindung von allen Personen unbeschadet ihrer weltanschau-
lichen oder religiosen Uberzeugungen nachvollzogen und akzeptiert wer-
den konnte.

Im Folgenden werde ich versuchen, zunachst die zentralen Argumente
fiir beide Seiten zu rekonstruieren und zu kontrastieren. Es wird sich zei-
gen, dass beide Seiten, jeweils fiir sich genommen, tiberzeugende Argu-
mente fiir bzw. gegen die Notwendigkeit einer universalen Begriindung der
Menschenrechte vorbringen konnen. Es erscheint aussichtslos, eine Auf-
fassung als rational iiberlegene Position auszuzeichnen. Daher werde ich
in einem zweiten Schritt fiir ein Modell der Verschachtelung von Begriin-
dungsleistungen pladieren, welches die berechtigten Intuitionen beider
Seiten aufnimmt. Auf diesem Wege kann das, was an der Forderung nach
einer universalen Begriindung rettungswiirdig erscheint, mit den plausi-
blen Einwdnden gegen einen Begriindungsuniversalismus verséhnt werden
und der Weg zu einer integrierten Theorie des schwachen Universalismus
gebahnt werden.

Die eingenommene Perspektive ist dabei die des christlichen Philoso-
phen. Ich spreche aus der Perspektive einer Person, die autonome bzw. sd-
kulare Argumentationszusammenhange rezipiert und in diesen Debatten
Stellung nimmt, und zugleich genuin theologische Argumente aus der ei-
genen Tradition heranzieht, um diese iiber den philosophischen Diskurs
hinausgehenden Uberlegungen der eigenen Tradition mit dem philosophi-
schen Diskurs zu verzahnen.?

1. DREI ARGUMENTE FUR DEN BEGRUNDUNGSUNIVERSALISMUS

Die Position des Begriindungsuniversalismus halt eine Sammlung partiku-
larer Rechtfertigungen der Menschenrechte aus einzelnen Kulturen oder
Religionen begriindungslogisch fiir nicht hinreichend. Waren die Men-
schenrechte ausschliefdlich der Konvergenzpunkt oder der kleinste gemein-
same Nenner diverser weltanschaulich-partikularer Begriindungen, dann
waren sowohl ihr internes Begriindungsfundament als auch ihr globaler
Anspruch dramatisch geschwacht. Vielmehr bediirfen Menschenrechte im

2 TAPP, Christian: Christliche Philosophie - Ein holzernes Eisen?, in: Zeitschrift fiir Katho-
lische Theologie 139 (2017), 1-23. Diese methodische Meta-Reflexion, die man auch als kon-
textgebundenen Universalismus bezeichnen kann, spiegelt auf methodischer Ebene die hier
zu entwickelnde inhaltliche Position eines schwachen Universalismus.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 493

Kern einer autonomen, d.h. von jeder partikularen religiosen oder ethi-
schen Auffassung tiber das, was ein Leben gut macht, unabhdngigen und in
diesem Sinne moralischen Rechtfertigung. In meinen Augen sprechen min-
destens drei Argumente fiir diesen Begriindungsuniversalismus der Kon-
senskonzeption - es handelt sich um zwei philosophische und ein theolo-
gisches Argument, die als Kontingenzargument, als Argument der Mog-
lichkeit von Kritik und als Argument der Autonomie der Moral bezeichnet
werden konnen.

(1) Das erste Argument fiir eine universale Begriindung der Menschen-
rechte konnte man als Kontingenzargument bezeichnen. Es besagt, dass
eine Konvergenz, also eine bloRRe Uberlappung partikularer Begriindungen,
keine hinreichende Begriindung fiir universal geltende Rechte sein kann,
da sie einem kontingentem und jederzeit reversiblem Zusammenschluss ver-
schiedener partikularer Gruppen gleichkommt. Eine ausschlieRlich welt-
bildinterne Begriindung, auf die andere weltbildinterne Begriindungen auf-
gelegt werden und sodann ein Uberlappungsbereich gesucht wird, ist da-
her nicht in der Lage, eine universale Begriindung der Menschenrechte zu
liefern. Ein Vertreter dieses Arguments und damit eines Begriindungsuni-
versalismus ist der Frankfurter Philosoph Rainer Forst, der pointiert fest-
halt:

,Unklar ist, was fiir eine Art von Konsens vorliegt, wenn Werte oder Prinzi-
pien geteilt werden, ihre Begriindung jedoch nicht. Ersichtlicherweise kann so
gar keine Begriindung von Normen geleistet werden; allenfalls wére ein kontin-
gentes und moglicherweise fliichtiges bzw. oberflichliches Uberlappen anzu-
treffen.“3

Um ernsthaft ein Prinzip oder eine Norm begriinden zu wollen, bedarf es
dem Kontingenzargument zufolge einer Rechtfertigung, die iiber parti-
kulare Kontexte hinausgeht und allgemein akzeptabel, d.h. unabhangig
vom Teilen bestimmter existenzieller oder umfassender ethischer An-
nahmen ist, da andernfalls keine unbedingte Verpflichtung besteht, dieser
Norm zu entsprechen. Menschenrechte waren ein Zufallsprodukt der kul-
turellen Evolution und hdtten damit keine unbedingte oder kategorische
Verbindlichkeit, sondern wéaren in ihrer Geltung von der fliichtigen und
jederzeit revozierbaren internen Anerkennung innerhalb von Religionsge-
meinschaften abhdngig. Mit anderen Worten: Ein rein weltbildimmanen-
tes Begriindungsfundament der Menschenrechte ware so diinn, dass der
Anspruch universaler Geltung jederzeit einstiirzen konnte. Es ist erneut
Rainer Forst, der auf die Gefahr aufmerksam macht, bei einem Verzicht auf
universale Begriindungsstrukturen zu einem inhaltlichen Minimalismus zu

3 FORST, Rainer: Normativitdt und Macht. Berlin: Suhrkamp 2015, 205f. (meine Hervor-
hebung).



494 Martin Breul

gelangen, der die Menschenrechte vollig aushohlt - wenn es keine univer-
sale Begriindung fiir sie gebe, dann

,wirde der Kern der Menschenrechte nicht von teilbaren und allgemein bin-
denden Griinden getragen, sondern von einer Vielfalt unterschiedlicher Griin-
de, die darauf angewiesen waren, die Unterstiitzung von einer Reihe ethischer
und religioser Vorstellungen zu erlangen - und entsprechend unterschiedlich wid-
ren die Interpretationen dessen, worauf Menschen Rechte haben und weshalb.“4

(2) Das zweite Argument fiir die autonome Begriindung der Menschen-
rechte kann man als Argument der Mdéglichkeit von Kritik bezeichnen. Es
ist ein Argument, das gleichermaflen philosophisch wie theologisch An-
wendung finden kann und besagt, dass Menschenrechte nur dann ein In-
strument radikaler Kritik an bestehenden Verhaltnissen der Ungerechtig-
keit sein konnen, wenn sie nicht nur eine kumulative Schnittmenge
verschiedener religioser oder weltanschaulicher Begriindungsmuster sind.
Anders formuliert: Ein kritisches Potenzial haben Menschenrechte nur
dann, wenn sie nicht ausschlief’lich auf einem Fundament begriindet sind,
welches sich innerhalb eines bestimmten Sprachspiels oder umfassenden
Selbst- und Weltdeutungssystems befindet - andernfalls ware eine Kritik
an eben diesem Fundament von Weltbildern nicht méglich, da alle MaR-
stibe von Kritik schon weltbildimmanent gebunden waren und das ent-
sprechende Weltbild nicht mehr im Ganzen zum Gegenstand von Kritik
gemacht werden konnte:

»Wer beispielsweise meint, die Menschenrechte vom kleinsten gemeinsamen
Nenner dessen her definieren zu konnen, was in traditionellen religiésen Wert-
vorstellungen sowieso schon mehr oder weniger konsentiert ist, greift von
vornherein viel zu kurz. Mit einer solchen faktischen Unterordnung unter die
Religionen und ihr traditionelles Ethos ware jeder eigenstandige, kritische An-
spruch der Menschenrechte beiseitegelegt. Der die Menschenrechte garantie-
rende Staat konnte gegeniiber den Religionsgemeinschaften iiberhaupt keine
Autoritat beanspruchen, sondern miisste sich darauf beschranken, ihre Inter-

aktion zu moderieren.>

4 FORST, Rainer: Die Rechtfertigung der Menschenrechte und das grundlegende Recht auf
Rechtfertigung. Eine reflexive Argumentation, in: DERS.: Kritik der Rechtfertigungsverhdlt-
nisse. Berlin: Suhrkamp 2011, 53-92, hier 80 (meine Hervorhebung). Forsts reflexive Argu-
mentationsstrategie, innerhalb derer er die normativen Implikationen des Begriffs der
Rechtfertigung als Basis einer universalen Begriindung der Menschenrechte rekonstruiert,
ist eine der vielversprechendsten Moglichkeiten, jenseits umfassender Auffassungen iiber
das Gute eine universale und weltanschaulich neutrale Begriitndung der Menschenrechte zu
formulieren. Vgl. dazu auch FORST, Rainer: Das grundlegende Recht auf Rechtfertigung. Zu
einer konstruktivistischen Konzeption von Menschenrechten, in: DERS.: Das Recht auf Recht-
fertigung. Frankfurt: Suhrkamp 2007, 291-327.

5 BIELEFELDT, Heiner: Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung. Zum Verhdltnis von
Menschenrechten und Religion(en), in: BAUMEISTER, Martin et al. (Hgg.): Menschenrechte in
der katholischen Kirche. Historische, systematische und praktische Perspektiven. Paderborn:



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 495

Die Annahme eines begriindungslogischen Transzendierens partikularer
Kontexte ermdglicht also allererst die kritische Inanspruchnahme von
Menschenrechten, so dass jede religiose Begriindung von Menschenrech-
ten nur auf einer autonomen, vom gegebenen religiosen Kontext unab-
hangigen Rechtfertigung aufruhen kann. Ohne die Hintergrundannahme
der regulativen Idee eines universal gedachten Begriindungskonsenses
wiirden Personen aus Gesellschaften, die Menschenrechte nicht hinrei-
chend einhalten, eines zentralen Instruments der Kritik an bestehenden
gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten beraubt - eine ,eingelebte Sittlich-
keit (und die je eigene religiose Tradition, M.B.) ist der Gegenstand der
Kritik, nicht ihr Grund oder ihre Grenze“®.

Dieses Argument lasst sich auch auf religiose, beispielsweise christliche
Kontexte anwenden: Menschenrechte sind ihrem Anspruch nach eine kri-
tische externe Instanz, die dann auch externer Mafdstab kirchlichen Han-
delns sind. Nur wenn die Kirche oder andere Religionsgemeinschaften
gemdf} der Menschenrechte handeln, d.h. diese achten und in ihrem Han-
deln und ihren AuRerungen nicht verletzen, konnen sie als mit einer mo-
dernen Gesellschaft kompatible Sozialform betrachtet werden.?

(3) Das dritte Argument fiir eine autonome Begriindung der Men-
schenrechte kann als Argument der Autonomen Moral bezeichnet werden
und ist ein genuin theologisches Argument, d.h. eine christentumsinterne
Aufforderung zur Beschrankung der geltungslogischen Reichweite religio-
ser Menschenrechtsbegriindungen. Die Kernidee des Ansatzes der autono-
men Moral, der unter anderem von Alfons Auer, Franz-Josef Bockle und
vielen weiteren Theolog*innen entwickelt wurde, besagt, dass die Recht-
fertigung moralischer Normen autonom geschehen sollte. Autonome Recht-
fertigung bedeutet, ganz im wortlichen Sinne der ,Selbst-Gesetzgebung',
dass moralische Normen ausschliefflich mit verniinftig einsehbaren Argu-
menten addquat begriindet werden konnen. Weder eine Riickfithrung des
moralisch Guten auf den Willen Gottes oder die Autoritat bestimmter Tra-
ditionen, noch naturrechtliche Deduktionen sind in der Lage, eine mo-
derne und fiir eine plurale Gesellschaft anschlussfihige Form der Ethik zu
formulieren. Fiir die Erkenntnis, Begriindung und Rechtfertigung morali-

Schoningh 2018, 17-37, hier 28; vgl. zu diesem Argument auch die Uberlegungen in FORST,
Rainer: Ordnungen der Rechtfertigung. Zum Verhdltnis von Philosophie, Gesellschaftstheorie
und Kritik, in: DERS.: Normativitdt und Macht. Berlin: Suhrkamp 2015, 9-33.

6 FORST: Ordnungen der Rechtfertigung, 16.

7 Vgl. BIELEFELDT: Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung, 26: ,Aufgrund ihres beson-
deren Stellenwerts als unverdauflerliche Rechte kommt den Menschenrechten eine Autoritat
zu, die es moglich macht, auch Grenzen legitimer Religionspraxis zu setzen, die der Staat -
als Garant der Menschenrechte aller - wenn nétig auch gegen die Religionsgemeinschaften
effektiv durchsetzen muss. [..] Aus dem Anspruch, religios-weltanschliche Vielfalt nach
Mafdgabe freiheitsrechtlicher Prinzipien aktiv zu gestalten, resultiert ein spezifischer Gel-
tungsvorrang, auf den die Menschenrechte auch gegeniiber etwaig kollidierenden religiésen
Normvorstellungen insistieren miissen.”



496 Martin Breul

scher Normen ist der Gottesgedanke nicht relevant, da diese Aufgaben
ausschliefdlich in den Bereich einer selbstgesetzgebenden praktischen Ver-
nunft fallen.® Es ist daher vielmehr die Pflicht aufgeklarter Personen, unter
Riickgriff auf ihr Vernunftvermoégen und ihre Autonomie moralische Nor-
men zu rechtfertigen, zu modifizieren oder zuriickzuweisen.?

Die autonome Moral im christlichen Kontext legt sich zumeist auf eine
kantisch inspirierte Moralbegriindung fest: Gerechtfertigte moralische Nor-
men sind unbedingt verpflichtend, da sie von jedem vernunftbegabten
Wesen anerkannt werden konnen. Zugleich sind moralische Normen ge-
nau dann gerechtfertigt, wenn sie universalisiert werden konnen, d.h.
wenn sie mit verniinftig einsehbaren und allgemein akzeptablen Griinden
gerechtfertigt werden konnen. Die Vernunftbegabtheit des Menschen
fiihrt folglich sowohl dazu, einen Universalisierungsgrundsatz als Prinzip
der Rechtfertigung moralischer Normen einzufiihren, als auch den katego-
rischen bzw. unbedingten Verpflichtungsgrad moralischer Normen zu be-
griinden. Dementsprechend hat ein Verweis auf eine Notwendigkeit der
Anerkennung einer gottlichen Wirklichkeit in der Begriindung morali-
scher Normen keinen Platz. Exemplarisch hdlt Saskia Wendel in diesem
Sinne fest:

,Gott ist nicht Grund der Moral - moralisches Handeln ist [...] autonom, d.h.
ohne Bezug auf Gott oder religidse Uberzeugungen zu begriinden - und so
muss es auch begriindet werden, denn andernfalls widre ja nur derjenige wirk-
lich zu moralischem Handeln fihig, der an Gott glaubt bzw. religiése Uberzeu-
gungen besitzt. Ethische Uberzeugungen, die religiés begriindet werden, sind
nicht wirklich universal giiltig [...].“™°

Der Ansatz einer ,Autonomen Moral im christlichen Kontext’ kann als
Mainstream in der Moraltheologie und Christlichen Sozialethik der Gegen-

8 Vgl. zu diesem Kerngedanken paradigmatisch AUER, Alfons: Autonome Moral und
christlicher Glaube. Diisseldorf: Patmos 1971; BOCKLE, Franz: Fundamentalmoral. 4. Auflage.
Miinchen: Kosel 1985; GOERTZ, Stephan: Moraltheologie unter Modernisierungsdruck. Inter-
disziplinaritdt und Modernisierung als Provokation fiir die Theologische Ethik. Miinster: LIT-
Verlag 1999; PROPPER, Thomas: Plddoyer fiir einen autonomen Ansatz der Ethik, in: DERS.:
Theologische Anthropologie. Freiburg i.Br.: Herder 2011, 720-786; HOHN, Hans-Joachim: Das
Leben in Form bringen. Konturen einer neuen Tugendethik. Freiburg i.Br.: Herder 2014;
WENDEL, Saskia: Das freie Subjekt als Prinzip Theologischer Ethik, in: GOERTZ, Stephan/HEIN,
Rudolf/KLOCKER, Katharina (Hgg.): Fluchtpunkt Fundamentalismus. Gegenwartsdiagnosen
katholischer Moral. Freiburg i.Br.: Herder 2013, 159-173; SCHMIDT, Benedikt: Gottes Offenba-
rung und menschliches Handeln. Zur ethischen Tragweite eines theologischen Paradigmen-
wechsels. Wiirzburg: Echter 2017.

9 Vgl. exemplarisch KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. B766f.: ,Da ist nun
nichts so wichtig, [...] nichts so heilig, das sich dieser priiffenden und musternden Durch-
suchung, die kein Ansehen der Person kennt, entziehen diirfte. Auf dieser Freiheit beruht
sogar die Existenz der Vernunft, die kein diktatorisches Ansehen hat, sondern deren Aus-
spruch jederzeit nichts als die Einstimmung freier Biirger ist.”

10 WENDEL: Das freie Subjekt, 170.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 497

wart betrachtet werden. Es ist dabei wichtig zu sehen, dass damit nicht die
Irrelevanz der Religion fiir Fragen der Moral behauptet wird: Vielmehr ist
sie notwendig fiir die Herstellung von Entdeckungszusammenhingen, fiir
motivationale Fragen, fiir einen gréferen Sinnhorizont moralischer Praxis
oder auch fiir moraltranszendente Fragen wie die der Rettung der Opfer
der Geschichte. Eine direkte Indienstnahme des Menschen durch Gott
tiber gottliche Befehle, Verweise auf iibernatiirliche Begriindungen von
Normen oder auch durch ein gottlich aufgeladenes Naturrecht wider-
sprechen sowohl dem christlichen Gottesbild, welches Gott als liebendes
Beziehungsgeschehen denkt; als auch dem christlichen Menschenbild,
welches Menschen als personale Wesen, d.h. als freie und vernunftbegabte
Wesen versteht. Daher ist die Festlegung auf die Autonomie der Begriin-
dung moralischer Normen in einem christlichen Sinnhorizont eine zutiefst
christliche Position. Fiir den Menschenrechtsdiskurs bedeutet dies, dass
Menschenrechte auch aus einer christentumsinternen Perspektive im Kern
autonom, d.h. unabhingig von religioésen Annahmen, gerechtfertigt wer-
den sollten.

Es kann daher festgehalten werden, dass mindestens drei Argumente
fiir die Position des Begriindungsuniversalismus sprechen. Das Argument
der Kontingenz besagt, dass die universale Geltung der Menschenrechte
nicht hinreichend gesichert ist, wenn ihre Begriindung nur im kontin-
genten Konvergieren einzelner partikularer Begriindungen besteht. Das
Argument der Maoglichkeit von Kritik besagt, dass Menschenrechte nur
dann ein Instrument der radikalen Kritik an ungerechten Gesellschafts-
strukturen sind, wenn die Maf$stdbe ihrer Begriindung nicht an partikulare
Kontexte gebunden sind. Das Argument der Autonomie der Moral verweist
schliefdlich auf die theologischen Entwicklungen zu einem begriindungslo-
gischen Verzicht auf die Inanspruchnahme Gottes in Fragen der Recht-
fertigung allgemeinverbindlicher Normen.

2. ZWEI ARGUMENTE FUR EINEN BEGRUNDUNGSPARTIKULARISMUS

Angesichts dieser iiberzeugenden Argumente scheint zundchst die Posi-
tion des Begriindungsuniversalismus gerechtfertigt. In einem ndchsten
Schritt werde ich jedoch zeigen, dass auch der Begriindungspartikularis-
mus starke Argumente auf seiner Seite hat. Ich rekonstruiere im Fol-

1 Vgl. exemplarisch Thomas Proppers Pladoyer fiir einen autonomen Ansatz in der
Ethik, welchen er jedoch mit den Sinnvorgaben des Glaubens koppeln méchte. Der religiose
Glaube koénne eine existenzielle Grunddimension einer moralischen Daseinsform bieten und
dieser somit eine konkrete praktische Relevanz verleihen (vgl. PROPPER: Theologische An-
thropologie, bes. 768-786). Die Vereinbarkeit von autonomer Moral und religiéser Motiva-
tion zu moralischem Handeln belegt BREUL, Martin: Ist eine autonome Moralbegriindung auf
die Autonomie der Motivation zu moralischem Handeln festgelegt?, in: Theologische Quar-
talsschrift 197 (2017), 303-319.



498 Martin Breul

genden erneut zwei ideale Argumenttypen, die in den ausufernden Debat-
ten auf je verschiedene Weise formuliert werden, die jedoch auf je eine
Grundstruktur zuriickgefithrt werden konnen. Fiir den Begriindungsparti-
kularismus spricht das (1) Argument des Paternalismus und (2) das Argu-
ment der wechselseitigen Lerngeschichte.

(1) Das Argument des Paternalismus besagt, dass es moralisch frag-
wiirdig und politisch unklug ist, einer gewachsenen Tradition bestimmte
Rechtsanspriiche von auflen tiiberzustiilpen, ohne dieser Tradition die
Chance zu geben, sich traditionsimmanent zu den Anspriichen zu verhal-
ten. Eine globale Implementierung der Menschenrechte ist nicht moglich
auf Basis einer singuldren autonomen Begriindung, die keine materialen
ethischen Gehalte und keine Verbindungen zu den ethisch reichhaltigen
Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften hat - eine solche Begriin-
dung befindet sich quasi im luftleeren Raum und wird haufig als feind-
licher und paternalistischer Eingriff von auflen in die gewachsenen For-
men traditioneller Sittlichkeit aufgefasst werden.*

Als Illustration dieses Arguments kann die Geschichte der katholischen
Rezeption der Idee allgemeiner Menschenrechte herangezogen werden,
die sich iiber lange Zeit nur als massive Konfliktgeschichte beschreiben
lasst.3 Eine positive Rezeption der Idee allgemeiner Menschenrechte ge-
lang der katholischen Kirche erst, als sie durch interne theologische Auf-
briiche zu einer affirmativen Einstellung gegeniiber diesen Rechten fand -
jeder vorherige Versuch der Uberstiilpung der Menschenrechte von aulen
wurde in einem dezidierten Anti-Modernismus schroff abgewehrt. Bei-
spielhaft kann hier, als ein Hohepunkt des ekklesialen Antimodernismus,
der Syllabus Errorum, d.h. das ,Verzeichnis der Irrtiimer’ aus dem Jahre
1864 unter Papst Pius IX. genannt werden. Dieses Verzeichnis enthdlt 8o
Thesen, die als falsch verurteilt werden. Hier nur zwei Beispiele:

These 15: Es steht jedem Menschen frei, jene Religion anzunehmen und zu be-
kennen, welche er, durch das Licht der Vernunft gefiihrt, fiir wahr halt.

These 79: Es ist falsch, dass die staatliche Freiheit fiir jeden Kult und die allen
gewadhrte Befugnis, frei und 6ffentlich ihre Meinungen und Gedanken kundzu-

12 Dieser Vorwurf bildet die Basis der vielfdltigen Vorwiirfe, die Menschenrechte waren
letztlich ein kulturimperialistisches und neokoloniales Instrument zur Sicherstellung westli-
cher Hegemonialanspriiche. Vgl. dazu exemplarisch JOAS, Hans: Sind die Menschenrechte
westlich?. Miinchen: Kosel 2015.

13 Diese Konfliktgeschichte ist sowohl kirchengeschichtlich als auch sozialethisch gut er-
forscht und aufgearbeitet; ich verweise lediglich exemplarisch auf HEIMBACH-STEINS, Marian-
ne: Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche. Mainz: Griinwald 2001; SPIER, Christian: Zwi-
schen Gewalt und Menschenrechten. Religion im Spannungsfeld der Moderne. Paderborn:
Schéningh 2016, bes. 43-98; MENOZzZI, Daniele: Katholische Kirche und Menschenrechte. Von
der Franzosischen Revolution bis zur Gegenwart, in: BAUMEISTER, Martin et al. (Hgg.): Men-
schenrechte in der katholischen Kirche. Paderborn: Schoningh 2018, 8g-101.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 499

geben, dazu fiihrt, Geist und Sitte der Volker zu verderben und zur Verbrei-
tung der Seuche des Indifferentismus fithren.4

Der Grundtenor des kirchlichen Antimodernismus ist eindeutig: Die Kir-
che, als Besitzerin und Hiiterin der exklusiv heilsrelevanten Wahrheit,
muss diese Wahrheit gegen alle schadlichen Einfliisse von aufden vertei-
digen und kann in jeder Verdnderung nur eine Gefdhrdung erkennen. Das
zugrundliegende Kirchenbild einer selbstgeniigsamen societas perfecta, die
zur Verwirklichung ihres Ziels alles bereits in sich tragt und keinerlei Kon-
takt zur auflerkirchlichen Welt bedarf, steht in einem fundamental kon-
fliktiven Verhdltnis zum Anspruch der Menschenrechte, unverdauflerliche
Rechte von Einzelpersonen zu formulieren.

In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts folgte jedoch eine ent-
scheidende und fiir kirchliche Verhiltnisse spektakuldre Veranderung der
Vorzeichen, da nicht nur dieses Kirchenbild im Zweiten Vatikanischen
Konzil, sondern auch die Denkfigur eines Primats des Rechts der Wahrheit
zugunsten eines Rechts der Person aufgegeben wurde.’> Diese ,grofle nor-
mative Transformation“® der katholischen Kirche, die sich an der Men-
schenrechts-Enzyklika Pacem in Terris (1963) und vor allem den Erneue-
rungen im Zweiten Vatikanischen Konzil festmachen lasst, ist dabei nicht
blof3 eine zahneknirschende Erfiillung einer lastigen Aufforderung zur Mo-
dernisierung. Vielmehr ldsst sie sich als theologisch begriindete Einsicht in
die Notwendigkeit der Selbstmodernisierung der Kirche verstehen: Durch
theologisch-anthropologische Uberlegungen, die den Menschen als mit
Vernunft und Freiheit begabtes Wesen auszeichnen, wird dem Recht der
Person, in Freiheit die Wahrheit zu suchen, ein Vorrang gegeniiber dem
Recht der Wahrheit eingeraumt. Damit anerkennt die katholische Kirche
nicht nur ein modernes Freiheitsverstandnis, welches die Autonomie und
Wiirde eines personalen Individuums in den Mittelpunkt riickt, sondern
personalisiert auch den Wahrheitsanspruch: Wahrheit wird nicht mehr als
tiberzeitliches Absolutes verstanden, welches von der Kirche bereits rea-
lisiert ist und moglichst unbeschadet durch die Geschichte getragen wer-
den muss, sondern vielmehr als eine durch konkrete vergesellschaftete
Subjekte kommunikativ zu antizipierende Grofde. Anders formuliert: Auch
die Kirche ist nicht im Besitz der Wahrheit, sondern als wanderndes Volk
Gottes auf dem Weg zur vollkommenen Wahrheit, die nur Gott sein

14 DH 2915 und DH 2979.

15 Dass dieser Streit innerkatholisch nach wie vor nicht endgiiltig ausgefochten ist, be-
legt der jiingste Streit um den Stellenwert des Autonomieprinzips innerhalb der katholi-
schen Kirche; vgl. nur beispielhaft MENKE, Karl-Heinz: Macht die Freiheit wahr oder die
Wahrheit frei? Eine Streitschrift. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 2017; sowie die direkte
Replik von STRIET, Magnus: Ernstfall Freiheit. Arbeiten an der Schleifung der Bastionen. Frei-
burg i.Br.: Herder 2018.

16 SpIER: Zwischen Gewalt und Menschenrechten, 63.



500 Martin Breul

kann.'7 Diese Depotenzierung des Wahrheitsbegriffs hin zu einer geschicht-
lichen und sozial kontextualisierten Wahrheit erméglicht es, das Men-
schenrecht der Religionsfreiheit, verstanden als Recht jeder Person, als
Rahmen religioser Wahrheitssuche zu verstehen und an ihrer Begriindung
und Implementierung auch aus einer partikularen Religionsgemeinschaft
heraus mitzuwirken.

Diese Illustration des Arguments des Paternalismus am Beispiel der ka-
tholischen Rezeption der Menschenrechte zeigt, dass es moralisch proble-
matisch und politisch nicht zielfiihrend ist, Menschenrechte quasi ,hinter
dem Riicken’ der betroffenen Religions- und Weltanschauungsgemein-
schaften realisieren zu wollen. Dies kommt einer paternalistischen Bevor-
mundung gleich und kann leicht zu {bertriebenen Gegenreaktionen fiih-
ren - es ware fatal, wenn von Religionen verlangt ware, sich ,nur noch
gleichsam als Subkonfession des alles iiberwélbenden Menschenrechtsbe-
kenntnisses“® zu verstehen. Daher ist es notwendig, die partikularen Be-
griindungsformen jeder einzelnen Religionsgemeinschaft positiv anzuer-
kennen und sich fiir die Rezeptionsprobleme, die sich im jeweiligen Kon-
text ergeben, zu 6ffnen — nur auf diesem Wege ist die Hoffnung realistisch,
Menschenrechte dauerhaft im jeweiligen Selbstverstindnis einer Religions-
gemeinschaft zu verankern."?

(2) Das Argument der wechselseitigen Lerngeschichte besagt, dass eine
begriindungsuniversalistisch enggefiihrte Position nicht auf die kritisch-
affirmativen Weiterentwicklungen des Menschenrechtsdiskurses innerhalb
von Religionsgemeinschaften eingehen kann und damit eine fatale Aus-
diinnung der in der Debatte um Menschenrechte ,zuldssigen’ Argumenta-
tionsformen vornimmt. Eine wechselseitige Lerngeschichte, in der der au-
tonome Menschenrechtsdiskurs beispielsweise von den Akzentsetzungen
der katholischen Rezeption - eine starkere Betonung der sozialen Teilha-

17 Vgl. dazu auch WENDEL, Saskia: Diskurse und Praktiken von Menschenwiirde in spiit-
kapitalistischen Zeiten, in: BAUMEISTER, Martin et al. (Hgg.): Menschenrechte in der katho-
lischen Kirche. Paderborn: Schoningh 2018, 141-152.

18 BIELEFELDT: Weder Kulturkampf noch Vereinnahmung, 28.

19 Zu einem dhnlichen Resultat kommt Mahmoud Bassiouni fiir den islamischen Kon-
text. Er fiihrt zwei Bedingungen ein, die gegeben sein miissen, um die Universalitit der
Menschenrechte von islamischer Seite anzuerkennen: Es bestehe die ,doppelte Anforderung
der Selbststandigkeit und Generalisierbarkeit“ (vgl. BASSIOUNI, Mahmoud: Menschenrechte
zwischen Universalitdit und islamischer Legitimitdt. Berlin: Suhrkamp 2014, 137), d.h. einer-
seits die Notwendigkeit einer selbststindigen Aneignung und Verankerung der Menschen-
rechte in islamischen Traditionen, andererseits aber eine iiber islamische Kontexte hinaus
generalisierbare, von religiosen Vorannahmen unabhingige Begriindung - Menschenrechte
miissen ,einerseits islamisch legitim, das heifft im islamischen Rechts- und Gedankenge-
baude verankert sein, wahrend sie gleichzeitig auch universal konsensfahig, das heift unab-
hangig vom islamischen Glauben begriindbar sein miissen.“ (Ebd., 353). Bassiounis Entwurf,
welcher politische Theorie und islamische Theologie duferst geschickt verkniipft, stellt ein
beeindruckendes Beispiel fiir eine islamische Menschenrechtsrezeption dar, die implizit eben-
falls auf einen schwachen Universalismus festgelegt ist.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 501

berechte, eine engere Verkniipfung von Rechten und Pflichten - profitie-
ren kann, scheint nicht denkbar, wenn bereits apriori feststeht, dass reli-
giose Positionen begriindungslogisch irrelevant sind. Ein einseitig vertre-
tener Begriindungsuniversalismus wiirde daher ein Gesprach zur Weiter-
entwicklung der Menschenrechtscharta, welches auch Religionen ein-
schliet, unmdéglich machen.2° Dabei ist wichtig zu sehen, dass der Kom-
munikationsfluss nicht einseitig konzipiert ist, d.h. dass es nicht nur um
die Integration der Menschenrechte in eine religiose Lehre geht, sondern
dass die Kirche den Anspruch erhebt, auch umgekehrt im Menschenrechts-
diskurs sinnvolle Dinge beizutragen und Begriindungsleistungen zu voll-
bringen. Mit der Sozialethikerin Marianne Heimbach-Steins gesprochen:

Es wird nicht iibertrieben sein zu behaupten, dass sich ein christliches Bild
vom Menschen unter den Bedingungen der Moderne und ihrer Gesellschafts-
formationen nicht mehr verstandlich machen kann, ohne die Idee der Men-
schenrechte in sich aufzunehmen. Andererseits hat sich gezeigt, dass die Be-
gegnung der modernen Menschenrechte mit dem christlichen Persondenken
auch die Menschenrechte selbst noch einmal neu verstehen ldsst und aus ge-

wissen Engfiihrungen ihrer Interpretation herauszufithren vermag.

Dies ldsst sich - wiederum exemplarisch im katholischen Kontext - durch
eine Relektiire der Enzyklika Pacem in Terris belegen, die als katholisches
Aquivalent einer Menschenrechtscharta gelten kann, da die Benennung
der einzelnen Rechte in dieser Enzyklika sehr stark an die Allgemeine Er-
kldrung der Menschenrechte von 1948 angelehnt ist.22 Der grundlegende
anthropologische Ausgangspunkt von Pacem in Terris erinnert jedoch an
den christlichen Entdeckungszusammenhang der Menschenrechte und setzt
einen eigenen begriindungstheoretischen Akzent. So halt die Enzyklika
fest:

Ferner ist in jedem menschlichen Zusammenleben, von dem wir wollen, dass
es gut verfasst und vorteilhaft sei, das Prinzip zugrunde zu legen, dass jedem
Menschen die Eigenart der Person zukommt, das heif3t, dass er eine mit Ver-
stand und Willensfreiheit begabte Natur ist und dass er insofern durch sich
selbst Rechte und Pflichten hat, die unmittelbar und gleichzeitig aus seiner
eigenen Natur hervorgehen. Diese konnen deswegen, da sie allgemein und un-

verletzlich sind, auf keine Weise veraufiert werden.?3

20 Vgl. dazu auch BIELEFELDT, Heiner: Menschenrechte in der Einwanderungsgesellschaft.
Bielefeld: Transcript 2007, 43-56, der von einer ,unabgeschlossenen Lerngeschichte“ (Ebd.,
48) der Menschenrechte angesichts der Pluralitit von kulturellen und religiésen Kontexten
ihrer Implementierung spricht.

21 HEIMBACH-STEINS: Menschenrechte, 25.

22 Vgl. zum Folgenden auch ausfiihrlich HEIMBACH-STEINS: Menschenrechte, bes. 11-52; so-
wie SPIER: Zwischen Gewalt und Menschenrechten, 63-78.

3 DH 3957.



502 Martin Breul

Menschenrechte werden hier als Rechte einer Person verstanden, die auf-
grund ihres Verstandes und ihrer Willensfreiheit unverdauflerlich sind. Aus
der personalen Wiirde und Freiheit des Menschen werden die einzelnen
Rechte allererst entfaltet, und auf diesem anthropologischen Fundament
gelingt es auch, gewisse individualistische Engfithrungen der Allgemeinen
Erklirung der Menschenrechte zu tiberwinden, da ein stirkerer Fokus auf
soziale und kulturelle Rechte gelegt werden kann. Exemplarisch kann dies
an folgendem Vergleich verdeutlicht werden: Die Allgemeine Erkldrung der
Menschenrechte hadlt in Artikel 3 fest: ,Jeder Mensch hat das Recht auf
Leben, Freiheit und Sicherheit der Person“. Die Enzyklika Pacem in Terris
beginnt ihre Aufzahlung der Rechte mit der Aussage,

»dass der Mensch das Recht auf Leben, auf Unversehrtheit des Leibes und auf
Mittel hat, die eines ehrenhaften Lebensunterhaltes angemessen sind, dazu ge-
héren vor allem Nahrung, Kleidung, Wohnung, Erholung, arztliche Versorgung
und schliefflich die vom Staat fiir die einzelnen zu leistenden notwendigen
Dienste.“24

Durch die Verbindung des grundlegenden Rechts auf Leben, Freiheit und
Sicherheit einer jeden Person mit dem Recht auf Lebensunterhalt wird,
starker als in der AEMR, die Verkniipfung von individueller Freiheit und
sozialen Bedingungen zur Verwirklichung dieser Freiheiten betont. Zwar
nennt auch die AEMR in den Artikeln 22 und 25 dhnliche Grundgiiter der
sozialen Sicherung, jedoch ist durch die textimmanente Trennung dieser
sozialen Rechte von individuellen Freiheitsrechten der begriindungslogi-
sche Zusammenhang zwischen beiden weniger transparent. Die pdpstliche
Enzyklika stellt also nicht einfach eine Integration der Menschenrechte in
katholische Lehrauffassungen dar, sondern liefert eigene kritische Akzent-
setzungen und damit auch in umgekehrter Richtung wichtige Beitrage zur
Begriindung, Ergdanzung oder Fortschreibung der Menschenrechte. Dies
wird ebenfalls in einer weiteren bemerkenswerten Akzentsetzung der En-
zyklika deutlich: Sie benennt eindeutig den Staat als Subjekt der Verpflich-
tung - dieser Aspekt fehlt in der Allgemeinen Erkldrung der Menschen-
rechte und unterstreicht erneut den strukturellen Zusammenhang indivi-
dueller Freiheitsrechte und sozialer Teilhaberechte.?5 Schliefdlich erganzt
die Enzyklika die Liste dieser grundlegenden Rechte in einem anschliefien-
den Teil mit einer Liste korrespondierender Pflichten, z.B. die Pflicht zur
Achtung und Anerkennung der Rechte aller anderen Personen oder die
Pflicht zum Einsatz fiir das Gemeinwohl?$. Auch hier ist die Akzentsetzung
eine etwas andere als in der AEMR: Pacem in Terris verkniipft individuelle

24 DH 3958.
25 Vgl. DH 3980-3982.
26 Vgl. DH 3970-3974.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 503

Anspriiche starker mit der damit einhergehenden Verantwortung von Indi-
viduen, um die Reziprozitdt der Freiheits- und Sozialrechte zu sichern.

Die katholische Menschenrechtsrezeption zeichnet sich also durch eine
eigene Akzentsetzung aus, die sich an drei Aspekten festmachen ldsst: Ers-
tens, eine anthropologische Begriindung der Menschenrechte aufgrund der
Vernunftbegabtheit des Menschen, zweitens eine Benennung konkreter
Umsetzungsformen, sowie drittens die Nennung korrespondierender Pflich-
ten. Christliche Begriindungsmuster scheinen sich also in den Debatten
um Inhalt und Reichweite der Menschenrechte sinnvoll einbringen zu
konnen. Diese partikulare Begriindungsleistung geht dabei iiber die blof3e
Diagnose des Entdeckungszusammenhangs der Menschenrechte im christ-
lichen Kontext hinaus.?” Auch wenn unbestreitbar ist, dass z.B. die dogma-
tischen Entwicklungen im 5. und 6. Jahrhundert essenziell fiir die Ent-
deckung der Subjektivitit und Personalitit des Menschen waren, obwohl
sie urspriinglich christologische und trinitatstheologische Fragen verhan-
delten, erschopft sich der Beitrag der christlichen Kirchen zur Begriindung
und Durchsetzung von Menschenrechten nicht darin, blof geistesge-
schichtlicher Stichwortgeber gewesen zu sein.?® Vielmehr kann durch ei-
gene Akzentsetzungen zur weiteren Fortentwicklung der Menschenrechte
beigetragen werden.

Es kann hier nicht darum gehen, zu beurteilen, ob diese Akzentsetz-
ungen inhaltlich sinnvolle Verschiebungen sind - fiir das Argument der
wechselseitigen Lerngeschichte ist lediglich die Einsicht essenziell, dass
eine partikulare, in diesem Fall christlich-katholische, Weiterentwicklung
der Menschenrechte fiir den Fortgang der globalen Diskussion von Rele-
vanz ist. Ein Begriindungsuniversalismus, der blind fiir diese Wortmeldun-
gen aus partikularen Kontexten ist, wiirde sich zentraler Stimmen berau-
ben, die den unabgeschlossenen Diskurs iiber die Menschenrechte be-
reichern und eine wechselseitige Lerngeschichte allererst erméglichen.

27 Es wiirde das Erkenntnisziel dieses Aufsatzes weit {iberschreiten, eine genaue Unter-
suchung des Verhdltnisses von Genese und Geltung im Menschenrechtsdiskurs vorzuneh-
men. Es diirfte jedoch klar sein, dass die Geschichte der Menschenrechtsidee untrennbar mit
Geltungsfragen verkniipft ist, da Menschenrechte erst in konkreten historischen Situationen
und Kontexten relevant wurden und werden. Vgl. zu einem solchen Vermittlungsverhaltnis
von Geschichte und Geltung exemplarisch JOAS, Hans: Die Sakralitdit der Person. Eine neue
Genealogie der Menschenrechte. Berlin: Suhrkamp 2011; sowie BOGNER, Daniel: Das Recht des
Politischen. Ein neuer Begriff der Menschenrechte. Bielefeld: Transcript 2014.

28 Dariiber hinaus wire es historisch schlicht falsch, die Menschenrechte als singulir im
Christentum entstandene oder verwurzelte Idee zu begreifen - vgl. dazu ausfiihrlich BIELE-
FELDT, Heiner: Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freiheitsethos.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998, bes. 115-149.



504 Martin Breul

3. FUOR EINE VERSCHACHTELUNG UNIVERSALER UND PARTIKULARER ARGUMEN-
TATIONSFORMEN

Angesichts dieser Argumente fiir einen Begriindungspartikularismus ergibt
sich eine antinomische Argumentationssituation, da sowohl der Begriin-
dungsuniversalismus als auch der Begriindungspartikularismus als fiir sich
genommen gut rechtfertigbar gelten miissen. Einerseits gilt, dass eine
echte Universalitat der Menschenrechte nicht denkbar ist, wenn man auf
eine kontexttranszendente autonome Begriindung der Menschenrechte
verzichtet und lediglich einen Schnittmengenkonsens als Begriindung an-
setzt. Eine bloffe Konvergenz im Ergebnis stellt einen kontingenten und
jederzeit reversiblen Zusammenschluss verschiedener partikularer Grup-
pen dar, nicht aber eine bindende Begriindung von Normen oder Rechten.
Wenn die Begriindung der Menschenrechte vom zufilligen Ubereinstim-
men verschiedener Religionsgemeinschaften abhdngig ist, sind sie legiti-
matorisch nicht hinreichend abgesichert. Andererseits gilt jedoch, dass
Menschenrechte zu einem latent paternalistischen und semantisch ausge-
zehrten Instrument der Gangelung werden, wenn sie nicht auch in parti-
kularen Argumentationsformen reformuliert und in konkreten Kontexten
und Traditionen angeeignet werden konnen. Zudem waire es eine Eng-
fihrung des Menschenrechtsdiskurses, wenn jegliche kontextgebundene
Fortentwicklung a priori vom Diskurs iiber die Weiterentwicklung der
Menschenrechte aufgrund ihrer partikularen Verortung ausgeschlossen
wiirde. Welche Alternativen fiir die Frage nach einer angemessenen Be-
griindung der Menschenrechte gibt es angesichts dieses argumentativen
Unentschiedens?

Eine mogliche Losung dieser Antinomie kann in meinen Augen in einer
Verschachtelung universaler und partikularer Argumentationsformen beste-
hen, die am Postulat der Universalitit der Begriindung als regulativem
Ideal festhdlt, und dabei eine hohe Sensibilitat fiir die Partikularitat der
konkreten Kontexte von Menschenrechten bewahrt, d.h. offen ist fiir die
kritischen Invektiven aus einzelnen religiosen oder weltanschaulichen Ge-
meinschaften. Diese Position, die man als schwachen Universalismus be-
zeichnen kann, behauptet daher die Notwendigkeit eines wechselseitigen
Anerkennungsverhdltnisses: Auf der einen Seite miissen Religionsgemein-
schaften anerkennen, dass es jenseits der partikularen Vorstellungen des
guten Lebens innerhalb ihrer Tradition autonom rechtfertigbare morali-
sche Pflichten gibt, die ein externer Mafstab ihres Handelns und Verkiin-
digens sind - dies ist das schwach universale Moment des Ansatzes. Um-
gekehrt konnen moderne liberale Staaten nur dann eine Anerkennung
dieses externen Instruments der Kritik erwarten, wenn diese Religionsge-
meinschaften als offentliche Akteure anerkennen, die sich die Idee der
Menschenrechte intern zu eigen machen kénnen und zugleich wichtige
Beitrage fiir die Fortentwicklung des Menschenrechtsdiskurses liefern -



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 505

dies ist das schwach universale Moment des Ansatzes. Menschenrechte
haben erst dann eine Chance auf eine globale Verwirklichung, wenn sie
nicht von auffen an Religionsgemeinschaften und Kulturen herangetragen
und ihnen quasi tibergestiilpt werden, sondern wenn diese als mit der je
eigenen Tradition zumindest nicht im Widerspruch, am besten aber in
Einklang stehende Rechtsnormen wahrgenommen werden. 29 Dazu bedarf
es aber des Eintauchens in partikulare Sprachspiele, um genau fiir diese
Kontinuitdt zu werben. Die - begrifflich ohnehin schwierige - strikte Tren-
nung zwischen universalen und partikularen Argumentationsmustern ist
dabei aufzuheben, da nicht zu sehen ist, warum ein religios gebundenes
Argument - z.B. aus christlicher oder muslimischer Warte - nicht auch im
universalen Begriindungsdiskurs eine Rolle spielen kann, da sein Verstand-
nis nicht davon abhdngt, Angehoriger dieser Tradition zu sein. Auch fir
Nicht-Christen ist beispielsweise das Einfordern einer starkeren Veranke-
rung von sozialen Teilhaberechten innerhalb der Menschenrechtscharta
nachvollziehbar und vor allen Dingen rational evaluierbar.

Es gibt in diesem Ansatz daher nicht zwei Ebenen der Argumentation -
eine universale Ebene, die die ganze argumentative Rechtfertigung der
Menschenrechte im Alleingang erledigt und damit streng genommen schon
ausreicht, sowie eine partikulare Ebene, die begriindungslogisch nicht not-
wendige Leistungen vollbringt und daher genauso gut wegfallen konnte -
sondern vielmehr eine einzige Begriindungsebene, auf der universale und
partikulare Begriindungsmuster verschachtelt werden miissen. Nur auf
diesem Wege kann der latente Paternalismus des Begriindungsuniversa-
lismus vermieden und eine hinreichende Sensibilitat fiir Kontexte gewahrt
bleiben, und nur auf diesem Wege kann man ernsthaft einen bidirek-
tionalen Weg der Kritik bahnen, der Beitrage und kritische Riickfragen aus
partikularen Religionsgemeinschaften in den Menschenrechtsdiskurs ein-
speist. Zugleich geraten Religionsgemeinschaften unter Modernisierungs-
druck - von ihnen ist die Entwicklung eines ,Bewusstsein[s], dass die je-
weils eigenen religiosen ,Wahrheiten® mit 6ffentlich anerkanntem profa-
nem Wissen in Ubereinstimmung gebracht und gegen andere religiose
Wahrheitsanspriiche innerhalb desselben Diskursuniversums verteidigt

29 In die gleiche Stof3richtung zielen auch die Uberlegungen des Luzerner Moraltheolo-
gen und Sozialethikers Peter G. Kirchschldger. Er insistiert auf der Notwendigkeit einer uni-
versalen Begriindung der Menschenrechte, da jede religiése Begriindung ,auf Glaubensin-
halten aufbaut, deren Nachvollzug fiir Nichtgldaubige eine Schwierigkeit darstellen kann.”
(KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Wie kénnen Menschenrechte begriindet werden?. Miinster: LIT-
Verlag 2013, 148). Zugleich ist aber festzuhalten, dass ,ohne eine zusdtzliche religiose Be-
grindung der Schluss naheliegen [wiirde], dass die Menschenrechte als etwas rein Sdkulares
in dem Sinne verstanden werden, dass sie keine Relevanz fiir Religionen bzw. religiose Men-
schen aufweisen.” (Ebd., 150). Vgl. dazu auch seine ausfiihrliche Diskussion dieser Frage in
KIRCHSCHLAGER, Peter G.: Menschenrechte und Religionen. Nichtstaatliche Akteure und ihr
Verhdltnis zu den Menschenrechten. Paderborn: Schoningh 2016, 19-122.



506 Martin Breul

werden miissen“3® abverlangt, da sie keine diskursiven Sonderregeln fiir
ihren partikularen Kontext beanspruchen kénnen.

Ein solcher schwacher Universalismus kann sich dabei jedoch nicht
einer groen Beweislast entledigen, die jeder Begriindungsuniversalismus
schultern muss: Er ist auf die Annahme eines formalen Vernunftvermdgens
festgelegt, welches kulturunabhdngig und zugleich nicht-essenzialistisch
zu verstehen ist. Seyla Benhabib fasst diese Annahme und die mit ihr ein-
hergehenden Beweislasten prazise zusammen: Begriindungsuniversalisten
sei

,die Uberzeugung gemeinsam, dass es einen normativen Gehalt der menschli-
chen Vernunft gibt, das heifdt, dass es giiltige Verfahren der Untersuchung, des
Beweises, des Fragens gibt, die seit der Aufklairung zum kognitiven Erbe der
westlichen Philosophie gehdéren. Minimalbestandteile dieses normativen Ge-
halts der Vernunft sind Unparteilichkeit, intersubjektive Verifikation von Ergeb-
nissen, Argumenten und Daten, Konsistenz von Uberzeugungen und Selbst-
reflexivitdt. [...] Der Begriindungsuniversalismus seinerseits setzt keine voll-
standig ausgearbeitete Theorie der menschlichen Natur oder eine umfassende
moralische, religiose oder wissenschaftliche Weltanschauung voraus: Er kommt
mit einer Beschreibung menschlichen Handelns in den Begriffen eines ,verall-

gemeinerten’ und ,konkreten’ Anderen aus.“3'

Der argumentationslogische Knackpunkt besteht aus theologischer Per-
spektive in der Anerkennung der Autonomie der Vernunft, die als prima
facie allen Menschen zukommendes formales Vermégen zur diskursiven
Priiffung von Geltungsanspriichen verstanden wird. Ein solches Vernunft-
vermogen ist zwar immer in pluralen und partikularen Kontexten instan-
tiiert, aber zugleich ist es in der Lage, diese Kontexte zu transzendieren
und Begriindungen so zu universalisieren, dass kategorisch verbindliche und
unbedingt verpflichtende Normen (und damit in einem zweiten Schritt
politisch einforderbare [Menschen-] Rechte) gerechtfertigt werden kon-
nen.3 Auch wenn ich der Auffassung bin, dass es sowohl gute philoso-

30 HABERMAS, Jiirgen: Zur Legitimation durch Menschenrechte, in: DERS.: Politische Theo-
rie (= Philosophische Texte 4). Frankfurt: Suhrkamp 2009, 298-312, hier 310.

31 BENHABIB, Seyla: Kosmopolitismus ohne Illusionen. Menschenrechte in unruhigen Zei-
ten. Berlin: Suhrkamp 2017, 56f.

32 Der Fahigkeitenansatz Martha Nussbaums, der ebenfalls explizit mit einem Univer-
salitatsanspruch auftritt, stellt weniger die Formalitit des universalen Vernunftvermogens
als vielmehr die Universalitit menschlicher Grundbediirfnisse in den Mittelpunkt. Dabei
verpflichtet sie sich jedoch auf einen {iberaus problematischen Aristotelismus, da sie darauf
festgelegt ist, eine Schnittmenge aus verschiedenen Auffassungen iiber das Gute zu finden,
um bestimmte Menschenrechte zu begriinden. Diese starken metaphysischen Vorannahmen
wie der Bezug auf die menschliche Natur verunmaglichen in meinen Augen eine freiste-
hende und universale Begriindung der Menschenrechte — diese kann, wenn tiberhaupt, jen-
seits metaphysischer Grundsatzfragen erfolgen, da diese so kontrovers sind, dass sie ohnehin
nicht konsensfahig sind. Vgl. NUSSBAUM, Martha: Creating Capabilities. The Human Develop-
ment Approach. Cambridge: Harvard University Press 2011; sowie die exzellente Studie von



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 507

phische als auch gute theologische Griinde gibt, ein solches Vermogen zu
postulieren, wiirde es diesen Beitrag sprengen, diese Begriindung er-
schopfend zu leisten, weshalb ich mich auf die Markierung der Beweislast
beschranke.

Abschliefdend lasst sich festhalten, dass der schwache Universalismus
von zwei fundamentalen Annahmen gepragt wird: Es ist zum einen sinn-
voll, christliche oder tiberhaupt religiose Begriindungs- und Legitimations-
strategien anzuwenden, um Menschenrechte zu begriinden oder zu legiti-
mieren. Je grofler die Konvergenz verschiedener Begriindungen der Men-
schenrechte aus unterschiedlichen Kulturen und Weltanschauungen ist,
desto aussichtsreicher ist ihre globale Implementierung, und desto reich-
haltiger wird der Diskurs iiber die Fortentwicklung der Menschenrechte.
Zum anderen ist eine exklusiv religiose Begriindung der Menschenrechte
jedoch nicht hinreichend, um ihren Anspruch auf Universalitdt zu sichern
- im Kern bedarf es einer autonomen, d.h. fiir alle vernunftbegabten We-
sen gleichermaflen prinzipiell einsehbaren Begriindung. Wenn die Begriin-
dung von Menschenrechten ausschliefflich aus einer zufilligen Uberlap-
pung von partikularen Begriindungen verschiedener Kulturen und Welt-
anschauungen bestiinde, dann wiirde dies ihren universalen und unbe-
dingt verpflichtenden Charakter gefahrden.

4. FAZIT

In diesem Beitrag habe ich zundchst die antinomische Argumentationslage
zwischen der Position des Begriindungsuniversalismus und des Begriin-
dungspartikularismus herausgearbeitet. Wahrend beide dariiber einig sind,
dass Menschenrechte universal gelten sollen, argumentieren die Begriin-
dungsuniversalisten dafiir, dass dieses Ziel nur dann erreichbar sei, wenn
auch eine allgemein einsichtige Begriindung, d.h. ein Konsens in der Frage
der Legitimation der Menschenrechte, herstellbar ist. Die Begriindungs-
partikularisten weisen diese Forderung als iiberh6ht zuriick und beharren
auf der Relevanz der jeweiligen Kontexte und Traditionen, innerhalb derer
Menschenrechte {iberhaupt verwirklicht werden konnen - ihnen zufolge
ist eine Konvergenz verschiedener partikularer Begriindungsfiguren, die
im Resultat tibereinstimmen, hinreichend fiir eine universale Geltung.
Beide Seiten kénnen plausible und stichhaltige Argumente vorbringen,
die ihre jeweilige Auffassung stiitzen. Begriindungsuniversalisten kénnen
insbesondere auf das Argument der Kontingenz der universalen Geltung,
auf das Argument der Moglichkeit radikaler Kritik an ,eingelebten’ sittli-
chen Lebensformen und auf das Argument der autonomen Moral ver-

MUGGE, Cornelia: Menschenrechte, Geschlecht, Religion. Das Problem der Universalitdt und
der Fihigkeitenansatz von Martha Nussbaum. Bielefeld: Transcript 2017.



508 Martin Breul

weisen; Begriindungspartikularisten auf das Argument des Paternalismus
und das Argument der wechselseitigen Lerngeschichte.

Angesichts dieser argumentativen Pattsituation habe ich vorgeschlagen,
einen Mittelweg der Verschachtelung beider Begriindungsmuster zu su-
chen, den man als integrierten oder schwachen Universalismus bezeichnen
konnte. Der schwache Universalismus hdlt am regulativen Ideal der Uni-
versalitdt der Begriindung der Menschenrechte fest, ohne eine solche Be-
griindung partikularen Begriindungsmustern vorzuordnen. Im Gegenteil
ist es sowohl fiir die Implementierung der Menschenrechte innerhalb von
Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften als auch fiir die kritische
Fortschreibung der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte essenziell,
sich auf die jeweiligen partikularen religiosen Kontexte einzulassen, ohne
bestimmte Argumente im Vorhinein als ,blof partikular® abzuqualifizieren.

In einer Zeit, in der Menschenrechte zunehmend unter Beschuss gera-
ten und ihre normative Angemessenheit in der politischen Praxis faktisch
dementiert wird, ware es fatal, religiose Biindnispartner durch iiberzogene
Forderungen einer strikten Begriindungsuniversalitat zu verschrecken. Ge-
nauso wenig diirfen aber Religionsgemeinschaften aus der Pflicht und der
Verantwortung entlassen werden, ein reflexives und prinzipiell affirma-
tives Verhdltnis zu den Menschenrechten suchen zu miissen. Da die uni-
versale Geltung der Menschenrechte zunehmend in Frage steht, konnte es
nicht zuletzt strategisch sinnvoll sein, den Streit zwischen einer begriin-
dungsuniversalen Konsenskonzeption und einer begriindungspartikularen
Konvergenzkonzeption zugunsten einer integrierten Position ad acta zu
legen und unbeschadet dieser theoretischen Differenzen gemeinsam fiir
die universale Geltung der Menschenrechte zu streiten.



Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begriinden? 509

Zusammenfassung

In der gegenwdrtigen Debatte um eine angemessene Begriindung allgemei-
ner Menschenrechte lassen sich vereinfacht die Lager der Begriindungsuni-
versalisten und der Begriindungspartikularisten unterscheiden. Begriindungs-
universalisten gehen davon aus, dass eine erfolgreiche Verteidigung der uni-
versalen Geltung der Menschenrechte zwingend auf eine universale, d.h. all-
gemein einsichtige Begriindung der Menschenrechte angewiesen ist, weshalb
religiése Begriindungen nicht hinreichend sind. Begriindungspartikularisten
hingegen halten eine Uberlappung von Begriindungen aus verschiedenen Re-
ligionen und Weltanschauungen fiir hinreichend. Der vorliegende Beitrag re-
konstruiert zundchst eine argumentative Pattsituation, da beide Seiten tiber-
zeugende Argumente fiir ihre Sicht vorbringen kénnen. Als Ausweg aus die-
ser Pattsituation entwickelt der Text eine Theorie des schwachen Universa-
lismus. Dieser nimmt die berechtigten Anliegen beider Seiten auf und bahnt
einen Mittelweg zwischen der Notwendigkeit einer universalen Begriindung
einerseits und der Notwendigkeit einer Sensibilitdt fiir partikulare Umset-
zungskontexte andererseits.

Abstract

In the contemporary debates on the appropriate justification of human
rights, it is possible to distinguish between universalistic and particularistic
approaches. Universalistic approaches assume that a successful defense of
the universal validity of human rights must imply a universal, i.e. generally
acceptable justification of them. Thus, religious justifications fall short of
being sufficient justifications of human rights. Particularist approaches, on
the other hand, regard an overlapping consensus of diverse religious justifi-
cations as sufficient legitimation of human rights. This article first recon-
structs an argumentative deadlock between both sides, as both can allege
convincing reasons for their respective view. In order to overcome this dead-
lock, the article develops an approach of weak universalism in a second step.
Weak universalism integrates the legitimate insights of both approaches and
steers a middle course between the necessity of a universal justification of
human rights on the one hand and the necessity of a certain sensibility for
the particular modes of implementation on the other hand.



- . ., L . . w4
. I' S ) - T
I L 0 [ E B
Eq.':_ - a=ainte. oh SR e . - .
| ¢ - L N . |L:,"-Ai,.
. . S boae . S S e

g -t W e " e r - B -_yf"'p':_' .

. ' 1.;# |' - L B - - T
. ' P . . = . i

L =ip ._ L

I-:‘!...l.-._'. B !_._'. m = ' 4 . “'l .- B . "7
SRtL L I
- g = i N s "a £ "t e el €

o |.-,_1:E-' = . T Rl '.--.-" = =T .I|-1. DL S
W - 1. e B %
='$ o . ACCREL TR = C e St e o

. . B - T T e s

" - ni = T T

I S =t U SR ' = .
AT "-':.-I:_i”- . s o Kok

T . S e o6 a35= o= . "l"-"hli-.-'
i S ", & o w T TTE

Lt mpa S R _l!j‘_"‘:] . " - .
", = . & C . L dep,
S i < ST =

¥ u - . n ’
IJ u . - I.I. B . 1 I.\.a N
- - I. l..l . I. . . -
.. I L *- L . . - -
- .h . -
- - u . . . l . u i
- L - B -



	Ist es sinnvoll, Menschenrechte christlich zu begründen? : Zur Notwendigkeit der Verschachtelung von partikularen und universalen Begründungen der Menschenrechte

