Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: D'un pas ferme et d'une main légere
Autor: Brugueés, Jean-Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825869

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-LOUIS BRUGUES

D’un pas ferme et d'une main légeére:

Ce n’est pas sans une certaine émotion, ou plus exactement sans un pince-
ment de cceur, que je retrouve cet aprés-midi les batiments universitaires
ol je me présentais, il y a un peu plus de vingt ans, en 1997, pour y en-
seigner la théologie morale fondamentale. Il m’est arrivé de confesser quel-
quefois, en paraphrasant Talleyrand : « Qui n’a pas connu la Suisse ne sait
pas ce qu'est la douceur de vivre. » De fait, ces trois petites années trop
vite passées a Fribourg furent parmi les plus heureuses de ma vie, ce que je
raconte dans mon dernier livre Chemin faisant (Paris : Cerf, 2016). Aussi
est-ce sans hésitation que j'ai accepté l'invitation adressée par le P. Luc
Devillers, votre doyen, que je remercie vivement.

Si vous nous faisiez I'’honneur de visiter notre Bibliothéque Vaticane, je
vous conduirais presque immeédiatement jusqu’a la fastueuse Salle sixtine,
qui était, en cette fin du XVI® siécle, I'espace le plus vaste de Rome peint a
fresques, en dehors des églises. Le nom lui vient du pape Sixte-Quint, un
franciscain au tempérament de fer qui, en cinq années seulement, trans-
forma profondément 'urbanisme de la Ville et de ce qui est aujourd’hui le
Vatican. « L'Eglise a plus besoin de livres que de théatre », aurait-il dit : il
fit donc construire la derniére aile de notre Bibliothéque en cassant la per-
spective de I'espace consacré jusque-la aux fétes et aux spectacles. Sur les
parois de gauche sont représentées les grandes bibliotheques qui jalonnent
I'histoire de I'humanité : Babylone, Athenes, Alexandrie, Rome, Jérusalem,
enfin la Vaticane. On y raconte donc la saga de la raison humaine, la
grande aventure de 'humanisme universel. Les murs sont percés de fe-
nétres qui donnent sur la cour du Belvedere, que I'on peut traduire indiffé-
remment, car l'italien est subtil, par « bien voir » ou encore « voir ce qui
est beau ». A quoi sert donc, si je puis dire, la raison humaine ? A bien
voir : bien voir le monde, I'histoire, notre société, notre prochain, notre
propre vie ; apercevoir ce qui est bel et bon en chacune de ces séquences.

Les parois de droite évoquent les conciles cecuméniques des premiers
siécles : Nicée, Ephese, Chalcédoine, Constantinople... Autant d’étapes dans
I'histoire de la compréhension de la foi chrétienne. La progression - pour
ne pas dire le progrés - s’effectue habituellement non par ruptures et re-
tour aux origines, car il n’est pas assuré que les commencements soient
toujours purs et 'Histoire toujours impure, mais par approfondissement

1 Le texte de M* Brugués a été rédigé pour étre lu oralement, dans le cadre d'une
conférence publique donnée a I'Université de Fribourg le 8 mars 2018, a 'occasion de la féte
de S. Thomas d’Aquin. Nous en avons conservé le style oral et vivant, tout au service de la
profondeur du message.



482 Jean-Louis Brugues

de l'analyse et de l'interprétation. La encore, de larges fenétres donnent
sur une autre cour, la cour de la Pigne, un fruit qui, chez les Anciens Ro-
mains, symbolisait la sagesse. A quoi donc sert la foi ? A rechercher la sa-
gesse et en vivre. Il est donc juste que 'encyclique dont nous parlons cet
apres-midi cherche, dans son deuxiéme chapitre, a remettre en valeur la
littérature sapientielle de la Bible qu'une certaine exégése dédaigneuse avait
abondamment méprisée. Elle cite un beau texte de I'Ecclésiastique :

« Heureux 'homme qui médite sur la sagesse et qui raisonne avec
intelligence, qui réfléchit dans son cceur sur les voies de la sagesse et qui
s’applique a ses secrets. Il la poursuit comme le chasseur, il est aux aguets sur
sa piste [...] Sous son ombre, il est protégé de la chaleur ; il s’établit dans sa
gloire » (Si 14,20-27, cité en 16 § 2).

Deux aventures donc du génie humain : a gauche, celle de la raison, a
droite, celle de la foi. Or, chacune de ces fresques se trouve placée dans un
exact vis-a-vis avec celle qui lui fait face : une bibliothéque/un concile, une
bibliothéque/un concile, etc. On comprend que chacune n’a pu progresser
en son domaine propre qu’'avec l'appui de I'autre. Voila donc illustrée de
maniére superbe ce a quoi nous sommes devenus si sensibles, le dialogue
entre la foi et la raison, entre la doctrine et la culture, pour parler comme
les contemporains de nos fresques ! Comment un tel dialogue a-t-il été
rendu possible ? La encore, I'agencement de I'espace apporte une réponse
qui ne laisse pas de nous intéresser. La salle est divisée en deux nefs paral-
leles, un peu a la maniére des églises dominicaines primitives, comme on
peut le voir encore aux Jacobins de Toulouse. Au centre, une allée de pi-
liers qui soutiennent ’ensemble, sur lesquels sont représentés les inven-
teurs des alphabets de tous les peuples de la terre. Sur le premier, enfoncé
dans le mur, Adam, le pére des humains ; le second porte les grandes fi-
gures de la Bible, telles que Abraham, Moise et Esdras ; le troisiéme est
consacré a 'Egypte, le quatrieme a la Phénicie, le cinquiéme aux Grecs,
avec notamment Pythagore, le sixiéme enfin aux Latins et aux modernes,
parmi lesquels sont mentionnés ’Arménie et les Goths. Le dernier pilier,
en exact parallele avec le premier, lui aussi a peine détaché de la paroi,
porte le Christ en majesté, nouvel Adam, Alpha et Oméga, dans la posture
du Maitre qui enseigne.

Si je me suis quelque peu étendu sur la description de la Salle sixtine, ce
n'est pas seulement pour évoquer le cadre magnifique dans lequel nous
travaillons, mais parce que celui-ci représente de maniére physique et sym-
bolique ce qu’a voulu dire 'encyclique Fides et ratio dont nous célébrons le
vingtiéme anniversaire, puisqu’elle a été promulguée le 14 septembre 1998 :
« La foi et la raison sont comme les deux ailes qui permettent a I'esprit hu-
main de s’élever vers la contemplation de la vérité. C’est Dieu qui a mis au
cceur de 'homme le désir de connaitre la vérité et, au terme, de Le con-
naitre lui-méme afin que, le connaissant et L'aimant, il puisse atteindre la



D’un pas ferme et d'une main légere 483

pleine vérité sur lui-méme » (exergue). En un sens, mon exposé pourrait
s’arréter la : il suffirait de lui injecter quelques concepts empruntés a la
philosophie et a la théologie, ainsi qu'une argumentation de type intellec-
tuel.

On se rappelle qu’en 25 ans de pontificat, le pape Jean-Paul II publia 14
encycliques. Toutes n’ont pas la méme importance, bien stir, mais je ne
crois pas trop audacieux d’avancer que Veritatis splendor (1993) et Fides et
ratio 'emportent sur la plupart d’entre elles. D’une certaine manieére, elles
se répondent I'une a l'autre, un peu a la maniére de nos fresques. Jean-Paul
I le dit explicitement : « Par la présente encyclique, je voudrais continuer
la réflexion (initiée dans Veritatis splendor) et concentrer I'attention sur le
théme de la vérité » (6 §3; cf. 25, 98). La premiére recut un accueil ter-
rible. Le titre était un clin d’ceil a Platon qui professait que « le beau est la
splendeur du vrai ». A ce mot de vérité, les critiques se déchaineérent avec
une hargne, une passion qui en disait long sur le ressentiment nourri
envers le catholicisme. L’Eglise, s’indignait-on, tirait a vue sur tout ce qui
pensait un peu librement et cherchait a s’émanciper du carcan de la doc-
trine. Hors de la vérité, point de salut, rappelait-elle ? L’encyclique conte-
nait des affirmations qui conduisaient tout droit au fanatisme et a l'intolé-
rance. Veritatis splendor ? Non, c’était Veritatis terror qu'il fallait lire, ter-
reur et non pas splendeur qu'’il fallait comprendre, terreur de la vérité.

Or, Fides et ratio parle toujours de vérité, comme il vient d’étre dit,
mais recut un accueil généralement positif, y compris chez des non-cro-
yants qui reconnaissaient pourtant qu’ils n’auraient pas pu souscrire a
toutes les assertions de 'encyclique. Les vingt ans de la premiére n’ont pas
fait 'objet d’'une particuliére célébration, tandis que plusieurs manifesta-
tions sont prévues pour I'anniversaire de la seconde. Comment cette der-
niére sy est-elle prise pour se concilier une telle bienveillance, méme rela-
tive ?

Au moment ou je me posais cette question, me sont revenus en mé-
moire des vers de Charles Péguy que je découvris en 2012 seulement,
quand on me demanda de prononcer a Paris le panégyrique de Sainte Ge-
nevieve, sa patronne :

Et quand le soir viendra qui fermera le jour,
C’est elle la caduque et 'antique bergere,

Qui ramassant Paris et tout son alentour
Conduira d'un pas ferme et d'une main légére
Pour la derniére fois dans la derniére cour

Le troupeau le plus vaste a la droite du pére.

« D’un pas ferme et d'une main légére » : c’est le titre que j’ai choisi pour la
conférence qui m’a été demandée. Veritatis splendor correspondait a une
situation de crise : ses analyses sont séches et abruptes ses critiques, voire
ses négations. Rien de tel avec Fides et ratio qui conduit sa démarche d’'un



484 Jean-Louis Brugues

pas ferme et d'une main légeére. Il n’est pas si difficile, me semble-t-il, mal-
gré la longueur du texte (108 numéros !), le foisonnement de ses analyses,
de ses multiples références et de ses digressions, malgré enfin une dé-
marche sinueuse, bien dans la maniére du pape polonais, par ailleurs phi-
losophe, de dégager une trame claire et simple. Voyons plutot.

- Au commencement est ’homme, avec ses désirs, ses aspirations et ses
questions existentielles : qui suis-je ? Ou vais-je ? Pourquoi la présence du
mal ? Et pourquoi la souffrance ? Y a-t-il quelque chose aprés la mort ? (3,
26).

- Le propre de la philosophie est de s’attacher a ces questions, qui sont
les questions du sens, et de tenter d’y répondre. Comme sous toutes les la-
titudes, tous les hommes sont hantés par les mémes interrogations, on
trouvera de la philosophie dans toutes les cultures, chez nous, en Occi-
dent, bien sfr, ou elle connut des moments de particuliere brillance avec
les Grecs, mais aussi en Orient. Une trés belle phrase, au passage : « La
philosophie est comme le miroir dans lequel se reflete la culture des
peuples » (103).

- « On peut définir 'homme comme celui qui cherche la vérité » (28) ;il
espére des réponses vraies a ces questions fondamentales. Il attend donc
de la philosophie qu’elle soit un chemin de vérité, ce qui consonne bien
avec son étymologie, puisque le mot méme signifie « amour de la sagesse »
(3). Le contexte sapientiel lui a toujours été indispensable, hier, a ses ori-
gines, comme aujourd’hui : 'homme de ce temps cherche des réponses
adéquates aux multiples questions d’ordre technique qui se posent a lui,
mais doit-il pour autant renoncer aux questions du sens ? (81).

- Vérité d'un coté, vérité de l'autre, puisque I'Eglise recut le don de la
vérité ultime en Jésus-Christ qui s’est présenté lui-méme comme étant « la
voie, la vérité et la vie » (Jn 14, 6). Il lui revient d’exercer ce que le Magis-
tére appelle la diaconie de la vérité (2, 49). Il était inévitable que ces deux
aventures en viennent a se rencontrer.

- L’encyclique évoque les étapes historiques de ce fameux dialogue déja
illustré dans la Salle sixtine. Elle fait défiler sous nos yeux les ténors de
cette aventure qui reste sans doute la plus passionnante de I'histoire uni-
verselle : Justin et Clément d’Alexandrie parmi les pionniers (38), Denys
'’Aréopagite qui bénéficie d'un traitement spécial (40), S. Anselme de Can-
torbéry (42) et, bien sir, S. Augustin et S. Thomas d’Aquin ; il nous faudra
revenir plus avant sur ce dernier. En réalité, la rencontre entre le christia-
nisme et la philosophie ne fut ni immédiate, ni facile (38). Contrairement a
une idée répandue, les artisans chrétiens ne cherchérent pas a assimiler
simplement les courants de leur époque, comme le platonisme, le stoicis-
me pour la morale ou, plus tard, l'aristotélisme, quitte a les baptiser quel-
que peu superficiellement ; ce n’étaient pas des naifs, ils ont toujours exer-
cé un regard critique sur ces courants (41). Ils ont purifié la raison en y



D’un pas ferme et d'une main légére 485

greffant la Révélation : on imagine que les philosophes modernes ne sous-
criraient guére a une telle affirmation.

- Peut-on nous détacher aujourd’hui de ces toutes premieres incultura-
tions ? Et pourquoi devrions-nous le faire ? On retrouve la une question
disputée depuis longtemps, notamment entre catholiques et protestants ;
elle a été prise a bras le corps dans le fameux discours de Ratisbonne qui,
n’en déplaise a des journalistes ignorants des questions religieuses, n’a ja-
mais eu pour objectif de parler de I'Islam. L'encyclique avance de la ma-
niére la plus claire que cette premieére rencontre avec la philosophie grecque
fut proprement providentielle (72). Refuser ce patrimoine des origines re-
viendrait a refuser le dessein divin, méme si, par la suite, le christianisme
eut tout intérét a se confronter a d’autres philosophies, comme, par
exemple, celles qui venaient de I'Inde.

- Nous en arrivons a ce qui constitue, a mon sens, le cceur de I'ency-
clique : le drame de la séparation a 'aurore des temps modernes, puis de
'éloignement progressif entre les deux partenaires (45-46). Avant de les
évoquer plus en détail, reconnaissons que ce dialogue fut bénéfique pour
les deux parties. Elle le fut pour la philosophie a un double point de vue :
d’abord, parce que la foi a maintenu en elle une ouverture a la trans-
cendance et au mystere. Elle I'a empéchée de se laisser enfermer dans la
considération des seules questions pratiques du moment, alors que le pro-
grés technique se faisait de plus en plus accaparant. Ensuite, parce que la
foi a exercé une fonction critique envers la philosophie (50) : c’est ainsi
que furent dénoncées quelques-unes des déviations qui la mettaient en pé-
ril, telles que le fidéisme, le rationalisme, 'ontologisme (52). De maniére
plus générale, la foi chrétienne encourage la philosophie a ne pas s’égarer
« dans les sables mouvants d’un scepticisme général » (5).

- A partir de la fin du Moyen Age, a cause d'un esprit excessivement
rationaliste (il n’est pas difficile de lire entre les lignes qu’il s’agit en pre-
mier lieu du nominalisme de Guilhaume d’Ockham, méme si le nom n’est
jamais prononcé), « la légitime distinction entre les deux savoirs se trans-
forma en une séparation néfaste » (45). Depuis lors, avec des philosophies
comme l'idéalisme, le positivisme (46) ou le nihilisme (90)3, les rives se
sont éloignées l'une de l'autre d'une manieére telle qu’il semble devenu
impossible a chacune d’apercevoir celle qui lui fait face.

- De cet éloignement, les deux parties auront a souffrir, la raison hu-
maine sans doute plus encore que la foi. La philosophie a perdu sa matrice
sapientielle et son aspiration a devenir un savoir universel pour ne s’atta-
cher qu’a I'analyse des diverses questions techniques posées par I'évolution
des sociétés. Les fruits de cet usage fonctionnel a des fins utilitaristes (VS

2 Cf. POSSENTI, Vittorio : Les Effets de I'encyclique dans UEglise et dans la culture, in :
CAPELLE-DUMONT, Philippe (dir.) : Confiance dans la raison. Les Plans sur Bex : Parole et
silence 2012 (en particulier p. 64s.).



486 Jean-Louis Brugues

en parlait déja) se retournent contre 'homme qui vit désormais dans la
peur (47). Plus gravement, les modernes témoignent d’'une défiance radi-
cale envers la raison (55) ; ils ne croient plus guére aux assertions globales
et absolues (56). La métaphysique s’est effacée, jusqu’au sein de certaines
institutions catholiques qui ont préféré se tourner vers les sciences hu-
maines (61). La raison connait ainsi une distorsion croissante : en sa di-
mension pratique, elle continue a susciter une adhésion sans grand esprit
critique, mais on lui dénie toute assurance lorsqu’elle prétend juger des
fondements et de la pertinence des valeurs éthiques qui deviennent alors
autant de convictions personnelles.

- La foi chrétienne eut, elle aussi, a souffrir de cet éloignement réci-
proque3. Privée d'un usage légitime de la raison, elle se trouva obligée de
mettre I'accent sur le sentiment ou l'expérience individuels (48), renon-
¢ant alors a se présenter comme une proposition universelle. La théologie
s’en est trouvée affaiblie (77) : sans de bons philosophes, il n'y aura jamais
de bons théologiens. On comprend le risque encouru par une formation
des clercs qui n’accorderait a la philosophie qu'une place résiduelle (62)4.
Comme le reconnaissait Pierre Manent : « De fait, aujourd’hui, la faiblesse
et la fragilité de la foi sont accompagnées d'un effondrement de la con-
fiance en la raison »5.

- Se pose alors la question déterminante qui a poussé a la rédaction de
I'encyclique : comment renouer le dialogue, malgré les éloignements suc-
cessifs ? L'Eglise en est persuadée : foi et raison sont appelées a s’aider
mutuellement, ainsi que 'affirmait déja Aeterni Patris (100). On se rappelle
que, dans notre Salle sixtine, le dialogue a été rendu possible par les inven-
teurs des alphabets qui permirent a I'une et a 'autre de trouver un langage
commun. Quels sont les inventeurs de notre temps ? L’encyclique n’a pas
la prétention de fournir de nouveaux piliers a la culture universelle ; elle se
contente, avec une modestie dont on lui a su gré, d'ouvrir quelques pistes
(92) :

+ Redonner a nos contemporains confiance en la raison humaine, ou
encore : agir de telle sorte que la raison retrouve confiance en elle-méme. La
situation ne manque pas de piquant, si 'on y réfléchit bien. Les Lumiéres
qui ont porté la raison humaine a son pinacle avaient continuellement po-
lémiqué avec une Eglise enfermée, assuraient-elles, dans un obscurantisme
médiéval taillé sur mesure. « Abrutissez-vous et vous serez des saints »,

3 Benoit XVI est revenu a plusieurs reprises sur cet argument : « La raison a besoin de la
foi pour arriver a étre totalement elle-méme ; raison et foi ont besoin I'une de l'autre pour
réaliser leur vraie nature et leur vraie mission » (Spe Salvi, 23).

4 Cf. BRUGUES, Jean-Louis : La Ragione in teologia (A cosa serve la filosofia in teologia ?),
in: MASPERO, G./PEREZ DE LABORDA, M. (a cura di) : Fede e ragione : l'incontro e il cammino.
In occasione del decimo anniversario del’enciclica Fides et Ratio. Siena : Cantagalli 2011.

5 MANENT, P. : La Foi, la raison et le probléme théologico-politique, in : Confiance dans la
raison, op. cit. (85).



D’un pas ferme et d'une main légére 487

était-elle censée conseiller a ses disciples, selon Voltaire. « Instruisez-vous
et vous serez des hommes », proclamaient les nouveaux rationalistes. Or,
cette méme Eglise s'est faite I'avocate maintenant - I'unique peut-étre en
ces temps de renoncement général - de I'éminente dignité de la raison hu-
maine dans notre contexte de modernité, voire de post-modernité pour qui
le temps des certitudes est irrémédiablement révolu (91)°.

+ Le dialogue pourrait peut-étre renaitre a partir d’aspirations com-
munes, comme par exemple, la dignité de la personne humaine, ainsi
qu’avait tenté de le faire Vatican Il avec sa constitution Gaudium et spes
(60, 80, 102). Plus généralement, I'Eglise invite a repartir d'une théologie de
la création (cette piste s’est avérée plus féconde avec les développements
contemporains sur 1'écologie).

+ Aussi I'Eglise, exer¢ant sa diaconie de la vérité, d'un pas ferme et
d’'une main légere, se risque-t-elle a suggérer a la philosophie :

° De retrouver une dimension sapientielle, pour faire face au défi
que représente la crise du sens (81, 106).

° D’investir a frais nouveaux dans la métaphysique. Il va de soi
qu’elle-méme, dans ses institutions universitaires ou ses séminaires, et plus
largement en ses théologiens (105-106), doit donner 'exemple d'un tel
« retour ».

° De reconnaitre fermement I'existence d’'une vérité objective et la
possibilité pour l'intelligence humaine de I'atteindre avec certitude (82).

Le nom de Thomas d’Aquin vient d’étre cité. Je n'oublie pas que nous ve-
nons de célébrer sa féte, selon 'ancien calendrier. Le saint apparait a g re-
prises dans I'ensemble de 'encyclique, devant S. Augustin (4 fois). A pre-
miére vue, ce qui est dit de lui était attendu, sans originalité particuliére :
on y souligne « l'incomparable valeur de la philosophie de S. Thomas »
(57) ; sa pensée apparait comme le couronnement des « étapes significa-
tives de la rencontre entre la foi et la raison » (43). Dans le méme temps,
on y rappelle que « I’Eglise ne canonise aucune philosophie particuliére «
(49) et que, si 'expression de « philosophie chrétienne » est, en un certain
sens, légitime, elle ne signifie pas qu’il existe pour autant « une philoso-
phie officielle de I'Eglise, puisque la foi n’est pas comme telle une philo-
sophie » (76) ; bref, on y prend acte qu'il existe un réel pluralisme philo-
sophique et théologique (59).

Toutefois, des yeux plus exercés invitent a dépasser ces apparences.
Dans un article récent, le P. Serge-Thomas Bonino expliquait que I'enseigne-
ment de Fides et ratio sur le thomisme ne se limitait pas a ces passages
explicites. L'essentiel se trouvait ailleurs : il résidait dans la maniére dont
Jean-Paul II faisait des passages consacrés a S. Thomas comme un con-

6 Cf. BELARDINELLI, Sergio : Fede cristiana e cultura politica moderna, in: Fede e ragione,
op. cit. (109s.).



488 Jean-Louis Brugues

densé ou un résumé du contenu essentiel de 'encyclique. Le dominicain se
refére aux structures fractales cheres aux physiciens qui veulent que la
structure du tout se retrouve a l'identique dans chaque partie. Cette union
sans confusion entre la foi et la raison, explique-t-il, n’est pas une utopie :
elle est un idéal historique qui a trouvé une réalisation exemplaire, on dira
méme archétypale, dans I'ceuvre de I’Aquinate, présenté comme « apotre
de la vérité ». « Parce qu'il cherchait la vérité sans réserve, il sut, dans son
réalisme » (44), mettre en lumiére ses deux propriétés fondamentales : la
vérité est objective, la vérité est universelle. Elle doit donc étre recherchée
partout, y compris, si je puis dire, dans les philosophies les plus tordues ;
c’est proprement en cette recherche commune que le dialogue maintes fois
évoqué trouve sa base la plus solide et la plus convaincante. En un mot,
I'intelligence de la foi ne peut se passer d’'une philosophie qui a sa consis-
tance en elle-méme.

S. Thomas nous permet d’affronter la situation présente, malgré
I'éloignement historique, donc culturel, car il nous enseigne cette confiance
en la raison dont nous avons besoin, et sa capacité de vérité. Dans la lettre
officielle que le pape Jean-Paul II m’envoyait, le 11 mars 1993, a 'occasion
du centenaire de la Revue Thomiste, alors que j'étais provincial de Tou-
louse, il écrivait : « L’Aquinate invite tout homme a avoir le souci inlas-
sable de la vérité, car c’est en la scrutant avec insistance qu’on parvient a la
compréhension du réel et de Celui qui en est I’Auteur ». Le réel existe
donc ; la il y a de l'étre, il y a du réel. L’homme est capable de 'appré-
hender dans une démarche théologique qui le pousse a s’émerveiller de-
vant la bonté divine qui transparait dans la création, mais encore dans une
démarche « simplement » philosophique, car la raison humaine est une par-
ticipation a l'intelligence méme de Dieu. S. Thomas explique clairement
ces deux approches dans son Contra Gentiles (I, 4) : « Le philosophe argu-
mente a partir des causes propres des choses, le croyant a partir de la
cause premiere ».

Le Maitre enseigne ainsi ce que jappellerai le courage de la vérité. Si
I'intelligence humaine est une image de la raison divine et une partici-
pation méme a son activité, 'homme doit pouvoir affronter avec sérénité
les questions du moment parce qu’il est capable d’en mesurer les enjeux et
d’en juger les tenants et les aboutissants. Elle s’affranchit des multiples
conformismes des pensées dominantes, et rend l'esprit libre : « La philoso-
phie s’applique, non pas a connaitre ce qu’'ont pensé les hommes, mais ce
qu’il en est de la vérité des choses »7. Une telle affirmation se situe, je le
sais, a contre-courant de la tendance qui, aujourd’hui, substitue a la philo-
sophie 'histoire de la philosophie, et en reste, a propos d'un probléme
donné, a la discussion de l'opinion des autres. En somme, elle préfére la
galerie des portraits a la vérité des choses.

7 Sententia super librum ‘De Caelo et mundo’ (1, XXII).



D’un pas ferme et d’'une main légére 489

Est-ce a dire que Fides et ratio suscitera un renouveau du thomisme
comme le provoqua, en son temps, 'encyclique de Léon XIII, Aeterni Pat-
ris, plusieurs fois citée ici ? Plus qu’a moi-méme, la réponse appartient a
ceux qui fréquentent cette Université de Fribourg.

C’est donc sur des interrogations, et non sur des conclusions, en quelque
sorte closes sur elles-mémes, comme il en va dans toute bonne conférence,
que je voudrais terminer mon propos.

Vérité donc. Mais qui parle encore de vérité ? Lorsque je commencgai
mes études de philosophie, un des enseignants nous expliqua que le terme
ne faisait plus partie de la philosophie contemporaine et que nous ris-
quions de nous retrouver singuliérement isolés, si nous nous entétions a
continuer a I'employer. Un certain cardinal J. Ratzinger jugeait que « La
vérité devient méme une parole défendue ». Un pas de plus vient peut-étre
d’étre franchi : depuis peu, en effet, on parle de « post-vérité » ; on entend
par la le refus de dire les choses comme elles sont, ou encore le fait de
trafiquer le réel et d’'inventer de toutes piéces des affirmations délestées de
toute vraisemblance, les fameuses « fake news » qui envahissent nos écrans,
nos portables et jusqu’a nos convictions personnelles. Le mensonge paie-
rait ; pourquoi serait-il condamnable ? Le réel s’est évanoui, pas seulement
parce que nous serions entrés dans l'ére du virtuel. Cette post-vérité fait-
elle partie de la post-modernité ? Dans ce cas, il ne s’agirait plus d'un phé-
nomene de mode, furtif et passager, mais d'une tendance lourde de la so-
ciété de demain avec laquelle il faudra compter désormais.

L’encyclique s’ouvre, nous I'avons vu, sur la quéte du sens qui existerait
chez tous les hommes et dans toutes les cultures portant sur l'identité et
I'altérité, la souffrance et la mort, 'au-dela enfin. C'est sur elle que s’appu-
yait la démarche philosophique des origines. Est-ce encore possible dans
notre société® ? Il n’est plus de bon ton, je le sais, de citer Michel Houelle-
becq et surtout son dernier livre Soumission. Il y décrit pourtant I'ére du
vide qui caractérise notre époque et ce que jappellerai le « deuil du sens »,
devenue l'option du plus grand nombre (cette approche était déja percep-
tible dans Les Particules élémentaires et La Carte et le Territoire). Com-
ment parler de dialogue dans un tel contexte ? Sur quoi le faire porter ?
L’initiative pourrait-elle venir de ce que Benoit XVI, a la suite de A. Toyn-
bee, nommait les « minorités créatrices »9 ?

8 Cf. GREISCH, Jean : De la question : « Qu'est-ce que I'homme ? » a la question : « Qui
sommes-nous ? Les métamorphoses herméneutiques de I'anthropologie philosophique, in : Con-
fiance en la raison, op. cit. (135).

9 Contrairement a Spengler, Toynbee pensait que des minorités créatives pouvaient em-
pécher une civilisation de sombrer dans la décadence et de disparaitre. Cf. TOYNBEE, Arnold
Joseph : A Study of History, 12 tomes. Oxford : Oxford University Press 1934-1961.



490 Jean-Louis Brugueés

Enfin, I'encyclique mentionne a plusieurs reprises une « diaconie de la
vérité ». Pour que celle-ci soit jugée crédible de la part de nos contem-
porains, ne faudrait-il pas qu’elle soit accompagnée - je ne dis pas rempla-
cée - par une diaconie de la charité et de la solidarité, ou encore une dia-
conie de la beauté, grace a laquelle serait congue et dessinée une nouvelle
Salle sixtine ?

Résumé

Mgr Jean-Louis Brugués OP, a I'époque Archiviste Bibliothécaire de Sainte Eglise
Romaine, propose une visite virtuelle de la Salle sixtine (Bibliothéque Vaticane). La
composition architecturale et le programme iconographique de cette salle [ui per-
mettent de méditer sur les rapports entre foi et raison, en écho a U'encyclique Fides
et ratio de Jean Paul II (1998). Sur la gauche de la Salle, sont évoquées les grandes
bibliothéques de 'humanité ; sur la droite, les grands conciles cecuméniques. De
part et d’autre les fresques se répondent et invitent d ne pas séparer le travail de la
raison de la lumiére de la foi. Reprenant la réflexion engagée par son encyclique
Veritatis splendor, Jean Paul II a opté dans Fides et ratio pour une démarche plus
heureuse, que Mgr Brugués exprime par les mots de Péguy : « d'un pas ferme et
d’'une main légére ». Le cceur de l'encyclique est consacré au divorce progressif
entre foi et raison, depuis la fin du Moyen Age jusqu’'a notre époque ol certains
parlent de « post-vérité ». L'auteur estime malgré tout que I'’humanité ne pourra
pas s'affranchir de ce qui la constitue, « la quéte du sens ». C’est pourquoi il re-
vient a la « minorité créative » qu’est l'expérience chrétienne d’exercer une diaconie
de la vérité, qui va de pair avec « une diaconie de la charité et de la solidarité, ou
encore une diaconie de la beauté ».

Abstract

When Archbishop Jean-Louis Brugués OP was still the Archivist and Librarian of
the Vatican, he constructed a virtual visit of the Sistine Hall, site of the Vatican
Library. The architectural composition and the iconographic themes of the Hall
helped him meditate on the relations between Faith and Reason, as part of the
20" anniversary celebrations of John Paul II's Encyclical Fides et ratio. The
images on the Hall’s left evoke the great libraries of Humanity, while those on the
right portray the main ecumenical Councils. Taken together, the frescoes from
both sides invite the viewer never to separate the work of reason from the light of
faith. Continuing reflections begun in his encyclical Veritatis splendor, John Paul
II choose in Fides et ratio a more elegant approach, which Archbishop Brugués
describes, quoting Péguy, as advancing with “a firm step, but lightly” (« d’'un pas
ferme et d’'une main légére »). The heart of the encyclical deals with the growing
divorce between faith and reason, initiated at the end of Middle Ages and con-
tinuing to the present, where some speak of “post-truth.” The author thinks never-
theless that humanity cannot free itself of what constitutes it: the quest for mea-
ning. Therefore it pertains to the “creative minority,” which is the Christian ex-
perience, to practice “a diakonia of Truth”, which is on a par with “a diakonia of
Charity and Solidarity,” as well as “a diakonia of Beauty.”



	D'un pas ferme et d'une main légère

