Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus
Autor: Lo Casto, Claudia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CLAUDIA LO CASTO

Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus

Seguendo la tradizione medioplatonica' Plotino ricorre alla genealogia
della triade divina Urano-Crono-Zeus, descritta nella Teogonia esiodea?
per assimilarla ai tre principi incorporei alla base del suo sistema filoso-
fico. Secondo l'interpretazione di Pierre Hadot, Urano si identificherebbe
con I'Uno-Bene, Crono con !'Intelletto (Noiis), e Zeus con il Demiurgo e
I’Anima del Tutto3. Nel suo celebre saggio Ouranos, Kronos and Zeus in

1 Secondo la testimonianza di Proclo i medioplatonici del II secolo tendono ad usare la
teogonia esiodea in senso allegorico, nel tentativo di trovare una corrispondenza tra gli dei
della mitologia e quelli della propria teologia. In particolare Arpocrazione avrebbe seguito
Numenio sia nella formulazione della dottrina dei tre déi sia nel considerare il demiurgo una
entita duplice. Cfr. PROCLO: in Plat. Tim. I, pp. 304,22-305,6 Diehl, trad. in: VIMERCATI,
Emanuele (a cura di): I medioplatonici. opere, frammenti, testimonianze. Testo greco e latino
a fronte. Milano: Bompiani 2015, 579: «Quanto ad Arpocrazione, mi sorprenderebbe se anche
lui fosse soddisfatto nel disporre tali dottrine concernenti il demiurgo; egli, infatti, segue
quest’'uomo (sc. Numenio) sulla dottrina dei tre déi e, pertanto, rende duplice il demiurgo, e
chiama il primo dio “Urano e Crono”, il secondo “Zeus e Zén”, il terzo “cielo e cosmo”. Ma di
nuovo, cambiata opinione, chiama il primo dio “Zeus e re dell'intelligibile” e il secondo
“arconte”, e per lui Zeus, Crono e Urano divengono lo stesso dio». Proclo biasima Arpo-
crazione di essere incorso in una grave confusione e lo accusa di aver sconvolto 'ordine, non
soltanto identificando il primo con il secondo dio, ma finendo per rendere una sola cosa
tutte e tre le divinita. Cfr. GIOE, Adriano: Filosofi neoplatonici del II secolo d.C. Testimo-
nianze e frammenti Gaio, Albino, Lucio, Nicostrato, Tauro, Severo, Arpocrazione. Napoli: Bib-
liopolis 2003, 451-452 e 480-484 e DILLON, John: I Medioplatonici. Uno studio sul platonismo
(80 a.C.—220 d.C.), a cura di Emanuele Vimercati. Milano: Vita e Pensiero 2010 (traduzione
italiana dell’originale inglese del 1977), 298-302.

2 Cfr. EsIODO: Teogonia, 126-210, 453-506, 617-735.

3 Su cio si veda lo studio di HADOT, Pierre: Quranos, Kronos and Zeus in Plotinus’ treatise
against the gnostic in: ARMSTRONG, Arthur Hilary/BLUMENTHAL, Henry J./MARKUS, Robert A.
(eds.): Neoplatonism and Early Christian Thought: Essays in Honour of H. Armstrong. Lon-
don: Variorum 1981, quello di BUSSANICH, John: The One and its relation to Intellect in
Plotinus. Leiden: E.J. Brill 1988, 130-131 e BRISSON, Luc: Introduction a la philosophie du
mythe. 1: Sauver les mythes. Paris: Vrin 2005°, 26-42, 103-u2. Cfr. anche CILENTO, Vincenzo:
Mito e poesia nelle “Enneadi” di Plotino, in: Les sources de Plotin. Entrétiens sur I’Antiquité
classique V. Genéve-Vandceuvres: Fondation Hard 1960, 243-323. Tra gli studi piu recenti,
cfr. LONGO, Angela: Numénius d’Apamée précurseur de Plotin dans lallégorése de la « Théo-
gonie » d’Hésiode: le mythe d’Ouranos, Kronos et Zeus, in: MICHALEWSKI, Alexandra/GAVRAY
Marc A. (éds.): Les principes cosmologiques du platonisme (= Monothéismes et Philosophie).
Turnouht: Brepols 2017, 167-185. La studiosa afferma che l'interpretazione plotiniana della
triade esiodea ha un significativo precedente in Numenio, dal quale Plotino riprenderebbe
I'esegesi della triade in termini di rapporto di dipendenza ontologica del figlio rispetto al
padre. Tuttavia, Plotino si distacca da Numenio nell'interpretazione del Primo Principio, poi-
ché esso non corrisponde pitt ad un principio intelligibile, bensi & una entita semplice e
sovra-intellettuale che supera I'Intelletto supremo di Aristotele. Cfr. NEMEC, Vaclav: Filoso-
fickd theogonie a alegorickd interpretace Hésioda v Plétinovych Enneaddch, in: NECHUTOVA, J.



466 Claudia Lo Casto

Plotinus’ Treatise against the Gnostics, lo studioso afferma infatti: «Several
passages of the Enneads make Hesiod’s three gods equivalent to Plotinus’
three metaphysical principles. Ouranos represents the One, Kronos is In-
tellect, Zeus is Soul».4 In numerosi passi delle Enneadi sarebbe dunque
possibile rintracciare una vera e propria equivalenza delle tre divinita esio-
dee con le tre ipostasi plotiniane. Inoltre, secondo Hadot, Plotino ripren-
derebbe il mito esiodeo nei trattati dedicati alla confutazione delle tesi
gnostiche (III 8, V 8, V 5, II 9), per esporre la propria concezione sulla ge-
nerazione delle ipostasi.5

Il primo trattato in cui compaiono per la prima volta Crono, I'Intelletto
nella sua pienezza, e Urano, 'Uno come Principio originario é III 8 [30] 116.
Alle linee 35-45, Plotino, dopo aver definito i caratteri di pienezza e perfe-
zione del cosmo intelligibile, descrive la natura trascendente della realta
dalla quale il Notis ha origine. L'Uno é l'artefice che ha saputo creare un
essere assolutamente perfetto e bello, I'Intelletto-Crono e, in questo senso,
corrisponderebbe al dio Urano. Lo studioso sembra dunque assumere l'iden-
tita del dio Urano con il Primo Principio.

Dalla descrizione dell’essenza dell’'Intelletto emergono anche le caratte-
ristiche del Principio (Uno) il quale non manca di nulla e, non avendo bi-
sogno di nulla, non ha necessita di agire e nemmeno di pensare, e quindi
non puo essere in alcun modo né “Intelligenza, né sazieta”?, ma le precede
entrambe. In questo passo trova espressione la relazione dell’'Uno con il
Nots, la cui bellezza e perfezione desta, in colui che ha contemplato il
mondo intelligibile, il desiderio di interrogarsi sulla natura del suo arte-

(ed.): Druhy zivot antického mytu. Brno: CDK 2005, 64-79. Cfr. anche OLIVEIRA, Loraine: A
Genealogia Mitica Urano, Cronos e Zeus em Plotino in: Revista de Estudos Filoséficos e
Histéricos de Antiguidade 25 (2009).

4 Cfr. HADOT: Ouranos, Kronos and Zeus, 124.

5 Cfr. HADOT: Ouranos, Kronos and Zeus, 124-125. Lo studioso afferma che I'allusione di
Plotino alla triade esiodea all'interno dei trattati contro gli Gnostici non sarebbe una coinci-
denza, bensi l'intera trattazione presenterebbe una specifica struttura nella quale ogni divi-
sione del testo & caratterizzata dal riferimento al motivo conduttore delle tre divinita esio-
dee. Hadot mostra come: «at every level of reality poiesis, the work of making or of gene-
rating, results invariably from theoria, i.e. from the contemplation of a higher reality». Per
un maggiore approfondimento di questo tema, cfr. SOARES SANTOPRETE, Luciana G.: Le
Mythe d’Ouranos, Kronos et Zeus comme Argument antignostique chez Plotin, in: VAN DEN
KERCHOVE, Anna/SOARES SANTOPRETE, Luciana G. (éds): Gnose et Manichéisme. Entre les
oasis d’Egypte et la Route de la Soie. Hommage a Jean-Daniel Dubois. Turnhout: Brepols
2017, 829-858. La studiosa dimostra che Plotino nel trattato 32 si serve del mito esiodeo di
Urano, Crono e Zeus per confutare le tesi gnostiche. Sarebbe proprio il mito esiodeo delle tre
divinita a fornire il piano di insieme della tetralogia antignostica, in quanto la descrizione
delle tre ipostasi, condotta sulla base del mito esiodeo, permette a Plotino di riaffermare la
necessita dell’esistenza di tre principi positivi della realta.

6 Cfr. Ivi, 125.

7 «ovte vols [...] olite képog». Enn. 111 8 [30], 11, 40.



Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus 467

fice, che “né ha bisogno né possesso (ofite deitar otite £xe1)”8. Ed & proprio in
virtu della sua vicinanza all'Uno che l'Intelletto ha la vera pienezza e il
vero pensiero.
Qg 31 6 avaPréfag i TOV oVpavov kai TO TOV &oTpwV QPEYYOS 1OV TOV noinoavta
évBupeitar xai Intel, ot xpt) kai TOV vonTov kocpov &g ébeacaro kai £velde xai
¢davpace TOV kdkeivov monThv Tig dpa O Torobrov vnoatnoas {ntely, [f nod] f nds,
0 tolodtov naida yevvnoag vodv, kOpov Kadov kai map’ avTod YEVOMEVOV KOpOV.
[Tavtws tot otte vods ékeivog oTe kOpoS, GAA kai tpd vob kai kdpov:

Come colui che ha rivolto lo sguardo al cielo e ha contemplato la luminosita
degli astri non smette di pensare al suo creatore e va alla sua ricerca, cosi &
inevitabile che, chi ha osservato il cosmo intelligibile e di qui ne é rimasto
affascinato, dovra cercare dunque il suo artefice che ha saputo creare un
essere cosi perfetto, e (interrogarsi) come questi abbia generato un figlio di
tal genere, I'Intelligenza, una creatura bella che, grazie a lui, & piena. Ma quel
creatore, a sua volta, non é né Intelligenza né sazieta, ma deve essere prima

dell'Intelletto e prima della sazieta.®

Anche in V 5 [32], 3, 1-2, Plotino definisce I'Intelletto nella sua natura uni-
molteplice come “divinita nella sua pienezza” che, pur essendo “tutti gli
esseri ', presenta comunque una natura unitaria.

Il Noiis & la totalita degli esseri, possiede in se stesso tutto l'insieme
delle forme e, per questo motivo, ¢ un dio, il quale precede, pero, una divi-
nita ancora piu grande, 'Uno®. Nell'ambito dell’Intelletto, essere e pen-
siero risultano identici e la verita si manifesta proprio in questa identita.
La verita del mondo intelligibile deriva, pero, dalla luce-verita proveniente
dall’'Uno, assolutamente semplice e originario®. In ragione di questa asso-
lutezza 'Uno & definito, infatti, “re della verita” (tfis dAnOeiag Paciieds)s,
sovrano di tutta la moltitudine degli esseri generati e, quindi, “re del re e
dei re” (Pacidevs Baocidéws kai Pacidéwv)4, padre di tutte le forme, anche
dell'Intelletto e dell’Anima’. Il Principio & sovrano non soltanto del Nots,
che per determinarsi ha bisogno di rivolgere il suo sguardo verso I'Uno, ma
anche dell'ipostasi psichica. All'’Anima, infatti, non basta contemplare il
padre, il Nois, essa vuole andare oltre, imitando l'attivita produttiva del
Primo principio®.

8 Cfr. 11 8 [30], 11, 44—45. Le traduzioni, ove non specificato, sono mie. Il testo greco di
riferimento & quello dell’editio maior di Paul Henry et Hans-Rudolf Schwyzer.

9 Cfr. III 8 [30], 11, 33-40.

10 Cfr.Vs5[32],3,1.

1 Cfr. V 5 [32], 3, 1-4.

12 Sulla natura dell'intelligibile e del Primo principio, cfr. ABBATE, Michele: Tra esegesi e
teologia. Studi sul neoplatonismo. Milano: Mimesis 2012, 44.

13 Cfr. V 5 [32],18.
14 Cfr. V 5 [32], 20.
15 Cfr. V5 [32], 3, 16-20.
16 Cfr. V 5 [32], 3, 21-23.



468 Claudia Lo Casto

"Ede1 yap éxeivov Paivovra pr) én’dfrixov Tivog und’ ad éni Yuxfis etbvs Pefnrévar,
AN elvar adT® kaAdog dunyavov npd adtod mpoiov, olov mpd peydAov Paciréwg
TPOELOL Pév MPOTA €v TATG Po0doig T& EAATTw, del 8¢ T pellw kai T& oguvotepa &’
avTois, kai td nepi PaoiAéa §jdn paAlov Pacihikwtepa, elta Ta per’avtov tipa- &’
dnaot &3¢ tovTors Bacihevs npo@aivetar Zaipvng avtodg O péyag [...]. 'Exel pév odv 6
BaoiAevs GAAog, of te mpd avtod mpoidvies GAAor avtol: O 8¢ éxel Pacidevs odx
dAdotpiwv apxwv, GAN’ éxwv Thv dikarotatnv kai @UOgL dpxMv kai TV GAndq
Pacideiav, dte tilg dAnbeiag PaciAeds kai dv katd @Uow kOpLog Tod avtod &bpdov
yevvrpatos kai Oeiov ovvraypartos, Pacidevs Baciréws kai Pacidéwy xai <nathp>
dikaidtepov &v kAnbeis <Oedv>, [...].

Se egli infatti avanza, non puo farlo su qualcosa di inanimato, e nemmeno
direttamente sull’Anima, ma non puo non avere un’'immensa bellezza davanti
a Lui, cosi come si muovono davanti a un grande re, nei cortei, anzitutto i
personaggi minori e poi, di seguito, quelli maggiori, e, dopo di loro, i perso-
naggi di corte piti importanti e quelli che, trovandosi piu in prossimita del re,
sono in un certo senso pil regali, e infine coloro che il re onora; dopo tutti
costoro appare, all'improvviso, il re stesso nella sua grandezza [...]. Quaggiu il
re & diverso e diversi sono quelli che avanzano davanti a lui; ma il re di lassu
non governa sugli altri, ma possiede la sovranita piu giusta per natura e il
regno vero, essendo egli il re della verita e signore per natura su tutta la
stirpe generata e su tutta la dinastia; piu giustamente egli dovrebbe essere

chiamato re del re e dei re e padre degli dei [...]"7.

Per descrivere i caratteri dell'Uno, Plotino ricorre all'immagine del corteo
regale, dove i personaggi minori precedono quelli pitt importanti che, pros-
simi al re, ne annunciano I'apparizione. L'Intelletto & definito “dio secon-
do”8, il quale, nella sua “immensa bellezza”, precede I'Uno, in quanto si
manifesta prima di lui, “re di lassi” e “signore per natura su tutta la stirpe
e su tutta la dinastia”.’9 Il Nots si presenta come una molteplicita perfetta-
mente coesa e ben raccolta in se stessa, proprio perché emanato da una
realta meravigliosa (fafpa) che ¢ il fondamento della sua essenza uni-mol-
teplice. Sebbene qui non compaia il nome di Urano, 'identificazione di
Urano con I'Uno si potrebbe evincere da quella, esplicitata da Plotino, di
Crono con il Notis?°.

La corrispondenza tra Crono e il Nots é al centro di Enn. V 1. Il mito
esiodeo secondo il quale Crono, essendogli stato predetto da Gea e da
Urano stellati che sarebbe stato sconfitto dal proprio figlio, divora la prole,
cosi da poter trattenere ogni generato in se stesso, pud essere letto nel

17V 5 [32], 3, 6-21.

18 Cfr. V5 [32], 3, 4-5.

19 Cfr. V 5 [32], 3, 8-18. Plotino si rifa alla Il Epistola di Platone, ritenuta dai neoplatonici
autentica, e, pitl precisamente, il passo 312 e 1-3: «Le cose stanno cosi. Tutto sta intorno al Re
del tutto e tutto é per esso e tutte le cose belle sono da esso; le cose che vengono per
seconde stanno intorno al secondo; quelle che vengono per terze intorno al terzo [...]».

20 Cfr. SZLEZAK, Thomas Alexander: Platone e Aristotele nella dottrina del Nofiis in Plotino,
trad. it. Milano: Vita e Pensiero 1997, 42.



Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus 469

senso che 'Intelletto prima di generare I'’Anima si trovava in uno stato di
sazieta?, in quanto conteneva tutta la progenie di forme al suo interno. In
V 1 [10], 7, 30-39 & descritta la natura del Noiis come molteplicita piena,
contenente in sé tutti gli intelligibili, ciascuno dei quali ¢ in atto se stesso
(e dunque diverso dagli altri), e in potenza la totalita della sfera noetica?2.
Plotino ricorre al mito esiodeo per spiegare la pienezza e la sazieta
dell'Intelletto: il Nois ¢ identificato con la figura mitica di Crono, il cui no-
me viene fatto derivare da xopog e votg, riprendendo I'etimologia plato-
nica?, e attingendo a una parte del mito esiodeo?4. Il filosofo neoplatonico
sembra focalizzare la sua attenzione proprio sul racconto del mito esiodeo,
come testimonia l'utilizzo dei termini esiodei xatanivel®s e tpagpfjvor2®,

nAnpn 8¢ dvta Ov Eyévvnoe xal donep katamovta naAw @ v avTtd Exew pndé
éxneoeiv elg VAnv undé tpagpivar napa tff Péq, dg td puotpia kai oi pibor ol mepi
Pedv aivitrovrar Kpovov pév Oedv copatatov npo tod Ala yevéoBor & yevv@ maAw
&v tout® Exewv, ) xai mANpnNS kai volg év kopw: petd 8¢ Tadita @act Ala yevvav
kopov 1jdn dvta- YuxfHv yap yevvd vods, vols dv téAeros. Kai yap tédelov dvta
yevvav £3et, kai pn dVvauiv odoav tooavTnv dyovov eivat.

Questa intelligenza é piena degli esseri che generd, e poi, per cosi dire
inghiottendoli (xatamévra), per averli di nuovo con sé e per impedire a essi
di decadere a livello di materia e di essere allevati (tpagfjvar) da Rea, come
annunciano (aivitrovrat)?7 i miti e i misteri riguardo agli dei, quando narrano
del dio piu sapiente, cioé Crono, il quale, prima che Zeus nascesse ancora
aveva in sé cio che generava. Era saturo, dunque: un’Intelligenza sazia (vodg
¢v x6pw). Dopo di cid si dice che abbia generato Zeus, essendo gia sazio:
infatti I'Intelligenza genera I’Anima, essendo gia perfetta. E in quanto

21 ’etimologia presente nella tradizione platonica, si ritrova anche in quella stoica. Ci-
cerone nel De Natura Deorum riprende il mito esiodeo, affermando che si tratta non soltanto
di un’antica credenza diffusa in Grecia, ma anche di «una teoria fisica non priva di eleganza
[...] racchiusa in un’empia leggenda». Il cielo, etereo e altissimo, sarebbe stato mutilato dal
figlio Saturno, il quale a sua volta viene incatenato da Giove. Il dio Saturno & chiamato
Krénos, da chrénos (periodo di tempo), in quanto egli regola il corso e la periodicita del
tempo. Inoltre, il nome del dio greco indica sazieta: «Saturnus autem est appelatus, quod
saturetur», in quanto il dio divora gli anni che via via trascorrono. Cicerone mostrerebbe
come nella forma latina I'analogia tra Saturnus e satur sia I'esatto corrispettivo di quella
greca tra Kronos e koros, ripresa da Plotino. Cfr. CICERONE: La natura divina, 2, 64 e 3, 62.
trad. it. di Cesare M. Calcante. Milano: Bur 1992, 207-209 e 359. Cfr. PEPIN, Jean: Plotin et les
Mythes, in: Revue philosophique de Louvain 53 (1955), 22.

22 Cfr. ABBATE, Michele: Parmenide e i neoplatonici. Dall’essere all’'Uno e al di la dell’Uno.
Alessandria: Edizioni dell’Orso, 2010, 124-136.

23 PLATONE: Cratilo 396b.

24 In merito alla ricezione plotiniana del mito, Brisson afferma che molto spesso Plotino
sembra recepire il mito attingendo direttamente a Omero o ad Esiodo, non passando per la
mediazione di Platone. Cfr. BRISSON, Luc: Introduction a la philosophie du mythe, 110.

25 Cfr. ESIODO: Teogonia, 459.

26 Jvi, 479-480.

27 E uno dei termini utilizzati nella scrittura allegorica. In merito a cio, cfr. PEPIN, Jean:
Mythe et Allégorie. Paris: Etudes Augustiniennes 1976, 497.



470 Claudia Lo Casto

perfetta essa doveva generare, affinché una tale potenza non restasse
infeconda?®,

Come l'Intelletto riprende al suo interno cid che genera, impedendo alle
forme intelligibili di “decadere al livello della materia”, ovvero di essere
“allevate da Rea” - il cui nome, nel Cratilo, é interpretato entro una pro-
spettiva eraclitea?, - Crono divora i suoi figli e, soltanto quando é per-
fettamente sazio3°, genera Zeus. Il ricorso al mito esiodeo e, in particolare
al motivo della volonta dell'Intelletto-Crono di trattenere la prole al suo
interno, per impedire che essa entri in contatto con la materia, esprime
I'intento da parte di Plotino di sottolineare I'assoluta purezza e perfezione
del mondo intelligibile che non deve in alcun modo essere compromessa
dal contatto con la realta sensibile.

Plotino afferma che l'Intelletto, prima della nascita di Zeus, era il “dio
sapientissimo” (0eov sogwtarov) proprio in quanto tratteneva ancora la sua
progenie dentro di sé. La saggezza di Crono sembra essere associata al suo
stato di pienezza3'; il ricorso a questo mito rende infatti manifesta la rela-
zione dell'Intelletto con gli intellegibili, i quali sono insediati in lui, poiché
il Nolis comprende e mantiene in sé stesso cio che genera, cosi da essere
sazio, k6pog, secondo una delle etimologie proposte da Platone in Cratilo
396b3-7.

E che questi sia figlio di Krénos ([Crono]) pud sembrare oltraggioso a
qualcuno che lo senta dire cosi d’'un tratto, mentre & ben detto che Dia sia
progenie di una grande didnoia [intelletto]: infatti <Krénos> significa kéros
[fanciullo, opp. purezza] non nel senso di fanciullo, ma nel senso del ka-
tharén (puro) che é in lui e dell’akératon toti noti (purezza della mente)32.

28V 1 [10], 7, 30-37.

29 La sua etimologia viene fatta derivare da rheuma, flusso, a cui viene ricondotta la sua
natura di dea generatrice di vita.

30 Cfr. V 9 [5], 8, 7-8. «Dunque questa di cui trattiamo ¢ una Intelligenza in sé, incon-
trastata padrona di sé, e per questo sempre appagata».

31 Plotino utilizza spesso il termine nAnjpn in luogo di opilewv, in quanto la pienezza o
sazieta dell'intelletto esprime il suo essere definito, ovvero il suo stato di completezza e di
perfezione.

32 PLATONE: Cratilo 396b 3-7, trad. di Francesco Aronadio: 1996. Come bene sottolinea
Atkinson nel suo Commentario, se nell'interpretazione strettamente platonica dell’etimo-
logia di Crono xopog assume il significato di xaBapds, puro, Plotino, invece, preferisce
utilizzare in quasi tutte le altre occorrenze, eccetto in Enn. V 1 [10], 4, 8, dove xdépos € usato
nell’accezione di xafapds, képog con il significato di sazieta e di pienezza, forse attingendo
dagli stoici, e in particolare da Cicerone. Cfr. ATKINSON, Michael J.: Plotinus: Ennead V. 1. On
the three principal Hypostases. Oxford: Oxford University Press 1983, 79. L'utilizzo del ter-
mine xopog con il significato di sazieta era gia presente in Origene. Quest’'ultimo parla di
sazieta in riferimento agli intelletti creati che, una volta sazi della contemplazione di Dio,
decidono di separarsi da lui. Dalla caduta degli intelletti creati e dunque dal loro raffredda-
mento, ha origine I'anima. Cfr. HARL, Marguerite: Recherces sur l'origénisme d’Origéne: la
satiété (koros) de la contemplation comme motif de la chute des dmes, in: Studia Patristica 8.
Berlin: Akademie Verlag, 1966, 374-405; Cfr. ZAMBON, Marco: Tra ardore di carita e raffredda-



Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus 471

Il Notis, dunque, contiene in sé tutte le forme eternamente e, per ques-
to, & in una condizione di pienezza e di perfezione: «[...] e guardi pure la
sapienza inattingibile e la vita del regno di Crono, il Dio che e pienezza e
Intelligenza (xdpov xai vod &évtog). Egli contiene in sé tutto cid che e
immortale, ogni Intelligenza, ogni Dio, ogni Anima nella stabilita del suo
essere»3, Ed e proprio perché e rivolto ai propri contenuti intelligibili,
pensando, dunque, nient’altro che sé stesso, che, raggiunta la perfezione,
non pud non generare. La potenza generatrice sembra essere la conse-
guenza necessaria dello stato di perfezione: Plotino applica all'Intelletto
che genera I’Anima il principio secondo cui: «ogni essere genera quando &
ormai maturo»34, e il generato, in quanto immagine del generante, non po-
tra che essergli inferiore. Il principio che afferma la necessita della gene-
razione da parte di un essere perfetto & alla base del sistema metafisico
plotiniano e implica la superiorita ontologica del generante nei confronti
del generato3s. ] figlio dell'Intelletto non pud essere superiore a chi lo ha
generato, in quanto non é altro che una sua immagine, ancora indefinita e
indeterminata. Plotino definisce I’Anima ragione formale (Aéyos) dell'In-
telligenza e pensiero discorsivo (16 diavoovuevov)3®. Dalla dimensione in-
telligibile & infatti escluso il Aoywopos37, il Noiis muove il cosmo attraverso
I'anima del mondo che svolge una vera e propria attivita ordinatrice.

Plotino si appropria del mito esiodeo modificandone sensibilmente il
significato: Crono, simbolo dell'Intelligenza3®, non é piu il dio crudele di-
voratore della sua progenie3?, ma é il dio buono, “che in sé ha generato
tutte le cose”, che prova cosi tanto affetto per ogni essere generato da vo-
lerlo nuovamente dentro di sé, fino alla generazione “dell’'ultimogenito”,
Zeus, che si allontana dal padre per dare vita al cosmo sensibile, “immagi-
ne del bello”4°.

Plotino adatta il mito in funzione del suo pensiero filosofico, in quanto
la bruta necessita del dio che divora tutti i suoi figli per salvare se stesso
lascia il posto ad un “pitt mite avere”#, ovvero al desiderio di avere di nuo-

mento: la dottrina dell’'anima nei Principi di Origene, in: Dentro di sé, sopra di sé. Percorsi
della psiche fra ellenismo e neoplatonismo, a cura di Roberto Bruschi. Pisa: Edizioni ETS
2007, 211-235.

33V1[10], 4, 8-12.

34 V1 [10], 6, 38.

35 Cfr. V1 [10], 6, 38-309.

36 Cfr. V1 [10], 7, 42-43.

37 Cfr.VI 7 [38], 1, 28-32.

38 Cfr. 11l 5 [50], 2, 19.

39 Longo sottolinea come nell’interpretazione numeniana e in quella plotiniana scom-
paiano i tratti cruenti della teogonia esiodea a vantaggio di una visione artificiosamente ire-
nica e sublimata. Cfr. LONGO: Numénius d’Apamée précurseur de Plotin dans l'allégorése de la
“Théogonie” d’Hésiode: le mythe d’Ouranos, Kronos et Zeus, 179-180.

40 Cfr. V 8 [31], 12, 1-11.

41 Cfr. BEIERWALTES, Werner: Pensare ['Uno. Milano: Vita e Pensiero 1992, 113.



472 Claudia Lo Casto

vo con sé gli esseri generati42. E dunque il bisogno di pienezza e di sazieta
(nAfipns xai vols év x6pw)4, caratteristiche dell'Intelletto, che induce
Plotino ad omettere I'epilogo del mito esiodeo#4.

La descrizione dell'inganno e della sconfitta di Crono ad opera di Zeus,
il quale riconquista tutta la prole, costringendo Crono a rigettarla nuova-
mente, avrebbe certamente declassato 1'Intelletto a favore dell’Anima (di-
pendente da Zeus, suo Demiurgo), che sarebbe in tal modo divenuta piu
saggia di Crono. Per questo, diversamente dal personaggio mitico di Cro-
no, I'Intelletto non pud abbandonare il suo stato di pienezza che lo rende
il pit1 saggio degli dei4. Crono, non piu dio cupo divoratore di figli, perde
la sua natura duplice4® e mantiene il carattere positivo di sovrano dell’eta
dell'oro#7, regno della felicita, esente dalla vecchiaia e soprattutto sponta-
neamente ordinato, senza bisogno di alcuna forma di governo4®,

Come gia in Platone, nel pensiero plotiniano, Crono assume infatti una
caratterizzazione positiva: secondo il duplice etimo di x6pog e di voig, &
intelligenza assolutamente pura (xafapwrtatos), generata dal Principio pri-
mo (Uno-Bene)49. Dell'Intelletto, infatti, non soltanto si dice che & un dio
secondo che si rivela prima della visione del dio superiore, ma, soprattutto,
si sottolinea il suo ruolo fondamentale di termine medio tra il piu alto
principio (che, in base alla ripresa della tradizione mitico-teogonica, po-
trebbe venire identificato con Urano), la cui mutilazione ad opera di Crono

42 Cfr. V1 [10], 8, 32

43 Cfr. V1 [10], 7, 35.

44 Cfr. ESIODO: Teogonia 495.

45 Cfr. ATKINSON: Plotinus: Ennead V. 1. On the three principal Hypostases, 177-179.

46 Crono proprio per la sua natura contraddittoria venne associato al pianeta Saturno, il
quale si distingueva per essere non «il rappresentante del potere e della ricchezza terreni ma
della piu alta e pura forza del pensiero». Il pianeta Saturno era considerato dai neoplatonici
«il progenitore di tutte le altre divinita planetarie» e occupava il posto del cielo piu alto.
Senza dubbio queste due caratteristiche contribuirono ad assegnargli nel pensiero neoplato-
nico una posizione di supremazia rispetto a tutti gli altri pianeti. Cfr. KLIBANSKY, Raymond/
PANOFSKY, Erwin/SAXL, Frizt: Saturno e la melanconia.Torino: Einaudi 1983, 125-148. Cfr.
Enn. 11 3 [52], 12, 20-25.

47 «D’oro primariamente la stirpe degli uomini mortali fecero gli immortali che abitano
le dimore olimpie. Questi furono al tempo di Crono, quando egli regnava in cielo. Come dei
vivevano, il cuore sgombro di pena, distinti ed esenti da fatica e pianto, né la misera ve-
cchiezza li sovrastava, ma sempre ugualmente (vigorosi) nei piedi e nelle mani, si allietavano
nelle feste, scevri da tutti quanti i mali, morivano come sopraffatti dal sonno, ogni cosa
buona essi avevano, e frutti produceva la terra ricca di biade spontaneamente, in quantita e
generosamente][..]». ESIODO: Le opere e i giorni, vv. 112-119.

48 In Platone nei passi in cui si racconta in forma mitica la nascita dello Stato, Crono &
descritto come il dio amico del genere umano, e sotto il cui governo regnavano la pace, la
giustizia e la felicita. Gli uomini godevano di beni abbondanti e per questo non dovevano
compiere alcuna fatica. Cfr. Leggi, IV, 713 b-714 a, cfr. anche Politico, 269 a-272 d, in part.
272 ¢ 4-5, dove lo Straniero afferma la condizione di felicita del regno di Crono.

49 V1 [10], 7, 28-30.



Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus 473

stesso simboleggia I'avvenuta separazione dell'Intelletto dall'Uno5°, e quello
inferiore (Zeus). Anche in questo caso il mito viene modificato in funzione
del pensiero filosofico: se nella teogonia esiodea la mutilazione di Urano
significava la separazione del Cielo dalla Terra, in Plotino sancisce I'esis-
tenza della seconda ipostasi, Crono/Noils, che, infliggendo la castrazione al
padre Urano, si rende autonomo, differenziandosi dal Primo Principio5.

'O ovv Oedg 6 gl TO pévew woavTws dedepévos kai ovyxwpnoas 1@ naidi todide Tob
navtog dpxetv — ov ydp fiv abTd nmpog TPOmov TNV éKeET dpXTV APEVTL VEWTEPAY avTOD
xai votépav pedénev xopov €xovtt TOV kaAdv — tadt d&@eis £0Tnoé T TOV avToD
natépa €ig £avtov, kai péxpis avtod mpog O Gvw- éotnoe & av xai td eig Oatepa anod
100 nondog dpfapeva elval pet’ avTov, OOTE peTaLl dugoiv yevéabar Tfj Te érepoTnTL
TS P0G TO Gvw GmOTOUTS Kai TP AVEXOVTL GO TOD HET avTOV MPOG TO KATW dETpQ,
petagd dv natpodg e dpeivovog kai §TTovog vigos.

Dunque, il Dio (Crono) essendo stato incatenato, cosi come era, e avendo
concesso al figlio (Zeus) di comandare questo mondo, in virtu della sua
condizione, non poteva lasciare la signoria del mondo di lassi per seguirne
una secondaria e piu giovane di lui, come se avesse sazieta del bello; dunque,
avendo lasciato questo mondo trasferi suo padre (Urano) in se stesso, e si
sollevo fino a lui. Per il resto stabili che le realta che traevano origine dal
figlio (Zeus) fossero dopo di sé, e cosi si trovd in una posizione intermedia, e
per l'alterita causata dalla «mutilazione» (&notoufis) in alto, e per il legame
che lo trattiene verso il basso a cid che segue, essendo a meta, dunque, fra un

padre superiore (Urano) e un figlio inferiore (Zeus)52.

L’'Uno-Bene “assiso sul trono in posizione elevata, come su un bel basa-
mento, che lui stesso sorregge”s3, si serve della “bellezza straordinaria”
dell'Intelletto, per generare ’Anima, non priva di bellezza, perché imma-
gine dell’essere piu bello (Notis-Crono), né priva di bene, perché imm-
agine del “Re dei re e Padre degli dei”5# (Uno-Urano). L'intelletto-Crono, a
sua volta, offre dunque all’Anima il governo sul mondo sensibile. Cosi
andrebbe letto, secondo la prospettiva plotiniana, il mito esiodeo di Crono
incatenato da Zeus, ossia, di un Intelletto che si fa principio dell’Anima del
mondo, affinché la sua pienezza possa essere resa tangibile nei limiti
dell'esistenza. Il Demiurgo e I’Anima del Tutto sono rappresentati da Zeus5>

' ]

50 In merito a cid si veda anche HADOT, Pierre: Ouranos, Kronos and Zeus in Plotinus
treatise against the gnostic, 124-137.

5! Cfr. BUSSANICH, John: The One and its relation to Intellect in Plotinus, 130-131.

52 V 8 [31], 13, 1-11. Qui il riferimento e certamente al Politico 269c-d: la divinita, dopo
avere guidato il corso degli astri e la vita degli uomini, si mette da parte e lascia che il mon-
do e gli uomini procedano in maniera del tutto indipendente, dando cosi inizio ad una nuo-
va fase cosmica, I'eta di Zeus.

53V 5(32], 3, 5-9

54 Cfr. V 5 [32], 3, 20-23.

55 Cfr. IV 4 [28], 6, 7.



474 Claudia Lo Casto

che, sulla scorta dell’etimologia platonica (& Ov Zfjv), ¢ il principio crea-
tore che conferisce vita all'essere.

In Enn. IV 4 [28], 10 & contenuta la descrizione del personaggio mitico
di Zeus, il cui nome designa sia il Demiurgo, sia '’Anima del mondo. Il
Demiurgo e l'Intelligenza e la sapienza immutabile e corrisponde al mo-
dello originario del cosmo sensibile. Ad esso viene attribuita una vita eter-
na e atemporale, che coincide con la vita stessa dell'universo il cui princi-
pio ordinatore ¢ I’Anima del mondo. Il principio ordinatore del cosmo tra-
scorre la sua vita senza dover calcolare il piano secondo cui agire, in quan-
to cid che deve fare é prestabilito da sempre. L’Anima ha il duplice ruolo di
attualizzare il modello intelligibile nel cosmo sensibile e di dominare 1'or-
dinamento del tutto. Il principio creatore finisce, dunque, per coincidere
con |'ordinamento stesso.

AMN’ ¢nel 10 xoopobv STTOV, TO pév Og TOv dnuiovpydv Aéyopev, TO 8¢ Mg Thv ToD

navtos Yuxny, kai Tov Ala Aéyovteg 0T¢ pév @¢ £mi Tov dnpiovpyov pepopeda, oté 8¢

éni 10 fyepovodv tod navtds. 'Eni pév tod dnuiovpyod dpaipetéov navtn 10 npocw

Kol Oniow piav adTd drpentov xai dypovov {wfv ddovrag.

E poiché il principio ordinatore & duplice, da un lato quello che chiamiamo
“Demiurgo” e dall'altro quello che definiamo “Anima del tutto”; con il ter-
mine Zeus facciamo riferimento al Demiurgo e al principio che domina sul
tutto. Riguardo al Demiurgo é assolutamente necessario eliminare il prima e

il poi, avendogli dato un’unica vita senza tempo e priva di mutamento.5°

Zeus ordina e guida l'universo e, per far cio, si rivolge alla contemplazione
del suo genitore, I'Intelletto, che gli conferisce I'essere, e al di la del Nois
imita l'attivita generatrice dell’'Uno, per generare la realta sensibile di cui
rimane per sempre Anima.57 La presenza dell’Anima & necessaria, in quan-
to senza di essa non potrebbe esserci il mondo sensibile, il quale ¢ ombra
(oxia) e immagine (eixwv)58 della bellezza dell’intelligibile. Zeus ¢ apparso
fuori dal padre non soltanto per mostrare la bellezza dei figli rimasti nel
padre e del padre stesso, ma ancora di piu, & disceso dal padre per far co-
noscere un altro mondo, un mondo bello in quanto immagine della bel-
lezza del suo modello.5?

0 3¢ xaA®v 6vTv kol kKaAAOvey TdV &g TO elow HEHEVNKOTWY HOVOS £k TOV dGAAwY
[Zebg] nats gepavn eig 10 #5w. Ag oD kai votatov nadog dvrog oty ideiv olov €%
glkovog Tvog avtod, 6060g 6 natip £keivog kai oi peivavtes map’ avtd adeAgoi. 'O d¢

56 IV 4 [28], 10, 1-6. In riferimento alla concezione plotiniana del demiurgo, cfr. FRONTE-
ROTTA, Francesco: Ragionamento divino e principio del discorso: Plotino e I'sixwg pifog del
Timeo platonico in Enn. VI 7 [38] 1-3, in: LAPINI, Walter/MALUSA, Luciano/MAURO, Letterio (a
cura di): Gli antichi e noi. Studi dedicati a Antonio Mario Battegazzore, 2 voll. Genova:
Glauco Brigati 2009, Il vol., 461-477.

57V 5 [32], 3, 21-24.

58 111 8 [30], 11, 29-30.

59 Cfr. V 8 [31], 12, 13-14.



Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus 475

ol not patnv éADelv mapd tol natpog: eival yap Sel avtod &AAov koopov yeyoviTa
KaAdv, ©g gikéva kakoD: pundé yap eivar Oepitov eikdva kaknv un elvar prte kalod
unte ovoiag.

Ma uno di quelli, mentre sono belli e addirittura sono piu belli di lui coloro
che sono rimasti all'interno, uno solo fra loro, il figlio Zeus, si mostro al di
fuori. Guardando a lui, benché sia 'ultimo figlio, & possibile vedere, come da
un’immagine, quanto siano grandi il padre e i fratelli che sono rimasti presso
il Padre. Egli pero dichiara di non essere disceso invano dal Padre; che esiste
infatti un altro mondo, diverso, un mondo bello in quanto immagine della
bellezza: né sarebbe secondo la legge che una cosi bella immagine non sia
immagine della Bellezza e dell'Essere.%°

Attraverso !'Intelletto, 'Anima puo contemplare anche il Principio, che
non é tanto nascosto da non riuscire ad arrivare fino a lei®: dunque é pro-
prio il Notis a fungere da “intermediario fra il padre che & migliore e il fig-
lio che é minore di lui”%?; infatti, se in esso ’Anima contempla la suprema
bellezza, attraverso di lui puo godere della luce dell’'Uno.

L’assimilazione di Crono all'Intelletto e di Zeus all’Anima ¢é dichiarata
esplicitamente da Plotino e non sembra generare aporie consistenti, poi-
ché non altera in alcun modo il senso della metafisica plotiniana e il suo
sistema ontologico, gerarchicamente strutturato. Viceversa, 'assimilazione
di Urano al Primo Principio risulta essere, a mio avviso, problematica. Tutta-
via, secondo Hadot, Plotino avrebbe effettivamente identificato il Primo
Principio con Urano, si tratterebbe, per lo studioso francese, di una iden-
tificazione del tutto funzionale alla cosmologia plotiniana.

Hadot afferma infatti: «Ouranos is the One, brimful so to speak and
overflowing with power, allowing to flow from itself a flood of possibilities,
which are as yet unformed, and are inferior to, and external to, the One»9.
Per giustificare questa identita, egli mette a confronto il mito esiodeo della
generazione di Crono dalla mutilazione di Urano con la spiegazione ploti-
niana della generazione del Nois dall’'Uno, attraverso il processo di con-
versione dell’Intelletto che, per determinarsi nella sua essenza uni-molte-
plice, si rivolge al Principio che lo ha generato. Inoltre, come Urano pro-
duce qualcosa di esterno ed inferiore ontologicamente ad esso, in quanto il
dio nasconde i propri figli sotto la terra, impedendogli di vedere la luce del
sole, dall'Uno e dalla sua straripante sovrabbondanza deriva qualcos’altro,
di diverso da lui, che ha la possibilita di attualizzarsi®4,

Sulla stessa linea interpretativa di Hadot, si & mosso Pépin il quale, nel
suo celebre studio Plotin e les Mythes, afferma che Plotino ricorrerebbe al

60 Cfr. V 8 [31], 12, 7-15.

61 Cfr. IV 4 [28], 4, 1-2.

62 Cfr. V 8 [31], 13, 11.

63 Cfr. HADOT: Ouranos, Kronos and Zeus, 133.
64 Cfr. V 2 [u1] 1, 8-9.



476 Claudia Lo Casto

mito per spiegare i tratti pit complessi del suo pensiero®. Secondo Pépin,
la genealogia delle tre grandi divinita della teogonia esiodea & uno dei temi
allegorici che ricorrono piu frequentemente nelle Enneadi. La ripresa del
mito esiodeo da parte di Plotino corrisponderebbe all'intento di scorgere
nelle tre divinita la trasposizione mitica delle tre ipostasi. Anche per quan-
to concerne il valore simbolico della prima ipostasi, sebbene Plotino non
espliciti I'identita di Urano con I'Uno, essa, secondo lo studioso, & “sans
cesse supposée”%, L'identificazione di Urano con 'Uno non trova, dunque,
esplicitazione nel testo plotiniano, ma sembra si possa evincere da alcuni
passi in cui viene descritto il rapporto di successione e di dipendenza tra le
singole divinita.

Tuttavia, nel caso del Primo Principio non mi sembra si possa parlare di
una perfetta corrispondenza con la divinita esiodea di Urano. La coppia
Urano-Uno sembra generare, infatti, rilevanti difficolta, in quanto risulte-
rebbe incompatibile con la concezione plotiniana di un Principio assoluta-
mente trascendente, semplice e originario®’. Sia Hadot, sia Pépin, pur osser-
vando che il filosofo neoplatonico non afferma esplicitamente questa iden-
tita, la assumono®, non facendone questione e non analizzandone gli even-
tuali punti deboli. Ritengo invece che valga forse la pena soffermarsi su
questo aspetto.

Nel caso della prima ipostasi il mito sembra non armonizzarsi perfetta-
mente con la dottrina metafisica: la figura mitica di Urano non avrebbe
nulla in comune con la natura assolutamente semplice dell'Uno di Plotino.
Tutto cid consiglia di prendere in considerazione l'ipotesi che I'Uno non
sia affatto Urano, dal momento che questa identita comporterebbe una se-
rie di aporie.

Plotino in nessun passo delle Enneadi afferma esplicitamente l'identita
dell’Uno con la divinita esiodea di Urano, forse, perché consapevole che la
divinita esiodea non sarebbe perfettamente compatibile con i caratteri asse-
gnati al Primo Principio. Come potrebbe, infatti, un Principio assoluta-
mente semplice, perfetto e unitario, identificarsi con Urano, la cui esisten-
za, nel mito esiodeo &, invece, associata a quella di una divinita opposta, la

65 Cfr. PEPIN, Jean: Plotin et les Mythes, in: Revue philosophique de Louvain 53 (1955), 8.

66 Cfr. Ivi, 21.

67 Questa interpretazione & sostenuta anche da SZLEZAK: Platone e Aristotele nella dottri-
na del Nots in Plotino, 42. Lo studioso afferma che l'osservazione di Plotino secondo cui
'espressione mitica non si armonizza perfettamente con il contenuto filosofico fa sorgere in
modo legittimo la domanda su che cosa possa avere in comune Urano con I'Uno: «Si puo
tranquillamente rispondere: nulla». Pertanto l'identificazione di Urano con I'Uno seguirebbe
solo indirettamente all’assimilazione di Crono all'Intelletto e di Zeus all’Anima.

68 Anche LONGO: Numénius d’Apamée précurseur de Plotin dans l'allégorése de la “Théo-
gonie” d’Hésiode: le mythe d’Ouranos, Kronos et Zeus, afferma che Plotino svilupperebbe una
interpretazione allegorica del mito esiodeo al fine di intendere i tre dei della teogonia corri-
spondenti ai tre principi del suo sistema metafisico, 178-179.



Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus 477

terra (Gea)? Inoltre, nel Cratilo®, Urano é definito come “colui che guarda
le cose che stanno in alto”, in quanto é ricondotto al sostantivo ovpavdg
(cielo), che, a sua volta, viene fatto derivare dall’espressione «6 opdv t&
dvw». Ma come potrebbe il Primo Principio contemplare un’altra realta al
di sopra di lui?

L'unica argomentazione che potrebbe essere utilizzata per sostenere
una possibile identita del Primo Principio con Urano, dovrebbe basarsi
sulla definizione dell'Uno come “potenza di tutte le cose””® e su una sua
possibile implicazione. L’'Uno, essendo tutte le cose, dovrebbe contenere al
suo interno anche il suo contrario?; se cosi fosse I'Uno potrebbe venire
assimilato alla divinita esiodea di Urano, il quale unendosi ad una divinita
opposta (Gea) genera la prole. Tuttavia, “I'Uno é tutte le cose”, poiché le
contiene originariamente dentro di sé, ma non nel senso che tutte le cose
sono presenti in lui in forma perfettamente distinta; se cosi fosse, il Primo
Principio diventerebbe molteplice, la sua assoluta semplicita sarebbe in tal
modo compromessa e, di conseguenza, il suo statuto non si distinguerebbe
affatto da quello dell'Intelletto. L'Uno possiede il tutto in potenza, in for-
ma indeterminata e, in questo senso, ¢ potenza di tutte le cose; per questo
motivo, non puo identificarsi con nessuno degli enti di cui & Principio; in
quanto potenza generante, esso si trova al di sopra degli enti. L'Uno, per
Plotino, & una realta assolutamente autonoma e auto-sufficiente che non
ha bisogno di nulla se non di sé stessa. Per questo, non puo appartenergli
alcuna forma di dualita o di molteplicita; semmai il Principio Primo & la
condizione dell’esistenza della differenza e di ogni forma di essere.

Una soluzione alternativa potrebbe essere quella di immaginare che Plo-
tino identifichi con Urano, non I'Uno, bensi quell’attivita, ancora indeter-
minata, che da esso discende. Del resto Plotino stesso, per spiegare la
generazione dell'Intelletto dall’'Uno, afferma, in V 4 [7], 2,in V1 [10] ein V
2 [n], che l'attivita che deriva dalla prima ipostasi € come un “sostrato in-
determinato” dell'Intelletto.

In Enn. V1 [10], 5, dopo aver descritto 'essenza della realta intelligibile
e dopo averla assimilata alla figura mitica di Crono, il dio che e pienezza e
intelligenza, Plotino descrive il processo di generazione del Noiis. La se-
conda ipostasi non scaturisce immediatamente dall’'Uno, bensi da un’atti-
vita illimitata e indifferenziata, una sorta di alterita che proviene dall’'Uno
e che non ¢ ancora Intelletto. Questa alterita, che discende dal Primo Prin-

69 Cfr. PLATONE: Cratilo 396 b 7-9.

70 Cfr. Enn. 111 8 [30], 10, 1-2.

7! In realta la stessa autodeterminazione dell'Uno avviene attraverso un processo che fa
astrazione dai contrari: I'Uno non sceglie di essere in un modo o in un altro, bensi di essere
cio che é. Cfr. Enn. VI 8 [39], 8, 1-4.



478 Claudia Lo Casto

cipio per sovrabbondanza, diviene un Intelletto non appena si rivolge
all’'Uno e lo contempla72.

Urano potrebbe, dunque, venire assimilato a quella potenza che non e
ancora Intelletto e che lo diventa soltanto quando si rivolge al Principio
che la determina nella sua identita uni-molteplice. Una volta delimitato
dall’azione dell’'Uno l'intelletto si riconosce come una molteplicita definita
di Forme.

Ov yap téAetov @ pndév Intelv undé Exewv pndé delobar olov Umepeppin xai T

unepnAflpes avtod nemoinkev GAAo- TO O¢ yevouevov eig avTd EneoTpagn Kai

¢nAnpwOn kai éyéveto npodg avtd PAénov kai vodg ovToS.

Infatti 'uno é perfetto non cercando nulla e non avendo nulla e non avendo
bisogno di nulla, poiché la sua sovrabbondanza e la sua somma pienezza
hanno prodotto altro; tale prodotto si e rivolto a questo, ¢ riempito ed e

diventato esso stesso un’intelligenza nel contemplare se stesso73.

Se nel pensiero plotiniano il confronto con il mito & ampiamente presente,
principalmente attraverso Platone, tuttavia il mito non ha un ruolo auto-
nomo; esso viene piuttosto utilizzato esclusivamente in funzione del pen-
siero filosofico. Plotino non & certo interessato ad interpretare il mito o a
trasmettere la tradizione religiosa pagana né tantomeno il mito stesso. Il
filosofo, piuttosto, attinge a tutte le forme del mito, razionalizzandole il pit
possibile e adattandole al suo sistema filosofico-metafisico. Questo atteggia-
mento troverebbe conferma nel celebre detto che Plotino avrebbe pronu-
nciato in riferimento alle divinita: “devono esse venire a me, non io a
loro”.74

E il mito ad essere modificato in funzione del pensiero filosofico, come
nel caso di Crono, la cui nozione viene purificata per renderla compatibile
con quella di realta intelligibile. Urano non puo essere identificato esplici-
tamente con la prima ipostasi, coerentemente con la concezione plotiniana
di un principio assolutamente ineffabile e indicibile. Proprio per via della
sua assoluta trascendenza e semplicita, I'Uno si pone al di la di ogni nome
e definizione. Dell'Uno si parla infatti prevalentemente per via apofatica, e
cioe negandogli ogni forma di predicazione: esso & “infinito”, “senza limi-
te”, “privo di parti” e “privo di forma”7. Il linguaggio € incapace di espri-
merne la natura: ogni nome che noi utilizziamo, per il nostro bisogno di
significare questa realta a noi stessi, risulta inadeguato (VI 8, 13, 1-5; VI 8,
14,48-50).

In VI 7, 36, Plotino afferma che 'unico modo per conoscere I'Uno & rap-
presentato dalla via analogica, dall’astrazione e dalla conoscenza delle cose

72 Cfr. Enn. V1 [10] 5, 3-8.
73V 2 [u],1, 711

74 PORFIRIO: Vita Plot., 10, 35.
75V 5([32], 9.



Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus 479

che da esso procedono. E possibile, infatti, avvicinarsi all'Uno, attraverso
I'Intelletto, che & il piti prossimo al Bene. Attraverso il mito esiodeo, Plo-
tino definisce in piu occorrenze 'essenza della seconda ipostasi, il Nois-
Crono, il quale rappresenta la potenza dell’'Uno che si dispiega nella sua
molteplicita. Dalla descrizione della realta generata (I'Intelletto) emergono
i caratteri del generante ('Uno) che & al di la della forma e dell’Essere.7®
Plotino sembra servirsi dello stesso mito attribuendogli una funzione diffe-
rente, in base all'ipostasi cui si riferisce. Nel caso della seconda ipostasi,
I'identita Crono-Noiis sembra essere utilizzata in senso metaforico: il rac-
conto mitico di Crono descrive e sottolinea la natura uni-molteplice dell'In-
telletto e la sua discendenza da un principio originario, Uno/Bene. In questo
caso mito e concetto filosofico si armonizzano perfettamente. Anche l'iden-
tificazione dell’Anima con Zeus non sembra generare difficolta. La descri-
zione del distacco di Zeus da Crono e, soprattutto, della rivolta punitiva di
Zeus nei confronti del padre, ha la funzione di sottolineare la natura di
principio ordinatore del’Anima del mondo e il suo dominio sul mondo
sensibile.

Per quanto concerne, invece, la prima ipostasi, il mito sembra assumere
una funzione esclusivamente didattico-strutturale. Se assumiamo l'ipotesi
secondo cui Plotino non avrebbe mai dichiarato esplicitamente l'identita
del Primo Principio con la prima divinita esiodea, proprio perché consa-
pevole dell'impossibilita di armonizzare mito e concetto filosofico, & possi-
bile immaginare che I'assunzione implicita di tale corrispondenza sia fun-
zionale all'intento di dimostrare i rapporti di successione e di dipendenza
causale dei tre principi, in modo da strutturare un ordine discendente,
dall'Uno, all'Intelletto, fino alAnima. Se, invece, cerchiamo di compren-
dere il significato profondo del Primo Principio in Plotino & necessario
tenere conto di una serie di implicazioni: 1) 'Uno non puo avere alcuna de-
terminazione, per via della sua assoluta semplicita; 2) I'Uno non puo essere
gerarchizzato, poiché se lo gerarchizzassimo non sarebbe piu in alcun mo-
do Principio assoluto. La generazione delle altre ipostasi non avviene, in-
fatti, per via di una scelta volontaria da parte dell’'Uno; la volonta dell’'Uno,
in quanto atto, non puo che essere rivolta verso se stesso?’. Il Primo Prin-
cipio, in virtu della sua assoluta perfezione, non puo desiderare altri che sé
medesimo78; 3) I'Uno é liberta assoluta, in quanto produce gli altri esseri
per sovrabbondanza e senza che questa generazioni provochi una altera-
zione nella sua essenza; 4) le parole sembrano costituire un vero e proprio
limite per una realta come quella dell’'Uno che puo essere soltanto intuita.

3

I linguaggio é incapace di esprimerne l'essenza: ogni nome che noi uti-

76 Cfr. VI [9], 9, 2.

77 Cfr. NOLKER, Philipp: Freiheit Gottes und Freiheit des Menschen bei Plotin (Enneade VI
8). Miinster: Aschendorff 2016.

78 Cfr. VI 8 [39], 13, 30.



480 Claudia Lo Casto

lizziamo, per il nostro bisogno di significare questa realta a noi stessi, ri-
sulta inadeguato79.

Plotino ¢ consapevole delle aporie che comporterebbe I'attribuzione
all'Uno di qualsiasi attributo e la ricerca di una eventuale realta alla quale
assimilarlo. Pertanto, per esprimere l'essenza di questa natura ineffabile,
Plotino, pitt che del mito, si serve dell'uso di metafore® e di un linguaggio
analogico che si realizza premettendo ad ogni nome la formula del “per
cosi dire” (oiov). Tuttavia, anche quando egli ricorre al mito o al nome di-
vino, ad esempio nel caso della descrizione dell’Intelletto e dell’Anima, non
sembra essere mosso dall’'obiettivo di operare una compenetrazione tra
mito e concetto, dal momento che in lui resta dominante I'idea che il mito
non possa e non debba superare il concetto.

Riassunto

Il linguaggio del mito riveste un ruolo essenziale nel pensiero di Plotino che, per
descrivere le realta costitutivamente ineffabili, si serve della potenza dell'immagine
narrata. Plotino, nelle Enneadi, ricorre alla triade divina Urano-Crono-Zeus, des-
critta nella Teogonia esiodea, per assimilarla ai tre principi incorporei alla base del
suo sistema metafisico. Secondo l'interpretazione di Hadot, Urano si identifiche-
rebbe con I'Uno-Bene, Crono con lIntelletto e Zeus con il Demiurgo e I’Anima del
tutto. In questo saggio, si cerchera di dimostrare che l'assimilazione di Urano
all'Uno genera una serie di aporie consistenti, in quanto sembra essere del tutto in-
compatibile con la concezione plotiniana di un principio assolutamente trascen-
dente, semplice e originario. L'identificazione di Urano con I'Uno non sembra infatti
trovare esplicitazione nel testo plotiniano.

Abstract

The language of myth plays an essential role in the thought of Plotinus who,
having as highest aim the One experience, ineffable constitutively, needs to use
the power of the image narrated. In the Enneads, Plotinus recurs to the genea-
logy of the divine Uranus-Crono-Zeus triad used in the Hesiod Theogony, assi-
milating it to the three hypostases. According to a more immediate reading,
Uranus would identify himself with One-Good, Cronos with the Intellect (Nous),
and Zeus with the Demiurge and the Soul of the All. Uranus's assimilation to the
One creates some difficulties, as it seems to be incompatible with the Plotinian
conception of an absolutely transcendent, simple and original Principle. This
Uranus identity with The One-Good, in fact, does not find an explicit reference
in the text of Plotinus.

79 Cfr. VI 8 [39], 13, 1-5; VI 8 [39], 14, 48-50.

80 Tutte le metafore, ad esempio quella dell’albero (III 8 [30] 10, 10-15; III 3 [48], 7) o
quella della sorgente (V 3 [49], 15), di cui Plotino si serve per descrivere il Principio, espri-
mono l'idea di un’assoluta unita che comprende in sé una molteplicita non ancora dispie-
gata.



	Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus

