Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: "Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" : Wittgensteins zwei
Bemerkungen uber Karl Barth

Autor: Rambharter, Esther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825867

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESTHER RAMHARTER

,<Inwiefern darf die Dogmatik

hypothetisch reden?”
Wittgensteins zwei Bemerkungen tiber Karl Barth

EINLEITUNG

Eine personliche Begegnung zwischen Ludwig Wittgenstein und Karl Barth
fand nie statt. Allem Anschein nach las Barth auch nie eine Zeile von Witt-
genstein; seine philosophische Lektiire beschrankte sich auf klassische Au-
toren wie Descartes, Leibniz, Kant, Hegel, Schopenhauer, Nietzsche, Hus-
serl, Heidegger,...." Wittgenstein hingegen nahm Barth zur Kenntnis und
erwdhnt ihn an zwei Stellen in seinen Notizen, in beiden Fallen allerdings
nur beildufig. Maurice O’C. Drury berichtet auflerdem von einer abfilligen
Bemerkung, die Wittgenstein beziiglich Barth ihm gegeniiber gemacht ha-
be. Lediglich in einem Brief soll Wittgenstein Barth einmal zugestanden
haben, dass eine seiner Schriften ,aus einem auflergewohnlichen religiosen
Erlebnis hervorgegangen sein“2 muss. Was genau und wieviel Wittgenstein
von Barth rezipierte, lasst sich nicht feststellen (zumal seine personliche
Bibliothek nicht mehr existiert). Fiir die folgenden Uberlegungen mag es
auflerdem als relevant angesehen werden, dass Wittgenstein sein Leben
lang die Bibel las, insbesondere die Luther-Bibel kannte (und die Uber-
setzung mit der King James Version verglich).3

In der Sekundarliteratur findet sich zu Wittgenstein und Barth bisher
wenig.4 Die meines Wissens einzige Monographie Karl Barth and the

1Vgl. MACDONALD, Neil B.: Karl Barth and the Strange New World within the Bible. Barth,
Wittgenstein, and the Metadilemmas of the Enlightenment. Waynesboro: Paternoster Press
2000, 19-20.

2 BIESENBACH, Hans: Anspielungen und Zitate im Werk Ludwig Wittgensteins. Sofia: Sofia
University Press 2014, 31-32.

3 Vgl. SCHMEZER, Gerhard: Wittgenstein, lecteur de la Bible, in: Archives de Philosophie
76 (2013) 1, 103-124.

4 Zu Wittgensteins Auffassung von Religion im Allgemeinen gibt es dagegen - insbeson-
dere in den letzten Jahren - zahlreiche Publikationen, von denen ich nur beispielhaft erwah-
ne: CARROLL, Thomas D.: Wittgenstein within the Philosophy of Religion. London: Palgrave
Macmillan 2014; KUSCH, Martin: Disagreement and Picture in Wittgenstein’s ‘Lectures on Re-
ligious Belief, in: HEINRICH, Richard/NEMETH, Elisabeth/PICHLER, Wolfram/WAGNER, David
(eds): Image and Imaging in Philosophy, Science and the Arts 1: Proceedings of the 33" Witt-
genstein Symposium 2010. Frankfurt: Ontos 20m, 35-58; MULHALL, Stephen: Wittgenstein and
the Philosophy of Religion, in: PHILLIPS, Dewi Z./TESSIN, Timothy (eds.): Philosophy of Reli-
gion in the 21* Century. London: Palgrave Macmillan 2001, 95-118; SCHONBAUMSFELD, Genia:



444 Esther Ramharter

Strange New World within the Bible von Neil MacDonald nimmt sich zum
Ziel zu zeigen, dass beide Autoren in der Tradition der Aufklarung stehen
und vor dem Hintergrund der Philosophie und Zeit Hegels zu verstehen
sind,5 dass sich im Werk beider aber auch der Geist des Wiens der Jahr-
hundertwende erkennen ldsst.® Behandelt werden Themen wie etwa die
Geschichtlichkeit der Bibel und des Christentums, die mit dem Thema des
vorliegenden Aufsatzes wenig Uberschneidungen haben.

Das Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist thematisch stark fokussiert: Es
besteht in der Interpretation von zwei Bemerkungen Wittgensteins, in de-
nen er sich Gedanken iiber Dogmen in einem sehr allgemeinen Sinn macht
und dabei beildufig Karl Barth erwdahnt. Weder deckt sich dieses Dogmen-
verstandnis mit {iblichen Dogmenverstandnissen von Kirchen, noch setzt
sich Wittgenstein mit dem speziellen Inhalt der von ihm erwihnten kirch-
lichen Dogmen auseinander. Wittgensteins ,Dogmen” sind auch nicht auf
religiose Inhalte beschrankt. Die vorliegende Arbeit mochte entsprechend
einen Beitrag zur Wittgenstein-Exegese, zu einer Diskussion um die Furcht-
barkeit eines bestimmten Begriffs von ,Dogma“, aber nicht zur Dogmatik
im engeren Sinn leisten.?

In Bezug auf Wittgenstein muss ich vieles als bekannt voraussetzen, das
in der Literatur ausfiihrlich diskutiert wird, wie etwa ein grundlegendes Ver-
staindnis davon, was Wittgenstein mit ,Grammatik“ bzw. ,grammatischen
Satzen“, ,Lebensform®, ,Sprache” etc. meint.

1. WITTGENSTEINS ERSTE BEZUGNAHME AUF BARTH

1946 notiert Wittgenstein:8

[BARTH 1] ,,Was die Menschen als Rechtfertigung gelten lassen, zeigt, - wie sie
denken und leben.

Wittgensteinian Approaches to Religion, in: OpPPY, Graham: The Routledge Handbook of
Contemporary Philosophy of Religion. London: Routledge 2015.

5 Vgl. MACDONALD: Karl Barth and the Strange New World within the Bible, 343.

6 Vgl. MACDONALD: Karl Barth and the Strange New World within the Bible, 24.

7 In Wittgensteins Aufzeichnungen iiberlagern sich gelegentlich ein tendenziell eher ka-
tholisches Verstindnis von Dogmen mit Aussagen des protestantischen Theologen Barth.
Wenn Wittgenstein von Dogmen in einem engeren, kirchlichen Sinn spricht, nimmt er
immer auf die katholische Kirche Bezug, an den Stellen, {iber die ich hier sprechen werde,
duflert er sich aber eben iiber Barth, und die jeweiligen Aussagen Wittgensteins sind in-
haltlich ineinander verschrankt. Wie es zu dieser Verbindung kommt, erklart sich zumindest
partiell bereits aus seiner Biographie: Er ist der Sohn eines Protestanten und einer Katho-
likin (vgl. VOSSENKUHL, Wilhelm: Ludwig Wittgenstein. Miinchen: C.H. Beck 2003, 19-20),
was in der ersten Hailfte des 20. Jahrhunderts in Wien fast zwangsldufig in einer katholi-
schen Erziehung resultiert, aber doch auch Einblicke in protestantisch-theologische Litera-
tur nahelegt.

8 WITTGENSTEIN, Ludwig: Nachlass, Bergen Electronic Edition, im Folgenden kurz: BEE,
Oxford: Oxford University Press 2000, 130, 9-10.



yInwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ 445

Frage: Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden? - Darf sie also z.B.
sagen: ,Wdre Christus der Sohn eines Mannes, so wire er ein Siinder wie
andere Menschen.‘? (Barth)“.

Hans Biesenbach? identifiziert die Stelle bei Barth, auf die sich Wittgen-
stein hier bezieht; sie findet sich in Die Christliche Dogmatik im Entwurf:
,Gerade der Mann muf} als Verwirklicher der Menschheit hier zur Seite
treten. Gerade seine ,Genialitat“, seine Schopferrolle, kommt hier nicht in
Betracht. Als sein Sohn wére Christus ein Stinder wie alle anderen Men-
schen.“1°

Mein Ziel im Folgenden besteht schlicht darin zu kliren, was Wittgen-
stein mit seiner Frage gemeint haben kdnnte, was man ihr abgewinnen
kann, und ob er Barth mit der Anfrage nicht unrecht tut. Zunachst muss
man festhalten, dass Wittgenstein strenggenommen offensichtlich nichts
Unkorrektes gesagt haben kann, denn er stellt erstens nur eine Frage, und
zweitens schreibt er die zugehorigen Alternativen (die Dogmatik darf/darf
nicht einen solchen hypothetischen Satz sagen) gar nicht Barth zu, son-
dern lediglich den Satz ,Ware Christus der Sohn eines Menschen, wire er
ein Siinder wie andere Menschen®, der sich ja ohne Zweifel bei Barth fin-
det. Wie ist also meine Frage gemeint, ob Wittgenstein Barth unrecht tut?
Ich will fragen: Hat Wittgenstein recht zu bezweifeln - so interpretiere ich
ihn -, dass das Reden iiber Dogmen hypothetisch sein darf, wie es bei
Barth der Fall ist?

Vorweggeschickt sei noch, dass meinen Ausgangspunkt Wittgenstein
bildet, nicht Barth, in dem Sinn, dass ich zu verstehen versuche, was Witt-
genstein meint, da er die Satze geduflert hat, um die es geht. Mit anderen
Worten: Ich lasse Wittgenstein seine Frage und iiberlege nicht, ob Barth
sie auch stellen oder gar beantworten hdtte kénnen.

1.1 Dogmen und Dogmatik
1.1.1 Wittgensteins Verstandnis von Dogmen und Dogmatik

Wittgenstein verwendet den Ausdruck ,Dogma“ nicht oft, aber in einem
sehr breiten Spektrum von Bedeutungen: von ,Dogmen® in einem eher um-
fassenden Sinn von ,Sitzen, die eine Art Verbindlichkeit beanspruchen® bis
zu ,Dogmen” als ,spezielle Lehrsdtze der katholischen Kirche®. Man kann

9 Vgl. BIESENBACH: Anspielungen und Zitate im Werk Ludwig Wittgensteins, 32.

10 BARTH, Karl: Die christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Wort Gottes. Pro-
legomena zur christlichen Dogmatik 1927. Ziirich: Theologischer Verlag 1982, 372. Am Rande
anzumerken wire hier, dass Wittgensteins Satz sich von jenem Barths durch das Fehlen von
»alle“ unterscheidet. Das mag auf den ersten Blick ein marginaler Unterschied sein, bedenkt
man aber, dass laut Barth ,der Mann" - beginnend mit Adam - fiir die Siinde in der Welt
verantwortlich ist und dadurch alle Menschen, die von Adam abstammen, Siinder sind, dann
schwacht Wittgenstein hier Barths Aussage in wesentlicher Hinsicht ab.



446 Esther Ramharter

aus den heterogenen Bedeutungsbestimmungen von Dogma jedoch, wie
ich zu zeigen versuchen werde, einen gemeinsamen Kern herauslesen:

(1) Dogmen haben die Form von Aussagesdtzen, sind aber keine Tatsa-
chenbehauptungen, sondern grammatische Satze, hinge propositions oder
in irgendeinem anderen Sinn sprachlich fundamentale Sdatze. (Wittgen-
stein beschriankt die Bedeutung von ,Satz“ manchmal auf Tatsachenbe-
hauptungen ich werde im Folgenden aber auch satzférmige Gebilde wie
grammatische Sitze als ,Sdtze“ bezeichnen).

(2) Menschen richten sich nach Dogmen.
(3) Dogmen aufzustellen bedeutet, die im Satz ausgedriickte Beziehung
fir unveranderbar, unverriickbar zu erklaren.?

An einem Beispiel erldutert: ,Jesus ist von Natur ein Gott.“3 Dieser Satz
regelt die Grammatik des Wortes ,Gott“ (1); wenn Jesus gottlich ist, dann
bedeutet das fiir Menschen, dass sie sich nach dem, was er gesagt hat,
richten (2). Beim Aufstellen eines Dogmas wird erklart: Jesus ist Gott,# d.h.
man kann daran nicht riitteln, die Festlegung ist ,naturnotwendig*’s (siehe
unten) so (3).

Fiir dieses Verstandnis von Dogmen und Dogmatik findet sich einige
Evidenz in Wittgensteins Aufzeichnungen. In der folgenden Passage stellt

1 Sitze, denen in irgendeiner Hinsicht eine grundlegendere Rolle als gewéhnlichen Tat-
sachenbehauptungen zugeschrieben wird - die etwa ,gehdrtet” sind wie mathematische
Sdtze — werden in der Literatur zu Wittgenstein vielfach diskutiert, siche etwa RAMHARTER,
Esther/WEIBERG, Anja: Die Hdrte des logischen Mufs. Wittgensteins Bemerkungen iiber die
Grundlagen der Mathematik. Berlin: Parerga 2006. Zu hinge propositions siehe COLIVA,
Annalisa/MOYAL-SHARROCK, Daniéle: Hinge epistemology. Leiden: Brill 2016; KUSCH, Martin:
Wittgenstein on Mathematics and Certainties, in: International Journal for the Study of
Scepticism 6 (2016), 120-142; PRITCHARD, Duncan: Wittgenstein and the groundlessness of our
believing, in: Synthese 189 (2012), 255-272; WRIGHT, Crispin: Hinge Propositions and the
Serenity Prayer, in: LOFFLER, Wilfried/WEINGARTNER, Paul (eds): Knowledge and Belief. Wis-
sen und Glauben. Wien: 6bv&hpt 2004, 287-306. KUSCH: Wittgenstein on Mathematics and
Certainties, listet verschiedene Typen von hinge propositions, darunter kommen auch
grundlegende religiose Satze wie “Jesus only had a human mother” vor.

12 Ob oder inwiefern eine solche Deklaration performativ erfolgreich ist oder sein kann,
braucht fiir das Folgende nicht diskutiert zu werden.

13 Die 1. Synode von Toledo im Jahr 675 erkldrt: ,Der Vater ist dasselbe wie der Sohn,
der Sohn dasselbe wie der Vater, der Vater und der Sohn dasselbe wie der Heilige Geist,
namlich von Natur ein Gott“ (DENZINGER, Heinrich/SCHONMETZER, Adolf (Hgg.): Enchiridion,
Symbolorum Definitionum et Declarationum de Rebus Fidei et Morum. Freiburg i.Br.: Herder
1997, 530).

14 So schreibt auch Barth etwa, ,dafd Jesus, der Christus, der Herr 8eés ist“ und bezeich-
net das als ,Axiom" (BARTH: Christliche Dogmatik, 250).

15 Das Zusammentreffen des Ausdrucks ,Natur” in der ,Natur Jesu® und in ,naturgemaf”
ist ungliicklich, entspricht aber dem Wortlaut der beiden Texte, aus denen die Begriffe
jeweils stammen. Wie aus dem Kontext klar werden wird, meint Wittgensteins ,naturge-
maf}“ aber keineswegs eine Wesenszuschreibung.



,Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?* 447

er einen Zusammenhang zwischen einer allgemeineren Fassung und der
Dogmenverwendung der katholischen Kirche her:

»Wenn man z.B. gewisse bildhafte Satze als Dogmen des Denkens fiir die
Menschen festlegt, so zwar, da3 man damit nicht Meinungen bestimmt, aber
den Ausdruck aller Meinungen vollig beherrscht, so wird dies eine sehr
eigentiimliche Wirkung haben. Die Menschen werden unter einer unbe-
dingten, fiihlbaren Tyrannei leben, ohne doch sagen zu konnen, sie seien
nicht frei. Ich meine, dafl die Katholische Kirche es irgendwie dhnlich macht.
Denn das Dogma hat die Form des Ausdrucks einer Behauptung, und es ist
an ihm nicht zu ritteln, und dabei kann man jede praktische Meinung mit
ihm in Einlang bringen; freilich manche leichter, manche schwerer. Es ist keine
Wand die Bewegung zu beschrinken, sondern wie eine Bremse, die aber prak-
tisch den gleichen Dienst tut; etwa als hangte man, um Deine Bewegungs-
freiheit zu beschranken, ein Gewicht an Deinen Fuff. Dadurch namlich wird

das Dogma unwiderlegbar und dem Angriff entzogen.“!®

Diese Stelle ldsst vieles vage, etwa was unter einer ,praktischen Meinung®
zu verstehen und wie das Dogma mit jeder solchen - verschieden schwer -
in Einklang zu bringen ist.”7 Ein paar Punkte scheinen jedoch recht klar:
Menschen richten sich irgendwie® nach den Dogmen (2). Ein Dogma hat
lediglich die Form einer Behauptung, da es nicht eine Aussage iiber eine
Tatsache im Wittgensteinschen Sinn ist, also nicht ein durch Empirie
verifizierbarer Satz. Es geht um die Beherrschung von Ausdrucksweisen,
also um das was Wittgenstein ,Grammatik“ nennt (1). (Er spricht auch von
»Theologie als Grammatik“.19)

Fiir seine eigene Philosophie fordert Wittgenstein Enthaltsamkeit hin-
sichtlich des Aufstellens von Dogmen. In diesem Zusammenhang spricht
er ein anderes Verstandnis von Dogma an:

»S0ll ich aber also sagen, es gibt kein Regelverzeichnis unserer Sprache und
das ganze Unternehmen, eins aufzustellen, ist Unsinn? - Aber es ist ja klar,

16 WITTGENSTEIN, Ludwig: Vermischte Bemerkungen, im Folgenden kurz: VB, in: DERS.:
Uber Gewissheit (= Werkausgabe 8). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, 489.

17 Eine mogliche Interpretation der Stelle wiirde etwa folgendermaflen lauten: Dogmen
sind Sétze, die keinen Inhalt haben, auf deren Ausdruck Menschen aber dennoch festgelegt
werden. Da sie keinen Inhalt haben, kann man jede Praxis mit ihnen in Einklang bringen,
aber wie jede Verpflichtung schrinken sie ein. Eine andere Interpretation kdnnte sagen:
Dogmen bestimmen nicht, was jemand denkt — was er fiir wahr oder falsch hidlt -, sondern
nur wie er es ausdriickt. Fiir die Zwecke der vorliegenden Arbeit bedarf es aber keiner
Entscheidung fiir eine detaillierte Interpretation dieser Stelle.

18 Das ,irgendwie“ ist hier sehr bewusst eingefiigt, da die Beeinflussung von sehr ver-
schiedener - auch indirekter - Art sein kann. Es bleibt auch offen, was die Menschen nach
dem Dogma richten: Auffassungen, Ausdrucksweisen, Uberzeugungen, Lebensfiihrung.

19 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, im Folgenden kurz: PU, in:
DERS.: Tractatus logico-philosophicu (= Werkausgabe 1). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, §
373. Fiir eine Diskussion dieser Idee siehe etwa GRAHAM, Gordon: Wittgenstein and Natural
Religion. Oxford: Oxford University Press 2014, 51f.



448 Esther Ramharter

daR es nicht unsinnig ist, denn wir stellen ja mit Erfolg Regeln auf, und wir
miissen uns nur enthalten, Dogmen aufzustellen. (Was ist das Wesen eines
Dogmas? Ist es nicht die Behauptung eines naturnotwendigen Satzes iiber

alle moglichen Regeln?)“2°

Ein Dogma aufstellen bedeutet also ,Naturnotwendigkeit® behaupten (3).
Hier bezeichnet Wittgenstein das Dogma als Behauptung bzw. Satz, nicht
blofR als Form. Gemeint ist aber erstens ohnehin nur eine vermeintliche
Behauptung, sodass die Unterscheidung zwischen Behauptung und etwas,
das die Form einer Behauptung hat, hinfillig wird, und zweitens wiirde
Wittgenstein eine Behauptung iiber eine Naturnotwendigkeit nicht als
eine Behauptung im iiblichen Sinn, also nicht als eine Tatsachenbehaup-
tung ansehen. Als ein Satz iiber Regeln ist hier ein Dogma ein grammati-
scher Satz (1).

Eine entscheidende Gemeinsamkeit zwischen diesem Zitat und dem
obigen besteht somit darin, dass es sich bei Dogmen um Sitze handelt, die
Druck austiben, unerbittlich oder unbestreitbar zu sein beanspruchen. Als
aufschlussreich erweist sich diese Feststellung vor allem, wenn man sie zu-
sammen mit jener Stelle liest, in der Barth seine zweite Erwdhnung findet;
1950 schreibt Wittgenstein:

[BARTH 2] ,Eigentlich mochte ich sagen, dafd es auch hier nicht auf die Worte
ankommt, die man ausspricht, oder auf das, was man dabei denkt, sondern
auf den Unterschied, den sie an verschiedenen Stellen im Leben machen. Wie
weifd ich, daf zwei Menschen das gleiche meinen, wenn jeder sagt, er glaube
an Gott? Und ganz dasselbe kann man beziiglich der 3 Personen sagen. Die
Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt und
andere verbannt, macht nichts klarer. (Karl Barth) Sie fuchtelt sozusagen mit
Worten, weil sie etwas sagen will und es nicht auszudriicken weif3. Die Praxis

gibt den Worten ihren Sinn.“*

Ich verschiebe die Beschiftigung mit Barth auf spater und konzentriere
mich vorerst nur auf den ersten Teil dieses Zitats. Dass es, wie Wittgen-
stein hier sagt, ,nicht auf die Worte ankommt [...], sondern auf den
Unterschied, den sie an verschiedenen Stellen des Lebens machen® (2), gilt
auch - oder sogar in besonderem Maf3e - fiir Dogmen. Es handelt sich da-
bei um einen grundsatzlichen Zug an Wittgensteins Philosophie, und dass
Wittgenstein hier auch im Speziellen an Dogmen denkt, resultiert schon
allein aus dem Umstand, dass er selbst als Beispiel die ,,3 Personen“ Gottes
nennt. Auch in [BARTH 1] klingt dieser Bezug auf die Verankerung in der
Lebenspraxis bereits an, wenn es heifdt: ,Was die Menschen als Rechtferti-
gung gelten lassen, zeigt, - wie sie denken und leben.”

20 WITTGENSTEIN: BEE 212, 722.
21 WITTGENSTEIN: VB, 571.



»Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ 449

Der Ausdruck ,Dogmatik findet sich in Wittgensteins Schriften (inklu-
sive Briefen) nur ein einziges Mal, und zwar in dem Satz, der dem vorlie-
genden Aufsatz seinen Namen gibt. Daraus ldsst sich nur eine sehr vage
Angabe gewinnen, was Wittgenstein unter Dogmatik versteht: irgendeine
Art des Sprechens iiber Dogmen. (Der Sache nach kénnte man in Formu-
lierungen wie ,Tyrranei“, die ,den Ausdruck aller Meinungen véllig be-
herrscht, ,Dogmen aufstellen®, ,auf den Gebrauch gewisser Worte und
Phrasen dring[en]“ auch ein bestimmtes Verstindnis von Dogmatik ausge-
driickt sehen; aber eine derartige Benennung unterlasst Wittgenstein.)

1.1.2 Barths Verstandnis von Dogmen und Dogmatik
Barth formuliert sein Verstandnis von Dogmatik explizit:

,2Dogmatik ist Bemithung um Erkenntnis. [..] Dogmatik ,gibt es' streng ge-
nommen nur da, wo jemand in der dogmatischen Arbeit, d.h. in der dogma-
tischen Forschung begriffen ist. Dogmatik ist, wie alle echte Wissenschaft,
nicht ein Kompendium von Resultaten, sondern ein Akt der Nachfrage, fiir
die auch die gesichertsten Resultate nur als Voraussetzungen neuer Akte der

Nachfrage interessant sind.“??

Es geht Barth also jedenfalls nicht um Sitze, die Verbindlichkeit beanspru-
chen, er mochte seine Sdtze gerade von jener ,Tyrannei“ fernhalten, die
Wittgenstein anspricht. Die Grenzen, die dem Denken gesetzt werden, sol-
len lediglich seine eigenen sein:23 ,Wir haben gleichsam den leeren Raum
umschrieben, den unser Denken offen halten, die Grenzen, die es ziehen
muf}, um dem, was uns da zu denken aufgegeben ist, gerecht zu werden.“24
Die Vorsicht des konjunktivischen Satzes in [BARTH 1] schreibt Barth der
»dogmatischen Besinnung” zu, die ,in der christlichen Verkiindigung keine
Stelle hat“?5, und differenziert somit: gerade in der Dogmatik soll es nicht
um jene Behinderungen des Denkens gehen, die Wittgenstein konstatiert.
(Wittgenstein kénnte natiirlich entgegenhalten, dass auch Barths Dogma-
tik die gedankliche Bewegungsfreiheit einschrdnkt, selbst wenn er sagt, er
will es nicht.)

Im Abschnitt ,Das Dogma, die Dogmen und die Dogmatik“ nimmt
Barth, wie der Titel schon nahelegt, eine Verhdltnisbestimmung vor: Dog-
matik ist die ,Wissenschaft vom Dogma. Das Dogma als der Inbegriff der
Dogmen ist [...] die erkannte Wahrheit jener Beziehung [des Predigtwortes
zu der in der Schrift bezeugten Offenbarung].“*®¢ Das Dogma ,erschopft
sich in keinem von den Dogmen, in keiner von den ,perceptiones divinae
veritatis’, in denen das menschliche ,tendere in ipsam‘ bis jetzt zum Stehen

22 BARTH: Christliche Dogmatik, 3.

23 Ein Gedanke, der dem Wittgenstein des Tractatus ja durchaus vertraut ist.
24 BARTH: Christliche Dogmatik, 227.

25 BARTH: Christliche Dogmatik, 227.

26 BARTH: Christliche Dogmatik, 159.



450 Esther Ramharter

gekommen ist, seinen vorlaufigen Abschluss erreicht hat: auch nicht in
den von den Kirchen feierlich anerkannten und symbolisch fixierten Ab-
schliissen dieser Art.“?” Dogmen sind also Ausdriicke eines vorldufigen und
revidierbaren Verstindnisses der gottlichen Wahrheit bzw. eine vorlaufige
Aussageform dieser Wahrheit.

1.1.3 Erstes Zwischenfazit

Fiir Wittgenstein, dessen kulturell-religioser Hintergrund vorwiegend ka-
tholische Pragung aufweist, driicken Dogmen grammatische oder sonstwie
sprachlich-fundamentale, Zusammenhange aus, die als ,naturnotwendig®
deklariert sind, d.h. denen ein gewisser Status - ndmlich der Unumstof2-
lichkeit - zugesprochen wird, und nach denen sich Menschen mit ihrem
Leben richten.

Wittgenstein diskutiert Barths Ausfithrungen unter der Annahme, dass
auch dieser unter Dogmen Sitze versteht, die eine besondere, bindende
Bedeutung sowohl im Ganzen der Sprache, wie auch fiir die Form des
Lebens haben. Fiir Barth bedeutet aber Dogmatik - evangelisch gedacht -
die kritische Reflexion der Denkmoglichkeiten des (christlichen) Glau-
bens. Barths Verstindnis von ,Dogmatik“ dhnelt also mehr Kants ,Kritik“
als dem, was Wittgenstein (oder Kant)2® unter Dogma oder Dogmatik ver-
steht. Entsprechend driicken Dogmen, gemafd Barth, kritisch gepriifte Glau-
bensinhalte allenfalls vorldaufig aus, als Dogmen formulierte Erkenntnisse
bleiben stets revidierbar. (Dass Wittgenstein die Existenz solcher Erkennt-
nisse iiberhaupt bezweifeln wiirde, tut hier nichts zur Sache.)

Wenn man Wittgensteins Aussage in seinem Sinn verstehen mochte,
muss man sich also im Klaren sein, dass ihr nicht Barths, sondern Witt-
gensteins eigenes Verstandnis von Dogmen zugrunde liegt - es gibt keiner-
lei Hinweis darauf, dass Wittgenstein sich Barths Verstandnis zu Eigen ge-
macht hatte. Es entsteht somit eine gewisse Schieflage dadurch, dass Witt-
genstein einen Satz von Barth verwendet, der Worter enthdlt, die Barth
anders versteht als Wittgenstein; dieser hermeneutischen Herausforde-
rung muss man sich stellen.

Welche Intentionen aber verfolgt Wittgenstein, wenn er nicht versucht,
Barth zu verstehen? Er lasst sich dazu anregen, die Verbindung zwischen
dem Dogmatischen und dem Hypothetischen in verschiedenen Zusammen-
hiangen zu thematisieren. Ich werde mit den folgenden Ausfiihrungen
meist im Bereich der Religion bleiben, weil die Stellen, die Barth erwah-
nen, in diesem Kontext stehen, Analoges lasst sich jedoch fiir Dogmen die
Sprache betreffend, die Wittgenstein ebenfalls anspricht, sagen.

27 BARTH: Christliche Dogmatik,162.

28 Kant und Wittgenstein verstehen freilich nicht dasselbe unter Dogmen bzw. Dogma-
tik.



,<Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ 451

1.2 Hypothetisch reden
1.2.1 Das Hypothetische bei Wittgenstein

In Wittgensteins Philosophie lassen sich zumindest folgende drei Arten
des Hypothetischen identifizieren: (a) Hypothesen betreffend Kausalzusam-
menhdénge, (b) hypothetische Szenarien und (c¢) Annahmen des Gegenteils,
insbesondere indirekte Beweise.

(a) Einerseits duflert sich Wittgenstein mehrfach sehr ablehnend ge-
geniiber dem Hypothetischen, sodass Birnbacher und Burkhardt soweit ge-
hen zu sagen, ,das Hypothetische [sei] Wittgenstein so verhaft, daR er da-
fiir auch gravierende Einschrankungen des Aussagewerts seiner eigenen
Sitze in Kauf nimmt“.29 ,Wittgenstein war“, so Schulte, ,Hypothesen und
hypothetischen Erkldrungen gegeniiber misstrauisch; aus der Philosophie
wollte er sie ganz verbannen: ,Es darf nichts Hypothetisches in unserer Be-
trachtung sein. Alle Erklarung muf fort, und nur Beschreibung an ihre
Stelle treten.’ (PU § 109)“3° Auch in Wittgensteins Uberlegungen zu Frau-
zers Golden Bough findet man Ablehnung Erklarungen bzw. Hypothesen3'
gegeniiber: Frazer tue seinen ,Wilden“ 32 unrecht, wenn er ihnen unter-
stellt, sie ndhmen an, es gibe etwa einen Kausalzusammenhang zwischen
ihren Ritualen und dem Regen.33

In verschiedenen Zusammenhdngen findet man also bei Wittgenstein
Skepsis gegeniiber Hypothesen im Sinn von Erkldarungen, d.h. dem Herlei-
ten aus oder Subsumieren unter allgemeinen (Kausal-)Zusammenhangen.

(b) Andererseits kann man nicht umhin, zuzugestehen, dass Wittgen-
steins Aufzeichnungen voll von Beispielen sind, die man zweifellos als hy-
pothetisch bezeichnen kann. Ein Beispiel aus den Bemerkungen iiber die
Grundlagen der Mathematik:

,Denken wir uns, ein Gott schaffe in einem Augenblick in der Mitte der
Wiiste ein Land, das zwei Minuten lang existiert und das genaue Abbild eines
Teiles von England ist, mit alldem was in zwei Minuten da vorgeht. [...] Einer
dieser Leute tut genau das, was ein Mathematiker in England tut, der gerade

29 BIRNBACHER, Dieter/BURKHARDT, Armin (Hgg.): Sprachspiel und Methode. Zum Stand
der Wittgenstein-Diskussion. Berlin: De Gruyter 2015, IX.

30 SCHULTE, Joachim: Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1990, 31.

3! Wittgenstein stellt hier fest: ,Jede Erklarung ist eine Hypothese* (WITTGENSTEIN, Lud-
wig: Bemerkungen iiber Frazers Golden Bough, im Folgenden kurz: BiF, in: DERS.: Vortrag
iber Ethik und andere kleine Schriften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, 31).

32 Zum Terminus ,Wilde" bei Wittgenstein sieche BRUSOTTI, Marco: Wittgenstein, Frazer
und die ,ethnologische Betrachtungsweise“. Berlin: De Gruyter 2014, 68-74.

33 Vgl. WITTGENSTEIN: BiiF, 30; siehe auch SCHULTE: 43-58.



452 Esther Ramharter

eine Berechnung macht. - Sollen wir sagen, dieser Zwei-Minuten-Mensch
rechne?“34

Ein weiteres Beispiel aus Uber Gewissheit:

»Menschen haben geglaubt, sie kénnen Regeln machen; warum sollte ein
Konig nicht in dem Glauben erzogen werden, mit ihm habe die Welt
begonnen? Und wenn nun Moore und dieser Konig zusammenkdmen und
diskutierten, konnte Moore wirklich seinen Glauben als den richtigen
erweisen? Ich sage nicht, daff Moore den Koénig nicht zu seiner Anschauung
bekehren kénnte, aber es ware eine Bekehrung besonderer Art: Der Konig
wiirde dazu gebracht, die Welt anders zu betrachten.“35

Zollstabe aus Gummi, Bohnen, die beim Rechnen verschwinden, ein Mas-
kenball, auf dem Rechnungen in Verkleidung erscheinen.... - all das sind
unbestreitbar Phanomene des Hypothetischen.3® Es handelt sich dabei um
kontrafaktische Annahmen, die getroffen werden, bzw. Vorstellungen, die
aufgerufen werden, damit man das besser versteht, was ist.37

(c) Hier ist nicht der Platz, um Wittgensteins Auffassung von indirek-
ten Beweisen zu erldutern;3® um zu zeigen, dass Annahmen, deren Gegen-
teil man fiir zutreffend halt, fiir Wittgenstein keineswegs durchgehend un-
problematisch sind, reicht es jedoch, sich ein Beispiel aus der Mathematik
anzusehen: ,Die Beweise in der Geometrie, in der Mathematik, konnen im
eigentlichen Sinn nicht indirekt sein, weil man nicht das Gegenteil von ei-
nem geometrischen Satz annehmen kann solange man namlich an einer
bestimmten Geometrie festhalt.“39

1.2.2 Hypothetische Sitze bei Barth

Wie bereits eingangs festgestellt, stammt der von Wittgenstein zitierte
Satz aus Barths Die christliche Dogmatik im Entwurf. Welchen Status hat
dieser Satz dort? Keinesfalls kann man ihn als beildufig eingeschoben er-
achten, denn er findet sich inmitten von Seinesgleichen; ganze Kapitel
sind unter einem (vorldufigen) ,hypothetischen Vorbehalt“ geschrieben.
Mehr noch, Barth reflektiert explizit auf die Rolle konjunktivischer Satze:

34 WITTGENSTEIN, Ludwig: Bemerkungen liber die Grundlagen der Mathematik, in der Fol-
ge kurz: BGM, (= Werkausgabe 6). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, VI, § 34.

35 WITTGENSTEIN, Ludwig: Uber GewifSheit, in: DERS.: Uber Gewifheit (= Werkausgabe 8).
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, § 92.

36 Siehe RAMHARTER/WEIBERG: Die Hiirte des logischen Muf3. Wittgensteins Bemerkungen
iiber die Grundlagen der Mathematik, 9. Siehe auch WITTGENSTEIN: PU §4, §6.

37 Manchmal sind Wittgensteins Annahmen nicht kontrafaktisch, sondern sie vereinfa-
chen oder wdhlen einen Ausschnitt, etwa in PU §2, wo Wittgenstein ein sehr einfaches
Sprachspiel beschreibt.

38 Siehe etwa RAMHARTER, Esther: Are all contradictions equal? Wittgenstein on confusion
in mathematics, in: LOWE, Benedikt/MULLER, Thomas (eds): Philosophy of Mathematics. So-
ciological Aspects and Mathematical Practice. London: College Publications 2010, 293-306.

39 WITTGENSTEIN: BEE, 108, 29.



»Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ 453

»Wirde' [,wenn Gott Mensch wiirde‘, E.R.] haben wir beharrlich gesagt, weil
wir uns eben ehrlich fragen wollten, ob das, was wir auf Grund der ge-
schehenen und vernommenen Offenbarung glauben, wirklich so zu verstehen
und zu denken ist. Der Konjunktiv kann fallen, sobald und sofern dariiber

Klarheit wieder einmal besteht.“4°

Damit scheidet die sich a priori - ohne weitere Kenntnisse des Kontexts -
nahelegende Option aus, die Formulierung im Konjunktiv konne lediglich
dazu dienen, dem Anliegen Nachdruck zu verleihen. Offenkundig be-
zweckt Barth mit Satzen wie ,Ware Christus der Sohn eines Menschen, so
wdre er ein Siinder wie alle Menschen® Anderes als zu betonen, dass
Christus nicht der Sohn eines Menschen ist, namlich das Offenbarte als
dem Denken zugdnglich oder zumindest als damit im Einklang auszuwei-
sen.

Es geht Barth darum, dass wir uns etwas vorstellen bzw. iiberlegen sol-
len, indem wir Pramissen - provisorisch - als aufler Kraft gesetzt ansehen.
Sein Verstandnis von Dogmatik und des ,konjunktivischen Moments“ sind
mit einander verwoben; es sind Uberlegungen zur Bestimmung von Denk-
moglichkeiten, was die Dogmatik ausmacht. Unter Berufung auf Anselm
von Canterburys Cur deus homo? und den Heidelberger Katechismus halt
Barth fest:

»Was wir konstruiert haben und was einst jene Alten konstruierten, das war
nicht die Mdglichkeit, sondern die Denkmdéglichkeit der Offenbarung, die
Bedingung, unter der richtig von der Mdglichkeit der Offenbarung gedacht
und geredet werden kann. Wir erwogen die Fragen, die die menschliche Ver-
nunft sich zu stellen und zu beantworten hat, nachdem sie die wirkliche Offen-
barung vernommen, quasi nihil sciatur de Christo. Das bedeutet nicht, als ob
Christus nicht da ware, als ob wir nicht an ihn glaubten - credo ut intelligam
ist ja die selbstverstindliche und keinen Augenblick zu unterbrechende
Voraussetzung aller Besinnung, die wir iiben, - wohl aber mifite unser
Wissen von ihm auf Grund des Glaubens noch einmal von vorne, mit dem
Nichts, anfangen, als hdtten wir uns, als hatte sich die Kirche noch nie
Rechenschaft dariiber gegeben, was die geschehene und vernommene Offen-
barung nun eigentlich bedeutet, welche Denkmdéglichkeiten uns durch die

geschehene und vernommene Offenbarung vorgeschrieben sind.“4

Diese Uberlegung, die ein wenig wie ein Streifzug durch Kant, Anselm und
schlieflich Descartes anmutet, hat im Zentrum das ,quasi nihil sciatur de
Christo“, das man als grundlegendes Prinzip des Barthschen Dogmatik-
Verstandnisses ansehen kann. Das Hypothetische dient bei Barth also der
Versicherung, dass nichts Unsinniges geglaubt wird.

Wichtig fiir ein richtiges Verstandnis von Barth ist allerdings auch, dass
man sich den Hintergrund klar macht, vor dem das Infragestellen laut

40 BARTH: Christliche Dogmatik, 306.
41 BARTH: Christliche Dogmatik, 305f.



454 Esther Ramharter

Barth geschieht: ,[W]ir haben nicht von einer hypothetischen Méglichkeit,
sondern wir haben als Fragende, als Wissenwollende (und darum hypo-
thetisch) geredet von der in der Wirklichkeit bestehenden, gegebenen, ge-
setzten Moglichkeit der Offenbarung, nicht zweifelnd, sondern glaubend
und darum redend.“4* Der Satz ,Als sein Sohn ware Christus ein Siinder
wie alle anderen Menschen“ unterscheidet sich nun allerdings von den
eben angesprochenen Aussagen, da Barth in diesem Fall einen Satz im
Konjunktiv formuliert, den er fiir falsch hdlt. Wahrend Gott nach Barth
Mensch geworden ist, ist Christus jedoch nicht Sohn eines Mannes, wie
Barth ausfiihrlich erldutert.43 Man kann dies so lesen, dass Barth Ernst
macht mit seinem Vorhaben, religiose Behauptungen vorurteilsfrei zu prii-
fen: Er verwendet Konjunktive sowohl bei Satzen, die er fiir wahr, als auch
bei Sdtzen, die er fiir falsch halt. Jedenfalls besteht das hypothetische Ele-
ment in Barths Ausfilhrungen darin, dass man tiber etwas nachdenkt, des-
sen Richtigkeit oder Falschheit man zunachst - fiir den Zweck einer be-
stimmten Uberlegung - offen lassen méchte; und wie in Wittgensteins hy-
pothetischen Szenarien dient der Einsatz des Hypothetischen bei Barth da-
zu, von etwas herauszufinden, wie es sich wirklich verhalt.

Wahrend sich Barth also dem Hypothetischen in Gestalt konjunkti-
vischer Sitze ausfiihrlich widmet, sind mir explizite Aussagen Barths zur
reductio ad absurdum nicht bekannt. Es ist allerdings klar, dass die Dialek-
tische Theologie dem Widerspruch mehr Platz einrdaumt als die klassische
Logik. An Auerungen Barths wie etwa der folgenden lisst sich das leicht
identifizieren: ,Unter welcher Bedingung sollte also, wenn es dabei bleibt:
Offenbarung ist Nicht-Offenbarung, diese Gleichung auch umzukehren sein:
Nicht-Offenbarung ist Offenbarung [...]? Offenbar unter der Bedingung,
da Gott ein freier Herr ware nicht nur tiber den Satz vom Widerspruch,
sondern auch iiber seine eigene Gottheit.“44 Auch hier lasst sich eine -
wenn auch sehr oberflichliche - Ahnlichkeit mit Wittgenstein erkennen:
Beide sind nicht bereit zuzugestehen, dass ein Widerspruch in jedem Fall
zur Verwerfung einer Hypothese fithren muss. Andererseits ist es offen-
sichtlich, dass Barth bei Bedarf ohne Zogern das Muster einer reductio ad
absurdum bzw. eines modus tollens in seiner Argumentation verwendet
(wenn er etwa aufgrund der Siindlosigkeit Jesu die Annahme verwirft, Jesus
konnte Sohn eines Mannes sein).

1.2.3 Zweites Zwischenfazit

Wittgenstein und Barth artikulieren ein differenziertes Verhdltnis zum
Kontrafaktischen und zu Argumenten mittels Widerspruch. Gewisse For-
men des Hypothetischen - Hypothesen betreffend Kausalzusammenhdnge

42 BARTH: Christliche Dogmatik, 307f.
43 Vgl. BARTH: Christliche Dogmatik, 372f.
44 BARTH: Christliche Dogmatik, 292.



,<Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 455

— lehnt Wittgenstein in gewissen Kontexten ab, bei Barth erkenne ich kei-
nerlei Hinweise in eine solche Richtung. Neben dieser ablehnenden Hal-
tung findet man bei Wittgenstein jedoch auch eine Verwendung des Hypo-
thetischen, und diese gleicht jener von Barth in jedenfalls einer Hinsicht:
Wittgenstein und Barth bedienen sich beide hypothetischer Uberlegungen,
um zu klaren, wie etwas ist, indem man imaginiert, was ware, wenn es
nicht so wdre. Beiden geht es bei derartigen hypothetischen Aussagen nicht
um echte Zweifel. (Barth hegt, wie er selbst sagt, keine Zweifel an der
Offenbarung,4 und Wittgenstein stellt nicht die Bestandigkeit von Bohnen
in Frage oder die Sinnhaftigkeit, Zollstdbe aus festem Material zu fertigen.)
Wittgensteins Szenarien weisen allerdings ein stipulatives Element auf, ei-
nen ,storenden” Impuls, der dazu fiihrt, dass ein bestimmtes Alternativsze-
nario ausfiihrlich imaginiert wird - Entsprechendes findet man bei Barth
nicht.

1.3 ,Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?”
1.3.1 Was heifdt hier ,Dogmatik“?

Wie schon erwdhnt lasst sich iiber Wittgensteins Verwendung von ,Dog-
matik“ aus Mangel an Belegstellen nichts Verbindliches sagen. Die Frage,
die Wittgenstein beschaftigt, scheint aber ohnehin eigentlich Dogmen zu
betreffen; er fragt sich, ob der Satz ,Ware Christus der Sohn eines Mannes,
so ware er ein Stinder wie andere Menschen® sinnvoll ist, allgemeiner ge-
sagt: ob man sich tiber Dogmen sinnvoll hypothetisch dufdern kann. Dass
er hier den Ausdruck ,Dogmatik“ verwendet, rithrt wohl nur daher, dass
die Dogmatik als der Ort gilt, an dem tiiblicherweise iiber Dogmen gespro-
chen wird. Ich werde in der Folge die Rede von Dogmatik daher so weit
wie moglich vermeiden.

1.3.2 Hypothetische Szenarien und Dogmen?

Im Unterschied zu Barth malt sich Wittgenstein konkrete Alternativen ex-
tensiv aus. Er redet nicht nur davon, was ware, wenn etwas nicht so ware,
sondern wie es anders ware. Er fordert auf, man moge sich eine Welt vor-
stellen, in der Bohnen - und dann auch weitere Dinge - verschwinden
wiirden, und fragt, ob wir immer noch 2+2=4 sagen wiirden. Wenn ein
Land nur zwei Minuten in einer Wiiste existieren wiirde, wiirden wir noch
Rechnen nennen, was die Leute dort machen? Das sind Vorstellungen, die
eine bestimmte Begriffsbildung belasten, ausprobieren, wie weit man sie

45 Bei Barth gibt es eine Differenz zwischen der geoffenbarten Wahrheit und jener
Ebene, auf der die entsprechenden Inhalte ,virtualisiert® und den kontrafaktischen Bedin-
gungen hypothetischer Szenarien ausgesetzt werden kénnen. Der hypothetische Satz von
Barth virtualisiert gewissermaflen nicht den Glauben, sondern den Inhalt des Satzes.



456 Esther Ramharter

dehnen, strapazieren kann.4¢ In Barths Dogmatik finden sich keinerlei
solche Alternativszenarien. Wittgenstein prasentiert religiose Vorstellungen
und Sitze zwar sehr wohl auch im Rahmen solcher fiktiver Szenarien (wie
unter [b] behandelt),47 aber in den Uberlegungen zu Barth und zu Dogmen
treten diese Szenarien nicht auf. Ob das daran liegt, dass Wittgenstein
Barths Darstellungen selbst (die Jungfrauengeburt z.B.) schon als solche
Szenarien ansieht, sei dahingestellt — feststeht, dass Wittgenstein in die-
sem Zusammenhang keine eigenen Szenarien entwirft. Zudem geht es in
Wittgensteins Bemerkungen zu Barth und Dogmen wesentlich um Sitze,
daher sind die Szenarien allenfalls indirekt ein Thema.

1.3.3 Das Hypothetische Moment des Satzes ,Ware Christus der Sohn eines
Mannes, so ware er ein Siinder wie andere Menschen®

Wittgenstein zeigt sich grundsatzlich skeptisch gegeniiber Dogmen - auch
oder sogar vor allem fiir seine eigene Philosophie - und - abgesehen von
den Szenarien, die er entwirft - auch gegeniiber dem Hypothetischen. Es
bleibt nun noch zu kldren, ob bzw. inwiefern die Kombination von beidem
aus Wittgensteins Sicht spezifische Probleme aufwirft.

Was meint Barth - was meint jeder Mensch, der einen solchen Satz aus-
spricht? Das ,ware“ besagt, dass man etwas als nicht zutreffend ansetzt,
und das ,wenn - dann“ driickt einen konditionalen oder kausalen Zusam-
menhang aus.4® Das Hypothetische des Satzes, das Wittgenstein in Bezug
auf Dogmen als fragwiirdig ansieht, setzt sich also aus (I) einer indirekten
Annahme - , Christus ist Sohn eines Mannes“ (bzw. ,,Christus ist Siinder wie
wir“) - und (II) einem damit verbundenen Moment des Konditionalen oder
Kausalen zusammen.

46 Sie sind fiir sich genommen schon nicht unproblematisch. Wittgenstein sagt, es sind
»Gleichnisse“. Man muss sich bewusst sein, dass sie immer einen spezifischen Aspekt stra-
pazieren.

47 Ein besonders nettes Beispiel: ,Vgl. Blumen, die auf einer spiritistischen Sitzung mit
Etikett erscheinen. Die Leute sagen: ,Ja, so ist das, Blumen werden zusammen mit einem
Etikett materialisiert.” Wie miifiten die Umstande sein, damit diese Art von Geschichte nicht
licherlich wirkt?“ (WITTGENSTEIN, Ludwig: Vorlesungen und Gespriche tiber Asthetik, Psy-
chologie und Religion. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1968, 98). In diesen Vorlesungen
Wittgensteins finden sich zahlreiche weitere Beispiele.

48 Genauer gesagt ist er eine verkiirzte Formulierung einer reductio ad absurdum:

(i) Ang.: Christus ist Sohn eines Mannes.

(ii) Alle S6hne von Ménnern sind siindig. (Voraussetzung)

(iii) Also: Christus ist siindig.

(iv) Offensichtlich ist Christus nicht stindig. (Voraussetzung) - Widerspruch.

(v) Also: Christus ist nicht Sohn eines Mannes

Oder kiirzer:

(i) Alle S6hne von Ménnern sind siindig. (Voraussetzung)
(ii) Offensichtlich ist Christus nicht siindig. (Voraussetzung)
(ii) Also: Christus ist nicht Sohn eines Mannes.



»Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ 457

(I) Indirekte Annahmen sieht Wittgenstein, wie schon oben (c) festgestellt,
in verschiedenen Zusammenhdngen als problematisch an. Fiir Dogmen er-
halt diese Ablehnung aber eine spezielle Auspragung:4? Die Negation eines
Satzes, dem wir ,Naturnotwendigkeit” zu sprechen, muss nicht selbst wie-
der ,naturnotwendig” sein.

Bevor ich das ndher erldutere, sollte vorweg noch die Frage geklart wer-
den, ob es sich bei dem in Rede stehenden Satz iiberhaupt um ein Dogma
im Wittgensteinschen Sinn handelt. Als Aussage der Synode im Lateran
649, dass Jesus ,ohne Samen aus Heiligem Geist empfangen“s® wurde, ist
virgo Maria eines der vier Dogmen der katholischen Kirche Maria betref-
fend. Die katholische Kirche hat damit den Satz fiir unverriickbar erklart
(3), aber natiirlich kann das kirchliche Lehramt Festlegungen treffen, die
nicht jene Eigenschaften aufweisen, die ich als charakteristisch fiir Witt-
gensteins Verstindnis von Dogmen ausgewiesen habe. Ist die Jungfrauen-
geburt ein irgendwie fiir die Sprache fundamentaler Satz (1), nach dem
Menschen ihr Leben richten (2)? Folgt man Barth, so ldsst sich diese Frage
jedenfalls bejahen, bedeutet doch fiir ihn die Geburt Jesu ein Durch-
brechen der Schopfungsordnung, somit - fiir Wittgenstein entscheidend -
der Kausalitdt (und damit eine Absage an jede natiirliche Theologie).5
Auch wenn Wittgenstein Barths Christliche Dogmatik im Entwurf nur aus-
zugsweise gelesen hat, sollte ihm das jedenfalls klar geworden sein - und
es entspricht wohl auch dem, was er in der Praxis der Christen seiner Zeit
beobachten konnte.5?

Was ergibt sich also aus Wittgensteins Vorbehalten gegeniiber gegen-
teiligen Annahmen im Speziellen fiir dogmatische Sitze? Gewisse Uberle-
gungen Wittgensteins zu den Axiomen in der Mathematik lassen sich un-
mittelbar auf Dogmen iibertragen:

»,Die mathematischen Axiome funktionieren dergestalt, dal, wenn Erfahrung
uns dazu bewegte, ein Axiom aufzugeben, sein Gegenteil damit nicht zum
Axiom wiirde.

,2 X 2 F 5' heifft nicht,
,2 X 2 = 5" habe sich nicht bewdhrt.

49 Man konnte die folgenden Ausfithrungen als unnétig disqualifizieren wollen, indem
man argumentiert: Da Dogmen keinen verifizierbaren Inhalt haben, hat es a fortiori keinen
Sinn, sie hypothetisch abzuwandeln. Dem ist aber zu entgegnen: Natiirlich ist nicht zu er-
warten, dass hypothetische Variationen eines Satzes ohne Inhalt, empirische Verifizierbar-
keit, etc. dann Inhalt, empirische Verifizierbarkeit etc. aufweisen; das heifdt aber nicht, dass
sich keinerlei Sinn darin erkennen lasst, sie zu bilden - wie man etwa an literarischen Erzih-
lungen mit verschiedenen Ausgingen (z.B. Max Frischs Biographie - Ein Spiel) sieht.

50 DENZINGER/SCHONMETZER: 503.

5! Vgl. BARTH: Christliche Dogmatik, 345; 365-370.

52 Er geht ja auch etwa selbstverstandlich davon aus, dass die Vorstellung eines Jiingsten
Gerichts fiir das Leben und die Sprache der Christen grundlegend ist, siehe etwa WITTGEN-
STEIN: Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychologie und Religion, 88.



458 Esther Ramharter

Man kénnte den Axiomen sozusagen ein besonderes Behauptungszeichen
vorsetzen.

Axiom ist etwas nicht dadurch, daf} wir es als duflerst wahrscheinlich, ja
gewify, anerkennen, sondern dadurch, daff wir ihm eine bestimmte Funktion
zuerkennen und eine, die der des Erfahrungssatzes widerstreitet.“53

Die Negation eines Dogmas konnte moglicherweise nicht die Funktion
eines Dogmas iibernehmen. Der Satz ,Christus ist der Sohn eines Men-
schen” wiirde - aufler in speziellen Situationen - nichts in unserem Sprach-
gebrauch festlegen, er ware irrelevant, und niemand wiirde sich nach ihm
richten. Die Negationen von solchen Glaubenssdtzen haben anderen Sta-
tus, beanspruchen nicht Normativitdt im selben Sinn, brauchen nicht ,na-
turnotwendig” sein. (Wenn es etwas gibt, das uns nahelegt, 2x2=4 als nor-
mativ anzusehen, muss es nichts geben - auch nicht irgendein ,Gegenteil“
von etwas, auch nicht in irgendeiner kontraren Weltsicht -, das uns nahe-
legen wiirde, 2x2+4 als im selben Sinn ,normativ anzusehen. So verhalt es
sich nach Wittgenstein auch mit Dogmen.)

Das zieht eine Reihe Unklarheiten nach sich: Funktioniert eine reductio
ad absurdum bzw. ein modus tollens dann tiberhaupt? Was bedeutet denn
in diesem Fall, ,das Gegenteil annehmen“? Annehmen, dass es wahr ist?
Annehmen, dass es ein Dogma ist? Wenn ein nicht-naturnotwendiger Satz
auf einen Widerspruch fiihrt, wie soll gewdhrleistet sein, dass die vernein-
te Annahme dann naturnotwendig ware?

Wittgenstein kann also mit seiner Frage darauf hinweisen wollen, dass
ein solches hypothetisches Reden in Bezug auf Dogmen jedenfalls nicht in
derselben Weise zu Folgerungen fiihrt, wie es in unseren gewohnlichen
Argumentationen der Fall ist.

(IT) Welchen Status hat ein Satz wie ,Wenn etwas (Christus) ein Sohn
eines Mannes ist, ist es (er) siindig.“? Handelt es sich um einen grammati-
schen Satz? Um ein Konditional oder die Behauptung eines Kausalzusam-
menhangs?

Wir hoéren oft in einem ,wenn“ ein ,weil“ mit. Auch bei Sohn-eines-
Mannes-Sein und Siindigkeit sind wir wohl geneigt, das eine als Grund
oder Ursache fiir das andere zu sehen.’* Oben (a) war von der Skepsis
Wittgensteins gegeniiber Kausalerklarungen in seinen Bemerkungen zu
Frazers Golden Bough die Rede. Wahrend sich Wittgenstein in seinen Be-
merkungen zu Frazer aber hauptsachlich mit Kausalbeziehungen beschaf-
tigt, die menschlichen Handlungen unterstellt werden (Frazers ,Wilde“ voll-
ziehen gewisse Rituale, weil sie glauben damit Regen zu bewirken), spricht
Wittgenstein hier auch Absichten Gottes an. Nach [BARTH 1] schreibt Witt-

53 WITTGENSTEIN: BGM VI, § 5.

54 Man konnte Sohn-eines-Mannes-Sein als causa essendi, Siindigkeit als causa cog-
noscendi. Zu erwdhnen ist hier, dass Wittgenstein in seinem Reden iiber Griinde und Ur-
sachen sich an keine der in der Philosophie iiblichen Unterscheidungen halt.



yInwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ 459

genstein weiter: ,In der Theologie spielt, soviel ich sehe, der Begriff der
Kausalitat eine verheerende Rolle. Wenn man z.B. von den iibernatiirli-
chen Wirkungen des Gebets, der Sakramente spricht. Was heif3t hier ,Wir-
kung- Oder was heifdt es, daf® wir die Absichten Gottes nicht verstehen?
Was heifdt hier ,Absicht‘?“55 Einer der Einwdnde gegen Frazer bestand
darin, dass dieser falschlicherweise unterstelle, seine ,Wilden® hatten die-
selbe Vorstellung von Kausalitit wie wir5® - dieser Einwand ldsst sich
natiurlich umso mehr auf Gott beziehen: Wenn wir schon bei Menschen,
die uns zeitlich-kulturell fern stehen, nicht davon ausgehen konnen, dass
sie den unseren entsprechende Vorstellungen und Begriffe haben, dann
kénnen wir es erst recht nicht bei Gott. Mehr noch: Die Rede von ,iliberna-
tirlichen Wirkungen*“ ist in sich problematisch: Das Wort ,libernatiirlich”
soll aus dem Bereich der ,Natur“, also der Wirkungen hinaus verweisen,
und die Kombination ,ibernatiirliche Wirkungen® bringt dann wieder zu-
sammen, was dazu erdacht war, auseinander zu fallen. Wir reden hier von
Absichten, Wirkungen, etc. und konnen doch eigentlich nur feststellen,
dass wir bestimmte Bilder haben: ,Sie sprechen von Ursache und Wirkung;
in Wirklichkeit aber nur von einem Bild (gleichsam einem Film) zwischen
dessen Vorgdngen ursachliche Zusammenhdnge nicht bestehen, das aber
solche Zusammenhdnge nachahmt.“57

Wenn Wittgenstein davon spricht, dass ,man z.B. gewisse bildhafte
Satze als Dogmen des Denkens fiir die Menschen festlegt“ (siehe oben),
dann hat er nicht einen engen Begriff von ,Bildern“ im Sinne von Photos
oder konkreten Vorstellungen, wie wenn man sich einen wolkenlosen
blauen Himmel ausmalt oder ein Bild von der Grofmutter betrachtet,
sondern ein Geflecht von Vorstellungen und Bereitschaften, Folgerungen
zu akzeptieren bzw. das Leben in einer bestimmten Weise zu leben. In
Hilary Putnams Worten: ,Pictures are important in life. The whole weight
of a form of life may lie in the pictures that that form of life uses.”s® Die
Bedeutung von Bildern ist zentral fiir religiose und nicht-religiése Lebens-
formen - da die Beschaftigung damit aber zu weit von meiner Fragestel-
lung hier wegfiihren wiirde, verweise ich auf Putnams einschldgigen Text
» Wittgenstein on Religious Belief“59.

55 WITTGENSTEIN: BEE, 130, 9f.

56 BRUSOTTI: Wittgenstein, Frazer und die ,ethnologische Betrachtungsweise®, 160f, stellt
Wittgensteins Uberlegungen zu - natiirlicher und {ibernatiirlicher - Kausalitit dar und
zeichnet eine Entwicklung in Wittgensteins Denkens diesbeziiglich nach.

57 WITTGENSTEIN: BEE 130, 10f.

58 PUTNAM, Hilary: Renewing Philosophy. Cambridge: Harvard University Press 1992, 156.
Vgl. auch SCHARTL, Thomas: Was sind religiése Uberzeugungen?, in: JOAS, Hans (Hg.): Was
sind religiése Uberzeugungen?. Géttingen: Wallstein 2003, 18-53, 50.

59 Vgl. PUTNAM: Renewing Philosophy, insbesondere 148-157. In diesem Buch bespricht
Putnam auch einen weiteren Punkt, der in unserem Zusammenhang Relevanz hat: die von
Wittgenstein diskutierte Frage, ob Referenz eine Kausalbeziehung ist (158-168). Bezogen auf



460 Esther Ramharter

Dass Dogmen qua Bilder wirken, erkldrt einerseits, wie Dogmen be-
wirken, dass wir unser Leben danach richten, es macht aber gleichzeitig
die Kombination von Dogmen mit Kausalitit - dem Hypothetischen - spe-
ziell problematisch. Bilder wie die Jungfrauengeburt und die Siindlosigkeit
Jesu verleiten dazu, Kausalzusammenhdnge zwischen dem, was sie darstel-
len, zu ,sehen®, und fiigen sich dann zu einem - vermeintlich - noch feste-
ren Geriist zusammen. Unterstellte Kausalititen im Bereich des Religiosen
erzeugen, laut Wittgenstein, eine falsche Vorstellung davon, wie es zu ver-
stehen ist, wenn Menschen sich als religiose Menschen in der Welt orien-
tieren, und bewirken, dogmatisch verstarkt, eine noch energischere ,Be-
herrschung der Meinungen®, wie Wittgenstein es nennt.

Versteht man Barths Satz als rein konditional, ohne kausale Beimen-
gung, dann bietet es sich aus Wittgensteinianischer Perspektive an, in dem
genannten Satz eine grammatische Bemerkung zu sehen. Fiir Barth ist
,S0hne von Mannern sind Siinder“ vielleicht wirklich eine grammatische
Bemerkung.% Ob und wenn, in welchen Sprechergemeinschaften Wittgen-
stein willig wdre, einen grammatischen Zusammenhang in diesem Satz
ausgedriickt zu sehen, kann man wohl nicht sagen; jedenfalls wiirde Witt-
genstein hier kein spezielles Problem erkennen, zumal er ja selbst anregt,
Theologie als Grammatik® zu verstehen. Seine Bedenken in [BARTH 1] miis-
sen also von einer anderen Sichtweise herriithren.

Es giabe noch ein Moment an dem Satz ,Ware Christus der Sohn eines
Mannes, so ware er ein Stiinder wie andere Menschen®, das man hinterfra-
gen konnte, wenn man etwa ein Dogmen-Verstandnis wie der protestan-
tische Theologe Trillhaas, mit dem Barth in Briefwechsel stand, zugrunde
legt: ,Wir verstehen [...] unter Dogma die relativ selbstiandige Urform sol-
cher Lehrsatze christlichen Glaubens, die nicht mehr auf andere Satze
zuriickgefiihrt werden konnen und die fiir weitere Sitze einer christlichen
Glaubenslehre fundierenden Charakter haben.“®> Man kénnte die Wittgen-
steinsche Frage dann so verstehen:% Kann ein Dogma ein anderes impli-

Gott konnte auch hier ein Ursprung von Vorbehalten bzgl. dem Hypothetischen ausgemacht
werden.

60 Die Menschheit des Versohners ist [...] die mit [...] der Siinde beladene Natur Adams.
So sind wir Menschen. Das ist unsere Natur.” (BARTH: Christliche Dogmatik, 355). Barth wiir-
de daher vielleicht sagen, dass in der Sprache des Christen ,Stinde“ sprachlich an ,Mensch”
gebunden ist.

61 WITTGENSTEIN: PU, § 373.

62 TRILLHAAS, Wolfgang: Dogmatik. Berlin: De Gruyter 1980, 42. Vgl. auch BARTH: Christ-
liche Dogmatik, 250f.

63 Noch eine Méglichkeit, Wittgenstein zu verstehen, die sich aber meines Erachtens
wegen ihrer Trivialitat ausschlief3t, ware den Gesamtsatz als potentielles Dogma anzusehen.
Dann konnte man gegen diesen Satz einwenden, dass er schon allein aufgrund seiner kon-
ditionalen Form nicht als Dogma geeignet ist. Nach einem hypothetischen Satz kann man
nicht sein Leben richten, und er taugt auch nicht zu der von Wittgenstein oben thema-
tisierten , Tyrannei®.



,<Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?” 461

zieren? Oder muss sich ein Dogma anders rechtfertigen lassen, niemals
aus einem anderen Dogma? Das konnte Wittgenstein theoretisch auch ge-
meint haben, liegt ihm aber nicht sehr nahe.

1.3.4 Fazit

Die Konjunktive im Satz ,Ware Christus der Sohn eines Mannes, so ware
er ein Siinder wie andere Menschen® driicken aus, dass der Sprecher je-
weils vom Gegenteil des Gesagten ausgeht. Gegen solche hypothetischen
Annahmen dufiert Wittgenstein verschiedentlich Vorbehalte, bei Dogmen
kommt als Problematik hinzu, dass der Status eines Dogmas - eines ,na-
turnotwendigen“ Satzes - bei Verneinung verloren gehen kann, d.h. die
Stellung eines solchen Satzes in der Sprache (und im Leben) unklar wer-
den kann. Auch der implizite kausale Zusammenhang, den man in dem
Satz ausgedriickt sehen kann, unterliegt Wittgensteins generellen Beden-
ken gegeniiber dem Hypothetischen, auch hier aber werden sie hinsicht-
lich Dogmen durch ein weiteres Element verstarkt: Die mit Dogmen nach
Wittgenstein verbundenen Bilder konnen dazu verleiten, Kausalzusammen-
hdnge zu sehen (wie wenn uns in einem Film Bilder hintereinander gezeigt
werden), wo der Begriff ,Kausalzusammenhang” gar keinen Sinn ergibt.

2. WITTGENSTEINS ZWEITE BEZUGNAHME AUF BARTH

Die schon zitierte zweite Erwdahnung von Barth durch Wittgenstein, in
einer Notiz von 1950, lautet:

[BARTH 2] ,Eigentlich mochte ich sagen, daf es auch hier nicht auf die Worte
ankommt, die man ausspricht oder auf das was man dabei denkt, sondern auf
den Unterschied, den sie an verschiedenen®* Stellen im Leben machen. Wie
weifd ich, dafd zwei Menschen das gleiche meinen, wenn jeder sagt, er glaube
an Gott? Und ganz dasselbe kann man beziiglich der 3 Personen sagen. Die
Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt & an-
dere verbannt, macht nichts klarer (Karl Barth). Sie fuchtelt sozusagen mit
Worten weil sie etwas sagen will und es nicht auszudriicken weif. Die Praxis

gibt den Worten ihren Sinn.“%5

Biesenbach hat auch diese Stelle zu identifizieren versucht und kommt zu
dem Ergebnis: ,Wortlich ist die Anspielung nicht zu finden, aber die Sache

64 Fiir die Interpretation dieser Stelle gilt es zu beachten, dass das Wort ,verschiedenen*
hier viel Gewicht trédgt, bringt es doch zum Ausdruck, dass der Gebrauch an nur einer Stelle
den Sinn eines Wortes unter Umstdnden noch nicht ausreichend festlegt, etwa wenn ein
Wort oder Satz ausschlief3lich in Situationen gedufert wird, in denen der Person ein Glau-
bensbekenntnis abverlangt wird o.4..

65 WITTGENSTEIN: VB, 571.



462 Esther Ramharter

wird von Barth in seinem frithen Dogmatik-Entwurf hier verhandelt.“%¢
Mit ,hier” ist dabei § 23.3 von Barths Christlicher Dogmatik im Entwurf ge-
meint. In diesem Abschnitt thematisiert Barth das Verhaltnis von Dogma-
tik und Verkiindigung, von Wort und Handlung. Auf Seite 543 heifdt es
etwa: ,Im Leben der Kirche fdllt die Entscheidung fiir oder gegen die reine
Lehre.“ Offenbar versteht Biesenbach Wittgensteins Verweis auf Barth hier
so, dass Wittgenstein Barths Ausfithrungen affirmativ gegeniiber steht:
Wittgenstein sihe sich demgemadfd von Barth darin bestdtigt, dass es auf
die Rolle, die Worte im Leben spielen, ankommt. Das wiirde voraussetzen,
dass sich ,(Karl Barth)“ auf die ersten Sitze bzw. den letzten Satz von
[BARTH 2] bezieht.

Mindestens ebenso plausibel erscheint mir jedoch, dass sich der Klam-
mer-Ausdruck auf die Sitze unmittelbar davor und danach bezieht - ,Die
Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt &
andere verbannt, macht nichts klarer. [...] Sie fuchtelt sozusagen mit Wor-
ten, weil sie etwas sagen will & es nicht auszudriicken weif3.“ - und dann
keineswegs affirmativ gemeint ist, sondern im Gegenteil eine Kritik an
Barth artikuliert. Diese Lesart kann sich, abgesehen von der Platzierung des
Verweises, meines Erachtens auf zwei weitere Faktoren stiitzen, erstens,
einen negativen, namlich dass die Konzepte von ,Leben®, die Wittgenstein
und Barth verwenden, doch recht unterschiedlich sind. (Die Praxis, von
der Barth spricht, ist wesentlich eine Verkiindigungspraxis.) Zweitens ldsst
sich aber auch positiv fiir diese Lesart argumentieren, dass sich bei Barth
viele Passagen finden, auf die Wittgensteins Beschreibung gut zu passen
scheint, beispielsweise eine Stelle kurz nach jener, auf die Wittgenstein in
[BARTH 1] Bezug genommen hat:

», Wenn Gott Mensch wiirde’, so miifite das bedeuten: Gottes Sohn oder Wort
wird Mensch. Nicht die ganze Trinitat, nicht der Vater und nicht der Heilige
Geist. [...] Der Vater, von dem dieses Wort gezeugt ist, wird nicht Mensch.
Der Geist, in dem der Vater und der Sohn sich lieben, [...], wird auch nicht

Mensch. Nur der Sohn oder das Wort wird Mensch.“67

Man kann hier und an anderen Stellen schon deutlich ein Dringen auf die
Verwendung gewisser Phrasen und Verbannen anderer erkennen. Barth
wiirde insistieren, dass es hier um inhaltliche Unterschiede geht, nicht
blo um Worte - darauf wiirde aber Wittgenstein wohl entgegnen: Dann
zeige mir, welche Unterschiede sie im Leben eines Menschen machen.

Die von mir vorgeschlagene Lesart und jene von Hans Biesenbach miis-
sen sich nicht ausschliefden, festzuhalten bleibt jedenfalls, dass ein Ver-
standnis, das zumindest auch eine Kritik an Barth inkludiert, mit Wittgen-

66 BIESENBACH: Anspielungen und Zitate im Werk Ludwig Wittgensteins, 32. Biesenbach
weist auch noch auf das Vorwort von Barths Rémerbrief von 1919/1922 hin, wo sich inhaltlich
Ahnliches findet.

67 BARTH: Christliche Dogmatik, 221.



»Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ 463

steins Aussagen in [BARTH 1] in Einklang ware. In beiden Stellen ginge es
dann darum, dass Barth ,mit Worten herumfuchtelt‘. Das scheint eine
ziemlich konturlose Behauptung zu sein, bei niherer Uberlegung zeigt
sich jedoch, dass ,fuchteln“ hier einen deutlichen Akzent setzt: Fuchteln
ist eine Bewegung, der der stabile Bezug auf das, was sie bezwecken oder
ausdriicken will, fehlt. Wittgenstein duflert in [BARTH 1] wie auch in
[BARTH 2] den Verdacht, dass eben das auch in den beschriebenen Fillen
im Umgang mit Sprache geschieht: Auf der Ebene des sprachlichen Aus-
drucks wird verneint, ohne dass man sich dariiber im Klaren ist, dass das
nicht zur intendierten Verwendung passt; es werden (kausale oder kondi-
tionale) Zusammenhdnge formuliert, ohne dass es gerechtfertigt ware;
man wird zur Verwendung oder Vermeidung gewisser Worter gedrangt,
ohne dass dem eine relevante Anderung einer Praxis entspriche. Allerdings:
Man fuchtelt normalerweise mit Dingen, nicht mit Woértern. Dinge miissen
eine gewisse ,Flattrigkeit“ aufweisen, damit man mit ihnen fuchteln kann;
Worter verfligen iiber diese Eigenschaft sowieso, man kann daher beson-
ders gut mit ihnen fuchteln; und wenn man es zu gut kann, dann ist es
also die Sprache, die verleitet.

Zusammenfassung

Ludwig Wittgenstein erwdhnt Karl Barth in seinen Aufzeichnungen zweimal,
und zwar an Stellen, an denen er sich Gedanken iiber Dogmen macht. Die
erste Stelle thematisiert den Zusammenhang von Dogmen und ,hypothetisch
reden®, die zweite das Verhdltnis von Dogmen, Worten und Praxis. Die Be-
deutung von ,,Dogma“ kann bei Wittgenstein nicht auf einen religiésen Kon-
text eingeschrdankt werden. Dieser Umstand - dass der Begriff von ,Dogma*“
sehr umfassend zu verstehen ist - zusammen mit der Knappheit der Bezug-
nahme auf Barth, macht die beiden Stellen zu einer interpretatorischen Her-
ausforderung. Ich versuche, Mdglichkeiten fiir ihr Verstdndnis aufzuzeigen
und so ihre Relevanz deutlich werden zu lassen.

Abstract

Ludwig Wittgenstein mentions Karl Barth in his writings twice. The contexts
of these mentionings are considerations about dogmas in a broad sense, not
restricted to religious dogmas. The first occurrence deals with the con-
nection between dogmas and “speaking hypothetically”, the second treats
the relation between dogma, word and practice. The fact that Wittgestein
uses dogma with a wide range of the meaning, together with the short and
enigmatic hint to Barth makes the interpretation of the two paragraphs very
hard. In this essay I try to show some possibilities of how to understand
these and to elucidate their relevance.



. B R B LR .E-.;l_‘._{_"-_ A CE -
_u . - -;‘-I" . Beoda ..l.l;.l 'i‘y‘!;_ . I
L = T . R N
2= " e N o O "lﬁ-- . . -
weas. " - r.‘-'_'l'.i_}. - R -l
Pt p TN e ‘f."?':: e
‘ I:-;.' . LR L SUI R S A -
R B B gt o omdg e S0 ey
I i ';".'fl- .-.as.-u-l .Ii.__-_-_l-l'x =1 - . .
‘_-E_T”‘ = £ " e T A L s e
T R SCL SR 1 LR R
e Moo i-'ﬁ':*' - g cee et .
P orr - f1 mul - . ";' 5 .'J, =y .
o . B -ﬂfﬁ.r-..n'r:_'-i-_ll_’-
. _ . Iu;‘:z_'." i - . -
R
. . ...” . “.
- . i _ . ' . .
. . S . S
T . ;":.':'.-rr}, . . L
o S LI L T T T R R
. N R 'n <'.-:. = e R e
1. T I LT e L EEE . TR
-.ﬁ‘ihlusfl o w."i_'-.:- : . -'1—.1&!'-@. _!'. " ep
" A i 4 o gt oot taftae an = . R
I AL L
BT LI S I e T P E
o = = . . sl s a1
. . N b .' -""-EI:" (..l..“.i"l'.-ﬂ--"*'._".
= . u i i .. ) .‘
. mi = g S B T, | "-'lil:'in.n o L
. . a R LTk S
. i =a" 2= = TR LA B TR .



	"Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" : Wittgensteins zwei Bemerkungen über Karl Barth

