
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: "Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" : Wittgensteins zwei
Bemerkungen über Karl Barth

Autor: Ramharter, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Esther Ramharter

„Inwiefern darf die Dogmatik
hypothetisch reden?"

Wittgensteins zwei Bemerkungen über Karl Barth

Einleitung

Eine persönliche Begegnung zwischen Ludwig Wittgenstein und Karl Barth
fand nie statt. Allem Anschein nach las Barth auch nie eine Zeile von
Wittgenstein; seine philosophische Lektüre beschränkte sich auf klassische
Autoren wie Descartes, Leibniz, Kant, Hegel, Schopenhauer, Nietzsche, Husserl,

Heidegger,....1 Wittgenstein hingegen nahm Barth zur Kenntnis und
erwähnt ihn an zwei Stellen in seinen Notizen, in beiden Fällen allerdings
nur beiläufig. Maurice O'C. Drury berichtet außerdem von einer abfalligen
Bemerkung, die Wittgenstein bezüglich Barth ihm gegenüber gemacht habe.

Lediglich in einem Brief soll Wittgenstein Barth einmal zugestanden
haben, dass eine seiner Schriften „aus einem außergewöhnlichen religiösen
Erlebnis hervorgegangen sein"2 muss. Was genau und wieviel Wittgenstein
von Barth rezipierte, lässt sich nicht feststellen (zumal seine persönliche
Bibliothek nicht mehr existiert). Für die folgenden Überlegungen mag es
außerdem als relevant angesehen werden, dass Wittgenstein sein Leben
lang die Bibel las, insbesondere die Luther-Bibel kannte (und die
Übersetzung mit der King James Version verglich).3

In der Sekundärliteratur findet sich zu Wittgenstein und Barth bisher
wenig.4 Die meines Wissens einzige Monographie Karl Barth and the

1 Vgl. Macdonald, Neil B.: Karl Barth and the Strange New World within the Bible. Barth,
Wittgenstein, and the Metadilemmas of the Enlightenment. Waynesboro: Paternoster Press

2000, 19-20.
2 BIESENBACH, Hans: Anspielungen und Zitate im Werk Ludwig Wittgensteins. Sofia: Sofia

University Press 2014, 3t-32.
3 Vgl. SCHMEZER, Gerhard: Wittgenstein, lecteur de la Bible, in: Archives de Philosophie

76 (2013) r, t03-t24.
4 Zu Wittgensteins Auffassung von Religion im Allgemeinen gibt es dagegen - insbesondere

in den letzten Jahren - zahlreiche Publikationen, von denen ich nur beispielhaft erwähne:

CARROLL, Thomas D.: Wittgenstein within the Philosophy of Religion. London: Palgrave
Macmillan 2014; KUSCH, Martin: Disagreement and Picture in Wittgenstein's 'Lectures on
Religious Belief, in: HEINRICH, Richard/NEMETH, Elisabeth/PlCHLER, Wolfram/WAGNER, David
(eds): Image and Imaging in Philosophy, Science and the Arts 1: Proceedings of the 33rd

Wittgenstein Symposium 2010. Frankfurt: Ontos 2011, 35-58; MULHALL, Stephen: Wittgenstein and
the Philosophy of Religion, in: PHILLIPS, Dewi Z./TESSIN, Timothy (eds.): Philosophy of Religion

in the 21s' Century. London: Palgrave Macmillan 2001, 95-118; SCHÖNBAUMSFELD, Genia:



444 Esther Ramharter

Strange New World within the Bible von Neil MacDonald nimmt sich zum
Ziel zu zeigen, dass beide Autoren in der Tradition der Aufklärung stehen
und vor dem Hintergrund der Philosophie und Zeit Hegels zu verstehen
sind,5 dass sich im Werk beider aber auch der Geist des Wiens der
Jahrhundertwende erkennen lässt.6 Behandelt werden Themen wie etwa die
Geschichtlichkeit der Bibel und des Christentums, die mit dem Thema des

vorliegenden Aufsatzes wenig Überschneidungen haben.
Das Ziel des vorliegenden Aufsatzes ist thematisch stark fokussiert: Es

besteht in der Interpretation von zwei Bemerkungen Wittgensteins, in
denen er sich Gedanken über Dogmen in einem sehr allgemeinen Sinn macht
und dabei beiläufig Karl Barth erwähnt. Weder deckt sich dieses
Dogmenverständnis mit üblichen Dogmenverständnissen von Kirchen, noch setzt
sich Wittgenstein mit dem speziellen Inhalt der von ihm erwähnten
kirchlichen Dogmen auseinander. Wittgensteins „Dogmen" sind auch nicht auf
religiöse Inhalte beschränkt. Die vorliegende Arbeit möchte entsprechend
einen Beitrag zur Wittgenstein-Exegese, zu einer Diskussion um die Furchtbarkeit

eines bestimmten Begriffs von „Dogma", aber nicht zur Dogmatik
im engeren Sinn leisten.?

In Bezug auf Wittgenstein muss ich vieles als bekannt voraussetzen, das

in der Literatur ausführlich diskutiert wird, wie etwa ein grundlegendes
Verständnis davon, was Wittgenstein mit „Grammatik" bzw. „grammatischen
Sätzen", „Lebensform", „Sprache" etc. meint.

l. Wittgensteins erste Bezugnahme auf Barth

1946 notiert Wittgenstein:8

[Barth 1] „Was die Menschen als Rechtfertigung gelten lassen, zeigt, - wie sie
denken und leben.

Wittgensteinian Approaches to Religion, in: Oppy, Graham: The Routledge Handbook of
Contemporary Philosophy ofReligion. London: Routledge 2015.

5 Vgl. MACDONALD: Karl Barth and the Strange New World within the Bible, 343.
8 Vgl. MACDONALD: Karl Barth and the Strange New World within the Bible, 24.
7 In Wittgensteins Aufzeichnungen überlagern sich gelegentlich ein tendenziell eher

katholisches Verständnis von Dogmen mit Aussagen des protestantischen Theologen Barth.
Wenn Wittgenstein von Dogmen in einem engeren, kirchlichen Sinn spricht, nimmt er
immer auf die katholische Kirche Bezug, an den Stellen, über die ich hier sprechen werde,
äußert er sich aber eben über Barth, und die jeweiligen Aussagen Wittgensteins sind
inhaltlich ineinander verschränkt. Wie es zu dieser Verbindung kommt, erklärt sich zumindest
partiell bereits aus seiner Biographie: Er ist der Sohn eines Protestanten und einer Katholikin

(vgl. VOSSENKUHL, Wilhelm: Ludwig Wittgenstein. München: C.H. Beck 2003, 19-20),
was in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Wien fast zwangsläufig in einer katholischen

Erziehung resultiert, aber doch auch Einblicke in protestantisch-theologische Literatur

nahelegt.
8 WITTGENSTEIN, Ludwig: Nachlass, Bergen Electronic Edition, im Folgenden kurz: BEE,

Oxford: Oxford University Press 2000, 130, 9-10.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 445

Frage: Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden? - Darf sie also z.B.

sagen: ,Wäre Christus der Sohn eines Mannes, so wäre er ein Sünder wie
andere Menschen.'? (Barth)".

Hans Biesenbach? identifiziert die Stelle bei Barth, auf die sich Wittgenstein

hier bezieht; sie findet sich in Die Christliche Dogmatik im Entwurf:
„Gerade der Mann muß als Verwirklicher der Menschheit hier zur Seite

treten. Gerade seine „Genialität", seine Schöpferrolle, kommt hier nicht in
Betracht. Als sein Sohn wäre Christus ein Sünder wie alle anderen
Menschen."10

Mein Ziel im Folgenden besteht schlicht darin zu klären, was Wittgenstein

mit seiner Frage gemeint haben könnte, was man ihr abgewinnen
kann, und ob er Barth mit der Anfrage nicht unrecht tut. Zunächst muss
man festhalten, dass Wittgenstein strenggenommen offensichtlich nichts
Unkorrektes gesagt haben kann, denn er stellt erstens nur eine Frage, und
zweitens schreibt er die zugehörigen Alternativen (die Dogmatik darf/darf
nicht einen solchen hypothetischen Satz sagen) gar nicht Barth zu,
sondern lediglich den Satz „Wäre Christus der Sohn eines Menschen, wäre er
ein Sünder wie andere Menschen", der sich ja ohne Zweifel bei Barth
findet. Wie ist also meine Frage gemeint, ob Wittgenstein Barth unrecht tut?
Ich will fragen: Hat Wittgenstein recht zu bezweifeln - so interpretiere ich
ihn -, dass das Reden über Dogmen hypothetisch sein darf, wie es bei
Barth der Fall ist?

Vorweggeschickt sei noch, dass meinen Ausgangspunkt Wittgenstein
bildet, nicht Barth, in dem Sinn, dass ich zu verstehen versuche, was
Wittgenstein meint, da er die Sätze geäußert hat, um die es geht. Mit anderen
Worten: Ich lasse Wittgenstein seine Frage und überlege nicht, ob Barth
sie auch stellen oder gar beantworten hätte können.

1.1 Dogmen und Dogmatik

1.1.1 Wittgensteins Verständnis von Dogmen und Dogmatik

Wittgenstein verwendet den Ausdruck „Dogma" nicht oft, aber in einem
sehr breiten Spektrum von Bedeutungen: von „Dogmen" in einem eher
umfassenden Sinn von „Sätzen, die eine Art Verbindlichkeit beanspruchen" bis
zu „Dogmen" als „spezielle Lehrsätze der katholischen Kirche". Man kann

9 Vgl. BIESENBACH: Anspielungen und Zitate im Werk Ludwig Wittgensteins, 32.
10 BARTH, Karl: Die christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Wort Gottes.

Prolegomena zur christlichen Dogmatik 1927. Zürich: Theologischer Verlag 1982, 372. Am Rande
anzumerken wäre hier, dass Wittgensteins Satz sich von jenem Barths durch das Fehlen von
„alle" unterscheidet. Das mag auf den ersten Blick ein marginaler Unterschied sein, bedenkt
man aber, dass laut Barth „der Mann" - beginnend mit Adam - für die Sünde in der Welt
verantwortlich ist und dadurch alle Menschen, die von Adam abstammen, Sünder sind, dann
schwächt Wittgenstein hier Barths Aussage in wesentlicher Hinsicht ab.



446 Esther Ramharter

aus den heterogenen Bedeutungsbestimmungen von Dogma jedoch, wie
ich zu zeigen versuchen werde, einen gemeinsamen Kern herauslesen:

(1) Dogmen haben die Form von Aussagesätzen, sind aber keine
Tatsachenbehauptungen, sondern grammatische Sätze, hinge propositions oder
in irgendeinem anderen Sinn sprachlich fundamentale Sätze11. (Wittgenstein

beschränkt die Bedeutung von „Satz" manchmal auf Tatsachenbehauptungen

ich werde im Folgenden aber auch satzförmige Gebilde wie
grammatische Sätze als „Sätze" bezeichnen).

(2) Menschen richten sich nach Dogmen.
(3) Dogmen aufzustellen bedeutet, die im Satz ausgedrückte Beziehung
für unveränderbar, unverrückbar zu erklären.12

An einem Beispiel erläutert: „Jesus ist von Natur ein Gott."1} Dieser Satz

regelt die Grammatik des Wortes „Gott" (1); wenn Jesus göttlich ist, dann
bedeutet das für Menschen, dass sie sich nach dem, was er gesagt hat,
richten (2). Beim Aufstellen eines Dogmas wird erklärt: Jesus ist Gott,14 d.h.

man kann daran nicht rütteln, die Festlegung ist „naturnotwendig"1} (siehe
unten) so (3).

Für dieses Verständnis von Dogmen und Dogmatik findet sich einige
Evidenz in Wittgensteins Aufzeichnungen. In der folgenden Passage stellt

11 Sätze, denen in irgendeiner Hinsicht eine grundlegendere Rolle als gewöhnlichen
Tatsachenbehauptungen zugeschrieben wird - die etwa „gehärtet" sind wie mathematische
Sätze - werden in der Literatur zu Wittgenstein vielfach diskutiert, siehe etwa RAMHARTER,

Esther/WEIBERG, Anja: Die Härte des logischen Muß. Wittgensteins Bemerkungen über die

Grundlagen der Mathematik. Berlin: Parerga 2006. Zu hinge propositions siehe COLIVA,
Annalisa/MOYAL-SHARROCK, Danièle: Hinge epistemology. Leiden: Brill 2016; KUSCH, Martin:
Wittgenstein on Mathematics and Certainties, in: International Journal for the Study of
Scepticism 6 (2016), 120-142; PRITCHARD, Duncan: Wittgenstein and the groundlessness ofour
believing, in: Synthese 189 (2012), 255-272; WRIGHT, Crispin: Hinge Propositions and the

Serenity Prayer, in: LÖFFLER, Wilfried/WEINGARTNER, Paul (eds): Knowledge and Belief. Wissen

und Glauben. Wien: öbv&hpt 2004, 287-306. KUSCH: Wittgenstein on Mathematics and
Certainties, listet verschiedene Typen von hinge propositions, darunter kommen auch
grundlegende religiöse Sätze wie "Jesus only had a human mother" vor.

12 Ob oder inwiefern eine solche Deklaration performativ erfolgreich ist oder sein kann,
braucht für das Folgende nicht diskutiert zu werden.

3 Die 11. Synode von Toledo im Jahr 675 erklärt: „Der Vater ist dasselbe wie der Sohn,
der Sohn dasselbe wie der Vater, der Vater und der Sohn dasselbe wie der Heilige Geist,
nämlich von Natur ein Gott" (DENZINGER, Heinrich/SCHÖNMETZER, Adolf (Hgg.): Enchiridion,
Symbolorum Definitionum et Declarationum de Rebus Fidei et Morum. Freiburg i.Br.: Herder
1997, 53°)-

14 So schreibt auch Barth etwa, „daß Jesus, der Christus, der Herr 0e6ç ist" und bezeichnet

das als „Axiom" (BARTH: Christliche Dogmatik, 250).
'5 Das Zusammentreffen des Ausdrucks „Natur" in der „Natur Jesu" und in „naturgemäß"

ist unglücklich, entspricht aber dem Wortlaut der beiden Texte, aus denen die Begriffe
jeweils stammen. Wie aus dem Kontext klar werden wird, meint Wittgensteins „naturgemäß"

aber keineswegs eine Wesenszuschreibung.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 447

er einen Zusammenhang zwischen einer allgemeineren Fassung und der
Dogmenverwendung der katholischen Kirche her:

„Wenn man z.B. gewisse bildhafte Sätze als Dogmen des Denkens für die
Menschen festlegt, so zwar, daß man damit nicht Meinungen bestimmt, aber
den Ausdruck aller Meinungen völlig beherrscht, so wird dies eine sehr
eigentümliche Wirkung haben. Die Menschen werden unter einer
unbedingten, fühlbaren Tyrannei leben, ohne doch sagen zu können, sie seien
nicht frei. Ich meine, daß die Katholische Kirche es irgendwie ähnlich macht.
Denn das Dogma hat die Form des Ausdrucks einer Behauptung, und es ist
an ihm nicht zu rütteln, und dabei kann man jede praktische Meinung mit
ihm in Einlang bringen; freilich manche leichter, manche schwerer. Es ist keine
Wand die Bewegung zu beschränken, sondern wie eine Bremse, die aber praktisch

den gleichen Dienst tut; etwa als hängte man, um Deine Bewegungsfreiheit

zu beschränken, ein Gewicht an Deinen Fuß. Dadurch nämlich wird
das Dogma unwiderlegbar und dem Angriff entzogen."15

Diese Stelle lässt vieles vage, etwa was unter einer „praktischen Meinung"
zu verstehen und wie das Dogma mit jeder solchen - verschieden schwer -
in Einklang zu bringen ist.17 Ein paar Punkte scheinen jedoch recht klar:
Menschen richten sich irgendwie18 nach den Dogmen (2). Ein Dogma hat
lediglich die Form einer Behauptung, da es nicht eine Aussage über eine
Tatsache im Wittgensteinschen Sinn ist, also nicht ein durch Empirie
verifizierbarer Satz. Es geht um die Beherrschung von Ausdrucksweisen,
also um das was Wittgenstein „Grammatik" nennt (1). (Er spricht auch von
„Theologie als Grammatik".19)

Für seine eigene Philosophie fordert Wittgenstein Enthaltsamkeit
hinsichtlich des Aufstellens von Dogmen. In diesem Zusammenhang spricht
er ein anderes Verständnis von Dogma an:

„Soll ich aber also sagen, es gibt kein Regelverzeichnis unserer Sprache und
das ganze Unternehmen, eins aufzustellen, ist Unsinn? - Aber es ist ja klar,

l5 WITTGENSTEIN, Ludwig: Vermischte Bemerkungen, im Folgenden kurz: VB, in: DERS. :

Über Gewissheit Werkausgabe 8). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, 489.
17 Eine mögliche Interpretation der Stelle würde etwa folgendermaßen lauten: Dogmen

sind Sätze, die keinen Inhalt haben, auf deren Ausdruck Menschen aber dennoch festgelegt
werden. Da sie keinen Inhalt haben, kann man jede Praxis mit ihnen in Einklang bringen,
aber wie jede Verpflichtung schränken sie ein. Eine andere Interpretation könnte sagen:
Dogmen bestimmen nicht, was jemand denkt - was er für wahr oder falsch hält -, sondern
nur wie er es ausdrückt. Für die Zwecke der vorliegenden Arbeit bedarf es aber keiner
Entscheidung für eine detaillierte Interpretation dieser Stelle.

18 Das „irgendwie" ist hier sehr bewusst eingefügt, da die Beeinflussung von sehr
verschiedener - auch indirekter - Art sein kann. Es bleibt auch offen, was die Menschen nach
dem Dogma richten: Auffassungen, Ausdrucksweisen, Überzeugungen, Lebensführung.

19 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, im Folgenden kurz: PU, in:
DERS.: Tractatus logico-philosophicu Werkausgabe 1). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, §

373. Für eine Diskussion dieser Idee siehe etwa GRAHAM, Gordon: Wittgenstein and Natural
Religion. Oxford: Oxford University Press 2014, 51L



448 Esther Ramharter

daß es nicht unsinnig ist, denn wir stellen ja mit Erfolg Regeln auf, und wir
müssen uns nur enthalten, Dogmen aufzustellen. (Was ist das Wesen eines
Dogmas? Ist es nicht die Behauptung eines naturnotwendigen Satzes über
alle möglichen Regeln?)"20

Ein Dogma aufstellen bedeutet also „Naturnotwendigkeit" behaupten (3).
Hier bezeichnet Wittgenstein das Dogma als Behauptung bzw. Satz, nicht
bloß als Form. Gemeint ist aber erstens ohnehin nur eine vermeintliche
Behauptung, sodass die Unterscheidung zwischen Behauptung und etwas,
das die Form einer Behauptung hat, hinfallig wird, und zweitens würde
Wittgenstein eine Behauptung über eine Naturnotwendigkeit nicht als

eine Behauptung im üblichen Sinn, also nicht als eine Tatsachenbehauptung
ansehen. Als ein Satz über Regeln ist hier ein Dogma ein grammatischer

Satz (1).

Eine entscheidende Gemeinsamkeit zwischen diesem Zitat und dem
obigen besteht somit darin, dass es sich bei Dogmen um Sätze handelt, die
Druck ausüben, unerbittlich oder unbestreitbar zu sein beanspruchen. Als
aufschlussreich erweist sich diese Feststellung vor allem, wenn man sie
zusammen mit jener Stelle liest, in der Barth seine zweite Erwähnung findet;
1950 schreibt Wittgenstein:

[Barth 2] „Eigentlich möchte ich sagen, daß es auch hier nicht auf die Worte
ankommt, die man ausspricht, oder auf das, was man dabei denkt, sondern
auf den Unterschied, den sie an verschiedenen Stellen im Leben machen. Wie
weiß ich, daß zwei Menschen das gleiche meinen, wenn jeder sagt, er glaube
an Gott? Und ganz dasselbe kann man bezüglich der 3 Personen sagen. Die
Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt und
andere verbannt, macht nichts klarer. (Karl Barth) Sie fuchtelt sozusagen mit
Worten, weil sie etwas sagen will und es nicht auszudrücken weiß. Die Praxis

gibt den Worten ihren Sinn."21

Ich verschiebe die Beschäftigung mit Barth auf später und konzentriere
mich vorerst nur auf den ersten Teil dieses Zitats. Dass es, wie Wittgenstein

hier sagt, „nicht auf die Worte ankommt [...], sondern auf den
Unterschied, den sie an verschiedenen Stellen des Lebens machen" (2), gilt
auch - oder sogar in besonderem Maße - für Dogmen. Es handelt sich dabei

um einen grundsätzlichen Zug an Wittgensteins Philosophie, und dass

Wittgenstein hier auch im Speziellen an Dogmen denkt, resultiert schon
allein aus dem Umstand, dass er selbst als Beispiel die „3 Personen" Gottes
nennt. Auch in [BARTH 1] klingt dieser Bezug auf die Verankerung in der
Lebenspraxis bereits an, wenn es heißt: „Was die Menschen als Rechtfertigung

gelten lassen, zeigt, - wie sie denken und leben."

2° WITTGENSTEIN: BEE 212, 722.
21 WITTGENSTEIN: VB, 571.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 449

Der Ausdruck „Dogmatik" findet sich in Wittgensteins Schriften (inklusive

Briefen) nur ein einziges Mal, und zwar in dem Satz, der dem
vorliegenden Aufsatz seinen Namen gibt. Daraus lässt sich nur eine sehr vage
Angabe gewinnen, was Wittgenstein unter Dogmatik versteht: irgendeine
Art des Sprechens über Dogmen. (Der Sache nach könnte man in
Formulierungen wie „Tyrranei", die „den Ausdruck aller Meinungen völlig
beherrscht", „Dogmen aufstellen", „auf den Gebrauch gewisser Worte und
Phrasen dring[en]" auch ein bestimmtes Verständnis von Dogmatik
ausgedrückt sehen; aber eine derartige Benennung unterlässt Wittgenstein.)

1.1.2 Barths Verständnis von Dogmen und Dogmatik

Barth formuliert sein Verständnis von Dogmatik explizit:

„Dogmatik ist Bemühung um Erkenntnis. [...] Dogmatik ,gibt es' streng
genommen nur da, wo jemand in der dogmatischen Arbeit, d.h. in der dogmatischen

Forschung begriffen ist. Dogmatik ist, wie alle echte Wissenschaft,
nicht ein Kompendium von Resultaten, sondern ein Akt der Nachfrage, für
die auch die gesichertsten Resultate nur als Voraussetzungen neuer Akte der

Nachfrage interessant sind."22

Es geht Barth also jedenfalls nicht um Sätze, die Verbindlichkeit beanspruchen,

er möchte seine Sätze gerade von jener „Tyrannei" fernhalten, die
Wittgenstein anspricht. Die Grenzen, die dem Denken gesetzt werden, sollen

lediglich seine eigenen sein:23 „Wir haben gleichsam den leeren Raum
umschrieben, den unser Denken offen halten, die Grenzen, die es ziehen
muß, um dem, was uns da zu denken aufgegeben ist, gerecht zu werden."24
Die Vorsicht des konjunktivischen Satzes in [Barth 1] schreibt Barth der
„dogmatischen Besinnung" zu, die „in der christlichen Verkündigung keine
Stelle hat"23, und differenziert somit: gerade in der Dogmatik soll es nicht
um jene Behinderungen des Denkens gehen, die Wittgenstein konstatiert.
(Wittgenstein könnte natürlich entgegenhalten, dass auch Barths Dogmatik

die gedankliche Bewegungsfreiheit einschränkt, selbst wenn er sagt, er
will es nicht.)

Im Abschnitt „Das Dogma, die Dogmen und die Dogmatik" nimmt
Barth, wie der Titel schon nahelegt, eine Verhältnisbestimmung vor:
Dogmatik ist die „Wissenschaft vom Dogma. Das Dogma als der Inbegriff der
Dogmen ist [...] die erkannte Wahrheit jener Beziehung [des Predigtwortes
zu der in der Schrift bezeugten Offenbarung]."26 Das Dogma „erschöpft
sich in keinem von den Dogmen, in keiner von den .perceptiones divinae
veritatis', in denen das menschliche ,tendere in ipsam' bis jetzt zum Stehen

22 Barth: Christliche Dogmatik, 3.
23 Ein Gedanke, der dem Wittgenstein des Tractatus ja durchaus vertraut ist.
24 BARTH: Christliche Dogmatik, 227.
25 BARTH: Christliche Dogmatik, 227.
26 BARTH: Christliche Dogmatik, 159.



450 Esther Ramharter

gekommen ist, seinen vorläufigen Abschluss erreicht hat: auch nicht in
den von den Kirchen feierlich anerkannten und symbolisch fixierten
Abschlüssen dieser Art."27 Dogmen sind also Ausdrücke eines vorläufigen und
revidierbaren Verständnisses der göttlichen Wahrheit bzw. eine vorläufige
Aussageform dieser Wahrheit.

1.1.3 Erstes Zwischenfazit

Für Wittgenstein, dessen kulturell-religiöser Hintergrund vorwiegend
katholische Prägung aufweist, drücken Dogmen grammatische oder sonstwie
sprachlich-fundamentale, Zusammenhänge aus, die als „naturnotwendig"
deklariert sind, d.h. denen ein gewisser Status - nämlich der Unumstößlichkeit

- zugesprochen wird, und nach denen sich Menschen mit ihrem
Leben richten.

Wittgenstein diskutiert Barths Ausführungen unter der Annahme, dass
auch dieser unter Dogmen Sätze versteht, die eine besondere, bindende
Bedeutung sowohl im Ganzen der Sprache, wie auch für die Form des
Lebens haben. Für Barth bedeutet aber Dogmatik - evangelisch gedacht -
die kritische Reflexion der Denkmöglichkeiten des (christlichen) Glaubens.

Barths Verständnis von „Dogmatik" ähnelt also mehr Kants „Kritik"
als dem, was Wittgenstein (oder Kant)28 unter Dogma oder Dogmatik
versteht. Entsprechend drücken Dogmen, gemäß Barth, kritisch geprüfte
Glaubensinhalte allenfalls vorläufig aus, als Dogmen formulierte Erkenntnisse
bleiben stets revidierbar. (Dass Wittgenstein die Existenz solcher Erkenntnisse

überhaupt bezweifeln würde, tut hier nichts zur Sache.)
Wenn man Wittgensteins Aussage in seinem Sinn verstehen möchte,

muss man sich also im Klaren sein, dass ihr nicht Barths, sondern
Wittgensteins eigenes Verständnis von Dogmen zugrunde liegt - es gibt keinerlei

Hinweis darauf, dass Wittgenstein sich Barths Verständnis zu Eigen
gemacht hätte. Es entsteht somit eine gewisse Schiefläge dadurch, dass

Wittgenstein einen Satz von Barth verwendet, der Wörter enthält, die Barth
anders versteht als Wittgenstein; dieser hermeneutischen Herausforderung

muss man sich stellen.
Welche Intentionen aber verfolgt Wittgenstein, wenn er nicht versucht,

Barth zu verstehen? Er lässt sich dazu anregen, die Verbindung zwischen
dem Dogmatischen und dem Hypothetischen in verschiedenen Zusammenhängen

zu thematisieren. Ich werde mit den folgenden Ausführungen
meist im Bereich der Religion bleiben, weil die Stellen, die Barth erwähnen,

in diesem Kontext stehen, Analoges lässt sich jedoch für Dogmen die
Sprache betreffend, die Wittgenstein ebenfalls anspricht, sagen.

27 BARTH: Christliche Dogmatik,162.
28 Kant und Wittgenstein verstehen freilich nicht dasselbe unter Dogmen bzw. Dogmatik.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 451

1.2 Hypothetisch reden

1.2.1 Das Hypothetische bei Wittgenstein

In Wittgensteins Philosophie lassen sich zumindest folgende drei Arten
des Hypothetischen identifizieren: (a) Hypothesen betreffend Kausalzusammenhänge,

(b) hypothetische Szenarien und (c) Annahmen des Gegenteils,
insbesondere indirekte Beweise.

(a) Einerseits äußert sich Wittgenstein mehrfach sehr ablehnend
gegenüber dem Hypothetischen, sodass Birnbacher und Burkhardt soweit
gehen zu sagen, „das Hypothetische [sei] Wittgenstein so verhaßt, daß er dafür

auch gravierende Einschränkungen des Aussagewerts seiner eigenen
Sätze in Kauf nimmt".„Wittgenstein war", so Schulte, „Hypothesen und
hypothetischen Erklärungen gegenüber misstrauisch; aus der Philosophie
wollte er sie ganz verbannen: ,Es darf nichts Hypothetisches in unserer
Betrachtung sein. Alle Erklärung muß fort, und nur Beschreibung an ihre
Stelle treten.' (PU § io9)"3° Auch in Wittgensteins Überlegungen zu Frau-
zers Golden Bough findet man Ablehnung Erklärungen bzw. HypotheserU1
gegenüber: Frazer tue seinen „Wilden" 32 unrecht, wenn er ihnen unterstellt,

sie nähmen an, es gäbe etwa einen Kausalzusammenhang zwischen
ihren Ritualen und dem Regen.33

In verschiedenen Zusammenhängen findet man also bei Wittgenstein
Skepsis gegenüber Hypothesen im Sinn von Erklärungen, d.h. dem Herleiten

aus oder Subsumieren unter allgemeinen (Kausal-)Zusammenhängen.
(b) Andererseits kann man nicht umhin, zuzugestehen, dass Wittgensteins

Aufzeichnungen voll von Beispielen sind, die man zweifellos als
hypothetisch bezeichnen kann. Ein Beispiel aus den Bemerkungen über die
Grundlagen der Mathematik:

„Denken wir uns, ein Gott schaffe in einem Augenblick in der Mitte der
Wüste ein Land, das zwei Minuten lang existiert und das genaue Abbild eines
Teiles von England ist, mit alldem was in zwei Minuten da vorgeht. [...] Einer
dieser Leute tut genau das, was ein Mathematiker in England tut, der gerade

29 BIRNBACHER, Dieter/BURKHARDT, Armin (Hgg.J: Sprachspiel und Methode. Zum Stand
der Wittgenstein-Diskussion. Berlin: De Gruyter 2015, IX.

3° SCHULTE, Joachim: Chor und Gesetz. Wittgenstein im Kontext. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1990, 31.

31 Wittgenstein stellt hier fest: „Jede Erklärung ist eine Hypothese" (WITTGENSTEIN, Ludwig:

Bemerkungen über Frazers Golden Bough, im Folgenden kurz: BüF, in: Ders.: Vortrag
über Ethik und andere kleine Schriften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, 31).

32 Zum Terminus „Wilde" bei Wittgenstein siehe BRUSOTTI, Marco: Wittgenstein, Frazer
und die „ethnologische Betrachtungsweise". Berlin: De Gruyter 2014, 68-74.

33 Vgl. WITTGENSTEIN: BüF, 30; siehe auch SCHULTE: 43-58.



452 Esther Ramharter

eine Berechnung macht. - Sollen wir sagen, dieser Zwei-Minuten-Mensch
rechne?"34

Ein weiteres Beispiel aus Über Gewissheit:

„Menschen haben geglaubt, sie können Regeln machen; warum sollte ein
König nicht in dem Glauben erzogen werden, mit ihm habe die Welt
begonnen? Und wenn nun Moore und dieser König zusammenkämen und
diskutierten, könnte Moore wirklich seinen Glauben als den richtigen
erweisen? Ich sage nicht, daß Moore den König nicht zu seiner Anschauung
bekehren könnte, aber es wäre eine Bekehrung besonderer Art: Der König
würde dazu gebracht, die Welt anders zu betrachten."33

Zollstäbe aus Gummi, Bohnen, die beim Rechnen verschwinden, ein
Maskenball, auf dem Rechnungen in Verkleidung erscheinen.... - all das sind
unbestreitbar Phänomene des Hypothetischen.36 Es handelt sich dabei um
kontrafaktische Annahmen, die getroffen werden, bzw. Vorstellungen, die
aufgerufen werden, damit man das besser versteht, was ist.3?

(c) Hier ist nicht der Platz, um Wittgensteins Auffassung von indirekten

Beweisen zu erläutern;38 um zu zeigen, dass Annahmen, deren Gegenteil

man für zutreffend hält, für Wittgenstein keineswegs durchgehend
unproblematisch sind, reicht es jedoch, sich ein Beispiel aus der Mathematik
anzusehen: „Die Beweise in der Geometrie, in der Mathematik, können im
eigentlichen Sinn nicht indirekt sein, weil man nicht das Gegenteil von
einem geometrischen Satz annehmen kann solange man nämlich an einer
bestimmten Geometrie festhält."39

1.2.2 Hypothetische Sätze bei Barth

Wie bereits eingangs festgestellt, stammt der von Wittgenstein zitierte
Satz aus Barths Die christliche Dogmatik im Entwurf. Welchen Status hat
dieser Satz dort? Keinesfalls kann man ihn als beiläufig eingeschoben
erachten, denn er findet sich inmitten von Seinesgleichen; ganze Kapitel
sind unter einem (vorläufigen) „hypothetischen Vorbehalt" geschrieben.
Mehr noch, Barth reflektiert explizit auf die Rolle konjunktivischer Sätze:

34 WITTGENSTEIN, Ludwig: Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, in der Folge

kurz: BGM, Werkausgabe 6). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, VI, § 34.
35 WITTGENSTEIN, Ludwig: Über Gewißheit, in: DERS.: Über Gewißheit Werkausgabe 8).

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, § 92.
36 Siehe RAMHARTER/WEIBERG: Die Härte des logischen Muß. Wittgensteins Bemerkungen

über die Grundlagen der Mathematik, 9. Siehe auch WITTGENSTEIN: PU §4, §6.
37 Manchmal sind Wittgensteins Annahmen nicht kontrafaktisch, sondern sie vereinfachen

oder wählen einen Ausschnitt, etwa in PU §2, wo Wittgenstein ein sehr einfaches
Sprachspiel beschreibt.

38 Siehe etwa RAMHARTER, Esther: Are all contradictions equal? Wittgenstein on confusion
in mathematics, in: LÖWE, Benedikt/MÜLLER, Thomas (eds): Philosophy of Mathematics.
Sociological Aspects and Mathematical Practice. London: College Publications 2010, 293-306.

39 WITTGENSTEIN: BEE, 108, 29.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 453

„,Würde' [,wenn Gott Mensch würde', E.R.] haben wir beharrlich gesagt, weil
wir uns eben ehrlich fragen wollten, ob das, was wir auf Grund der
geschehenen und vernommenen Offenbarung glauben, wirklich so zu verstehen
und zu denken ist. Der Konjunktiv kann fallen, sobald und sofern darüber
Klarheit wieder einmal besteht."40

Damit scheidet die sich a priori - ohne weitere Kenntnisse des Kontexts -
nahelegende Option aus, die Formulierung im Konjunktiv könne lediglich
dazu dienen, dem Anliegen Nachdruck zu verleihen. Offenkundig
bezweckt Barth mit Sätzen wie „Wäre Christus der Sohn eines Menschen, so
wäre er ein Sünder wie alle Menschen" Anderes als zu betonen, dass
Christus nicht der Sohn eines Menschen ist, nämlich das Offenbarte als
dem Denken zugänglich oder zumindest als damit im Einklang auszuweisen.

Es geht Barth darum, dass wir uns etwas vorstellen bzw. überlegen sollen,

indem wir Prämissen - provisorisch - als außer Kraft gesetzt ansehen.
Sein Verständnis von Dogmatik und des „konjunktivischen Moments" sind
mit einander verwoben; es sind Überlegungen zur Bestimmung von
Denkmöglichkeiten, was die Dogmatik ausmacht. Unter Berufung auf Anselm
von Canterburys Cur deus homo? und den Heidelberger Katechismus hält
Barth fest:

„Was wir konstruiert haben und was einst jene Alten konstruierten, das war
nicht die Möglichkeit, sondern die Denkmöglichkeit der Offenbarung, die
Bedingung, unter der richtig von der Möglichkeit der Offenbarung gedacht
und geredet werden kann. Wir erwogen die Fragen, die die menschliche
Vernunft sich zu stellen und zu beantworten hat, nachdem sie die wirkliche
Offenbarung vernommen, quasi nihil sciatur de Christo. Das bedeutet nicht, als ob
Christus nicht da wäre, als ob wir nicht an ihn glaubten - credo ut intelligam
ist ja die selbstverständliche und keinen Augenblick zu unterbrechende
Voraussetzung aller Besinnung, die wir üben, - wohl aber müßte unser
Wissen von ihm auf Grund des Glaubens noch einmal von vorne, mit dem
Nichts, anfangen, als hätten wir uns, als hätte sich die Kirche noch nie
Rechenschaft darüber gegeben, was die geschehene und vernommene
Offenbarung nun eigentlich bedeutet, welche Denkmöglichkeiten uns durch die
geschehene und vernommene Offenbarung vorgeschrieben sind."41

Diese Überlegung, die ein wenig wie ein Streifzug durch Kant, Anselm und
schließlich Descartes anmutet, hat im Zentrum das „quasi nihil sciatur de
Christo", das man als grundlegendes Prinzip des Barthschen Dogmatik-
Verständnisses ansehen kann. Das Hypothetische dient bei Barth also der
Versicherung, dass nichts Unsinniges geglaubt wird.

Wichtig für ein richtiges Verständnis von Barth ist allerdings auch, dass

man sich den Hintergrund klar macht, vor dem das Infragestellen laut

40 BARTH: Christliche Dogmatik, 306.
41 BARTH: Christliche Dogmatik, 305t.



454 Esther Ramharter

Barth geschieht: ,,[W]ir haben nicht von einer hypothetischen Möglichkeit,
sondern wir haben als Fragende, als Wissenwollende (und darum
hypothetisch) geredet von der in der Wirklichkeit bestehenden, gegebenen,
gesetzten Möglichkeit der Offenbarung, nicht zweifelnd, sondern glaubend
und darum redend."-*2 Der Satz „Als sein Sohn wäre Christus ein Sünder
wie alle anderen Menschen" unterscheidet sich nun allerdings von den
eben angesprochenen Aussagen, da Barth in diesem Fall einen Satz im
Konjunktiv formuliert, den er für falsch hält. Während Gott nach Barth
Mensch geworden ist, ist Christus jedoch nicht Sohn eines Mannes, wie
Barth ausführlich erläutert.« Man kann dies so lesen, dass Barth Ernst
macht mit seinem Vorhaben, religiöse Behauptungen vorurteilsfrei zu prüfen:

Er verwendet Konjunktive sowohl bei Sätzen, die er für wahr, als auch
bei Sätzen, die er für falsch hält. Jedenfalls besteht das hypothetische
Element in Barths Ausführungen darin, dass man über etwas nachdenkt, dessen

Richtigkeit oder Falschheit man zunächst - für den Zweck einer
bestimmten Überlegung - offen lassen möchte; und wie in Wittgensteins
hypothetischen Szenarien dient der Einsatz des Hypothetischen bei Barth dazu,

von etwas herauszufinden, wie es sich wirklich verhält.
Während sich Barth also dem Hypothetischen in Gestalt konjunktivischer

Sätze ausführlich widmet, sind mir explizite Aussagen Barths zur
reductio ad absurdum nicht bekannt. Es ist allerdings klar, dass die Dialektische

Theologie dem Widerspruch mehr Platz einräumt als die klassische
Logik. An Äußerungen Barths wie etwa der folgenden lässt sich das leicht
identifizieren: „Unter welcher Bedingung sollte also, wenn es dabei bleibt:
Offenbarung ist Nicht-Offenbarung, diese Gleichung auch umzukehren sein:
Nicht-Offenbarung ist Offenbarung [...]? Offenbar unter der Bedingung,
daß Gott ein freier Herr wäre nicht nur über den Satz vom Widerspruch,
sondern auch über seine eigene Gottheit."-*4 Auch hier lässt sich eine -
wenn auch sehr oberflächliche - Ähnlichkeit mit Wittgenstein erkennen:
Beide sind nicht bereit zuzugestehen, dass ein Widerspruch in jedem Fall
zur Verwerfung einer Hypothese führen muss. Andererseits ist es

offensichtlich, dass Barth bei Bedarf ohne Zögern das Muster einer reductio ad
absurdum bzw. eines modus tollens in seiner Argumentation verwendet
(wenn er etwa aufgrund der Sündlosigkeit Jesu die Annahme verwirft, Jesus
könnte Sohn eines Mannes sein).

1.2.3 Zweites Zwischenfazit

Wittgenstein und Barth artikulieren ein differenziertes Verhältnis zum
Kontrafaktischen und zu Argumenten mittels Widerspruch. Gewisse
Formen des Hypothetischen - Hypothesen betreffend Kausalzusammenhänge

42 BARTH: Christliche Dogmatik, 307t.
43 Vgl. BARTH: Christliche Dogmatik, 372L
44 BARTH: Christliche Dogmatik, 292.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 455

- lehnt Wittgenstein in gewissen Kontexten ab, bei Barth erkenne ich
keinerlei Hinweise in eine solche Richtung. Neben dieser ablehnenden
Haltung findet man bei Wittgenstein jedoch auch eine Verwendung des
Hypothetischen, und diese gleicht jener von Barth in jedenfalls einer Hinsicht:
Wittgenstein und Barth bedienen sich beide hypothetischer Überlegungen,
um zu klären, wie etwas ist, indem man imaginiert, was wäre, wenn es

nicht so wäre. Beiden geht es bei derartigen hypothetischen Aussagen nicht
um echte Zweifel. (Barth hegt, wie er selbst sagt, keine Zweifel an der
Offenbarung,45 und Wittgenstein stellt nicht die Beständigkeit von Bohnen
in Frage oder die Sinnhaftigkeit, Zollstäbe aus festem Material zu fertigen.)
Wittgensteins Szenarien weisen allerdings ein stipulatives Element auf,
einen „störenden" Impuls, der dazu führt, dass ein bestimmtes Alternativszenario

ausführlich imaginiert wird - Entsprechendes findet man bei Barth
nicht.

1.3 „Inwiefern darfdie Dogmatik hypothetisch reden?"

1.3.1 Was heißt hier „Dogmatik"?

Wie schon erwähnt lässt sich über Wittgensteins Verwendung von
„Dogmatik" aus Mangel an Belegstellen nichts Verbindliches sagen. Die Frage,
die Wittgenstein beschäftigt, scheint aber ohnehin eigentlich Dogmen zu
betreffen; er fragt sich, ob der Satz „Wäre Christus der Sohn eines Mannes,
so wäre er ein Sünder wie andere Menschen" sinnvoll ist, allgemeiner
gesagt: ob man sich über Dogmen sinnvoll hypothetisch äußern kann. Dass

er hier den Ausdruck „Dogmatik" verwendet, rührt wohl nur daher, dass

die Dogmatik als der Ort gilt, an dem üblicherweise über Dogmen gesprochen

wird. Ich werde in der Folge die Rede von Dogmatik daher so weit
wie möglich vermeiden.

1.3.2 Hypothetische Szenarien und Dogmen?

Im Unterschied zu Barth malt sich Wittgenstein konkrete Alternativen
extensiv aus. Er redet nicht nur davon, was wäre, wenn etwas nicht so wäre,
sondern wie es anders wäre. Er fordert auf, man möge sich eine Welt
vorstellen, in der Bohnen - und dann auch weitere Dinge - verschwinden
würden, und fragt, ob wir immer noch 2+2=4 sagen würden. Wenn ein
Land nur zwei Minuten in einer Wüste existieren würde, würden wir noch
Rechnen nennen, was die Leute dort machen? Das sind Vorstellungen, die
eine bestimmte Begriffsbildung belasten, ausprobieren, wie weit man sie

45 Bei Barth gibt es eine Differenz zwischen der geoffenbarten Wahrheit und jener
Ebene, auf der die entsprechenden Inhalte „virtualisiert" und den kontrafaktischen
Bedingungen hypothetischer Szenarien ausgesetzt werden können. Der hypothetische Satz von
Barth virtualisiert gewissermaßen nicht den Glauben, sondern den Inhalt des Satzes.



456 Esther Ramharter

dehnen, strapazieren kann.46 In Barths Dogmatik finden sich keinerlei
solche Alternativszenarien. Wittgenstein präsentiert religiöse Vorstellungen
und Sätze zwar sehr wohl auch im Rahmen solcher fiktiver Szenarien (wie
unter [b] behandelt),47 aber in den Überlegungen zu Barth und zu Dogmen
treten diese Szenarien nicht auf. Ob das daran liegt, dass Wittgenstein
Barths Darstellungen selbst (die Jungfrauengeburt z.B.) schon als solche
Szenarien ansieht, sei dahingestellt - feststeht, dass Wittgenstein in
diesem Zusammenhang keine eigenen Szenarien entwirft. Zudem geht es in
Wittgensteins Bemerkungen zu Barth und Dogmen wesentlich um Sätze,
daher sind die Szenarien allenfalls indirekt ein Thema.

1.3.3 Das Hypothetische Moment des Satzes „Wäre Christus der Sohn eines
Mannes, so wäre er ein Sünder wie andere Menschen"

Wittgenstein zeigt sich grundsätzlich skeptisch gegenüber Dogmen - auch
oder sogar vor allem für seine eigene Philosophie - und - abgesehen von
den Szenarien, die er entwirft - auch gegenüber dem Hypothetischen. Es

bleibt nun noch zu klären, ob bzw. inwiefern die Kombination von beidem
aus Wittgensteins Sicht spezifische Probleme aufwirft.

Was meint Barth - was meint jeder Mensch, der einen solchen Satz

ausspricht? Das „wäre" besagt, dass man etwas als nicht zutreffend ansetzt,
und das „wenn - dann" drückt einen konditionalen oder kausalen
Zusammenhang aus.48 Das Hypothetische des Satzes, das Wittgenstein in Bezug
auf Dogmen als fragwürdig ansieht, setzt sich also aus (I) einer indirekten
Annahme - „Christus ist Sohn eines Mannes" (bzw. „Christus ist Sünder wie
wir") - und (II) einem damit verbundenen Moment des Konditionalen oder
Kausalen zusammen.

46 Sie sind für sich genommen schon nicht unproblematisch. Wittgenstein sagt, es sind
„Gleichnisse". Man muss sich bewusst sein, dass sie immer einen spezifischen Aspekt
strapazieren.

47 Ein besonders nettes Beispiel: „Vgl. Blumen, die auf einer spiritistischen Sitzung mit
Etikett erscheinen. Die Leute sagen: ,Ja, so ist das, Blumen werden zusammen mit einem
Etikett materialisiert.' Wie müßten die Umstände sein, damit diese Art von Geschichte nicht
lächerlich wirkt?" (WITTGENSTEIN, Ludwig: Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik,
Psychologie und Religion. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1968, 98). In diesen Vorlesungen
Wittgensteins finden sich zahlreiche weitere Beispiele.

48 Genauer gesagt ist er eine verkürzte Formulierung einer reductio ad absurdum:
(i) Ang.: Christus ist Sohn eines Mannes.
(ii) Alle Söhne von Männern sind sündig. (Voraussetzung)
(iii) Also: Christus ist sündig.
(iv) Offensichtlich ist Christus nicht sündig. (Voraussetzung) - Widerspruch.
(v) Also: Christus ist nicht Sohn eines Mannes

Oder kürzer:
(i) Alle Söhne von Männern sind sündig. (Voraussetzung)
(ii) Offensichtlich ist Christus nicht sündig. (Voraussetzung)
(ii) Also: Christus ist nicht Sohn eines Mannes.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 457

(I) Indirekte Annahmen sieht Wittgenstein, wie schon oben (c) festgestellt,
in verschiedenen Zusammenhängen als problematisch an. Für Dogmen
erhält diese Ablehnung aber eine spezielle Ausprägung;49 Die Negation eines
Satzes, dem wir „Naturnotwendigkeit" zu sprechen, muss nicht selbst wieder

„naturnotwendig" sein.
Bevor ich das näher erläutere, sollte vorweg noch die Frage geklärt werden,

ob es sich bei dem in Rede stehenden Satz überhaupt um ein Dogma
im Wittgensteinschen Sinn handelt. Als Aussage der Synode im Lateran
649, dass Jesus „ohne Samen aus Heiligem Geist empfangen"?0 wurde, ist
virgo Maria eines der vier Dogmen der katholischen Kirche Maria betreffend.

Die katholische Kirche hat damit den Satz für unverrückbar erklärt
(3), aber natürlich kann das kirchliche Lehramt Festlegungen treffen, die
nicht jene Eigenschaften aufweisen, die ich als charakteristisch für
Wittgensteins Verständnis von Dogmen ausgewiesen habe. Ist die Jungfrauengeburt

ein irgendwie für die Sprache fundamentaler Satz (1), nach dem
Menschen ihr Leben richten (2)? Folgt man Barth, so lässt sich diese Frage
jedenfalls bejahen, bedeutet doch für ihn die Geburt Jesu ein
Durchbrechen der Schöpfungsordnung, somit - für Wittgenstein entscheidend -
der Kausalität (und damit eine Absage an jede natürliche Theologie).?1
Auch wenn Wittgenstein Barths Christliche Dogmatik im Entwurf nur
auszugsweise gelesen hat, sollte ihm das jedenfalls klar geworden sein - und
es entspricht wohl auch dem, was er in der Praxis der Christen seiner Zeit
beobachten konnte.?2

Was ergibt sich also aus Wittgensteins Vorbehalten gegenüber
gegenteiligen Annahmen im Speziellen für dogmatische Sätze? Gewisse Überlegungen

Wittgensteins zu den Axiomen in der Mathematik lassen sich
unmittelbar auf Dogmen übertragen:

„Die mathematischen Axiome funktionieren dergestalt, daß, wenn Erfahrung
uns dazu bewegte, ein Axiom aufzugeben, sein Gegenteil damit nicht zum
Axiom würde.

,2 x 2 tÉ 5' heißt nicht,
,2x2 5' habe sich nicht bewährt.

49 Man könnte die folgenden Ausführungen als unnötig disqualifizieren wollen, indem
man argumentiert: Da Dogmen keinen verifizierbaren Inhalt haben, hat es a fortiori keinen
Sinn, sie hypothetisch abzuwandeln. Dem ist aber zu entgegnen: Natürlich ist nicht zu
erwarten, dass hypothetische Variationen eines Satzes ohne Inhalt, empirische Verifizierbar-
keit, etc. dann Inhalt, empirische Verifizierbarkeit etc. aufweisen; das heißt aber nicht, dass
sich keinerlei Sinn darin erkennen lässt, sie zu bilden - wie man etwa an literarischen
Erzählungen mit verschiedenen Ausgängen (z.B. Max Frischs Biographie - Ein Spiel) sieht.

?° DENZINGER/SCHÖNMETZER: 503.
?J Vgl. BARTH: Christliche Dogmatik, 345; 365-370.
52 Er geht ja auch etwa selbstverständlich davon aus, dass die Vorstellung eines Jüngsten

Gerichts für das Leben und die Sprache der Christen grundlegend ist, siehe etwa WITTGENSTEIN:

Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik, Psychologie und Religion, 88.



458 Esther Ramharter

Man könnte den Axiomen sozusagen ein besonderes Behauptungszeichen
vorsetzen.

Axiom ist etwas nicht dadurch, daß wir es als äußerst wahrscheinlich, ja
gewiß, anerkennen, sondern dadurch, daß wir ihm eine bestimmte Funktion
zuerkennen und eine, die der des Erfahrungssatzes widerstreitet."53

Die Negation eines Dogmas könnte möglicherweise nicht die Funktion
eines Dogmas übernehmen. Der Satz „Christus ist der Sohn eines
Menschen" würde - außer in speziellen Situationen - nichts in unserem
Sprachgebrauch festlegen, er wäre irrelevant, und niemand würde sich nach ihm
richten. Die Negationen von solchen Glaubenssätzen haben anderen Status,

beanspruchen nicht Normativität im selben Sinn, brauchen nicht
„naturnotwendig" sein. (Wenn es etwas gibt, das uns nahelegt, 2x2=4 als nor"
mativ anzusehen, muss es nichts geben - auch nicht irgendein „Gegenteil"
von etwas, auch nicht in irgendeiner konträren Weltsicht -, das uns nahelegen

würde, 2x2^4 als im selben Sinn „normativ" anzusehen. So verhält es

sich nach Wittgenstein auch mit Dogmen.)
Das zieht eine Reihe Unklarheiten nach sich: Funktioniert eine reductio

ad absurdum bzw. ein modus tollens dann überhaupt? Was bedeutet denn
in diesem Fall, „das Gegenteil annehmen"? Annehmen, dass es wahr ist?
Annehmen, dass es ein Dogma ist? Wenn ein nicht-naturnotwendiger Satz
auf einen Widerspruch führt, wie soll gewährleistet sein, dass die verneinte

Annahme dann naturnotwendig wäre?

Wittgenstein kann also mit seiner Frage darauf hinweisen wollen, dass

ein solches hypothetisches Reden in Bezug auf Dogmen jedenfalls nicht in
derselben Weise zu Folgerungen führt, wie es in unseren gewöhnlichen
Argumentationen der Fall ist.

(II) Welchen Status hat ein Satz wie „Wenn etwas (Christus) ein Sohn
eines Mannes ist, ist es (er) sündig."? Handelt es sich um einen grammatischen

Satz? Um ein Konditional oder die Behauptung eines Kausalzusammenhangs?

Wir hören oft in einem „wenn" ein „weil" mit. Auch bei Sohn-eines-
Mannes-Sein und Sündigkeit sind wir wohl geneigt, das eine als Grund
oder Ursache für das andere zu sehen.54 Oben (a) war von der Skepsis
Wittgensteins gegenüber Kausalerklärungen in seinen Bemerkungen zu
Frazers Golden Bough die Rede. Während sich Wittgenstein in seinen
Bemerkungen zu Frazer aber hauptsächlich mit Kausalbeziehungen beschäftigt,

die menschlichen Handlungen unterstellt werden (Frazers „Wilde"
vollziehen gewisse Rituale, weil sie glauben damit Regen zu bewirken), spricht
Wittgenstein hier auch Absichten Gottes an. Nach [BARTH 1] schreibt Witt-

53 WITTGENSTEIN: BGM VI, § 5.
54 Man könnte Sohn-eines-Mannes-Sein als causa essendi, Sündigkeit als causa cog-

noscendi. Zu erwähnen ist hier, dass Wittgenstein in seinem Reden über Gründe und
Ursachen sich an keine der in der Philosophie üblichen Unterscheidungen hält.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 459

genstein weiter: „In der Theologie spielt, soviel ich sehe, der Begriff der
Kausalität eine verheerende Rolle. Wenn man z.B. von den übernatürlichen

Wirkungen des Gebets, der Sakramente spricht. Was heißt hier .Wir¬
kung'- Oder was heißt es, daß wir die Absichten Gottes nicht verstehen?
Was heißt hier .Absicht'?"55 Einer der Einwände gegen Frazer bestand
darin, dass dieser fälschlicherweise unterstelle, seine „Wilden" hätten
dieselbe Vorstellung von Kausalität wie wir56 - dieser Einwand lässt sich
natürlich umso mehr auf Gott beziehen: Wenn wir schon bei Menschen,
die uns zeitlich-kulturell fern stehen, nicht davon ausgehen können, dass
sie den unseren entsprechende Vorstellungen und Begriffe haben, dann
können wir es erst recht nicht bei Gott. Mehr noch: Die Rede von
„übernatürlichen Wirkungen" ist in sich problematisch: Das Wort „übernatürlich"
soll aus dem Bereich der „Natur", also der Wirkungen hinaus verweisen,
und die Kombination „übernatürliche Wirkungen" bringt dann wieder
zusammen, was dazu erdacht war, auseinander zu fallen. Wir reden hier von
Absichten, Wirkungen, etc. und können doch eigentlich nur feststellen,
dass wir bestimmte Bilder haben: „Sie sprechen von Ursache und Wirkung;
in Wirklichkeit aber nur von einem Bild (gleichsam einem Film) zwischen
dessen Vorgängen ursächliche Zusammenhänge nicht bestehen, das aber
solche Zusammenhänge nachahmt."55.

Wenn Wittgenstein davon spricht, dass „man z.B. gewisse bildhafte
Sätze als Dogmen des Denkens für die Menschen festlegt" (siehe oben),
dann hat er nicht einen engen Begriff von „Bildern" im Sinne von Photos
oder konkreten Vorstellungen, wie wenn man sich einen wolkenlosen
blauen Himmel ausmalt oder ein Bild von der Großmutter betrachtet,
sondern ein Geflecht von Vorstellungen und Bereitschaften, Folgerungen
zu akzeptieren bzw. das Leben in einer bestimmten Weise zu leben. In
Hilary Putnams Worten: „Pictures are important in life. The whole weight
of a form of life may lie in the pictures that that form of life uses."58 Die
Bedeutung von Bildern ist zentral für religiöse und nicht-religiöse Lebensformen

- da die Beschäftigung damit aber zu weit von meiner Fragestellung

hier wegführen würde, verweise ich auf Putnams einschlägigen Text
„Wittgenstein on Religious Belief'59.

55 WITTGENSTEIN: BEE, 130, g{.
56 BRUSOTTI: Wittgenstein, Frazer und die „ethnologische Betrachtungsweise", i6of, stellt

Wittgensteins Überlegungen zu - natürlicher und übernatürlicher - Kausalität dar und
zeichnet eine Entwicklung in Wittgensteins Denkens diesbezüglich nach.

57 Wittgenstein: BEE 130, tof.
58 PUTNAM, Hilary: Renewing Philosophy. Cambridge: Harvard University Press 1992, 156.

Vgl. auch SCHÄRTL, Thomas: Was sind religiöse Überzeugungen?, in: JOAS, Hans (Hg.): Was
sind religiöse Überzeugungen?. Göttingen: Wallstein 2003, 18-53, 5°-

59 Vgl. PUTNAM: Renewing Philosophy, insbesondere 148-157. In diesem Buch bespricht
Putnam auch einen weiteren Punkt, der in unserem Zusammenhang Relevanz hat: die von
Wittgenstein diskutierte Frage, ob Referenz eine Kausalbeziehung ist (158-168). Bezogen auf



460 Esther Ramharter

Dass Dogmen qua Bilder wirken, erklärt einerseits, wie Dogmen
bewirken, dass wir unser Leben danach richten, es macht aber gleichzeitig
die Kombination von Dogmen mit Kausalität - dem Hypothetischen -
speziell problematisch. Bilder wie die Jungfrauengeburt und die Sündlosigkeit
Jesu verleiten dazu, Kausalzusammenhänge zwischen dem, was sie darstellen,

zu „sehen", und fügen sich dann zu einem - vermeintlich - noch festeren

Gerüst zusammen. Unterstellte Kausalitäten im Bereich des Religiösen
erzeugen, laut Wittgenstein, eine falsche Vorstellung davon, wie es zu
verstehen ist, wenn Menschen sich als religiöse Menschen in der Welt
orientieren, und bewirken, dogmatisch verstärkt, eine noch energischere
„Beherrschung der Meinungen", wie Wittgenstein es nennt.

Versteht man Barths Satz als rein konditional, ohne kausale Beimengung,

dann bietet es sich aus Wittgensteinianischer Perspektive an, in dem

genannten Satz eine grammatische Bemerkung zu sehen. Für Barth ist
„Söhne von Männern sind Sünder" vielleicht wirklich eine grammatische
Bemerkung.60 Ob und wenn, in welchen Sprechergemeinschaften Wittgenstein

willig wäre, einen grammatischen Zusammenhang in diesem Satz

ausgedrückt zu sehen, kann man wohl nicht sagen; jedenfalls würde
Wittgenstein hier kein spezielles Problem erkennen, zumal er ja selbst anregt,
Theologie als Grammatik61 zu verstehen. Seine Bedenken in [BARTH 1] müssen

also von einer anderen Sichtweise herrühren.
Es gäbe noch ein Moment an dem Satz „Wäre Christus der Sohn eines

Mannes, so wäre er ein Sünder wie andere Menschen", das man hinterfragen

könnte, wenn man etwa ein Dogmen-Verständnis wie der protestantische

Theologe Trillhaas, mit dem Barth in Briefwechsel stand, zugrunde
legt: „Wir verstehen [...] unter Dogma die relativ selbständige Urform
solcher Lehrsätze christlichen Glaubens, die nicht mehr auf andere Sätze

zurückgeführt werden können und die für weitere Sätze einer christlichen
Glaubenslehre fundierenden Charakter haben."62 Man könnte die Wittgen-
steinsche Frage dann so verstehen:^ Kann ein Dogma ein anderes impli-

Gott könnte auch hier ein Ursprung von Vorbehalten bzgl. dem Hypothetischen ausgemacht
werden.

60 „Die Menschheit des Versöhners ist [...] die mit [...] der Sünde beladene Natur Adams.
So sind wir Menschen. Das ist unsere Natur." (BARTH: Christliche Dogmatik, 355). Barth würde

daher vielleicht sagen, dass in der Sprache des Christen „Sünde" sprachlich an „Mensch"
gebunden ist.

61 WITTGENSTEIN: PU, § 373.
62 TRILLHAAS, Wolfgang: Dogmatik. Berlin: De Gruyter 1980, 42. Vgl. auch Barth: Christliche

Dogmatik, 250h
63 Noch eine Möglichkeit, Wittgenstein zu verstehen, die sich aber meines Erachtens

wegen ihrer Trivialität ausschließt, wäre den Gesamtsatz als potentielles Dogma anzusehen.
Dann könnte man gegen diesen Satz einwenden, dass er schon allein aufgrund seiner
konditionalen Form nicht als Dogma geeignet ist. Nach einem hypothetischen Satz kann man
nicht sein Leben richten, und er taugt auch nicht zu der von Wittgenstein oben
thematisierten „Tyrannei".



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 461

zieren? Oder muss sich ein Dogma anders rechtfertigen lassen, niemals
aus einem anderen Dogma? Das könnte Wittgenstein theoretisch auch
gemeint haben, liegt ihm aber nicht sehr nahe.

1.3.4 Fazit

Die Konjunktive im Satz „Wäre Christus der Sohn eines Mannes, so wäre
er ein Sünder wie andere Menschen" drücken aus, dass der Sprecher
jeweils vom Gegenteil des Gesagten ausgeht. Gegen solche hypothetischen
Annahmen äußert Wittgenstein verschiedentlich Vorbehalte, bei Dogmen
kommt als Problematik hinzu, dass der Status eines Dogmas - eines
„naturnotwendigen" Satzes - bei Verneinung verloren gehen kann, d.h. die
Stellung eines solchen Satzes in der Sprache (und im Leben) unklar werden

kann. Auch der implizite kausale Zusammenhang, den man in dem
Satz ausgedrückt sehen kann, unterliegt Wittgensteins generellen Bedenken

gegenüber dem Hypothetischen, auch hier aber werden sie hinsichtlich

Dogmen durch ein weiteres Element verstärkt: Die mit Dogmen nach
Wittgenstein verbundenen Bilder können dazu verleiten, Kausalzusammenhänge

zu sehen (wie wenn uns in einem Film Bilder hintereinander gezeigt
werden), wo der Begriff „Kausalzusammenhang" gar keinen Sinn ergibt.

2. Wittgensteins zweite Bezugnahme auf Barth

Die schon zitierte zweite Erwähnung von Barth durch Wittgenstein, in
einer Notiz von 1950, lautet:

[Barth 2] „Eigentlich möchte ich sagen, daß es auch hier nicht auf die Worte
ankommt, die man ausspricht oder auf das was man dabei denkt, sondern auf
den Unterschied, den sie an verschiedenen64 Stellen im Leben machen. Wie
weiß ich, daß zwei Menschen das gleiche meinen, wenn jeder sagt, er glaube
an Gott? Und ganz dasselbe kann man bezüglich der 3 Personen sagen. Die
Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt &
andere verbannt, macht nichts klarer (Karl Barth). Sie fuchtelt sozusagen mit
Worten weil sie etwas sagen will und es nicht auszudrücken weiß. Die Praxis

gibt den Worten ihren Sinn."65

Biesenbach hat auch diese Stelle zu identifizieren versucht und kommt zu
dem Ergebnis: „Wörtlich ist die Anspielung nicht zu finden, aber die Sache

64 Für die Interpretation dieser Stelle gilt es zu beachten, dass das Wort „verschiedenen"
hier viel Gewicht trägt, bringt es doch zum Ausdruck, dass der Gebrauch an nur einer Stelle
den Sinn eines Wortes unter Umständen noch nicht ausreichend festlegt, etwa wenn ein
Wort oder Satz ausschließlich in Situationen geäußert wird, in denen der Person ein
Glaubensbekenntnis abverlangt wird o.ä..

65 WITTGENSTEIN: VB, 571.



462 Esther Ramharter

wird von Barth in seinem frühen Dogmatik-Entwurf hier verhandelt."66
Mit „hier" ist dabei § 23.3 von Barths Christlicher Dogmatik im Entwurf
gemeint. In diesem Abschnitt thematisiert Barth das Verhältnis von Dogmatik

und Verkündigung, von Wort und Handlung. Auf Seite 543 heißt es

etwa: „Im Leben der Kirche fallt die Entscheidung für oder gegen die reine
Lehre." Offenbar versteht Biesenbach Wittgensteins Verweis auf Barth hier
so, dass Wittgenstein Barths Ausführungen affirmativ gegenüber steht:
Wittgenstein sähe sich demgemäß von Barth darin bestätigt, dass es auf
die Rolle, die Worte im Leben spielen, ankommt. Das würde voraussetzen,
dass sich „(Karl Barth)" auf die ersten Sätze bzw. den letzten Satz von
[Barth 2) bezieht.

Mindestens ebenso plausibel erscheint mir jedoch, dass sich der
Klammer-Ausdruck auf die Sätze unmittelbar davor und danach bezieht - „Die
Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt &
andere verbannt, macht nichts klarer. [...] Sie fuchtelt sozusagen mit Worten,

weil sie etwas sagen will & es nicht auszudrücken weiß." - und dann
keineswegs affirmativ gemeint ist, sondern im Gegenteil eine Kritik an
Barth artikuliert. Diese Lesart kann sich, abgesehen von der Platzierung des

Verweises, meines Erachtens auf zwei weitere Faktoren stützen, erstens,
einen negativen, nämlich dass die Konzepte von „Leben", die Wittgenstein
und Barth verwenden, doch recht unterschiedlich sind. (Die Praxis, von
der Barth spricht, ist wesentlich eine Verkündigungspraxis.) Zweitens lässt
sich aber auch positiv für diese Lesart argumentieren, dass sich bei Barth
viele Passagen finden, auf die Wittgensteins Beschreibung gut zu passen
scheint, beispielsweise eine Stelle kurz nach jener, auf die Wittgenstein in
[Barth 1] Bezug genommen hat:

„,Wenn Gott Mensch würde', so müßte das bedeuten: Gottes Sohn oder Wort
wird Mensch. Nicht die ganze Trinität, nicht der Vater und nicht der Heilige
Geist. [...] Der Vater, von dem dieses Wort gezeugt ist, wird nicht Mensch.
Der Geist, in dem der Vater und der Sohn sich lieben, [...], wird auch nicht
Mensch. Nur der Sohn oder das Wort wird Mensch."67

Man kann hier und an anderen Stellen schon deutlich ein Dringen auf die
Verwendung gewisser Phrasen und Verbannen anderer erkennen. Barth
würde insistieren, dass es hier um inhaltliche Unterschiede geht, nicht
bloß um Worte - darauf würde aber Wittgenstein wohl entgegnen: Dann
zeige mir, welche Unterschiede sie im Leben eines Menschen machen.

Die von mir vorgeschlagene Lesart und jene von Hans Biesenbach müssen

sich nicht ausschließen, festzuhalten bleibt jedenfalls, dass ein
Verständnis, das zumindest auch eine Kritik an Barth inkludiert, mit Wittgen-

66 BIESENBACH: Anspielungen und Zitate im Werk Ludwig Wittgensteins, 32. Biesenbach
weist auch noch auf das Vorwort von Barths Römerbriefvon 1919/1922 hin, wo sich inhaltlich
Ähnliches findet.

67 BARTH: Christliche Dogmatik, 221.



„Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" 463

steins Aussagen in [Barth 1] in Einklang wäre. In beiden Stellen ginge es

dann darum, dass Barth „mit Worten herumfuchtelt". Das scheint eine
ziemlich konturlose Behauptung zu sein, bei näherer Überlegung zeigt
sich jedoch, dass „fuchteln" hier einen deutlichen Akzent setzt: Fuchteln
ist eine Bewegung, der der stabile Bezug auf das, was sie bezwecken oder
ausdrücken will, fehlt. Wittgenstein äußert in [BARTH 1] wie auch in
[BARTH 2] den Verdacht, dass eben das auch in den beschriebenen Fällen
im Umgang mit Sprache geschieht: Auf der Ebene des sprachlichen
Ausdrucks wird verneint, ohne dass man sich darüber im Klaren ist, dass das

nicht zur intendierten Verwendung passt; es werden (kausale oder
konditionale) Zusammenhänge formuliert, ohne dass es gerechtfertigt wäre;
man wird zur Verwendung oder Vermeidung gewisser Wörter gedrängt,
ohne dass dem eine relevante Änderung einer Praxis entspräche. Allerdings:
Man fuchtelt normalerweise mit Dingen, nicht mit Wörtern. Dinge müssen
eine gewisse „Flattrigkeit" aufweisen, damit man mit ihnen fuchteln kann;
Wörter verfügen über diese Eigenschaft sowieso, man kann daher besonders

gut mit ihnen fuchteln; und wenn man es zu gut kann, dann ist es
also die Sprache, die verleitet.

Zusammenfassung
Ludwig Wittgenstein erwähnt Karl Barth in seinen Aufzeichnungen zweimal,
und zwar an Stellen, an denen er sich Gedanken über Dogmen macht. Die
erste Stelle thematisiert den Zusammenhang von Dogmen und „hypothetisch
reden", die zweite das Verhältnis von Dogmen, Worten und Praxis. Die
Bedeutung von „Dogma" kann bei Wittgenstein nicht auf einen religiösen Kontext

eingeschränkt werden. Dieser Umstand - dass der Begriff von „Dogma"
sehr umfassend zu verstehen ist - zusammen mit der Knappheit der
Bezugnahme aufBarth, macht die beiden Stellen zu einer interpretatorischen
Herausforderung. Ich versuche, Möglichkeiten für ihr Verständnis aufzuzeigen
und so ihre Relevanz deutlich werden zu lassen.

Abstract
Ludwig Wittgenstein mentions Karl Barth in his writings twice. The contexts
of these mentionings are considerations about dogmas in a broad sense, not
restricted to religious dogmas. The first occurrence deals with the
connection between dogmas and "speaking hypothetically", the second treats
the relation between dogma, word and practice. The fact that Wittgestein
uses dogma with a wide range of the meaning, together with the short and
enigmatic hint to Barth makes the interpretation of the two paragraphs very
hard. In this essay I try to show some possibilities of how to understand
these and to elucidate their relevance.




	"Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?" : Wittgensteins zwei Bemerkungen über Karl Barth

