
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Sebastián Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewusstseins

Autor: Knebel, Sven K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sven K. Knebel

Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die
Zeitlichkeit des Bewußtseins

Unter der Bezeichnung .Virtualreflexion' hat der Suarezismus reflektierter-
weise den Bewußtseinsstandpunkt in die Scholastik eingeführt.1 In der
Philosophie wird das nicht so deutlich, daß aber in der spekulativen Theologie

damit Neuland betreten worden ist, sei jetzt an einem Protagonisten
der Virtualreflexion2 gezeigt. Die von der Begriffsgeschichte gebotenen
Beschränkungen brauchen wir uns nicht länger aufzuerlegen. Das war
methodisch nur solange nötig, wie es darum ging, die zugrundeliegende
Tatsache historisch zu sichern.

Der Jesuit Sebastian Izquierdo (1601-1681), ein hervorragender Suarezia-

ner, hat an Kollegien der Ordensprovinz Toledo gelehrt, in Murcia, Madrid
und zuletzt Alcalä de Henares.3 Gleich im Anschluß an seine Erkenntnistheorie,

die Pharus Scientiarum von 1659,4 hat er ein noch kolossaleres
Werk veröffentlicht, das zweibändige Opus theologicum iuxta atque philo-
sophicum de Deo uno.s Es handelt sich um eine Metaphysik am Leitfaden
der ersten sechsundzwanzig Fragen der Prima Pars der Summa theologica.
Das Besondere an diesem Werk ist, daß es den Theismus, zum ersten Mal

1 S.K. KNEBEL: Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion, in: Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 63 (2016), 57-88. Für das Folgende ergeht mein
Dank für kritische Kommentare an einen anonymen Gutachter dieser Zeitschrift und an
Herrn Michael Firsching M.A., Berlin (Brief vom 18.1.2018). Dessen Literaturhinweise sind
mit „[M.F.]" gekennzeichnet.

2 „[...] intellectus suas itidem experitur intellectiones, antequam accedat notitia earum
reflexa." S. IZQUIERDO: Pharus Scientiarum 1,156. Lyon 1659, t.i, 29b.

3 A. & A. DE BACKER/C. SOMMERVOGEL: Bibliothèque de la Compagnie de Jésus. Brüssel:

Schepens 1890-98, t.4, 699-704; E. TODAY GOelL: Bibliografia espanyola d'Italia dels origens
de la imprempta fins a l'any 1900. Barcelona: Castell de Sant Miquel d'Escornalbou 1927-31,
t.2, 323-327; t.4, 461; G. DIAZ DlAZ: Hombres y documentas de la fllosofla espanola. Madrid:
CSIC 1980-2003, t.4, 344-348. Die Literatur online bei ]. SCHMUTZ: Scholasticon s.v. .Izquier¬
do'. Biographisch wissen wir heute (DERS.: La Querelle des possibles. Recherches philosophiques

et textuelles sur la métaphysique jésuite espagnole, 1540-1767, unv. Dissertation.
Brüssel 2003, 883-893) auch nicht viel mehr, als schon im 17. Jh. bekannt war.

4 Über deren Ontologie: P. DI VONA: t concetti trascendenti in Sebastian Izquierdo e nella
Scolastica del Seicento. Neapel: Loffredo 1994. Über deren Mathematik R. CeSIAL SJ.: La
combinatoria de Sebastian Izquierdo. Madrid: Inst, de Espana 1974.

5 S. IZQUIERDO: Opus Theologicum, iuxta atque Philosophicum de Deo uno. Ubi de essentia
et attributis divinis ubertim disseritur, interimque universalissima quaeque Primae Philoso-
phiae elementa methodo scientifica digeruntur, digestave supponuntur ex Pharo Scientiarum,
2 Bde. in-20. Rom 1664-70. Von den Zeitgenossen (z.B. J. CARAMUEL: Leptotatos § 155. Vige-
vano 1681, 82a) auch als Teil der philosophischen Literatur rezipiert.



402 Sven K. Knebel

überhaupt, more geometrico vorträgt, immerzu unter Rekurs auf schon
früher bewiesene Sätze.6 Spinozas Ethik schreit förmlich danach, neben Iz-
quierdo gelegt zu werden, nicht im Hinblick auf mögliche Übereinstimmungen,

sondern weil man an den beiden die Antipoden hat. Eine andere
Besonderheit ist, daß dem fertigen Manuskript, weil der Verfasser damals
dem General in Rom assistierte, das sonst übliche langwierige
Begutachtungsverfahren erspart geblieben ist. Daher der für ein Werk dieses Um-
fangs sensationell späte Redaktionsschluß: Der Literaturbericht zu jedem
Kontroverspunkt endet gerade einmal vier Jahre vor dem Erscheinungsdatum

des ersten Bandes.
Was die dogmatischen Systemörter betrifft, beschäftigt uns im Folgenden

erstens die Konfrontation des endlichen Erkennens mit der Ewigkeit
(Summa I, Q. 12 art. 10) und zweitens die des ewigen Erkennens mit der
Zeitlichkeit (Q. 14 art. 15). Zum Schluß wird noch ein Blick auf Gottes Freiheit

(Q. 19 art. 2) zu werfen sein.

l. Eine Zeitmaschine im Jenseits

Während in der posttridentinischen Theologie die Erfindung der Scientia
Media bekanntlich zu einer Hochkonjunktur der Hypothesenbildung zu
Gottes Wissen geführt hat, wird die anhaltende Wichtigkeit, die für die
Scholastik des 17. Jahrhunderts die spekulative Beschäftigung mit dem
Jenseits gehabt hat, heute leicht unterschätzt. Auch damals nagte indessen
der alte Zweifel: Ist ewige Seligkeit überhaupt denkbar, ohne daß der
Selige sich der Unaufhörlichkeit dieses Zustands sicher sein kann?

Gegen Nietzsches Wort von der ,Sklavenmoral' ist daran zu erinnern,
daß unter den von der christlichen Umwertung betroffenen Werten keiner
ein so abgründiges Image hat wie die Sicherheit (securitas).7 Dennoch ist
es eine Übertreibung, von der sozialen Sicherheit (social security) zu
sagen, deren Kodifizierung zu einem allgemeinen Menschenrecht 1948 wäre
das Ergebnis eines „geradezu meteorhaften Aufstiegs aus dem Nichts"8
gewesen. Auch die christliche Kultur hat über Sicherheit nachgedacht.
„Sicherheit", definiert Ockham, „ist jemandes Gewißheit darüber, daß Gott
die unaufhörliche Fortsetzung seiner Seligkeit will."9 Das kleinste Risiko,

6 J.L. FUERTES HERREROS: Filosofla y Teologia en la segunda mitad del siglo XVII. Aproxi-
maciôn al pensamiento de Sebastian Izquierdo (1601-1681), in: Revista Espanola de Teologia
39-40 (1979-80), 243-268, hier 264.

7 1. Thess. 5,3. Daher der Ludus de Antichristo 1. 414; W. SHAKESPEARE: Macbeth III, v, 32-
33-

8 F.X. KAUFMANN: Sicherheit als soziologisches und sozialpolitisches Problem. Stuttgart:
Enke 1970, 115.

9 „Securitas est notitia certa qua aliquis certificatur, quod Deus vult beatitudinem suam
continuari [...] sine interruptione aliqua." GUIUELMUS DE OCKHAM: Quaestiones variae, in:
Opera theologica. St. Bonaventure: Franciscan Institute îgôyff., t.8, 312.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 403

daß es mit der christlichen Verheißung etwa doch nichts ist, wäre christlich

unerträglich. In dieser Beziehung ist Sicherheit' auch sehr wohl schon
früher ein Kandidat für ein Menschenrecht gewesen: „Und diese Sicherheit",

sagt Izquierdo, „gehöret wesentlich zur Seeligkeit: dann ohne sie
würde die Gemüths-Ruhe, Vergnügung und Ersättigung, welche zur Seeligkeit

erfordert wird, nicht vollkommen sein."10

Der Rekurs auf Virtualreflexion in der Materie, mit deren älterem
Diskussionsstadium uns Thomas Jeschkes monumentale Studie über „die
Seligkeit im reflexiven Akt" bekanntmacht," konnte theologisch den Zweck
haben, das Sicherheitsbedürfnis zu stillen. Er mußte diesen Zweck nicht
haben, und er hatte ihn auch nicht bei den Skotisten, die bis zur
Jahrhundertmitte ihre anfanglich ablehnende Haltung zur Virtualreflexion
aufgegeben hatten,12 ohne daß sie deswegen ihrer heroischen Attitüde entsagt
hätten, Seligkeit sei auch ohne Sicherheit zu haben.d Zwischen zwei Thesen,

welchen der Rekurs auf Virtualreflexion Unterstützung gewährte, ist
folglich zu unterscheiden: 1. Seligkeit impliziert Bewußtsein; 2. Seligkeit

10 S. IZQUIERDO: Erwegungen der vier letzten Dinge des Menschen, so da seynd der Tod,
das Gericht, die Holl, und der Himmel. Prag 1759, 334. Im Original: Consideraciones de los

quatro Novissimos del Hombre. Rom 1672, 538E
11TH. JESCHKE: Deus ut tentus vel visus. Die Debatte um die Seligkeit im reflexiven Akt (ca.

1293-1320). Leiden: Brill 2011. Im Zentrum dieser ausgezeichneten Studie steht Durandus'
Relativierung der Unterscheidung von direktem und reflexivem Akt. Der Autor unterscheidet
philologisch zwischen dem Schritt des Durandus in der Urfassung seines Sentenzenkommentars

(S. 309-332) und dem Bericht des John Baconthorpe darüber und über die Folgen
dieses Schritts (S. 64-102). Der Wert seiner Darlegungen ist dadurch etwas gemindert, daß
eine Verständigung über die Kriterien des scholastischen Begriffs der Reflexion unterbleibt
und daß das Bewußtseinsvokabular daher zu unkritisch (S. 31) in die hermeneutische
Metasprache einfließt.

12 „Quaeres, an beatus eodem actu videat Deum, et videat se videre, an vero diverso actu
reflexo? [...] Dico cum Suarez [...] Visio [...] est virtualiter reflexa." F. FELIX OFM.: Tentativa
Complutensis 1, 8, 1, 10. Alcalä 1642-45, t.2/1, 188a. Vgl. B. BELLUTO OFM. (f 1676): Dispu-
tationes de Incarnatione Dominica 11, 45. Catania 1645, 178a; B. MASTRI DA MELDOLA OFM. (f
1673): Disputationes theologicae in Primum librum Sententiarum 6, 268. ('1655) Venedig 1731,

370b; W. HERINCX OFM. (f 1677): Summa theologica scholastica et moralis 1, 5, 80.

Antwerpen 1660, t.i, 79b; C. FRASSEN OFM. (f 1711): Scotus academicus 1, 3, 7, 4, 1. Paris 1672,

t.i, 24ia-242b; B. SANNIG OFM.: Schola theologica Scotistarum 1, 4,11,13. Prag 1679, Li, 98b; J.

BOSCO OFM. (f 1684): Theologia spiritualis 1, 3, 31. Antwerpen 1686, t.i, 64b.
U „Securitas non est de essentia beatitudinis." IOANNES DUNS SCOTUS: Quaestiones in

librum IV. Sententiarum dist. 49 q. 6 n. 23, in: Opera omnia. Lyon 1639 / ND Hildesheim:
Olms 1968, t.10, 476. Seitdem ein geflügeltes Wort: J. ALTENSTAIG (f 1523): Lexicon Theolo-
gicum s.v. .securitas'. Antwerpen 1576, fol. 297vb/98ra; J. DE RADA OFM. (f 1608): Controver-
siae theologicae inter S. Thomam et Scotum super Quartum Sententiarum librum 12, 7. Venedig

1617, 400a. Über die Paradoxie der skotistischen Position pointiert B. ALDRETE SJ. (f
1657): Commentaria et Disputationes in Primam partem D. Thomae: De visione Dei 4, 16.

Lyon 1662, t.i, 10b.



404 Sven K. Knebel

impliziert Sicherheit. Suärez und die Verteidiger der Virtualreflexion
votierten unbedingt für ersteres.14

Von einer Reihe von Jesuitentheologen, darunter eben Izquierdo, ist
darüber hinaus das Zweite vertreten worden. Wie etliche Theologen auch
außerhalb der Gesellschaft Jesu waren sie der Ansicht, Seligkeit impliziere
Sicherheit.'5 Man konnte sagen: nicht den Grad von Sicherheit, den nur
das Bewußtsein davon vermittelt; ein Sicherheitsgefühl reicht schon.16 Wo
jedoch zu diesem Zweck von dem Instrument Virtualreflexion Gebrauch
gemacht wurde, geschah auch das unterschiedlich forsch.17 Daß die selige
Schau strukturell ihre eigene Unaufhörlichkeit garantiert, war nämlich
nicht ausgemacht. Das gaben diejenigen nicht zu, die speziell auch in
dieser Materie Gottes Souveränität über alles Kreatürliche verfochten18

14 „[...] valde probabile iudico, illam visionem intime et per se ipsam esse reflexam, ita ut
non possit beatus videre Deum, quin videat, se videre." F. SUÂREZ SJ. (f 1617): Commentaria
ac Disputationes in Primarn partem D. Thomae de Deo uno et trino 2, 18, 9, in: Opera omnia.
Paris: Vivès 1856-78, t.i, 115b. Genauso J. Martinon SJ. (f 1662): Disputationes theologicae: In
Primam Secundae D. Thomae 3, 51. Bordeaux-Poitiers-Paris 1644-63, t.2, 33a; IBID.: De Incar-
natione 10, 41, op. cit. t.4, 263b; IZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.i, 642a; IBID. 17, 82, [nt.
5] t.i, 507a; LEONARDO Penafiel SJ. (f 1657): Tractatus et disputationes in Primam partem D.
Thomae 6, 24, 36. Lyon 1663-66, t.i, 390a; A. Bernaldo de QuirôS SJ. (f 1668): Opus philo-
sophicum 98, 11. Lyon 1666, 679a; M. DE ESPARZA SJ. (t 1689): Cursus theologicus 3, 4, 6. Lyon
1666, t.i, 286a; A. GIBBON DE BurGO OSA. (f 1676): Theologia scholastica in Tertiam partem
D. Thomae 16, 2, 2, 4-16. Erfurt 1676, 3976-4016. Ferner die zitierten Skotisten.

>5 IZQUIERDO: Op. theol. 21, 48, [nt. 5] t.i, 639a. Vgl. D. SOTO OP. (t 1560): Commentaria
in Quartum Sententiarum dist. 49 q. 3 art. 4. Venedig 1569, t.2, 699a; G. VÂZQUEZ SJ. (f 1604):
Commentaria ac Disputationes in Primam Secundae S. Thomae 21, 11-13. Alcalâ 1614, t.i,
i37b/38b; L. LESSIUS SJ. (f 1623): De summo bono 3, 110, in: Opuscula varia. Paris 1637, 394b;
R. DE ARRIAGA SJ. (f 1667): Disputationes theologicae in Primam partem D. Thomae: De
beatitudine 48, 31-36. Antwerpen 1643, t-2, 50ob/o2a; MARTINON: Disp. theol.: De Incarn. 10,

27, [nt. 14] t.4, 259b; B. ALDRETE SJ.: Commentaria ac Disputationes in Tertiam partem S. Thomae

63, 4, 17. Lyon 1652, t.2, 335a; G.M. REQUESEN SJ. (f 1690): Selectae disputationes in
Primam Secundae Divi Thomaei, 3, 85-86. Palermo 1659, 64L; L. PENAFIEL: In Primam part. 6,

24, 36, [nt. 14] t.i, 39oa/b; A. MADERNI CRSP. (f 1685): Cursus theologicus 4, 3, 3, 3. Rom 1671-

75, t.i, 619b; P. DI CONTI OSA. (t 1696): Tractatus de visione beatifica 13, 6. Venedig 1679, 502-
507; DERS.: Tractatus de beatitudine 3, 3-4. Venedig 1680,124-132.

16 P. ROSMER SJ.: Tractatus de Deo uno et trino 1, 4, 5. Graz 1663, 326 („securitas subiec-
tiva").

17 Forsch: G.C. RecupitO SJ. (f 1647): Theologia de Deo uno 1, 6, 26, 7. Neapel 1642, t.i,
682a/b; MARTINON: Disp. theol.: In Prim. Sec. 3, 58, [nt. 14] t.2, 34b/35a; MADERNI: Curs.
theol. 4, 3, 3, 4, [nt. 15] t.i, 620a; CONTI: De vis. beat. 13, 6, [nt. 15] 504L; DERS.: De beat. 3, 4,
[nt. 15] 129L; C. PLEY OSB. (f 1710): Delectus theologicus 2, 2, 59. Salzburg 1708, 195b. Vgl.
KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 76. - Vorsichtig: REQUESEN: In Prim. Sec. 1, 3, 91, [nt. 15] 66b; G.

CACHERANO CRSP. (f 1685): Theologia assertiva 4, 2, 3, 45-46. Lyon 1673-85, t.2, 318b.
18 „Et quidem non posse visionem beatam reflectere in suam durationem aeternam,

docent quamplurimi Theologi: quia ilia visio, cum sit supernaturalis atque adeo essentialiter
vera, connectitur essentialiter cum suo verificativo; atqui verificativum visionis affirmantis
de se suam aeternam durationem est ipsa aeterna duratio: ergo illa visio esset per essentiam
aeterna et indestruibilis a Deo. Quod non est admittendum." S. Aranha SJ. (f 1768):
Disputationes de intellectu eiusque triplici operatione 1, 188. Lissabon 1738, 100. Vgl. J. DE LUGO SJ.:

Disputationes scholasticae de Incarnatione Dominica 19, 18. ('1633) Lyon 1653, 287b; ALDRETE:



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 405

und sich damit auf den üblichen Kontingenzstandpunkt stellten.'9 Auf
diesem Standpunkt konnte die Virtualreflexion zu einem übernatürlichen
Effekt umgedeutet sein.20 In mindestens einem Fall wurde sogar tatsächlich

das Risiko akzeptiert, daß Gott ein Täuscher ist.21 Andere tadelten solche

supranaturalistischen Exzesse,22 ohne sich übrigens den Konflikt
zwischen ihrer Anerkennung des Sicherheitsanspruchs und dem von ihnen
theologisch bezogenen Standpunkt zu verhehlen. Zu dieser Gruppe gehört
Izquierdo. Er postuliert, der Selige müsse jederzeit der Unaufhörlichkeit
seines Zustandes „bewußt und sicher" sein können, trotzdem sieht er hier
einen Zielkonflikt und daher Veranlassung zu Hypothesenbildung. 23 Seine

Darlegung des Problems ist vorbildlich klar. Abgesehen davon, daß es hier
einmal keinen Streit zwischen ihm und seinem Rivalen Antonio Perez

(1599_1649) gibt,24 hat er auch den Vorteil, sehr ausführlich zu sein.
Ein großes Hindernis für die zweite These war zu seiner Zeit schon

ausgeräumt. Sicherheit ist eine Sache des Urteils. Von dem darauf bezüglichen

intentionalen Akt könnte man daher der Auffassung sein, für diesen
wäre in der Gottesschau, d.h. in den Schranken der einfachen Vorstellung,
systematisch kein Platz. Die Unmöglichkeit, ihn darin unterzubringen, war
noch für Ockham ein Grund gewesen, in diesem Punkt Scotus beizu-

In Prim, part.: De vis. Dei 4, 6, 6-8, [nt. 13] t.i, 68b/69b; A. BERNALDO DE QUIRÖS SJ.: Selectae

Disputationes theologicae de Deo 33, 2-3. Lyon 1654, 274a; L. PENAFIEL: In Prim. part. 6, 24,

40, [nt. 14] t.i, 39ob/9ia; IZQUIERDO: Op. theol. 21, 51, [nt. 5] t.i, 639b.
:9 F. SUÄREZ: Disputationes metaphysicae 21, 1, 14, [nt. 14] t.25, 789a; LUGO: De Incarn. 19,

19, [nt. 18] 288a. Arriaga gab freimütig zu, daß er damit Probleme hatte, und daß nur die
Ordenszensur ihn von seiner 1632 vorgebrachten Kritik an dieser Position hatte abrücken
lassen: ARRIAGA: In Prim. part. 2, 7, [nt. 15] t.2, na.

20 L. RlBAS SJ. (f 1647): Summa Theologiae 3, 3, 40. Lyon 1643, t.i, 114b; QUIRÖS: De Deo

disp. 33 An et quomodo visio beata possit videre aeternam sui durationem, [nt. 18] 2738-79^
ibid. 60, 27, [nt. 18] 417b; P. MEZGER OSB.: Theologia scholastica 1, 9, 2, 10. Augsburg-Dillingen

1695, t.i, 92a.
21 J. MARTINEZ DE Ripalda SJ.: De ente supernaturali 59, 7-11. Bordeaux[-Lyon] 1634-45,

t.i, 598b-6oob. Zustimmend F. DE OviEDO: Integer Cursus philosophicus: De anima 7, 1, 21,

Lyon '1640, t.2, 121a (später relativiert: DERS.: Curs. phil.: De anima 7, 1, 36. Lyon T651, t.2,
99b/iooa). Kritisch ALDRETE: In Tert. part. 63, 4, 9-12, [nt. 15] t.2, 3336-343; QUIRÖS: De Deo

33> 4~5) [nt- t8] 274b; L. PENAFIEL: In Prim. part. 6, 24, 41-44, [nt. 14] t.i, 39ia/b.
22 IZQUIERDO: Op. theol. 21, 55-56, [nt. 5] t.i, Ö4oa/b.
23 „[...] varii excogitati sunt modi, quibus componantur haec tria: Primum, quod per

ipsam visionem beatificam Beatus reddatur conscius et prorsus certus atque securus de
aeternitate suae beatitudinis. Secundum, quod visio ipsa beatifica, essentialiter vera essen-
tialiterque subinde connexa cum omni suo obiecto sit. Tertium, quod nulla sit nihilominus
creatura essentialiter incorruptibilis semel producta, sed quaelibet post primum suae exis-
tentiae instans in quolibet alio ex sequentibus possit destrui [...] a Deo." IZQUIERDO: Op.
theol. 21, 52, [nt. 5] t.i, 639b.

24 Zu der, noch sehr erforschenswerten, Beziehung zwischen den beiden: J. SCHMUTZ:

Dieu est l'idée. La métaphysique d'Antonio Perez (1599-1649) entre néo-Augustinisme et
crypto-Spinozisme, in: Revue thomiste (2003), 495-526; Les innovations conceptuelles de la
métaphysique espagnole post-suarézienne: Les status rerum selon Antonio Pérez et Sebastian

Izquierdo, in: Quaestio 9 (2009), 61-99.



4O6 Sven K. Knebel

pflichten.2? Die posttridentinische Theologie hat indessen die Schau der
Seligen psychologisch aus dem Korsett der einfachen Vorstellung geholt
und dem Urteil geflissentlich angeglichen.26 Auch im Jenseits würde sich
die Tätigkeit des Verstandes demnach in Form prädikativer Sätze vollziehen

können. Das hat es erleichtert, die um 1300 begonnene Debatte um die
,Seligkeit im reflexiven Akt' wiederaufzunehmen.

Seine Hypothese entwickelt Izquierdo aus der Systematik des Urteils.
Er begreift die Schau der Seligen als den Idealfall eines Existentialurteils.
Semantisch hat das Existentialurteil die Besonderheit, daß für es die Drei-
heit des grammatischen Tempus unhintergehbar ist: Präsens, Vergangenheit,

Zukunft.27 Seine Referenz hängt auf der einen Seite von der Stipulation

eines Jetztzeitpunkts und auf der anderen von der Existenz eines
urteilenden Ich ab. Der Gebrauch des grammatischen Präsens impliziert, daß
von diesem Ich auf etwas bezuggenommen ist, das ihm koexistiert.28

Den semantischen Aspekt ergänzt Izquierdo durch den performativen.
Daß geistige Akte eine Zeitlang andauern, ist seine Meinung nicht.
Izquierdo ist handlungsmetaphysisch ,Aktatomist'.29 Von Verifikationswegen
ist das Urteil an ein bestimmtes Zeitdifferential gebunden, der in der
Psychologie erörterte Akttyp hat in Wirklichkeit molekulare Struktur.?0 Es ist

25 „Visio Dei est notitia incomplexa, haec autem notitia [sc. securitatis] complexa, quia
terminatur ad istud complexum ,Deus ordinavit istum actum beatificum semper continuan-
dum'." GUILHELMUS DE OCKAM: Super quattuor libros Sententiarum annotationes: In IV. Sent,

q. 13. Lyon 1495, XjrbG.
26 SOTO: In IV Sent. dist. 49 q. 3 art. 3, [nt. 15] t.2, 694a; L. MOLINA SJ. (f 1600):

Commentaria in Primam D. Thomae partem Q. 12 art. 8 disp. 6. Cuenca 1592, 410; SuÄREZ: De
Deo uno 2, 18, 8, [nt. 14] t.i, 115a; VÂZQUEZ: In Prim. Sec. 12, 6, [nt. 15] t.i, 86b; AEG. DE PRAE-

SENTATIONE (APRESENTAÇÂo) OSA. (f 1626): De animae et corporis beatitudine 4, 9, 4, 3.
Coimbra 1609-16, t.i, 5596/5608; G. FASULO (FASOLUS) SJ. (f 1639): In Primam partem
Summae S. Thomae commentaria Q. 12 art. 8, 14. Lyon 1623-36, t.i, 521b. Entsprechend findet
sich im Thomismus des 17. Jahrhunderts der Begriff der ,visio intuitiva' distinguiert: M.
TERRALAVORO OSB.: Metaphysica universalissima 7,18, 50. Neapel 1672-77, t.2, 655a/b.

27 „[...] censeo, omne iudicium creatum [...] de quovis obiecto prout existente, necessario
debere esse ex suo intrinseco modo tendendi aut de praesente, aut de praeterito, aut de fu-
turo. Nam alias non notificabit intellectui illud habenti ullam ex veritatibus existentialibus,
quae obiecto existenti prout existenti competere possunt." IZQUIERDO: Op. theol. 17, 62, [nt.
5] t.i, 501b. Vgl. Pharus Scient. 10, 189-198, [nt. 2] t.i, 2526-2543.

28 „[...] omne iudicium creatum de obiecto prout existente simpliciter atque adeo prout
praesente, quale est, quod huic propositioni respondet ,Hoc obiectum existit', [...] necessario
connotat prout praesens [...] se per se ipsum experimentaliter notum, quasi dicat ,Hoc obiectum

mihi praesenti, sive de praesenti existenti coexistens est'." IZQUIERDO: Op. theol. 17, 62,

[nt. 5] t.i, 502a.
29 Zu dieser Kategorie S.K. KNEBEL: Wille, Würfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der

moralischen Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1550-1700. Hamburg: Meiner 2000, 172-
187; U.G. LEINSLE OPraem.: Rodrigo de Arriagas Lehre von den Habitus, in: Bohemia Jesuitica
1556-2006, hg. P. Cemus. Prag: Univ. Karlova 2010, 509-524.

3° „[...] censeo, omne iudicium creatum [...] suapte essentia esse alligatum unico dum-
taxat instanti temporis, in quo primo existit [...] Unde omne iudicium creatum se ipso aut est
quoddam instans temporis realis, si pro unico instanti temporis imaginarii durât, aut est



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 407

eine Philosophie des Urteils auf dem ,zenonistischen' Standpunkt, auf dem
das finite Kontinuum, ein Zeitintervall, nicht aus unendlich Teilbarem .zu¬
sammengesetzt' zu denken ist, sondern aus einer finiten Menge von
Differentialen. 31 Im Hinblick auf ihre Vereinbarkeit mit der aristotelischen
Schulphilosophie war diese Hypothese in der Jesuitenscholastik nicht nur
kontrovers, sie wurde auch zensuriert.32 An die Zensur hat sich allerdings
nicht nur Izquierdo nicht gehalten.

Der entscheidende Schritt ist der Verzicht auf die Annahme, die selige
Schau wäre ihrer Struktur nach instantan. Bei Izquierdo ist sie auf die
Zeitachse projiziert: eine Abfolge atomarer Aktvollzüge, die offene Unendlichkeit

einer wohlgeordneten Ereignisklasse.33 Dieser Schritt fällt erst in die
Zeit nach Suärez. Zwar hatte es auch früher Zweifel an der Zumutung
gegeben, 34 sich von der Schau denken zu sollen, daß der Selige verzückt alles
auf einmal schaut,33 aber die Verzeitlichung der seligen Schau hat erst
Juan de Lugo (1583-1660)36 gelehrt.37 Nimmt man die kulturprotestantische

quoddam tempus reale ex partibus essentialiter successivis compositum, si durât pro pluri-
bus IZQUIERDO: Op. theol. 17, 62, [nt. 5] t.i, 502a. Vgl. Pharus Scient. 2, 257-267, [nt. 2]

t.i, îooa-ioib. Einverstanden: G. BUHON SJ. (f 1726): Philosophia ad morem gymnasiorum
ßnemque accomodata: Logica disputata 2, 1, 2, 5. Lyon 1723, t.i, 325-332. Ablehnend: QuiRÖS:
Op. philos. 99, 18, [nt. 14] 689a; F. PALANCO OMinim. (f 1720): Cursus philosophicus: Dia-
lectica minor 2, 14, 12. Madrid 1717, t.i, 46a.

31 „Supponimus [...], quodvis tempus continuum ex solis instantibus indivisibilibus con-
stare." IZQUIERDO: Op. theol. 21, 57, [nt. 5] t.i, 641a. Izquierdos Theorie des Kontinuums
folgen J. DE ULLOA SJ. (f 1721): Philosophia naturalis 2, 7. Rom 1712, i5off.; A. LOCHERER OFM.:
Clypeus philosophico-scotisticus: Physica 4, 2, 14. Augsburg 1742, t.2, 402b.

32 Ordinatio pro studiis superioribus a R.P.N. Francisco Piccolomineo ad Provincias missa
anno 1651 Phil. no. 25, in: Ratio Studiorum et Institutiones scholasticae Societatis Jesu, hg.
G.M. Pachtler SJ. Berlin 1887-94 / ND Osnabrück: Biblio 1968, t.3, 92.

33 „Concluditur [...], visionem Dei per quodvis tempus divisibile seu finitum seu infinitum

duraturam non posse non esse successivam compositamque ex tot visionibus quasi partial

ibus, quot sunt instantia talis temporis. Quarum unaquaeque unico et proprio instanti
suo per suam essentiam ita sit alligata, ut in eo solo possit existere." IZQUIERDO: Op. theol.
21, 57, [nt. 5] t.i, 641a.

34 ADAM WODEHAM OFM. (t 1358): In II Sent. dist. 1 q. 8 art. 2. Paris 1512, fol. io8va; F. DE

SYLVESTRIS OP. (f 1528): Commentaria in Summam contra gentiles 3, 59, 9, in: THOMAS

AQUINAS: Opera omnia ed. Leonina. Rom: Garroni 1918-30, t.14, 166b. Zustimmend P. DE

LORCA O.Cist. (t 1612): Commentaria et disputationes in universam Primam Secundae S. Tho-
mae 1, 25, 4. Alcalâ 1609, t.i, i47a/b.

35 THOMAS VON AquiN: Summa theologica I q. 12 art. 10. Innerhalb der Jesuiten bekräftigt
von SUÂREZ: De Deo uno 1, 2, 27, 17, [nt. 14] t.i, 169b. Bis etwa gegen 1630 geschlossen
aufrechterhalten von Francesco Albertini, Philippe Moncé, Adam Tanner, Jean Le Prévost.

36 E. OLIVARES SJ.: Juan de Lugo (1583-1660). Datos biogràficos, sus escritos, estudios
sobre su doctrina, bibliograßa, in: Archivo Teolögico Granadino 47 (1984), 5-129.

37 „[...] supponendo [...], visionem beatam, sicut et alios actus intellectus et voluntatis,
esse entitates intrinsece successivas [...]." LUGO: De Incarn. 19, 20, [nt. 18] 288a. Genauso
dann A. PEREZ SJ.: In Primam partem D. Thomae: De Deo uno 1, 2, 189. Rom 1656, 58b; DERS.:

In Secundum et Tertiam partem D. Thomae 4, 7, 4, 7. Lyon 1669, 2gib-292a (in Antwort auf
ibid. 4, 7, 2, 4, op. cit. 285b). Ein Perezschüler versichert: „Licet visio sit essentialiter succès-



4O8 Sven K. Knebel

Unterscheidung zwischen ,modernen' und .vormodernen'
Jenseitsvorstellungen,38 dann datiert die Moderne von Lugo. Auch der Kardinal hat
auf Widerspruch gefaßt sein müssen. Der ist nicht ausgeblieben, auch
innerhalb der Jesuitenscholastik nicht.39 Besonders kontrovers an seinen
Thesen war abermals die involvierte, sehr eigentümliche, Theorie des Kon-
tinuums.40 Auch sie traf die Zensur.4'

Nur in der Hauptsache stimme er Lugo zu, betont Izquierdo.42 Die Ver-
zeitlichung der Schau hat den Vorteil, den Wahrheitsanspruch des
perennierend miteinfließenden Urteils „Von nun an werde ich für alle Ewigkeit
Gott sehen und selig sein" (Ex nunc per totam sequentem aeternitatem
videbo Deum et ero beatus)43 theologisch erträglich zu machen. Eine krea-
türliche Gegeninstanz zur Allmacht wird so nicht aufgebaut. Lugo hatte
das 1633 im Rahmen seines Inkarnationstraktats erklärt: Auf diese Weise
sei sichergestellt, daß die selige Schau durchgängig kontingent und in
jedem ihrer Teile vergänglich ist. Zwar stellt der jeweils aktuell vollzogene
Akt sich selbst als präsent und die anderen als zukünftig dar, und unter
dieser Voraussetzung kann der Fall allerdings nicht eintreten, daß diese
anderen nachher etwa auch nicht existieren. Aber das ändert nichts daran,
daß sie alle der Reihe nach vergehen. Die Notwendigkeit, mit der die
Schau ihre Fortsetzung findet, reduziert sich auf eine hypothetische
Notwendigkeit (nécessitas ex suppositione).44

siva et mensuretur tempore, adhuc potest constituere beatitudinem stabilem et permanentem."

CONTI: De vis. beat. 13,13, [nt. 15] 540.
38 M. MULSOW: Das Planetensystem als Civitas Dei. Jenseitige Lohn- und Strafinstanzen

im Wolffianismus, in: Das Jenseits. Facetten eines religiösen Begriffs in der Neuzeit, hg. L.

Hölscher. Göttingen: Wallstein 2007, 40-62.
39 „Hoc tarnen mihi non placet, sicut fere nulli authori." M.A. ALOZ Y ORRAZA OSST.:

Selectae Disputationes theologicae scholasticae 3, 272. Valencia 1642, t.i, 408a. Vgl. MARTI-
NON: Disp. theo/.: De Incarn. 10, 28, [nt. 14] t.4, 260a; ALDRETE: In Tert. part. 63, 4, 15, [nt. 15]

t.2, 334b/335a-
4° ArRIAGA: In Prim. part. 6, 9-10, [nt. 15] t.i, 87a; OviEDO: Curs. phil.: Physica 16, 1, 14,

[nt. 21] ('1640) t.i, 395a. Vgl. S.K. KNEBEL: Arriagas Kontinuumdiskussion im historischen Kontext:

Ein unveröffentlichter Traktat des Tirso Gonzalez de Santalla SJ. (i624~iyo5), in: Philoso-
phiae et Musicae. Liber iubilaris Professori Stanislao Ziemianski SJ. LXXV. anno celebranti di-
catus, hg. R. Darowski SJ. Krakau: Ignatianum 2006, 431-466.

41 Ordinatio pro studiis superioribus Phil. no. 26, in: Ratio Studiorum, [nt. 32] t.3, 92.
42 IZQUIERDO: Op. theo/. 21, 57, [nt. 5] t.i, 641a.
43 Ibid.
44 LUGO: De Incarn. 19, 20, [nt. 18] 288a. Verteidigt von ROSMER: De Deo uno 1, 4, 4, [nt.

16] 307-309. Dagegen ARRIAGA: In Prim. part. 6, 13, [nt. 15] t.i, 88a; OviEDO: Curs. phil.: De
anima 7, 1, 24-25, [nt. 21] ('1640) t.2, I2ib/i22a; MARTINON: Disp. theo!.: De Incarn. 10, 27, [nt.
14] t.4, 2596/2603.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 409

In Izquierdos Übernahme dieser Lösung verschiebt sich der Focus von
der behaupteten Harmlosigkeit dieser Sorte Notwendigkeit auf die
Binnenstruktur der Serie:45

Auf dieser Grundlage begreift sich leicht, auf welche Weise der Selige
vermöge der beseligenden Schau selber, die essentiell wahr ist, die Ewigkeit
seiner Seligkeit sehen kann, ohne daß deswegen irgendetwas Geschaffenes zu
setzen wäre, das unvernichtbar ist. Wie diese drei Artikel zusammenhängen,
war ja das Problem. Vermöge nämlich jedwedes einzelnen der essentiell
wahren Akte, aus deren Menge die vollständige sukzessive und ewige selige
Schau besteht, sieht der Selige in vollster Klarheit erstens Gott, zweitens den
jeweiligen einzelnen Akt und drittens ausnahmslos alle anderen, die der
Reihe nach zukünftigen und auch zurückliegenden Akte. Auf diese Weise
sieht er vermöge seiner vollständigen und ewigen seligen Schau, die essentiell

wahr ist, eben diese selige Schau. Daß in dieser Hypothese irgendetwas
Unvernichtbares vorkäme, davon kann so wenig die Rede sein, daß es hier
vielmehr nichts gibt, was nicht, kaum daß es existiert, notwendig der
Vernichtung anheimfallt.

Bei Izquierdo bekommt der Selige ein Verhältnis nicht nur zu der Sequenz
von Akten, durch die er seiner künftigen Seligkeit versichert ist, sondern
zu der gesamten Sequenz, vorwärts und rückwärts.

Das Ergebnis dieser Akzentverschiebung ist ein doppeltes.
Dem Seelenleben im Jenseits wird die uns aus Descartes' III. Meditation46

geläufige prekäre Existenzweise beigelegt. Von Moment zu Moment
muß der Selige von Gott im Sein erhalten sein, seine Existenz ist unbedingt

an den jeweiligen Jetztzeitpunkt gekoppelt. Gleichzeitig entschränkt
sich aber dem Seligen sein Seelenleben auf der Zeitachse. Der Selige
bekommt sozusagen eine Zeitmaschine eingebaut. Das wäre sehr gleichgültig,

wenn es sich rückwärts und vorwärts immer um die gleichen Aktinhalte

handelte. Doch so ist es nicht gemeint. Izquierdo relativiert nach
Kräften die typmäßige Identität der Akte.4? Die folgende Schau muß,

45 „Hoc posito fundamento, iam facile apparet, quomodo Beatus per ipsam visionem
beatificam essentialiter veram aeternitatem suae beatitudinis videre possit, quin detur ulla
creatura essentialiter indestruibilis. In quorum trium coniunctione stabat difficultas vin-
cenda [...]. Nempe per unamquamque visionem particularem et essentialiter veram earum,
ex quibus constat intégra visio beatifica successiva et aeterna, clarissime videt Beatus tum
Deum, tum ipsam eamdem visionem partialem, tum caeteras omnes suo ordine futuras at-
que etiam praeteritas, nulla dempta. Sicque fit, ut per suam integram et aeternam visionem
beatificam essentialiter veram totam eamdem visionem beatificam videat. Tantumque abest,
ut hic interveniat creatura aliqua indestruibilis, ut potius nulla sit, quae non debeat ne-
cessario destrui ultra primum instans suae existentiae." IZQUIERDO: Op. theol. 21, 58, [nt. 5]

t.i, 64ta/b.
46 R. DESCARTES: Meditationes de prima philosophia, in: Œuvres, hgg. Ch. Adam/P.

Tannery. Paris: Cerf i897ff., t.7, 49.
47 IZQUIERDO: Op. theol. 21, 21, [nt. 5] t.i, 633a. Dazu kritisch D. DE AVENDANO SJ. (f

1688): Recognitio tomi primi Problematum Theologicorum, in: Auctarii Indici tomus quartus



4io Sven K. Knebel

ungeachtet sie dem Seligen schon präsent war, der vorangegangenen nicht
gleichen. Auf die sog. Sekundärobjekte in ihrem Wechsel legt Izquierdo
gesteigert Wert.48 Es gibt Neuigkeiten im Jenseits, es gibt Erkenntnisfortschritt.49

Welche Implikationen das hat, wird umständlich dargelegt:
Neben dem Erkenntnisprinzip, dessen Einstrahlung zur Gottesschau befähigt,
muß es auch solche Erkenntnisprinzipien geben, die nur zeitweilig zu
sehende Dinge vorstellig machen. Durch temporäre Einstrahlungen nach
dem okkasionalistischen Schema?0 wird für die Produktion derjenigen
Akte gesorgt sein müssen, welche neben den invarianten Bestandteilen der
Schau auch solche veränderlichen aufweisen.?1 In der wohl von seinem
Freund Athanasius Kircher (1602-1680) inspirierten Manier, auf die
Izquierdo sich in den Considerations de los quatro Novissimos del Hombre
(1672), einem für ein Laienpublikum bestimmten Text, den Himmel
ausmalt, ist die Prominenz des Themas Tourismus weder zufällig noch eine
Konzession ans Publikum. Dort findet sich auch ein vielsagender Querverweis

auf Izquierdos eigene Abhandlung zur mathematischen Kombinatorik.?2

Izquierdo ist nämlich überhaupt nicht gewillt, sich die Vorfreude
auf die kontemplativen Genüsse des Jenseits durch die Idee einer ewigen
Wiederkehr des Gleichen verderben zu lassen. Für ihn bleibt es bei einer
linearen Unendlichkeit der Akte.??

Trotzdem nun soll die Zukunft antizipierbar, also doch keine offene
Zukunft sein. Izquierdo sieht darin keinen Widerspruch, das ist
bemerkenswert. Wenn jeder einzelne Aktvollzug alles an Information enthält,
was dazu nötig ist, um den Seligen seiner auch künftigen Seligkeit zu
versichern: liegt das daran, daß seine Theorie des Kontinuums es Izquierdo
ermöglicht, Serien selbstreferentiell zu konzipieren und die Totalität der
Serie als Merkmal schon jedem ihrer Teile zuzueignen? Das wäre der
Grundgedanke der Infinitesimalrechnung. Von deren mereologischen
Prinzipien wissen wir, daß Leibniz sie auch in die Metaphysik eingeführt hat.
Auch Leibniz ist es wichtig gewesen, seine Monaden radikal zu verzeit-

§ 524. Antwerpen 1686, 195b („philosophandi modus peregrinus in Scholis et parum verisi-
milis").

48 IZQUIERDO: Op. theo/. 21, 59, [nt. 5] t.i, 641b.
49 Ibid. 21, 59, [nt. 5] t.i, 641b. Zu Izquierdos Fortschrittsbegriff: Ibid. 32, 57, [nt. 5] t.2,

451b.

5° Vgl. ARRIAGA: In Prim. part. 13, 31, [nt. 15] t.i, i53a/b.
?' IZQUIERDO: Op. theo/. 21, 60, [nt. 5] t.i, 64ib/642a. In der vierten Zeile ist statt „obiec-

terum creaturam" zu lesen: „obiectorum creatorum".
52 IZQUIERDO: Consideraciones, [nt. 10] 394 (dt. Ausg. Erwegungen, [nt. 10] 250). Die in

den Consideraciones zahlreichen Querverweise auch auf das Opus theologicum sind in der
deutschen Ausgabe gestrichen.

53 Op. theol. 13,153, [nt. 5] t.i, 407b.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 411

liehen.54 Nun ist Izquierdo aber, trotz seiner mathematischen Interessen,
nicht der Erfinder der Infinitesimalrechnung, und die Ähnlichkeit der
Jenseitsvorstellungen der Leibnizschen Metaphysik dürfte ihrerseits von
Izquierdo unbeeinflußt sein. Der Jesuit Des Bosses (1668-1738) hat sich in
einer anderen Angelegenheit bei Leibniz danach erkundigt, aber fast
schwören wollen (iurare paene ausim), daß Leibniz das Opus theologicum
nie zu Gesicht bekommen hat, und Leibniz hat dem Übersetzer der Théo-
dicée die Richtigkeit dieser Vermutung postwendend bestätigt.55

Besser sehen wir uns daher im Text selbst nach einer Erklärung dafür
um, womit Izquierdo den Sicherheitsanspruch befriedigt, also für die eben
etwas salopp sogenannte .Zeitmaschine'. Gott hat selbstverständlich die
Serie der Akte vorhergesehen, um die zu zeitigen der Verstand des Seligen
die ganze Ewigkeit hindurch seine teilursächliche Mitwirkung erbringt: ad
concausandas eas [sc. visiones], quas Deus praeviderit ab ipso intellectu per
totam aeternitatem concausandas de facto. 56 Die unendliche Serie der seligen

Schau - series successiva infinita a parte posf>7 - ist ein auf jeden Seligen

individuell zugeschnittenes Programm. Daß das Transfinite
widerspruchsfrei möglich sei, speziell in dieser Materie, galt in der Jesuitenscholastik

für ausgemacht.58 Was Izquierdo an dieser Stelle beschäftigen muß,
ist lediglich, wie unter dieser Voraussetzung die Zeitmaschine funktioniert.

Dazu rekurriert seine Hypothese auf das Bewußtsein. Der Sicherheitsanspruch

wird in der Weise befriedigt, daß der Grund für die Sicherheit in
das Bewußtsein verlegt wird. Ausdrücklich stellt und bejaht Izquierdo die
Frage, ob die selige Schau selbstreflexiv ist, d.h. ob sie von Bewußtsein
begleitet ist. Damit, daß das so im Allgemeinen bejaht wird, wäre noch nichts
gewonnen, denn dieses Merkmal hat für einen Verfechter der Virtualre-

54 G.W. LEIBNIZ: Monadologie § 22, in: Die philosophischen Schriften, hg. C.I. Gerhardt.
Berlin r875-9o/ND Hildesheim: Olms 1965, t.6, 610; Nouveaux Essais sur l'entendement, op.
cit. t.5, 48; Opuscules et fragments inédits, hg. L. Couturat. Paris: Alcan 1903, 521.

55 „R.P. Sebastiani Izquierdo nihil aliud me inspicere memini quam librum inscriptum
Pharus Scientiarum, quem iuvenis vidi, sed ideam eius paene amisi." Leibniz an Des Bosses,
Hannover 16.6.1712, in: LEIBNIZ: Phil. Sehr., [nt. 54] t.2, 449b

56 IZQUIERDO: Op. theol. 21, 60, [nt. 5] t.i, 641b.
57 Ibid. 13, 235, [nt. 5] t.i, 419b; ibid. 13, 173, [nt. 5] t.i, 411a; ibid. 13, 202-204, [nt- 5] t.i,

4i4a/b; ibid. 13, 222, [nt. 5] t.i, 418a.
58 G. VÂZQUEZ: Commentaria ac Disputationes in Primam partem S. Thomae 63, 10. Alcalà

1598, t.i, 501a; A. RUVIO SJ. (j- 1615): Commentarii in octo libros Aristotelis de Physico auditu 3,
78-81. Valencia 1606, fol. i67va-i68rb; F. ALBERTINI SJ. (f 1619): Corollaria, seu Quaestiones
theologicae ex principiis philosophicis incomplexis 2, 4, 8, 2. Lyon 1616, 248b; D. RUIZ DE

MONTOYA SJ. (f 1632): Commentarii ac Disputationes de scientia, de ideis, de veritate, ac de

vita Dei 20, 4, 7-9. Paris 1629, iÔ4a/b. Generell zu den theologiegeschichtlichen
Anknüpfungspunkten des mathematischen Begriffs des Transfiniten vgl. J. TERNUS SJ.: Ein Brief
Georg Cantors an P. Joseph Hontheim S.J., in: Scholastik 4 (1929), 561-571.



412 Sven K. Knebel

flexion überhaupt jeder Erkenntnisakt.59 Bei dem Bewußtsein im Jenseits
muß also noch etwas hinzukommen. Wodurch es exzelliert, kann nur der
Vergleich damit lehren, was man im Diesseits schon hat. Normalerweise,
sagt Izquierdo, bringt es das Aktbewußtsein nicht zu einer Klarheit, die
der gleichkäme, welche der jeweilige intentionale Gegenstand hat. Das sei
bei der seligen Schau anders.60 Begründet wird das folgendendermaßen:

Ebenso klar und vollkommen, wie durch die selige Schau, vermöge ihres
Drahts zu Gott, die für den Seligen relevanten übrigen Kreaturen zu sehen
sind, muß erst recht die Schau selber zu sehen sein, denn sie ist die für ihn
allerwichtigste dieser Kreaturen oder doch eine der allerwichtigsten.
Vermittelst einer anderen Schau kann sie nun nicht so zu sehen sein, jedenfalls
nicht in ihrer Präsenz; sonst geriete man in einen infiniten Regreß. Folglich
muß sie als solche unmittelbar durch sich selbst so zu sehen sein.61

Der Selige geht in der Situation also nicht auf, stets steht er auch daneben,
das ist der Grundgedanke. Daß er sich, abgesehen von Gott, für nichts so
sehr interessiert wie gerade für diesen Gegenstand, seine Schau, ist eine
Annahme, die auch dem strengen spanischen Thomismus nicht fremd
ist.62 Dieser Gedanke wird nun in die Hypothese eingebaut:

Unter der Voraussetzung unserer oben dargelegten Theorie, daß die selige
Schau notwendig sukzessiv verfaßt ist, bekunden sich deswegen die jeweils
genau datierbaren einzelnen Akte, solange sie präsent sind, unmittelbar als
solche in besagter Klarheit und Vollkommenheit dem Verstand des Seligen.
Hätte es nämlich jedweder, solange er präsent ist, nötig, durch einen reflexen
Akt bekundet zu werden, der zu demselben Zeitpunkt präsent ist, dann
bedürfte es dazu eines zu demselben Zeitpunkt präsenten höherstufig reflexen
Akts, und der seinerseits wiederum, und man geriete ins Unendliche. Das ist
absurd.63

Die Unterbindung eines infiniten Regresses dient Izquierdo hier nicht dazu,

um sicherzustellen, daß die selige Schau, aus bestimmten theologi-

59 „Ego breviter censeo i°, visionem beatificam non posse non per se ipsam praebere
intellectui Beati experimentalem notitiam sui, sive illi sese per se ipsam experimentali modo
notificare. Id quod commune est omni cognitioni respectu suae potentiae cognoscitivae,
iuxta doctrinam traditam in Pharo Scientiarum IZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.i,
642a.

60 „[...] censeo 20, visionem beatificam ex sua peculiari natura tarn clare et perfecte videri
a Beato per se, quam per ipsam ab eodem videtur ipsum obiectum." Ibid. 21, 62, [nt. 5] t.i,
642a. Vgl. KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 72.

61 „[...] qua claritate et perfectione per visionem una cum Deo videntur caeterae
creaturae ad Beatum spectantes [...], eadem potiore iure debet videri visio ipsa, quae ipsarum
creaturarum potissima, aut una ex potissimis est; et nequit sie videri per aliam visionem,
saltern ut praesens, ne abeatur in infinitum; proindeque ut talis per se ipsam sie necessario
videnda est." IZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.i, 642a.

62 IOANNES A S. ThOMA OP. (f 1644): Cursus theologicus: In Primam Secundae D. Thomae
2, 6, 16. Köln 1711, t.4, 139a.

63 IZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.i, Ö42a/b.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 413

sehen Rücksichten, für die Reflexion nach dem Schulbegriff tabu bleibt.
Vielmehr wäre durch den Rekurs auf Reflexion für das Kontinuitätsproblem
nichts gewonnen.6? Die vertikale Dimension wird entleert, das unterstreicht
die Vollbesetztheit in der Horizontalen. Von außen gleicht die Schau einer
Perlenkette. Auch durch die Durchsichtigkeit, die zu der perlenartigen
Sprödigkeit hinzukommt, welche in dieser Vorstellungsweise der einzelne
Aktvollzug hat, ist jedoch die eingangs vorgetragene Hypothese noch nicht
eingeholt.

Außerdem bekunden die einzelnen Akte, solange sie präsent sind, demselben
Verstand in derselben Klarheit auch die übrigen Akte, sowohl die vergangenen

als auch die künftigen, und zwar in der Reihenfolge, in der sie vergangen
bzw. zukünftig sind. Folglich hat ein jeder, solange er präsent ist, sozusagen
reflexiv sich in seiner Präsenz und alle anderen direkt als vergangene und
zukünftige zum Gegenstand.66

Das Bewußtsein erzeugt diachron Mobilität. Indem sich der Akt zum
Jetztzeitpunkt von den anderen Akten durch das perennierende Bewußtsein
unterscheidet, ermöglicht er aus seiner Position in der Mitte rückwärts
und vorwärts die Bezugnahme auf jeden anderen Akt der wohlartikulierten
Serie. Diese Bezugnahme ist darum nicht selber eine Bewußtseinsleistung,
sondern ein direkter Akt. Es wird vor- und zurückgespult. Wenn die Serie
der seligen Schau ein Film ist und Gott der Regisseur dieses Films, dann ist
das Bewußtsein sozusagen der Videorecorder.

Wer Lugos Hypothese plausibel fand, hat das von Izquierdos Aneignung

nicht ebenso finden müssen. Die Einführung der Retrospektive war
nach Ansicht des Belgiers Paul Rosmer (1605-1664) ein Fehler, denn
dadurch verfestige sich, im Widerspruch zu der Voraussetzung, der
Strukturzusammenhang doch zu einer unvernichtbaren Totalität.67 Noch auf
einem anderen Blatt steht, ob Izquierdos Lösung bewußtseinstheoretisch
gegenüber dem 14. Jahrhundert einen Fortschritt bedeutet. Damals war das
Bewußtsein akut geworden, weil in Anbetracht von Gottes Allmacht

64 Vgl. hingegen REQUESEN: In Prim. Sec. 1, 3, 84. 91, [nt. 15] 64a. 66b. Requesens
Thomaskommentar war die jüngste hier von Izquierdo verarbeitete Neuerscheinung. Siehe die
(zustimmende) Bezugnahme IZQUIERDO: Op. theol. 21, 48, [nt. 5] t.i, 639a.

65 Dazu ausführlicher ARRIAGA: In Prim. part. 6, r3, [nt. 15] t.i, 88a; ROSMER: De Deo uno
1, 4, 5, [nt. 16] 315h

66 „Insuperque singulae, dum praesentes sunt, caeteras tarn praeteritas quam futuras,
quo ordine illae sunt praeteritae vel futurae, eidem intellectui eadem claritate notificant;
atque ita unaquaeque, dum praesens est, se ipsam ut praesentem quasi reflexe et caeteras
omnes directe ut praeteritas et ut futuras pro obiecto habet." IZQUIERDO: Op. theol 21, 62,
[nt. 5] t.i, 642b.

67 „Si ponatur quaelibet pars visionis esse repraesentativa sui, et partis subsequentis, et
simul antecedentis, et simul quod quaelibet antecedens repraesentet etiam se repraesentan-
dam a subséquente tanquam antecedentem, maius est fundamentum asserendi illam visio-
nem esse ex natura sua indestruibilem collective acceptant." ROSMER: De Deo uno 1, 4, 4, [nt.
16] 309-312. Zur Differenz zwischen Lugo und Izquierdo ibid. 1, 4, 4, [nt. 16] 302.



414 Sven K. Knebel

oberhalb der vermögenspsychologischen Disjunktion von Verstand und
Willen eine Instanz anzugeben war, in bezug auf welche von einem
unveräußerlichen Anteil des Seligen an seinen verschiedenartigen in die
Seligkeit involvierten Akten überhaupt die Rede sein kann.68 Im 17.

Jahrhundert unterbleibt die Definition einer solchen Instanz hingegen
selbst dort, wo mit Hilfe der Virtualreflexion die Fixiertheit auf den
Jetztzeitpunkt überwunden sein soll.

Nun ist der .Videorecorder' bewußtseinstheoretisch allerdings nicht Iz-
quierdos letztes Wort. Wenn wir noch einmal auf den systematischen
Ausgangspunkt zurückkommen - das Existentialurteil -, dabei aber jetzt von
den Schranken der Kreatürlichkeit abstrahieren, dann ergibt sich für die
Zeitlichkeit des Bewußtseins noch eine andere Auslegung. Izquierdo
schreckt nämlich nicht davor zurück, ein Denkverbot anzugreifen und
auch Gottes Wissen zu verzeitlichen. Daß x künftig ist, daß x gegenwärtig
ist, und daß x vergangen ist, sind in Gottes Verstand nicht, wie in unserem
Verstand, unterschiedliche Tatsachen, die im Lauf der Zeit so zu konstatieren

sind. Wieso, opponiert Izquierdo schon in der Pharus Scientiarum,
sollen sie das eigentlich nicht sein?6?

2. Gottes Standpunkt und die A-Theorie der Zeit

Wir können uns nicht vorstellen, zwischen Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft nicht zu unterscheiden. Dabei ist die Unterscheidung kulturell
vermittelt, sie ist uns durch die antike Grammatik buchstäblich andressiert.70

Anwälte der .wissenschaftlichen Weltauffassung' fordern beharrlich,
diese Begriffe aus der Wirklichkeitsbeschreibung auszuschließen. Zu
physikalischen Zwecken genüge die Unterscheidung von Früher und Später.
„Zukunft und Vergangenheit führen ein bloßes Phantasiedasein in den
Gedanken vorstellender Subjekte und würden bei etwaniger Aufhebung jeder
Intelligenz völlig zu Nichts."71

Da der Streit nicht zu schlichten ist, ist es zeitphilosophisch heute
üblich, im Anschluß an McTaggart (1866-1925), zwischen zwei Optionen zu
unterscheiden: ,A-Theorien', die drei Dimensionen der Zeit akzeptieren,

68 KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 77-80.
69 „[...] videtur, futuritionem, praesentiam et praeteritionem rerum aliquando existen-

tium perinde relate ad intellectum Dei atque ad nostrum esse veritates diversas successu
temporis iudicabiles atque adeo scibiles, et non aliter." IZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 199-
200, [nt. 2] t.i, 254a/b.

70 Quisnam est, qui dicat mihi non esse tria tempora, sicut pueri didicimus pueros-
que docuimus, praeteritum, praesens et futurum [...]." AUGUSTINUS: Conf. XI, 17, 22.

71 O. LIEBMANN: Über subjective, objective und absolute Zeit, in: DERS.: Zur Analysis der
Wirklichkeit (T876). Straßburg: Trübner 1900, 87-112, hier 91. Vgl. B. RUSSELL: Theory of
Knowledge (1913), Collected Papers vol. 7. London: Routledge 1993, 64f.; D.H. MELLOR: Real
Time II. London: Routledge 1998, 2. Dagegen C.F. VON WEIZSÄCKER: Aufbau der Physik.
München: Hanser 1985, 48L



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 415

und ,B-Theorien', die das nicht tun. In ähnlicher Absicht haben manche
Scholastiker dieses Merkmal, den Unterschied der Zeiten, als eine extrin-
sische Denomination aufgefaßt.72 B-Theorien sind eben alles andere als

erst neueren Datums. Sie dienen traditionell dem Monotheismus. Seit den
Eleaten73 und namentlich seit Augustin ergeht an den gebildeten Europäer
die Zumutung, sich Gott über die Unterscheidung der Zeiten erhaben zu
denken. „Nur Gott ist es vorbehalten, den ganzen Umfang der Zeit zu
erkennen, für ihn gibt es keine Vergangenheit und keine Zukunft, sondern
alles ist Gegenwart."74 Dennoch verwirrt sich in Gottes Verstand die
Weltgeschichte nicht. Für denjenigen Wissenstyp Gottes, welcher die
Weltschöpfung voraussetzt (scientia visionis), hatte Thomas von Aquin ein
Panoramamodell der Weltgeschichte.^ Unter Zugrundelegung dieses
Modells ist im Spätmittelalter der B-theoretische Präsentismus als das Gerüst
des Monotheismus scholastisch ausbuchstabiert worden.76

In Gestalt des Gegensatzes von .aristotelisch' und .stoisch' durchzieht
der Gegensatz von A-Theorien und B-Theorien auch die Geschichte der
Logik. Während in der .stoischen' Logik Sätze ein für allemal wahrheitsde-

72 „[...] adverte: Esse de praeterito, vel de praesenti, aut futuro, esse denominationem ex-
trinsecam, tum in ipsa propositione, tum in obiectis ipsis." R. DE ARRIAGA SJ.: Cursus philoso-
phicus: Logica 14, 50. Antwerpen 1632, 196b. Zur Terminologie S.K. KNEBEL: Intrinsic and
Extrinsic Denomination. The 14th Century Connection 0f iy'h Century Aristotelianism, in: Der
Aristotelismus in der Frühen Neuzeit: Kontinuität oder Wiederaneignung?, hgg. G. Frank/A.
Speer. Wiesbaden: Harrassowitz 2007, 97-115.

73 AMMONIOS HermeiU: In Aristotelis De interpretatione commentarius, hg. A. Busse
CAG IV/5). Berlin 1897, 133, 18-29. Vgl. Th. Raynaud SJ. (f 1663): Theologia naturalis 7, 95.
Lyon 1622, 710b; D. PETAU (PETAVIUS) SJ. (f 1652): Dogmata theologica: De Deo 3, 4, 3, hg. J.B.
Fournials. Paris 1865, t.i, 280a; ibid. 4, 2, 9, op. cit. t.i, 344^3458.

74 M. DE CERVANTES: Leben und Taten des scharfsinnigen Edlen Don Quixote von la Man-
cha 9, 8, übers, von L. Tieck. Wiesbaden: Vollmer 1975, 403a. Vgl. z.B.: IOANNES DE BASSOLIS

OFM. (f 1347): Opera in IV Sententiarum libros: 1 Sent. dist. 39 q. 1 art. 2 concl. 4. Paris 1516,

fol. 20orb; IOANNES MAIOR (f 1550): In Primum Magistri Sententiarum disputationes et deci-
siones dist. 39 q. 1. Paris '1530, fol. 78va; SUÄREZ: Disp. met. 50, 3, 12, [nt. 14] t.26, 926a; J.

GERHARD (f 1637): Loci theologici 2, 143, hg. E. Preuss. Berlin: Schlawitz 1863, t.i, 309b~3iob;
A. HEEREBOORD (f 1659): De scientiae divinae immutabilitate, in: Meletemata philosophica.
Leiden 1654, 75-78, hier 77b; S.J. BAUMGARTEN (f 1757): Evangelische Glaubenslehre Bd. 1, hg.
J.S. Semler. Halle 1759, 245ff.; M.J. SCHEEBEN (f 1888): Handbuch der katholischen Dogmatik:
Gotteslehre §§ 257-258, hg. M. Schmaus. Freiburg i.Br.: Herder '1948, Bd. 2, 102L; A. SCHWEIZER

(f 1888): Die Glaubenslehre der evangelisch-reformirten Kirche § 38. Zürich: Orell &
Füssli 1844, Bd. 1, 2Ö8f.

75 THOMAS VON Aquin: Summa theologica Q. 14 art. 13 ad 3; De veritate Q. 2 art. 12.

76 „Deus intelligit cursum Sortis, et praeteritionem eius, vel futuritionem, non tarnen in-
telligit per modum praeteritionis, et futuritionis, sed praesentialitatis modo. Consistit enim
in hoc fundamentum, quod tollatur a Deo omnis praeteritio et futuritio." A. MADRIGAL (TOS-
TATUS) (f 1454): Commentaria in librum Iosue 11, 77. Köln 1613, t.2, 79aB. Aus einem diesem
Bibelkommentar eingefügten Traktat im Umfang von über sechzig engbedruckten
Folioseiten (op. cit. 21a-284b), nämlich den Fragen 13 bis 82 zu dem Vers los. 11, 20. Auch in der
posttridentinischen Scholastik noch fleißig studiert. Vgl. z.B. Th. SmisinG OFM. (f 1626):

Disputationes theologicae 2, 4, 83. Antwerpen 1627, t.i, i25a/b; QUIRÔS: De Deo 48, 28, [nt.
18] 335b.



4i6 Sven K. Knebel

finit sind, kann in der .aristotelischen' Logik - die Gänsefüßchen sollen die
Möglichkeit offenhalten, daß es sich bei diesen Bezeichnungen vielleicht
doch um idealtypische Abstraktionen handelt - aus einem falschen ein
wahrer Satz werden, und umgekehrt.77 Sätze sind hier etwas, dessen
Wahrheitswert von dem Äußerungszeitpunkt abhängt. Das grammatische Tempus

ist nicht etwas, wovon logisch abstrahiert werden kann und muß.
Wenn ein Ereignis x heute noch in der Zukunft hegt („Christus est
nasciturus") und morgen schon der Vergangenheit angehört („Christus est na-
tus"), sagt Thomas von Aquin, haben die diesbezüglichen wahren Sätze
nicht dieselbe Tatsache zum Gegenstand.78 Thomas und dann wieder Suä-

rez haben die aristotelische Position des Wahrheitswertwechsels bekräftigt.

79 So weit spricht aus Izquierdos Frage also einfach der Aristoteliker.
Obwohl Thomas das Bekenntnis zu der logischen Unhintergehbarkeit

der drei Zeiten auf den Wissenshaushalt der endlichen Geister beschränkt,80
haben seine Kommentatoren ihn in diesem Punkt undeutlich gefunden.81
Es ist aber der menschliche Verstand, welcher es nicht lassen kann, überall
Vergangenheit und Zukunft einzumengen.82 Gottes Wissenshaushalt
funktioniert anders. Da stehen die Tatsachen unwandelbar fest, vielleicht sogar
unter Aufopferung der universalen Geltung des Satzes vom Widerspruch.83

77 ARISTOTELES: Cat. 5, 4aio-4bi9; Metaph. IX, 10, 10511113-15. Vgl. J. HlNTIKKA: Time and

Necessity. Oxford: Clarendon 1973, Ö5ff.; M. FREDE: Die stoische Logik. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1974, 44ff. Eine vorzügliche Analyse der scholastisch elaborierten aristotelischen

Position gibt P. PÉREZ-ILZARBE: Time and Propositions in Jerônimo Pardo, in: Medieval
and Renaissance Logic in Spain, hgg. I. Angelelli/P. Pérez-Ilzarbe. Hildesheim: Olms 2000,
251-273.

78 THOMAS VON Aquin: Summa theologica I q. 14 art. 15 ad 3; q. 16 art. 8 ad 4.
79 Dazu G. NUCHELMANS: Can a Mental Proposition Change Its Truth Value? Some îyth-

Century Views, in: History and Philosophy of Logic 15 (1994), 69-84, hier 74ff. (wieder in
DERS.: Studies on the History ofLogic and Semantics, nth-iyth Centuries, hg. E.P. Bos. Alder-
shot: Variarum 1996). Nuchelmans Auswahl von Teilnehmern an dem Disput ist übrigens
eine andere, als die uns im Folgenden beschäftigt.

80 THOMAS VON Aquin: In I Perih. 14, 19; Quodl. 11, 3; Summa contra gent. 2, 96,10.
81 F. ZUMEL OM. (f 1607): Commentaria in Primam partem S. Thomae Aquinatis Q. 14 art.

15. Salamanca 1590, t.i, 468b-47oa; MOLINA: In Prim. part. Q. 14 art. 15, [nt. 34] 702A/B; RUIZ

DE MONTOYA: De scientia Dei 37, 4,11-15, lnt- 5^1 3i6a/b.
82 „Semper enim intellectus [sc. noster] immiscet praeteritionem vel futuritionem, et

exprimit cum propositionibus praeteritionem vel futuritionem includentibus [...]." PETRUS

AUREOLI OFM. (j- 1322): Commentaria in Primum librum Sententiarum dist. 39 art. 3. Rom
1596, 902bB. Kritisch ediert von CH. SCHABEL: Peter Aureol on Divine Foreknowledge and
Future Contingents: Scriptum in Primum Librum Sententiarum, distinctions 38-39, in: Cahiers
de l'Institut du Moyen-Age Grec et Latin 65 (1995), 63-212, hier lin. 1036.

83 P. DE LEDESMA OP. (f 1616): Tractatus de divina perfectione 7, 1. Neapel 2iÔ39, 272aC/D;
T. DE LEMOS OP. (f 1629): Panoplia Gratiae 1, 6, 22. Lüttich 1676, t.i, 346a. Anders D. BÂNEZ

OP. (f 1604): Scholastica commentaria in Primam partem Angelici Doctoris D. Thomae Q. 10

art. 1, dub. 1 ad 4. Salamanca 1585, 328C-329A.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 417

Die im 17. Jahrhundert verbreitete Kritik8-» an dem renaissancethomis-
tischen Vorschlag, in Gottes Wissenshaushalt zwischen der Veränderlichkeit

der gewußten Tatsachen und der Unveränderlichkeit des Wissens um
sie zu unterscheiden,^ lief darauf hinaus, die Veränderlichkeit aus Gott
hinaus und in unser Denken zu verlegen.86

Das Panoramamodell setzt sich dem Einwand aus, daß, was nicht mehr
oder noch nicht ist, dem Nunc stans der Ewigkeit auch nicht koexistiert.87
So populär es dessenungeachtet geblieben ist,88 erhielten die Zweifel
Auftrieb durch die Erfindung der Scientia Med/a-Hypothese, speziell in der
Fassung, die Suärez ihr gegeben hat.89 Von nun an mußte der göttliche
Wissenshaushalt den Big Data gewachsen sein. Wenn die sog. Futuribilien
in ihn gleichberechtigt mit aufzunehmen sind - einschließlich unseres
Irrealis der Vergangenheit90 -, dann war der für die Anschaulichkeit dieses
Modells nötige Begründungsaufwand obsolet. Anschaulichkeit war weder
die notwendige noch die hinreichende Bedingung für Gottes Kontingenzwissen.

Der Wechsel zur Chrysippschen, zweiwertigen Logik empfahl sich,
um dieses Wissen sozusagen auf Protokollsätze umzustellen. Die
durchgängige Wahrheitsdefinitheit aller möglichen Sätze führte zur Annahme
eines homogenen Faktenuniversums, auf das der Allwissende wie auf eine
Datenbank zugreift.

Durch die Umstellung auf die Scientia Media-Hypothese geriet der
Aristotelismus in Bedrängnis. Daß er an der aristotelischen Position
festhielt, ist an Suärez als inkonsequent kritisiert worden.91 Nichtsdestoweniger

haben manche Jesuiten ihr dogmatisches Markenzeichen auch weiter-

84 ZUMEL: In Prim. part. Q. 14 art. 15, [nt. 81] 47ia/b; J. BlESCAS OP. (f 1640): Apologia pro
doctrina S. Thomae Q. 14 art. 15, § 1. Huesca 1635-41, t.2, 6^a/b; F. DE ARAUJO OP. (f 1664):
Super Primam partem Angelici Doctoris Q. 14 art. 15. Madrid 1647, t.i, jgga/b] X. MARIALES

OP. (f 1660): Bibliotheca interpretum ad universam Summam Theologiae D. Thomae Aqui-
natis 51 [recte 53], 5. Venedig 1638-60, t.2, 776bC-777aC.

85 AEGIDIUS Romanus OSA. (t 1316): Primus liber Sententiarum dist. 39 q. 2. Venedig 1521,

2o6raB; THOMAS DE VlO CARDINALIS CAIETANUS OP. (f 1534): Commentaria in Q. 14 art. 15, §

3, in: THOMAS AQUINAS: Opera omnia ed. Leonina t.4. Rom: Typ. Polyglotta 1888, 196b;
SYLVESTRIS: In Sum. cont. gent. 1, 67,19, [nt. 34] t.13, i97a/b.

86 P. HURTADO DE MeNDOZA SJ.: Universa philosophia: De anima 9, 81. Lyon 1624, 584b
(„per solam connotationem extrinsecam").

87 Die skotistische Kritik ist rekapituliert bei SMISING: Disp. theol. 2, 4, 84-91, [nt. 76] t.i,
i25b-i28b.

88 Zum Beispiel: L. THOMASSIN OF. (f 1695): Dogmata theologica 5, 13, 9. Paris: Vivès
1864, t.i, 47oa/b; H. LOTZE (f 1881): Mikrokosmus 9, 5. Leipzig: Hirzel ^909, Bd. 3, 606.

89 HURTADO DE MeNDOZA, Philos.: De anima 9, 114-120, [nt. 86] 5896-5906; ARRIAGA:
Curs. phil.: Logica 14, 77-86, [nt. 72] 202b-204a; OviEDO: Curs. phil.: De anima 7, 5, 3-7, [nt.
21] ('1640) t.2,1306-1326.

90 OviEDO: Curs. phil: De anima 7, 6, 2, [nt. 21] ('1640) t.2,134a.
91 RUIZ DE MONTOYA: De scientia Dei 91, 4-5, [nt. 58] 9238-9253. Dieser Jesuit hat

allerdings sogar die Scientia Media-Hypothese für das Panoramamodell öffnen wollen: ibid. 75, 2,
15-16, [nt. 58] 789b.



4i8 Sven K. Knebel

hin auf dieser Basis verteidigt. Im Gegensatz zu den bekannteren Namen
Hurtado de Mendoza (1578-1641), Arriaga (1592-1667) und Oviedo (1602-
1651) beharrten Izquierdo und Antonio Perez samt ihrem Schulanhang darauf,

daß Mentalsätze ihren Wahrheitswert ändern können, oder daß sie
dies zumindest könnten, wenn sie, was Izquierdo ja bestreitet, zeitlich
Dauer hätten.92 Izquierdos Votum muß Zweifel daran wecken, daß Gabriel
Nuchelmans mit seiner Vermutung recht hat, das Ganze sei ein
Scheinproblem gewesen, welches sich durch die rechtzeitige Verständigung über
die Kriterien eines Mentalsatzes erledigt hätte.

Ob Scheinproblem oder nicht, bemerkenswert ist die Affinität zwischen
der einen Antwort auf diese zeitweilig obligatorische Streitfrage und der
Reflexion auf den Bewußtseinsstandpunkt. Die Perezschule, die also des

Mannes, in dem wir eine Schlüsselfigur in der Durchsetzung des Konzepts
der Virtualreflexion kennengelernt haben,93 hat nämlich zugunsten ihrer
Antwort eben diese Reflexion-als-ob ins Feld geführt. Weil sein verbaler
Bestandteil ein grammatisches Tempus einschließt, impliziert jedes Exis-
tentialurteil - wenn nicht überhaupt jeder Mentalsatz - die Bezogenheit
auf ein Ich. Die Wahrheitsdefinitheit eines solchen Satzes hängt davon ab,
daß der performative Akt auf den Zeitpunkt reflektiert, zu welchem er
vollzogen wird. In der letzten Phase des lateinischen Aristotelismus war
das eine sogar ziemlich verbreitete Position.94

Bei etlichen Protagonisten der Virtualreflexion, darunter Izquierdo,
rangierte diese ferner so hoch, daß man von einer Übertragung des
Bewußtseins auf Gott sprechen muß. In jeweils dem Kapitel ihrer Gotteslehre,

welches sich damit befaßt, wie es denkbar ist, daß der Unendliche
ein selbstreferentielles Wissen hat, ist Virtualreflexion auch für dieses, für
Gottes Wissen, reklamiert.95 Das war der Gruppe die Vermeidung eines in-

92 PEREZ: In Prim, part.: De Deo uno 1, 2, 189, [nt. 37] 58b (vgl. DERS.: In See. et Tert. part.
4, 7, 3, 12, [nt. 37] 289a); IZQUIERDO: Pharus Scient. 3, 96-99, [nt. 2] t.i, 1256-1278; A. DE

HERRERA SJ. (f 1684): Tractatus de scientia Dei 8,11-12. Alcalâ 1672, 155; W. AYLEWORTH SJ. (f
1679): Metaphysica scholastica 5, 9, 27. Köln 1675, 360b. Außerhalb der Jesuitenscholastik
z.B. auch J. SAÉNZ DE Aguirre OSB. (f 1699): Philosophia rationalis nov-antiqua: Metaphysica
2, 64. Salamanca 1675, t.2, 4oa/b.

93 KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 696 836
94 Ibid. 72. - Vgl. G. DE RlVADENEYRA (RibaDENEIRA) SJ. (f 1675): Tractatus de scientia Dei

16, 10-11. Alcalâ 1653, 352b~354a; DERS.: Tractatus de actibus humanis 1, 35. Alcalâ 1655, 23;
CacheranO: Theo/. 1, 1, 9, 38, [nt. 17] t.i, 111b; AYLEWORTH: Metaph. 5, 9, 13-15, [nt. 92]
3586/3593; I.F. PEYNADO SJ. (f 1696): Disputationes in III libros Aristotelis De anima 2, 3, 47-
48. Alcalâ 1698, 297b/298b; B. LlNGEN SJ. (f 1713): Cursus philosophicus: Annus primus sive
Logica § 149. ('1699) Köln Ö718, 217; M. HEIMBACH SJ. (f 1747): Florilegium argumentorum:
Logica 4, 4, 1. Köln 1708, 397; P. Aler SJ. (f 1727): Philosophia tripartita: Logica § 2162. Köln
1710-24, t.i, 925b.

95 „Ego [...] arbitrer [...], scientiam, qua se Deus intuetur prout absolute existentem, per
se ipsam ipsi innotescere similiter prout absolute existentem, quin opus sit actu reflexo
distineto ab illa virtualiter, per quem a Deo sic cognoscatur." IZQUIERDO: Op. theo/. 24, 7, [nt.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 419

finiten Regresses wert, zu welchem es käme, wenn bei Gott die Selbstrefe-
rentialität über den Schulbegriff der Reflexion konstruiert werden müßte.96

Mit Blick auf Izquierdo legt das den Schluß nahe: Da die perspektivische

Unterscheidung der drei Zeiten den Bewußtseinsstandpunkt impliziert,

war es nur folgerichtig, daß, wenn auch Gott Bewußtsein hat, Gottes
Kontingenzwissen verzeitlicht worden ist. Die Verteidigung der aristotelischen

Position des Wahrheitswertwechsels hätte dann direkt Auswirkungen

auf den scholastischen Gottesbegriff gehabt.
Das stimmt nun nicht so. Die Unterscheidung der drei Zeiten, betonte

auch die augustinisierende Perezschule, betrifft unsere, nicht Gottes, Art
der Bezugnahme auf zeitliche Vorgänge.97 Obwohl der Perezschüler98
Bernaldo de Quirös (1613-1668) als erster zwischen der aristotelischen Position

und der Bewußtseinshypothese ausdrücklich den angedeuteten
systematischen Zusammenhang hergestellt hat," wird der B-theoretische
Präsentismus als das Regulativ für Gottes Wissen um Zeitliches auch von ihm
unterschrieben.100 Gottes ,Äußerungszeitpunkt' ist eben das Nunc stans
der Ewigkeit.101

5] t.2, 40b. Genauso G. VAN VRIES (f 1705): Exercitationes rationales de Deo 18, 7. Utrecht
1685,119. Vgl. QUIRÖS: De Deo 38, 10, [nt. 18] 299b.

96 „[Deus] tum se ipsum [...] tum etiam scientiam ipsam virtuali solum reflexione et

experimentaliter cognoscit perfectissime." MARTINON: Disp. theo/.: De Deo 9, 5, [nt. 14] t.i,
158b. - „[...] Quare male fingitur illa reflexio infinita divinarum cognitionum: cum directa
cognitio divina sit perfectissima sui cognitio, quanta esse potest, nulla egens reflexione,
neque apta, ut per illam melius cognoscatur." Ibid.: De Incarn. 10, 24, [nt. 14] t.4, 259a. Vgl.
RAYNAUD: Theol. nat. 7, 2,105, [nt. 73] 718a; RecüPITO: Theol. 2,1, 10, 2-6, [nt. 17] t.2, 4ia~42b.

97 „[...] non habere comparatione Dei res creatas futuritionem, et praeteritionem, quam-
vis eam habeant in nostro intellectu [...]. [Quoad cognitionem expectivam, intuitivam, et
memorativam] non solum habent res comparatione nostri successionem realem, sed etiam
intentionalem; nec solum rei convenit futuritio, aut praeteritio, sed nostris cognitionibus."
PEREZ: In Prim, part.: De scientia Dei 6, 89, [nt. 37] 20ob/20ia A. PÉREZ: Presciencia y
posibilidad. La inteligencia de Dios [Comentario a Suma Teolôgica, I, disp. V-VI], hg. u. übers,
von J. Cruz Cruz. Pamplona: Univ. de Navarra 2006, 210). - „[...] volunt (quod miror illis in
mentem venisse), cognitionem Dei variari in tempore et creaturis se accomodare, cum de fu-
turis fiunt praesentes, et de praesentibus praeteritae. [...] Quae dogmata Adversariorum [...]
sint plane falsa [...]." MARTINON: Disp. theol: De Fide, Spe, et Charitate 10, 42, [nt. 14] t.3/1,
206b. Vgl. Ibid.: De Deo 12, 9, [nt. 14] t.i, 254a/b.

98 Selbstzeugnis QUIRÖS: De Deo 15, 23, [nt. 18] 84b.
99 „[...] ponenda est doctrina mihi certissima, nempe, modum tendendi de praesenti, vel

de futuro esse differentias essentiales cognoscendi. Id evidentissimum est, alioqui ex vi
cognitionis non possem esse certus, utrum obiectum sit mihi actu et absolute praesens, vel
futurum [...]." Ibid. 48, 24, [nt. 18] 334b.

100 Ibid. 49, 7, [nt. 18] 338b. Daher auch CACHERANO: Theol. 1, 1, 9, 42, [nt. 17] t.i, 112b.

Quirös' Position ist resümiert bei IZQUIERDO: Op. theol. 9, 24, [nt. 5] t.i, 235^2363.
101 „Deus absolute de se enunciat de praesenti sine ullo addito: ,Mea Deitas existit nunc':

ita, ut idem ab aeterno et in aeternum enunciet." QUIRÖS: De Deo 49, 17, [nt. 18] 340a. Quirös'

Gott weiß übrigens von sich (ibid. 65, 15, [nt. 18] 445a) auch: „Ich bin eine Chimäre, oder
ich bin es nicht".



420 Sven K. Knebel

Mehr noch, anders als von Perez, wird von Quirös sogar Lugos
Vorschlag abgelehnt, die selige Schau zu verzeitlichen.102 Von der Perspektivik
des Urteilsverhaltens in der seligen Schau, die er als junger Philosophiedozent

noch gelehrt hatte,1Q3 ist er in der Folge anscheinend abgerückt. Für
das überzeitliche, konstante Existentialurteil ist nur eine zeitstellenbe-
dingte Variationsmöglichkeit vorgesehen, um die zugleich zu erläutern
und zu relativieren er auf ein von ihm gern angestelltes, hier vielleicht
abstruses, sonst aber durchaus erhellendes Gedankenexperiment zurückgreift.

Im Falle der - übernatürlich möglichen - Transplantation eines
Verstandesakts in einen anderen Verstand wäre es so, daß die Existenz ein
und desselben Akts das Korrelat numerisch verschiedener Bewußtseinsakte

ist, eines in dem Spender und eines in dem Empfänger. Warum soll
dann, auf der Zeitachse, die selige Schau gegen den entstehenden
Änderungsbedarf nicht indifferent und dieser nicht auch so auf die Ebene der
Umstände von deren Repräsentation im Bewußtsein abwälzbar sein
können?104

Das Geschraubte dieses Einfalls ist im Fall von Quirös besonders
auffallig, weil aus seinem Œuvre, nicht viel anders als aus dem von Izquierdo,
ein ausgeprägter Systemwille spricht, der sich in seinem Fall nur in der
umgekehrten Reihenfolge betätigt hat: erst zwei Bände spekulativer Theologie,

dann das umfangreiche Opus philosophicum. Quirös wird der ,nomi-
nalistischen Strömung' zugerechnet, die zeitweilig die Jesuitenphilosophie
dominierte.105 Es kann hier dahingestellt bleiben, ob das ausreicht, um ihn
zu charakterisieren. Als Philosoph war er keine Provinzgröße. Auch nördlich

der Alpen, auch an protestantischen Universitäten wurde von ihm Notiz

genommen.106 Daß er in unseren Philosophiegeschichten nicht vor-

102 Ibid. Q. 12, §§ 85-86. 88, [nt. 18] 5823-5836. Vgl. MARTINON: Disp. theol.: De Incarn.
10, 28, [nt. 14] t.4, 260a.

103 QuiRÖS: Op. phit. 99, 17. 22, [nt. 14] 688b. 690b. Dieser, offenbar nur flüchtig
redigierte, Text ist zufallig genau datiert, auf 1640. Er stammt aus der in Santiago de Compostela
gehaltenen De anima-Vorlesung des Siebenundzwanzigjährigen.

104 „Fateor, per visionem repraesentari obiectum iam ut praesens, iam ut futurum; item,
de se ipsa affirmare, esse in instanti A, iam in B praesentem. Caeterum haec varietas solum
sumenda est per extrinsecam denominationem, ut plures autumant, qui differentias tempo-
ris presentis vel futuri non dicunt consistere in intrinseco et essentiali modo tendendi de

praesenti, vel, si dicas (quod verius autumo [...]), per visionem non solum exprimi praesen-
tialitatem relativam [...], tunc facile quis cogitare potest, quod Beatus in ratione sie affir-
mantis [sc. ,Antichristus peccat'] constituatur ex parte actus et subiective ex ipso actuali
instanti B ad modum, quo sentio de cognitione, quod, posita in Petro, per earn sciat Petrus
se cognoscere, posita vero in Paulo, de se ipso sciat Paulus, quod ipse Paulus per ipsam cog-
noscat. Unde nunquam erit opus, quod actus visionis varietur." De Deo Q. 12, § 85, [nt. 18]

582b.
105 E. CARUSO: Pedro Hurtado de Mendoza e la rinascita del nominalismo nella Scolastica

del Seicento. Florenz: La Nuova Italia 1979, 86-88.
106 Nicht nur in der deutschen Jesuitenszene war Quirös en vogue, auch bei Lutheranern

wie Schubart (| 1693), J.A. Osiander (f 1697), J.W. Jäger (f 1720).



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 421

kommt,10? ist immer noch eine Spätfolge der Diffamierungskampagne des
18. Jahrhunderts gegen ihn und alle seinesgleichen.108

Die Widerstände gegen eine Verzeitlichung der höheren Regionen waren

jedenfalls enorm. Erst auf diesem Hintergrund ist Izquierdos Konsequenz

zu würdigen.
Die Begründung einer vollständigen Ontologie der Tatsachen ist das

zentrale Lehrstück der Pharus Scientiarum. Was Izquierdo .objektive
Wahrheiten' (veritates obiectivae) nennt,109 bezieht sich nicht nur auf zeitlos
Gültiges, 2x2 4, sondern auf alles, was jemals der Fall ist oder auch nur,
unter bestimmten Bedingungen, der Fall wäre. Von solchen Tatsachen
denkt sich Izquierdo auch den allwissenden Verstand zu deren Erkenntnis
bestimmt.110 Izquierdo verlegt sein Tatsachenuniversum nicht in ein
.drittes' Reich, in einen Geltungshimmel, es ist prozessual verfaßt, auch es

unterliegt, in der einmal gewählten Welt, der Veränderung.111 Seine
Philosophie der Zeit huldigt einer robust realistischen Variante der A-Theorie.112
Aus den temporalen Modalitäten werden bei ihm „Seinsweisen".u3 Die
.imaginäre' oder nichtkosmische Zeit ist gar nicht nur eine nützliche Fik-

107 Ausnahme: Storia delta filosofia, hg. M. Dal Pra. Mailand: Piccin 1976, Bd. 7, 767b Der
betreffende Abschnitt stammt allerdings auch von Di Vona. Erweitert in Dl VONA: I concetti
trascendenti, [nt. 4] 393-410.

108 Die verheerende Wirkung von Jacob Bruckers Historia critica philosophiae (i742ff.)
auf die Nomenklatur ist an dem Schwund in der Geschichtsschreibung der Jesuiten ablesbar.
Vorher: L. PRANDTNER SJ. (f 1758): Origo et progressus philosophiae. Wien 1722-23, t.2, 251-
270. Nachher: B. POU (POVIUS) SJ. (f 1802): Institutiones historiae philosophiae. Calatayud
1763, 22Öf.

109 Vgl. Historisches Wörterbuch der Philosophie, hgg. J. Ritter/K. Gründer/G. Gabriel,
s.v. „Wahrheit, objektive". Basel: Schwabe 1971-2004, Bd. 12, 154-163.

110 IZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 7, [nt. 2] t.i, 221b; Op. theol. 23,177, [nt. 5] t.2, 36b.
111 Daher die Ablehnung (Op. theol. 31, 273-79, [nt. 5] t.2, 4i6a-i7a) der Supertranszen-

dentalität der objektiven Wahrheiten. Zu dieser Hypothese J. SCHMUTZ: Aristote au Vatican.
Le débat entre Pietro Sforza Pallavicino (1606-1667) et Frans Vanderveken (1596-1664) sur la
théorie aristotélicienne de la vérité, in: Der Aristotelismus, [nt. 72] 65-95, hier 77ft. 91b

112 „Omne autem tempus vel futurum esse debet, vel praesens, vel praeteritum."
IZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 225, [nt. 2] t.i, 259a; Op. theol. 8, 108, [nt. 5] t.i, 220b.

u3 „Esse rem futuram, esse praesentem, et esse praeteritam a parte rei sunt modi essendi
eius diversi, idque successu temporis, cum tota eorum diversitas in temporis successione
fundetur. Igitur a parte rei sunt [...] veritates obiectivae diversae [...]. Siquidem [...] veritates
obiectivae diversae uniuscuiusque rei [...] aliud non sunt a modis diversis essendi eius [...].
At, qua ratione [...] Veritas obiectiva eadem, et non alia evadit iudicabile vere ab omni intel-
lectu cognoscitivo veritatis: igitur, esse rem futuram, esse praesentem, et esse praeteritam
veritates obiectivae diversae sunt [...] successu temporis, et non aliter vere iudicabilia ab
omni intellectu cognoscitivo veritatis: adeo ab intellectu divino." Pharus Scient. 10, 213, [nt.
2] t.i, 256a. Die Verwendung des vieldeutigen Begriffs ,modi essendi' in diesem Kontext ist
nicht originell. Vgl. WALTER BURLEY (f 1344): In librum sex Principiorum Gilberti Porretani,
in: Super artem veterem Porphirii et Aristotelis. Venedig 1497 / ND 1967, Lage l2vb; SlGER DE

COURTRAI (J 1341): Summa modorum significandi, in: Œuvres (- Les Philosophes Belges t.8),
hg. G. Wallerand. Löwen: Inst. Supérieur de Philosophie 1913, 91-125, hier 112.



422 Sven K. Knebel

tion des endlichen Verstandes.114 Das grammatische Tempus, in dem
dasselbe Ereignis x den Stoff zu drei verschiedenen Sätzen hergibt, spiegelt
nicht die Beschränktheit der Humanperspektive. Auch auf Gottes Kalender
ist heute Donnerstag. Vergangenheit und Zukunft gehören auch in seinen
Wissenshaushalt."5 Bei Izquierdo entfallt die unbefriedigende Unterscheidung

zwischen der Veränderlichkeit der gewußten Tatsachen und der Un-
veränderlichkeit von Gottes Wissen um sie. Für ihn wäre es keine Unvoll-
kommenheit, sich von Gottes Wissenshaushalt zu denken, daß dieser
Veränderungen unterliegt.1'6

Dafür hat er sechs Argumente. Er habe sie, berichtet er, vor vielen
Jahren (o/im) in seiner Vorlesung über das göttliche Wissen vorgetragen,
er wiederhole sie hier. Sie im Einzelnen zu besprechen, ist dies nicht der
Ort. Anschließend wird nämlich noch die seinerzeit an dieser Argumentation

vorgebrachte Kritik referiert:"7 nicht, weil sich der Autor inzwischen
von deren Triftigkeit überzeugt hätte, sondern, nach scholastischer Sitte,
um diese Einwände ihrerseits dann nicht weniger ausführlich zu beantworten."8

Auf seine Originalität war Izquierdo dabei nicht eitel, für Hinweise
auf mögliche mediävistische Anknüpfungspunkte zeigte er sich
aufgeschlossen.1^

Wann er die Vorlesung gehalten hat, wissen wir nicht, vermutlich während

seiner Professur in Murcia zwischen 1641 und 1645.120 Leider ist das
Studium dieses Jesuiten für alle Zukunft schwer beeinträchtigt. Von den
im 18. Jahrhundert berühmten Archiven der Ordensprovinz Toledo ist so

gut wie nichts übrig.121 Die beiden „nicht völlig vergessenen"122 scholasti-

"4 IZQUIERDO: Op. theol. 8, 39-41, [nt. 5] t.i, 2iia/b. Zur Stelle AVENDANO : „Recognitio" §

493, [nt. 47] 183b („dicendi modus difficilis"). Zum tempus imaginarium vgl. ARRIAGA: In
Prim. part. 20, 27, [nt. 15] t.i, 207b.

"5 IZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 207-212, [nt. 2] t.i, 255^2563; Op. theol. 9, 95, [nt. 5] t.i,
249b.

116 „[...] nulla imperfectio est, sed summa perfectio intellectus divini, carere in uno tempore

scientia, quam habet in alio, eo quod obiectum ex primo non est iudicabile vere, uti est
ex secundo." Pharus Scient. 10, 217, [nt. 2] t.i, 257a.

"7 Ibid. 10, 218-219, [ft- 21 t-i, 257b.
118 Ibid. 10, 220-223, [ft- z] t.i, 257b-258b.
"9 Op. theol. 31, 362, [nt. 5] t.2, 432a. Vgl. MARTINON: Disp. theol.: De Deo 14, 34, [nt. 14]

t.i, 300a; ALDRETE: In Prim, part.: De voluntate Dei 13, 1, 2-3, [nt. 13] t.2, 222a; QUIRÔS: De
Deo 61, 4, [nt. 18] 423b. Hier ging es nicht nur um die doxographische Notiz über den älteren
Nominalismus bei Thomas von Aquin (nt. 78), sondern auch z.B. um den sonst selten
zitierten GUILIELMUS DE RUBIONE OFM. (fl. 1333): Disputata et decisa super Primum Sententia-
rum d. 39 q. 1. Paris 1517-18, t.i, fol. 224rb/vb.

120 Ich nehme an (Cartas de algunos PP. de la compania de Jesus sobre los sucesos de la

monarquia entre los anos de 1634 y 1648 [= Memorial histôrico espahol tt.13—19]. Madrid:
Impr. Nacional 1861-65, t.18, 196), daß er 1645 nach Madrid berufen worden ist.

121 Jacob Schmutz, der Archivstudien zum gegenwärtigen Manuskriptbestand der spanischen

Jesuitenscholastik getrieben hat, erwähnt ein vor dem Bürgerkrieg nachweislich noch
vorhanden gewesenes diesbezügliches Verzeichnis des Kollegs von Murcia; es sei jedoch



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 423

sehen Werke Izquierdos sind Solitäre in einer verwüsteten institutionellen
Umgebung.

Zum Schluß heißt es nun:

Ein Kühnerer als ich könnte die Behauptung wagen, daß nichts dagegen
spricht, daß Gottes kontingentes Wissen im Lauf der Zeit in bezug auf
diejenigen Tatsachen, die nur im Lauf der Zeit und d.h. nur unter Zugrundelegung
der drei Zeiten als solche erkennbar sind, Zugang und Abgang verzeichnet.123

Er selber, sagt er, ziehe es in dieser Angelegenheit vor, sich eines
abschließenden Urteils zu enthalten und eine Widerlegung seiner Argumente

abzuwarten.124 Quirös hat Izquierdo für soviel Bescheidenheit gelobt.125
Überzeugend klingt das nicht. Es klingt weniger danach, daß da einer die
Skepsis der Kühnheit vorgezogen hat, als danach, daß einer klug genug
war, einem äußeren Druck nachzugeben.

Das hängt mit Burgsteinfurt zusammen, in der westfälischen Grafschaft
Bentheim, konfessionell einem Ausläufer des holländischen Calvinismus.
Dort hatte 1610 Conrad von der Vorst (Vorstius, 1569-1622), ein Pionier des

protestantischen Suarezismus,126 Thesen zum Lehrstück von den
Gottesattributen veröffentlicht, die nicht nur seine akademische Karriere
beendeten, sondern derentwegen er von sämtlichen Religionsparteien verketzert

worden ist, ein Buch .schlimmer als der Koran'.127 Skandalös erschien,

(SCHMUTZ: Querelle des possibles, [nt. 3] 1192) unauffindbar. Für das Jesuitenkolleg von Al-
calä de Henares sei praktisch mit Totalverlust zu rechnen: „[...] étudier la tradition complu-
tense reste une véritable chasse aux fantômes." Ibid., 579. Vermutlich verloren ist auch
Izquierdos Tractatus deßde (Selbstzeugnis: Op. theol. [nt. 5] t.2, 456b).

122 A. ASTRAIN SJ.: Historia de la companla de Jesus en la asistencia de Espana t.6. Madrid:
Razon y Fe 1920, 52.

123 „Posset fortasse aliquis audacior quam ego putare, absque ullo inconveniente concedi

posse, scientiam Dei liberam successu temporis acquiri et amitti circa eas veritates, quae
solum decursu temporis [...] cognoscuntur [...]." IZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 224, [nt. 2] t.i,
258b.

124 Ibid. 10, 224, [nt. 2] t.i, 259a. Bekräftigt in Op. theol. 9, 95, [nt. 5] t.i, 250a.
125 „[...] Izquierdo [...] in sua Pharo disput. 2. a § 257 late tuetur [...], non posse iudicium

humanum per plura instantia permanere, sed uni esse alligatum essentialiter, ne mutet
obiectum, quod semel habuit; imo ad idem asserendum de iudicio divino inclinât, licet
modeste impetum cohibeat disputatione 10. quaestione 3. num. 214 [recte: 224]." QUIRÔS: Op.
phil. 99, 18, [nt. 14] 689a.

126 Diese Einordnung bezieht sich nicht nur auf die Rezeption von Suärez' Disputationes
metaphysicae, sondern fast noch mehr auf die der Varia opuscula theologica von 1599. Die
Intensität der von Vorst gepflegten Kontakte zur spanischen Jesuitenscholastik wird
dokumentiert durch die bibliothekarische Notiz bei Ch. H. LOHR: Latin Aristotle Commentaries II
Renaissance Authors s.v. .Duarte'. Florenz: Olschki 1988,128b.

127 „Auch von den Calvinisten verdammt", notiert sogar der spanische Index von 1640 (A.
DE SOTOMAYOR OP. [f 1648]: Index librorum prohibitorum s.v. .Conradus Worstius'. Madrid
T667, 228b). Vgl. J. RÖHLS: Der Fall Vorstius, in: Religiöser Nonkonformismus und
frühneuzeitliche Gelehrtenkultur, hg. F. Vollhardt. Berlin: Akademie-Vlg. 2014, 179-198. Die
umfangreiche arminianische Quellenpublikation Praestantium ac eruditorum virorum epistolae
ecclesiasticae et theologicae varii argumenti, hgg. Ch. Hartsoeker/Ph. van Limborch. Amster-



424 Sven K. Knebel

daß dieser Gottesbegriff in verschiedener Beziehung die Veränderlichkeit
dogmatisch nicht ausschloß.128 Vorst war daraufhin in die exklusivste
Ketzerklasse befördert worden, in die der Atheisten. Vor allem in England und
Spanien hat die Denunziation Wellen geschlagen. Der Indiskretion eines
Kollegen von Izquierdo verdanken wir die folgende Information: Unter der
Anklage von Vorsts Ketzerei, der Leugnung von Gottes Unveränderlich-
keit, sei neulich ein Theologieprofessor vor die Inquisition von Toledo
zitiert worden.129 Mehr nicht: kein Name, kein Datum, kein Urteil. Cristobal
de Ortega (1598-1686), der das im Rahmen einer dogmatischen Abhandlung

über das bewußte Gottesattribut mitteilt, war selber ein sachverständiger

Jesuitentheologe. Sollte er schon zu dem fraglichen Zeitpunkt Examinator

der Diözese von Toledo gewesen sein, dann wäre er amtlich mit der
Sache sogar befaßt gewesen. Jedenfalls ist er, trotz einer vielleicht vorhandenen

Schwäche für Klatsch,^ ein in diesen Dingen zuverlässiger
Gewährsmann.

Vorsts Aufstieg zu einer europäischen Zelebrität hatte nicht, natürlich
nicht, auf dem miserablen Burgsteinfurter Druckerzeugnis, sondern darauf
beruht, daß sowohl von Jakob Stuart als auch von den Mainzer Jesuiten
der Fall an die große Glocke gehängt worden war. Die Jesuiten hatten so

getan, als wollten auch sie Vorsts Berufung nach Leiden verhindern.
Tatsächlich wird ihnen daran gelegen gewesen sein, in den schwebenden
Gnadenstreitigkeiten lästigen Beifall für ihre Scientia Media-Hypothese zu
desavouieren. Zu diesem Zweck hatten sie kein kontroverstheologisches
Pamphlet, sondern eine kurzgefaßte Dogmatik abgefaßt. In allen Lagern
hat das ihrem Streit mit Vorst Beachtung und Zustimmung gesichert.d1 Im

dam 1660, enthält zahlreiche auf diese Haupt- und Staatsaktion bezügliche Akten. Daraus
schöpft A. SCHWEIZER: Conradus Vorstius: Vermittlung der reformierten Centraidogmen mit
den socinianischen Einwendungen, in: Theologische Jahrbücher 15 (1856), 435-486; ibid. 16

(1857), 153-184. [M.F.]
uS „Most accursed therefore must Vorstius his blasphemy be, who purposely pleads for

mutability in God." A. BURGESS: The True Doctrine ofJustification lect. 22. ("1644) London
1651,191.

129 „In hune eundem Vorstii errorem Catholicus quidam Magister prolapsus visus non-
nullis nuper fuit Toleti [...]. Qua de re apud Toletanum S. Inquisitionis tribunal delatus fuit,
quasi Dei immutabilitatem negare." C. DE ORTEGA SJ.: De Deo uno controversiae 1, 4, 2, 1, 3.

Lyon 1671, t.i, 67b. Das „nuper" darf bei dieser zur Drucklegung überhaupt liederlich
redigierten Textmasse nicht gepreßt werden. Zu Beginn des 18. Jhs. angestellte Recherchen nach
dem Verbleib seines handschriftlichen Nachlasses sind (J. MARlN SJ. [f 1725]: Theologia spe-
culativa et moralis 17, 7, 42. Venedig 1720, t.2, 553b) schon damals erfolglos geblieben.

*3° Ein Historiker der Gegenpartei (J.H. SERRY OP. [f 1738]: Historia Congregationum de

auxiliis divinae gratiae 4, 26. Antwerpen 1709, 603) nennt Ortega einen „vir figmentis ob-
trudendis feracissimus".

U1 Zum Echo auf die Mainzer Denunziation in der katholischen Theologie der Kontroversist

Henricus A S. Ignatio OC. (f 1719): Theologia veterum 5, 40. Lüttich 1677, t.i, 183a;
ibid. 9, 55, op. cit. t.i, 578^5793. Außerdem G. VOETIUS (f 1676): De Atheismo P.III ('1639),
in: Selectae Disputationes Theologicae. Utrecht 1648, t.i, 154; J. MARTINI (f 1649):



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 425

Zeitalter des Dreißigjährigen Kriegs ist ihnen das Kunststück gelungen, die
eiserne Ration der abendländischen Ökumene zu definieren. Diese Mainzer

Intervention von 1611 hat auch der Anklageerhebung in Toledo den
Straftatbestand geliefert.

Izquierdo hat da gestanden, wo von Burgsteinfurt der lange Schatten
des Atheismusverdachts hinfiel. War er es, der deswegen die Inquisition
am Hals gehabt hat? Die Beweislage macht eine Antwort schwierig. Wie es

aussieht, bezog sich die Anklage auf etwas anderes, auf Thesen zu Gottes

Willenstätigkeit. Ortega zitiert Vorsts damals fast geflügeltes Wort von
Gottes Willen als dem „principium mutabilitatis in Deo".132 Er verschweigt
nicht, daß sich in dieser Beziehung auch Jesuiten der Provinz Toledo133

seiner Ansicht nach manches vorwerfen ließ. Durch den Namen, der hier
fällt, einen prominenten sogar, erfahren wir allerdings nur, daß dieser
Gaspar Hurtado (1575-1646) nun definitiv nicht der Angeklagte war.

Interessant ist die Wendung, die Ortega dem Thema gibt. Unmittelbar
im Anschluß an das erwähnte Zitat, das er aus der Mainzer Denunziation
hat, äußert er die starke Vermutung, daß von Vorsts Ketzerei auch ein
anderes Gottesattribut, die scientia, betroffen sein werde, oder, wenn nicht,
dann nur aus Inkonsequenz nicht. Das ist für ihn das ernstere Kapitel (gra-
vior difficultas), denn auch ein sehr scharfsinniger, gutkatholischer Zeitgenosse

(acutissimi Catholicissimique Recentiores) habe an diesem Punkt134

intellektuell die Waffen gestreckt und sich auf den Fideismus (fidei
asylum) zurückgezogen. An der Stelle, auf die dies Kapitel vertagt wird,
befaßt sich Ortega nun mit jemandem an dem Jesuitenkolleg von Murcia
(Murciani Recentiores). Ausführlich dargelegt und erörtert werden dessen

Zweifelsgründe an der herrschenden Lehre, wonach der Unterschied von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft für Gottes Wissen irrelevant sei.
In dieser Argumentation dreht sich alles um den Schlüsselbegriff veritas
obiectiva,135 Hier ist eindeutig von Izquierdo die Rede. Ortega nimmt auf

Disputationes theologico-scholasticae in primum articulum Augustanae Confessionis 6, 5.

Wittenberg 1648, 95; F. BECHMANN (f 1703): De immutabilitate Dei, Diss. phil. Jena 1661.

132 C. VORSTIUS: Tractatus tbeologicus de Deo 3, 4. Burgsteinfurt 1610, 212. Zitiert bei M.
VAN DER BEECK (BECANUS) SJ. (f 1624): Tractatus de Deo et attributis divinis 7, 1. Mainz 1611,

40; ORTEGA: De Deo uno 1, 4, 2, 1, 2, [nt. 129] t.i, Ö7a/b; HENRICUS A S. IGNATIO: Theo/. 5, 32,
[nt. 131] t.i, 185a; J.B. RÜDIGER (f 1729): De libertate entis liberrimi 1, 11, Diss. phil. Gießen
1698,12.

133 In seiner Eigenschaft als römischer Funktionär der Gesellschaft Jesu macht Izquierdo
(Denkschrift an den Real Consejo de Indias, Rom 5.9.1676, in: P. PASTELLS/F. MATEOS SJ.:

Historia de la companla de Jesus en la provincia del Paraguay. Madrid: Suärez 1912-49, t.3, 61)

für die fünf altspanischen Ordensprovinzen die folgenden Angaben zur Mitgliederzahl:
Kastilien 540, Andalusien 470, Toledo 440, Aragonien 392, Sardinien 198.

134 Für einen doxographischen Überblick über die scholastische Verhältnisbestimmung
scientia / immutabilitas aus damaliger Sicht vgl. P. ClERA OSA. (f 1648): In Primum Senten-
tiarum responsiones dist. 35 q. 11. Rom 1633, 4413/4423.

:35 ORTEGA: De Deo uno 1, 4, 3, 3,1-2, [nt. 129] t.i, 71b.



426 Sven K. Knebel

Izquierdo überhaupt nie namentlich bezug, sondern immer nur, und das

häufig, in Form der Bezugnahme auf das Ordenskolleg von Murcia. Daß
Izquierdo auch der Angeklagte gewesen wäre, folgt daraus zwar nicht. Es

wird von Ortega auch nicht insinuiert; mit seinem Kollegen hat er, soviel
wir wissen, auf dem besten Fuß gestanden.146 Aber ausgeschlossen ist es

nicht. Aus demselben Grund, aus dem Izquierdo von Ortega ins Spiel
gebracht wird, ist es sogar wahrscheinlich.

Obwohl die Mainzer Denunziation in ihrem der scientia Dei gewidmeten

Kapitel an Vorst tatsächlich nichts zu beanstanden gefunden hatte,
war Ortegas weitergespannter Begriff von Vorsts Ketzerei nicht reine Kon-
sequenzenmacherei. Vorst selber hatte zwar beteuert, seine Zweifel an
Gottes Unveränderlichkeit bezögen sich lediglich auf Gottes freie Willensakte,

Gottes Wesen bleibe davon unberührt, 14,7 Seine Kritiker haben das
anders gesehen. Die vielleicht sogar einschneidendste dogmatische Neuerung
bei Vorst und zugleich in der Folgezeit ein stabiles arminianisches
Lehrstück ist die Annahme eines Begriffs der Ewigkeit, welcher dem Begriff der
Zeit nicht mehr entgegengesetzt ist. Für Fausto Sozzini (1539-1604) war die
Ewigkeit „nichts anderes als die unendliche Zeit, die immer war und sein
wird, in welcher es daher auch immer eine Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft gab. Auch für Gott existiert daher dieser Unterschied."148 Dieselbe
Subsumtion der Ewigkeit unter die A-Theorie der Zeit nimmt Vorst vor.*39

Um ihn zu rehabilitieren, ist in der protestantischen Theologie später
gesagt worden, an dem sozinianischen Lehrbegriff habe ihn „nur" der Artikel
von Christi Satisfaktion interessiert.140 Das trifft nicht zu, und in der
zeitgenössischen Kontroverstheologie ist speziell diese Abhängigkeit auch
registriert worden.141 Sich Gott über die Zeit erhaben zu denken, argumen-

06 Mit einem von Izquierdo 1652 abgegebenen Inquisitionsgutachten, das in Ortegas
1664 erschienenem Trinitätstraktat vorn abgedruckt ist, durfte dieser zufrieden sein.

07 SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1856), 4626 465. Dazu HENRICUSAS. IGNATIO: Theol. 5,

42-54, [nt. 131] t.i, i83b-i86a; ibid. 9,178-186, [nt. 131] t.i, 6o5b-6o7a.
148 „Tempus enim aeternum est, quidquid Theologi nostri contra disputent, semperque,

et fuit et futurum est, ut praeteritum aliquid, et praesens, et futurum fit. Nec vero in mundi
creatione, ut ipsi arbitrantur, tempus primum extitit, sed tantummodo temporis mensura
quaedam. [...] Quamobrem ipsius quoque Dei respectu aliquid praeteritum, aliquid vero
praesens, aliquid etiam futurum est." F. SOCINUS: Praelectiones theologicae 8, 1, hg. V. Schmalz.
('1609) Rakow 3i627, 25h Die deutsche Paraphrase aus F.CH. BAUR: Vorlesungen über die
christliche Dogmengeschichte. Leipzig: Reisland 1867, Bd. 3, 80.

09 VORSTIUS: De Deo 3, 7, [nt. 132] 223; DERS.: Apologetica exegesis sive plenior declaratio
locorum aliquot, quae ex libro eiusdem De Deo sive de natura et attributis Dei excerpta eique

pro erroneis imposita emanaverunt § 12. Leiden 1611, 50. Die Stelle ist übersetzt bei
SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1857), 176.

140 SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1857), 154.
H1 H. KROMAYER (f 1670): Theologia positivo-polemica. Frankfurt-Leipzig 1687, 104a. Vgl.

GERHARD: Loci theol. 2, 144, [nt. 74] t.i, 310b; H. ToijrNÉLY (4 1729): Cursus theologicus 1, 9.
Köln 1735, t.i, 92a.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 427

tierte Vorst, habe in bezug auf Gottes Wissen absurde Konsequenzen.'42
Bezeichnend ist der Nachdruck, mit dem er Gott deswegen „Gedächtnis"
für die Vergangenheit zuschreibt.144 Auch darin ist ihm nur die arminiani-
sche Dogmatik gefolgt.'44 Umgekehrt ist ihm seine Aufweichung des

Begriffs der Ewigkeit sowohl aus Heidelberg und Wittenberg'45 als auch aus
Mainz vorgehalten worden. In Mainz wurde darauf sogar der Atheismusvorwurf

gestützt, was Vorst wegen der davon befürchteten Wirkung auf
sein eigenes konfessionelles Milieu beunruhigt hat.'46

In seiner Mainzer Aufbereitung bedeutete Vorst für Izquierdo daher
zweifellos eine Gefahr. Unschwer lassen sich Übereinstimmungen mit
denjenigen protestantischen Dissidenten feststellen, deren Pelagianismus bei
zwei Gottesattributen, bei der Ewigkeit und bei der Unveränderlichkeit, zu
Abstrichen bereit war. Izquierdo persönlich hat zwar die Sprachregelung
unterschrieben, welche die Rede von einem ,Gedächtnis* Gottes nur
metaphorisch zuläßt.'47 Die Izquierdogemeinde hat das aber weniger eng
gesehen'48 - der Draht nach Burgsteinfurt war nicht abgerissen. Auch außerhalb

seines engeren Schulmilieus war Izquierdo dafür bekannt, daß er, wie
übrigens die meisten Jesuiten, auf das Panoramamodell schlecht zu spre-

142 VORSTIUS: De Deo 3, 7, [nt. 132] 226t.; DERS.: Apol. exeg. § 12, [nt. 139] 54t. Zurückgewiesen

von Theologen aller Konfessionen: BecanüS: De Deo 8, 7-9, [nt. 132] 45L; MARTINI:

Disp. theol.-schol. 6, 8-10, [nt. 131] 98-100; A. HEIDANUS (f 1678): Corpus theologiae christians.

Leiden 1686,109. Die dialektische Unzulänglichkeit besteht darin, daß Vorsts Argument
bloß die übliche (vgl. z.B. COLLEGIUM SALMANTICENSE OCD.: Cursus theoiogicus: De Deo uno
3, 8, 77. Lyon 1679, Li, 413b) Kritik am Panoramamodell reproduziert. Diesen Punkt streift
R.A. MULLER: Divine Will and Human Choice. Freedom, Contingency, and Necessity in Early
Modern Reformed Thought. Grand Rapids: Baker 2017, 207. [M.F.]

'43 VORSTIUS: De Deo 5, 9, [nt. 132] 43L 346L 355; DERS.: Apol. exeg. § 12, [nt. 139] 52.
144 É. COURCELLE (f 1659): Institutio Religionis Christianae 2, 3, 2-3, in: Opera theologica,

hg. Ph. van Limborch. Amsterdam 1675, 45b-4Öa.
'45 C. VORSTIUS: Epitome Exegeseos apologeticae § 15. Burgsteinfurt 1611, B2r/v; DERS.:

Oratio apologetica habita in pleno concessu Hollandiae et Westfrisiae ordinum. Leiden 1612,

22, übersetzt bei SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1856), 462; GERHARD: Loci theol. 2, 143, [nt.
74] t.i, 309b.

146 „[...] Inter quos [sc. qui thesin hanc magni erroris, immo perniciosae haereseos, non
dico accusare, sed audacter damnare aggressi sunt] facile primas tenet Iesuita Becanus:

quippe qui Thesin istam inter .Atheismos' referre non dubitaverit." VORSTIUS: Apol. exeg. §

12, [nt. 139] 50L unter Bezug auf BECANUS: De Deo 8, 2, [nt. 132] 43. Die Sorgen, die Vorst sich
deswegen machte, gehen aus seinen Begleitschreiben zur Versendung der Apologetica
exegesis 1611 hervor (Epist. eccl. et theol., [nt. 127] 343. 351). Zur Vorgeschichte der Mainzer
Denunziation aus arminianischer Sicht: SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1856), 445L

H7 IZQUIERDO: Op. theol. 23, 72, [nt. 5] t.2, 15b. Die gemeinscholastische Doktrin (SuÄREZ:

Disp. met. 30, 15, 40, [nt. 14] t.26, 182a) geht zurück auf PLOTIN: Enn. IV, 4, 1 (zitiert bei
RAYNAUD: Theol. nat. 8, 1, 1, 31, [nt. 73] 808b). Im Luthertum bekräftigt von BAUMGARTEN:

Evang. Glaubenslehre, [nt. 74] Bd. 1, 290.
H8 V. Ramirez SJ. (J 1721): Tractatus de scientia Dei 5, 26-29. Madrid 1708, t.i, i43a-i44b;

H. KlLBER SJ. (f 1783): Theologia dogmatico-polemico-scholastica 1, 109. Würzburg 1767, 121;

B. STATTLER SJ. (t 1797): Philosophia methodo scientiis propria explanata: Theologia naturalis
§ 254. Augsburg 1771, 310. Vgl. allerdings schon ARRIAGA: In Prim. part. 20, 6, [nt. 15] t.i, 203a.



428 Sven K. Knebel

chen war.'49 Es ist darum wenig wahrscheinlich, daß die Kritik an seinen
Thesen auf dieses Milieu'50 beschränkt geblieben ist. Die Inquisition in
Toledo besaß jede Handhabe gegen ihn.

Aber, wird man einwenden, Izquierdo war doch selber ein Teil des
Systems, erst als Gutachter für die Inquisition, zuletzt als Mitglied ihres
höchsten Senats. Wie verträgt sich eine Atheismusanklage mit dieser steilen

Karriere?
Das Verfahren hätte glimpflich verlaufen und etwa mit einer Verwarnung

zu Ende gegangen sein müssen. Quirös' Lob würde sich dann auf
einen löblichen Unterwerfungsakt beziehen. Im Übrigen war es damals
gängige Praxis in der Jesuitenscholastik, in Konfliktfallen mit der Zensur
dem zum Widerruf bereiten Autor die ausführliche Begründung der
ursprünglich vertretenen Position zu gestatten.151 So könnte es auch in dem
vorliegenden Fall gehalten worden sein. Von dem Erzbischof von Toledo,
dessen Beichtvater er von 1657 bis 1661 war, hätte Izquierdo das Imprimatur

dafür erlangt,'52 in der Pharus Scientiarum die Akten einer interessierten

Öffentlichkeit zu unterbreiten.
Beachtlich bleibt freilich dann immer noch der Mut, mit dem der fi-

deistische Skeptiker trotz Widerruf so beharrlich an seiner Meinung
festgehalten hat.'55 Wo Ärger mit der Inquisition gewissermaßen mit zum
Berufsrisiko gehörte, hat es einen nicht notwendig den Kopf gekostet, des

.Atheismus' geziehen zu werden. Trotzdem wird die geringe Unterstützung

für Izquierdos Position schon von gewissen Rücksichten bestimmt
gewesen sein. Über die Gewundenheit von Quirös' Hypothesen hat er sich

'49 „Respondet P. Izquierdo, quem semper stimulât hic modus loquendi, quod ,aeterni-
tatem intrinsecam Dei ambire omne tempus' eo solum sensu verum est, quia ipsa, semper
stans, Omnibus partibus temporis successive fluentibus successive correspondet sive co-
existit, non vero, quia omnia ilia ambiat et complectatur in se simul." F. PALANCO OMinim.:
Tractatus de Deo uno 5, x, 59. Madrid 1706, t.2, 18a.

'5° RiVADENEYRA: De scientia Dei 16, 23. 26, [nt. 94] 36ob~36ia. 3628-3638; Ortega: De
Deo uno 1, 4, 3, 3, 1-10, [nt. 129] t.i, 7ia-73a; M. DE AVENDANO Y EZTENAGA SJ. (f 1686): De
divina scientia et praedestinatione 3, 2, 3, 7-8. San Sebastian 1674, t.i, 78b/7ga.

'51 Von dieser Möglichkeit ist z.B. bei dem Widerruf einer 1651 zensurierten These zu
einer Grundsatzfrage im Streit zwischen aristotelischer und mechanistischer Naturphilosophie

extensiv Gebrauch gemacht: M. CORNAEUS SJ. (f 1665): Curriculum philosophiae. Würzburg

1657, t.2, 107. Wie sehr sich der Autor im Vorfeld gegen die Zumutung des Widerrufs
gesträubt hatte, dokumentiert ein Brief an Athanasius Kircher, Würzburg 22.10.1653 (APUG
567 fol. 100).

'52 Mit Datum vom 2.3.1658. Zu Izquierdos Stelle: N. SOUTHWELL (SOTVELLUS) SJ.:

Bibliotheca scriptorum Societatis Iesu. Rom 1676, 736a. Bestätigt durch ANTONIO DE JESUS

Maria OCD.: Baltasar de Moscoso y Sandoval, [...] arzobispo de Toledo § 2142. Madrid 1680,
Ff7V. Der Biograph des Erzbischofs (1646-1665) verwertet briefliche Mitteilungen Izquierdos.

'53 IZQUIERDO: Op. theol. 9, 70, [nt. 5] t.i, 245a/b; ibid. 23, 24, [nt. 5] t.2, 5b; ibid. 31, 370,
[nt. 5] t.2, 434a.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 429

sichtlich geärgert.154 In Alcalä waren die Meinungen geteilt.155 Ebenso in
Rom. Der 1658 ans Collegio Romano berufene Nicolas Martinez (1617-1676)

pflichtete in diesem Punkt Izquierdo bei,156 aber um 1700 hatte sich das

Blatt schon wieder gewendet.157
Daß sich bis ins 19. Jahrhundert konfessionsübergreifend das orthodoxe

Tabu gehalten hat, ist durch den spürbaren kirchlichen Druck nicht
erklärt. Das hat an der seit Augustin ungebrochenen Plausibilität des An-
thropomorphismustopos gelegen. Es schadet nichts, sich die Eleganz der
augustinisierenden Deklamationen zugunsten eines B-theoretisch
unterfütterten Monotheismus158 durch das Gestottere des zeitgenössischen
Versuchs, eine Quirös in diesem Kontext besonders wichtige Augustinstelle15®
zu übersetzen,160 hermeneutisch etwas zu verfremden:

Zu Teutsch: Gott der Herr machts nicht wie wir Menschen, daß er auff unsere
Art entweders dasjenige, was erst werden solle, vorhinein, oder, was schon
gegenwärtig, für sich, oder, was bereit vergangen ist, zurück ansehe, sonder auff
ein weit andere und von der, wie wir die Sachen erkennen, sehr unterschei-
dene Weiß. [...] also und der Gestalt, daß er diejenige Ding zwar, welche
zeitlich geschehen, ietzmahl zukünfftig nicht seyn, noch, so gegenwärtig,
bereits nicht vergangen (quae futura nondum sunt, et praesentia iam sint et
praeterita iam non sint), er aber diese alle durch ein beständige und ewige
Gegenwart begreifft; [...] Auch nit änderst jetzt und änderst vorher, und wieder

änderst hernach; zumahlen sein Wissenschafft nicht, wie die unser, durch
Veränderung der dreyen Zeiten, als nemlich der gegenwärtigen, der vergangenen,

und der zukünfftigen, verändert wird, als bey welchem kein Änderung
noch Finsternuß der Verwechslung befunden wird; dieweilen er das, was zeitlich

ist, also erkennt, daß es ohne Veränderung der Zeit nach geschieht [...].

l54 Ibid. 9, 48-50, [nt. 5] t.i, 24ia/b. Das ist mit der nachher (Ibid. 21, 54-56, [nt. 5] t.i,
Ö4oa/b) im Hinblick auf die visio beatifica geführten Polemik zusammenzustellen.

*55 „Si [...] Deus aliquod obiectum sibi futurum, aut praeteritum enuntiaret, omnino
falleretur." HERRERA: De scientia Dei 8, 16, [nt. 92] 156. Anders Herreras Schüler RAMIREZ: De
scientia Dei 2, 156, [nt. 148] t.i, 67a. Eine französische Inhaltsangabe dieses Werkes in den
Mémoires de Trévoux 1710.

l5® „Futura et praeterita sunt futura et praeterita etiam respectu Dei et aeternitatis
divinae." N. MARTINEZ S].: Deus Sciens, sive de scientia Dei 3, 8, 6. München 1678, 519. Er

widersprach damit seinem Vorgänger auf dem Lehrstuhl: ESPARZA: Curs. theol. 1, 8, 2, [nt. 14]

t.i, 26b.
157 G.B. TOLOMEI (PTOLEMAEUS) SJ. (f 1726): Phiiosophia mentis et sensuum: Theologia

naturalis 5, 2, 7. Augsburg-Dillingen *1698, 700b; J. DE ULLOA (f 1721): De anima disputationes
2, 134. Rom 1715, 280. Vgl. DERS.: Physica speculativa 4,1,1. Rom 1713, 460.

158 „[...] il n'y a [...] pas même l'ombre de passé ou d'avenir pour lui." FÊNELON (j- 1715):

Traité de l'existence et des attributs de Dieu 2, 113, in: Œuvres complètes. Paris: Leroux &
Joury 1851-52, t.i, 86b.

159 AUGUSTINUS: De civ. Dei XI, 21. Zitiert bei QUIRÔS: De Deo 49, Prooem, [nt. 18] 337a/b.
160 B. NEUHAUSER SJ. (f 1673): Theologia ecclesiastica, das ist Gottes-Lehr: Von dem

einigen Gott. Salzburg 1672, 140b.



430 Sven K. Knebel

Die Theologen haben sich auf die Stelle trotzdem ihren Vers gemacht.101
Die Unterscheidung der drei Zeiten bezieht sich, sagten sie, nicht auf
etwas an den erkannten Gegenständen, sondern lediglich auf deren
chronologische Einordnung.102 Die durchgängige Relativität der dazu verwendeten

Begriffe unterscheidet Gottes Standpunkt von unserem. Damit, daß
ein Ereignis x irgendwann vergangen ist, hat x nicht aufgehört, bezogen
auf eine andere Zeitstelle zukünftig bzw. gegenwärtig „gewesen" zu sein.
Stets auch im vollen Umfang präsent sind Gott diese vergangenen Zu-
künfte und künftigen Vergangenheiten.103

Die Übertragung der logischen Unhintergehbarkeit der drei Zeiten auf
Gott ist also ein Tabubruch, der nicht verkleinert werden darf. Gottes
Transzendenz aufrechtzuerhalten und im Anthropomorphismus eine Projektion
der condition humainel64 zu rügen, war bis tief ins 19. Jahrhundert theologisch

eine Pflichtübung. Virtuell jeder Theologe hätte den Gegensatz der
Offenbarung zum Mythos darein gesetzt, daß für den monotheistischen
Gott „das Zeitliche nur ein oberflächlicher Widerschein" ist, welchen der
Weltlauf auf Seine Tätigkeit „zurückwirft".105 Alle Veränderung fällt auf die
Weltseite. Die Annahme des Gegenteils - die Ansetzung irgendwie neuer
immanenter Akte - sei „kindisch", „unreif', eines Philosophen „sehr unwürdig"

und, meint selbst Arriaga, „zweifellos häretisch".166

161 LEDESMA: De div. perf. 9, 7, [nt. 83] 43ibD; C. GIL SJ. (f 1608): Commentationes
theologicae de sacra doctrina, et essentia atque unitate Dei 2, 8, 9, 7. Köln 1610, 9i4a/b;
SMISING: Disp. theo/. 2, 3, 43, [nt. 76] t.i, 94b; ReCUPITO: Theol. 2, 1, 17, 26-29, [nt- 17] t-2,
97b/99a; J. PRUDENCIO OM. (f 1660): Opera theologica posthuma 2, 4, 7, 2. Lyon 1690, 377b;
FRASSEN: Scotus Acad. 1, 3, 5, 14, [nt. 12] t.i, 168b; CACHERANO: Theol. 1, 3, 3, 46, [nt. 17] t.i,
280a; B. BENJUMEA OFM.: Tractatus de scientia Dei §§ 539-541. Leiden [sie!] 1677, 75b/7Öa; T.
GONZALEZ DE Santalla SJ. (f 1705): Selectae Disputationes ex universa theologia scholastica:
In Primam partem 4, 25. Salamanca 1680-86, t.i, 36a.

162 „[...] existentia rerum comparata [...] ad unam temporis differentiam dicitur ,futura',
prout vero refertur ad aliam, dicitur .praesens', vel .praeterita'. [...] haec comparatio est po-
tius aliqua diversitas in tempore, ad quod res cognita refertur, quam aliquid in re cognita."
N. YSAMBERT (f 1642): Disputationes in Primam partem S. Thomae Q. 14, 7, 8. Paris 1643,

i98aC.
163 F. AmiCO SJ. (f 1651): Cursus theologicus: De Deo uno 12, 304. Douai 1640, t.i, 242b;

PH. GamaCHÉ (f 1625): Summa theologica: In Primam partem D. Thomae Q. 9, § 1. Paris 1634,

73aB/bA; MARTINON: Disp. theol.: De Deo 12, 9-10, [nt. 14] t.i, 254a/b; S. MAURO SJ. (f 1687):

Opus theologicum 1, 43, 53-54. Rom 1687, t.i, I42b/i43a.
164 VAZQUEZ: In Prim. part. 32, 5, [nt. 58] t.i, 252a.
165 D.F. STRAUSS: Das Leben Jesu. Tübingen 3i838, Bd. 1, 91. Vgl. z.B. SUÀREZ: De Deo uno

1. 3> 3> t5> lnt- H] t.i, 205b. Oder, auf französisch, L. DE MARANDÉ (J- 1664): Le Théologien
français 3, 6, 5. Paris 3i652, t.i, 52. Nicht anders natürlich in der reformierten Theologie: R.A.
MULLER: Post-Reformation Reformed Dogmatics. Grand Rapids: Baker 2003, vol. 3, 354-362.
[M.F.]

166 ARRIAGA: In Prim. part. 20, 13, [nt. 15] t.i, 204b; G. KENDALL (f 1663): Dissertatiuncula
de novis actibus immanentibus sintne Deo ascribendi?, Oxford 1657, 141-219; Th. BONARTES

(d.i. BARTON) ex-SJ.: Concordia scientiae cum fide e difßcillimis philosophiae et theologiae
scholasticae quaestionibus concinnata 3, 43. Köln 1659, 203; Ch. DONATUS: De aeternitate §

25, Diss. phil. Wittenberg 1674, C4r; J.H.G. VON JUSTI (f 1771): Gedanken über die Frage: Ob in



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 431

3. Gottes Ausstattung mit Bewusstsein

Nun war Izquierdo nicht naiv. Den christlichen Theismus haben die Grenzen

der Anthropomorphismuskritik auch schon beschäftigt. Wenn die
scholastische Theologie an der Lösung für irgendetwas verzweifelt ist, dann war
das, in dem Begriff des persönlichen Gottes, dessen Verknüpfung mit dem

Begriff der Indifferenzfreiheit.167 Man mag der Ansicht sein, bereits durch
das Abrücken von dem ,Gott der Philosophen' wäre anthropomorphistisch
Schlagseite entstanden. Trotzdem stehen wir hier vor einer imposanten
Leistung der katholischen Kultur des 17. Jahrhunderts.168 Wie in dieser
Kontroverse die Antinomien von Gottes Freiheit dialektisch durchgespielt
worden sind, überragt das die ordensoffiziell gehegten Gnadenstreitigkeiten

sowohl dadurch, daß hier alle gegen alle gestanden haben, als auch
durch die skeptische Option, welche es in diesem Fall gab.l69

Gott ist der Schöpfer, d.h. Gott ist die Ursache für die Kontingenz der
Welt. Was folgt daraus für den Gottesbegriff? Die eine der beiden
Extrempositionen, an welchen sich abgearbeitet wurde, war die Repristination
von Aureolis (f 1322) These, daß die Freiheit Gottes sich auf eine ,extrin-
sische Denomination' von der Kontingenz der Welt reduziert.170 Heißt das

Gott veränderliche Vorstellungen sind?, in: DERS.: Moralische und philosophische Schriften.
Berlin-Stettin-Leipzig 1760, Bd. 1, 301-313, hier 308.

167 Explizit so die Antijansenisten F. VANDERVEKEN SJ. (f 1664): Disputationes theologicae
de Deo uno et trino 22, 1. Antwerpen 1655, 3766/3773; V. FERRE OP. (f 1682): Tractatus theo-

logici in Primam Secundae D. Thomae § 694. Salamanca 1679, t.i, 3596-3606. Eloquent
ESPARZA: Curs. theol. 1, 21, 1-2, [nt. 14] t.i, 73a/b. Auf einem anderen theologischen Standpunkt

daher auch als das Rätsel der Sphinx verspottet: F.N. GavarDI OSA. (f 1715): Theologia
exantiquata: De voluntate Dei 2, 2, 1. Neapel-Rom 1683-92, t.2,183b.

168 Obwohl durch Suärez und Fonseca das Lehrstück in die Metaphysik eingeführt war,
besteht nämlich auch für den protestantischen Suarezismus Fehlanzeige. Die katholische
Diskussion wurde nur vereinzelt verfolgt. Vgl. den Ulmer Intrinsezisten C.L. STROMEYER (f
1704): Dissertatio philosophica de voluntate Dei libera. Ulm 1674. Lag das Desinteresse nur
daran, daß das Thema seine Quelle nicht (PETAU: Dogm. Theol. : De Deo 5, 4, 14, [nt. 73]

425b) in der patristischen Literatur hat? Oder hat der Fall Vorst die protestantische Kultur
traumatisiert? Als im 19. Jh. der Disput dort nachgeholt wurde, geschah das auf veränderter
Grundlage: Nicht mehr die Indifferenzfreiheit bildete den Gegenbegriff zur Unveränderlich-
keit, sondern „die lebendige Teilnahme Gottes an der Welt". I.A. DORNER (f 1884): Dogmatische

Erörterung der Lehre von der Unveränderlichkeit Gottes, in: Jahrbücher für Deutsche
Theologie 3 (1858), 579-660.

169 Th. RAYNAUD: Nova libertatis explicatio: Prol. 1, 3-7. Paris 1632, 3-10. Mißbilligt von
QUIRÔS: De Deo 59, 10, [nt. 18] 403b, in Kritik an ARRIAGA: In Prim. part. 28, 92, [nt. 15] t.i,
3i4a/b. Arriaga („Dubitantius Pragensis" STROMEYER: De vol. Dei § 29 [nt. 168]) war keineswegs

(richtig: S. SOUSEDIK: Philosophie der frühen Neuzeit in den böhmischen Ländern.
Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 2009, 86) habituell Skeptiker, und in dieser Frage
war auch Arriagas Lehrer Lugo noch nicht so weit gewesen. Die einschlägigen Texte aus
dessen Vorlesungen von 1624 und 1632 sind ediert von L. GÔMEZ HELLlN SJ.: El cardenal Juan
de Lugo S.I.: El acto libre de Dios, in: Archivo Teolôgico Granadino 6 (1943), 269-342.

'7° Ch. SCHABEL: Theology at Paris 1316-1345: Peter Auriol and the problem ofdivine
foreknowledge and future contingents. Aldershot: Routledge 2000, 124-130; ibid. i4off. (Fran-



432 Sven K. Knebel

nicht, die Freiheit metaphorisch zu verflüchtigen?171 - die Freiheit, drängt
Izquierdo, mit der Gott auch hätte gar nichts schaffen können?172 Wo
bleibt da der biblische Gott?17^ Was trennt das noch von der materialistischen

Ermächtigung des Zufalls?174 Doch nicht Aureolis Protospino-
zismus hat die heftigste Reaktion hervorgerufen. Scharf abgewehrt wurde
Cajetans (1469-1534) Vorschlag, den Gottesbegriff für Prädikate zu öffnen,
welche erst aus Gottes freiem Handeln resultieren, 175 denn das wäre die
Invasion des Kontingenzvirus.176 An der Aufgabe, Freiheit und Unverän-
derlichkeit zu vereinbaren, waren beide gescheitert,177 aber Cajetans Schei-

ziskaner), 306ft. (Dominikaner). Die Aureoliedition von 1596 ermöglichte auch eine
Diskussion der Interpretationen: D. GRANADO SJ. (f 1632): Commentarii in Summam Theologiae
S. Thomae 3, x, 5, 10. Sevilla 1623, t.2, 24b (zu Vazquez); I. BRIZENO OFM. (f 1667): Celebriores
controversiae in Primum Sententiarum Ioannis Duns Scoti 7, 2, 32-35. Madrid 1642, t.i, 356b-
358a (zu Herice); IZQUIERDO: Op. theol. 31, 101, [nt. 5] t.2, 3790/3803 (zu Ruiz de Montoya);
ORTEGA: De Deo uno 4, 3, 6, 3, 8-9, [nt. 129] t.2, 73b (zu Quirös).

171 „[...] sequeretur Deum non esse formaliter, sed tantum metaphorice liberum."
FRASSEN: Scotus Academicus 2, 2, 2, 3, [nt. 12] 343b. Vgl. GRANADO: In Summam Theol. 3, 1, 5,
10, [nt. 170] t.2, 24a; J.B. GONET OP. (f 1681): Clypeus Theologiae Thomisticae 4, 3, 16.

Antwerpen 1725, t.i, 323b. So auch ein Suarezianer, dessen handschriftlicher Nachlaß bei
dem Einsturz des Historischen Archivs der Stadt Köln 2009 mit verschüttet worden ist,
weswegen es gestattet sei, das exzerpierte Zeugnis hier aufzubewahren: „[52V] Utrum actus,
quo Deus libere secundaria obiecta diligit, aliquid, ut liber est, positivum reale superad-
ditum in divina voluntate dicat? [...] [54t] Dico primo: Actus liber in Deo non dicit aliquam
perfectionem quae adesse Deo, et ab illo abesse potuerit. Sic contra Caietanum multi
Theologi [...] Dico secundo: Actus liber in Deo non solam denominationem extrinsecam dicit
in illo, ita ut in hac liberi ratio consistât, quia iuxta principia fidei certissimum est Deum
non metaphorice, sed proprie libere velle alia extra se. Quod esse non potest, si sola
extrinseca denominatio est actus liberi ratio." J. PERLIN SJ. (f 1638): Tractatus de scientia et
praedestinatione Dei (Lima 1618), MS. Köln: Historisches Archiv GB 4° 9, fols. 52V. 54r.

172 IZQUIERDO: Op. theol. 31, 68, [nt. 5] t.2, 373b. Nicht zu verwechseln mit der Frage, ob
Gott die Freiheit hat, gar nicht zu wollen. Übrigens wird auch das von Izquierdo bejaht.
Dazu T. RAMELOW: Gott, Freiheit, Weltenwahl. Leiden: Brill 1997, 336-341.

173 J. DE SALAS SJ. (f 1612): Disputationes in Primam Secundae D. Thomae 3, 1, 90.
Barcelona 1607-11, t.i, 663a. Weitere Zensuren bei G. DE RlVADENEYRA SJ.: Tractatus de voluntate

Dei 16, 3. Alcalâ 1655, 448a/b.
>74 E. AMORT (f 1775): Theologia eclectica: De Deo 6, 1. Bologna 1753, t.i, 8ob/8ia.
'75 Die Zensuren bei SALAS: In Prim. Sec. 3, 1, 92, [nt. 173] t.i, 664b/665a. Die

Gegenliteratur: MARIALES: Bibl. interpretum 11, 5-7, [nt. 84] t.3, 2Ô2a-272b; C. TOMASI CRM. (f
1675): Apologetica pro Eminentissimi Cardinalis Caietani sententia de Actu Dei libero, in:
Quodlibeta theologica. Rom 1657, 295-311; E. MAIGNAN OMinim. (f 1676): Philosophia sacra 12,

11. Toulouse 1664-72, t.i, 277-281.
'76 Prägnant F. VANDERVEKEN: Tractatus scholastici de simplicitate et libertate divina 2, 2,

15. Köln 1648, 191L Zu einem anderen Aspekt von dessen Position in dieser Frage SCHMUTZ:

Aristote au Vatican [nt. 111] 87ff.
177 „Sic est Deo tribuenda immutabilitas, quod non est ab eo neganda libertas; et sie ei

libertas debet attribui, quod in eo mutabilitas non ponatur." AEGIDIUS ROMANUS: In I Sent.

dist. 39 q. 1, [nt. 85] fol. 205vbN. -„Caietanus [...] tollit Dei immutabilitatem, sicut Aureolus
libertatem." A. HERMANN OFM. (f 1700): Tractatus theologici in Primum Sententiarum liberum

de Deo uno et trino 2, 3, 3, 11. Köln 1690, 108b. Hinter dem Aperçu steckt wohl GONET:

Clyp. Theol. Thom. 4, 3, 10-11, [nt. 171] t.i, 323a.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 433

tern war schlimmer. Für die Gesellschaft Jesu war der große Thomaskommentator

ab 1651 in diesem Punkt förmlich tabu.178 Auf längere Sicht
blockiert waren damit179 Spekulationen über einen innergöttlichen Bildungsprozeß

- von Spinozas Substanz zu dem „bewußten Gott", über einen Gott,
welcher sich dem Werden „freiwillig unterworfen" hat.180 Hingegen wäre
es eine Überdramatisierung, hier, mit den Adepten der kulturprotestantischen

Neuzeitlegende,181 die Virulenz des ,spätmittelalterlichen Will-
kürgotts' zu vermuten. Auch wo die Wurzel der Kontingenz der Welt in
Gott selbst verlegt und von dem ontologisch zu definierenden Surplus182

behauptet wurde, es handele sich dabei irgendwie um eine .intrinsische
Denomination',183 verbannte die Hypothesenbildung jeden Gedanken an
Launen und Unbeständigkeit.1®4 Insistiert wurde damit auf dem Ein für

•78 Ordinatio pro studiis superioribus Theol. no. 24, in: Ratio Studiorum, [nt. 32] t.3, 96.
Der Wortlaut bei VANDERVEKEN: De Deo uno 22, 38, [nt. 167] 394a; D. DE AVENDANO SJ.:

Problemata theologica 1, 1045. Antwerpen 1668, t.i, 285a. Beifall dafür auch von den
Jansenisten: HENRICUS A S. IGNATIO: Theol. 9, 189, [nt. 131] t.i, 607b. - „Prohibitum est docere
in nostris scholis, quidquid accedit ad sententiam Caietani." ROSMER: De Deo uno 1, 8, 4, [nt.
16] 616. - „Debemus nostrum intellectum potius ad quidlibet captivare, quam cum Caietano
sentire." P. DE BUGIS SJ. (f 1680): Tractatus de Deo uno 7, 3, 1. Bordeaux 1676, 93a. - Ein
Zensurfall von 1657 bei X.-M. LE BACHELET SJ.: Prédestination et Grâce efficace. Controverses
dans la Compagnie de Jésus au temps d'Aquaviva (1610-1613). Histoire et documents inédits,
Louvain: Mus. Lessianum 1931, t.2, 357f.

*79 „Immutabilitas divina excludit omnem vicissitudinem et successionem ac variationem
internam, non tantum quoad accessum aut decessum alicuius entitatis, sed etiam quoad
usum liberae determinationis." MARTINON: Disp. theol.: De Deo 14, 3, [nt. 14] t.i, 290a. Vgl. P.

DA FONSECA SJ. (f 1596): Commentaria in Metaphysicorum libros 7, 8, 5, 3. Köln 1615 / ND
Hildesheim: Olms 1964, t.3, 327aB („error in Philosophia et Theologia"). Auf dieser Linie
kommentiert das Dekret von 1651 P. GAUTRUCHE SJ. (f 1681): Philosophiae institutio: Meta-
physica 2, 2, 4. Caen *1665, t.2, 294.

180 F.W.J. SCHELLING: Denkmal der Schrift Von den göttlichen Dingen etc. des Herrn F.H.
Jacobi, in: Sämmtliche Werke. Stuttgart-Augsburg: Cotta i85Ôff., Bd. 1/8, 62; DERS.: Philosophische

Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit, op. cit. Bd. I/7, 403.
181 Kritisch dazu W. HÜBENER: Die Nominalismus-Legende. Über das Mißverhältnis

zwischen Dichtung und Wahrheit in der Deutung der Wirkungsgeschichte des Ockhamismus, in:
Spiegel und Gleichnis (Festschr. Taubes), hgg. N.W. Bolz/W. Hübener. Würzburg: Königshausen

& Neumann 1983, 87-111, hier i04f.; DERS.: Carl Schmitt und Hans Blumenberg oder
über Kette und Schuß in der historischen Textur der Moderne, in: Der Fürst dieser Welt. Carl
Schmitt und die Folgen, hg. J. Taubes. Paderborn: Schöningh 1983, 57-76, hier 7iff.

182 „[...] id, quod liberi actus addunt unico et necessario illi actui (quidquid id sit) [...]."
FONSECA: Met. 7, 8, 5, 5, [nt. 179] t.3, 33obD.

183 Der technische Begriff .denominatio intrinseca' in diesem Kontext schon 1362 in
einem Sorbonnewiderruf: Chartularium Universitatis Parisiensis no. 1270, hgg. H. Denifle/É.
Châtelain. Paris: Delalain 1889-97, t.3, 95. Dieser Pariser Lehrverurteilung reiht Vander-
veken [nt. 167] das Dekret von 1651 an. Der von ihr betroffene Ludovicus de Padua OFM.
scheint ein Schüler des Ioannes de Ripa gewesen zu sein.

184 Solche Sticheleien gehörten zum dialektischen Schlagabtausch. Selbst an Suärez
haben andere Jesuiten eine Tendenz zum Willkürgott zu beanstanden gefunden: L. TORRES

(TURRIANUS) SJ. (f 1635): Diversa opuscula theologiae 5, 2, 2. Lyon 1625, 2ioa/b (unter Bezug
auf SUÄREZ: Disp. met. 30, 9, 58, [nt. 14] t.26, 134^1353).



434 Sven K. Knebel

allemal des Selbstentscheids. Manches für sich hat die These,l85 daß

Cajetan, ganz im Gegenteil, für den metaphysischen Optimismus attraktiv
war, d.h. für die Überzeugung, daß Gott mit .moralischer' Notwendigkeit
die beste aller möglichen Welten gewählt hat. Zwar haben die Jesuiten in
dem Ruf gestanden, sie sympathisierten mit Aureoli186 - Quirös war
Aureolista187 -, aber auch Cajetan hatte unter ihnen seinen Anhang. Für
Suärez war er eine starke Versuchung,188 erst recht für den Optimisten
Izquierdo.'89 Die Jesuitenscholastik hat darum den Disput wohlweislich
internalisiert und institutionalisiert, in Form der Alternative zwischen
Intrinsezismus und Extrinsezismus.190

Izquierdos Variante des Intrinsezismus191 gibt auch keine Antwort auf
die kritische Frage nach dem zureichenden Grund für die Existenz der
Welt.192 Auf die Burgsteinfurtaffare fällt jedoch zusätzlich Licht. Häufig ist,
damit Cajetan ihn loswurde, der Schwarze Peter nämlich dem Ketzer Vorst

185 A. ClENFUEGOS SJ. (f 1739): Aenigma theologicum 11,1, 15-16. Wien 1717, t.2, 2756/2760.
186 ]. DE MONTALVÂN OP. (f 1720): Disputationes theologicae in Primam partem D. Tho-

mae: De voluntate Dei 2,1. Salamanca 1729-31, t.2, 50b.
187 QuiRÖS: De Deo 59, 20, [nt. 18] 4056/4063; ibid. 60, 39, [nt. 18] 421a.
188 SuÂREZ: Disp. met. 30, 9, 11, [nt. 14] t.26, 118b. Zur Interpretation der Stelle ARRIAGA:

In Prim. part. 28, 89-90, [nt. 15] t.i, 313b; MARTINON: Disp. theo!: De Deo 14, 16, [nt. 14] t.i,
2946/2953; QUIRÖS: De Deo 69, 16, [nt. 18] 461a; P. DE GODOY OP. (f 1677): Disputationes
theologicae in Primam partem D. Thomae 48, 57. ('1670) Venedig 6696, t.2, 1516/1523; GONET:

Clyp. Theol. Thom. 4, 3, 11, [nt. 171] t.i, 323a/b; AVENDANO Y EZTENAGA: De div. scientia 3, 3, 16,

[nt. 150] t.i, 8ob-8ib (fehlerhafte Paginierung!); P. DI CONTI OSA.: Tractatus de inteüectu et
scientia Dei: De divina voluntate 4, 3. Padua 1684, 5776 Suärez falle jedenfalls nicht (AVENDANO:

Probl. theol. 1, 1055, [nt. 178] t.i, 287a) unter die Zensur von 1651.

189 Izquierdo wird (ClENFUEGOS: Aenigma theol. 11, 1, 17, [nt. 185] t.2, 2766/2773) der
Fraktion der „mitigantes doctrinae Caietani" zugerechnet. Seine Distanzierung von Cajetan:
IZQUIERDO: Op. theol. 31, 107, [nt. 5] t.2, 38ia/b. In den Annalen des Optimismus hat
Izquierdo seinen festen Platz: CH. WOLFF: Theologia naturalis. Verona "1738, t.i, Praef. 3r.
Zum jesuitenscholastischen Optimismus S.K. Knebel: Nécessitas moralis ad optimum (I).
Zum historischen Hintergrund der Wahl der besten aller möglichen Welten, in: Studia Leibni-
tiana 23 (1991), 3-24; M.J. MURRAY: Leibniz on Divine Foreknowledge of Future Contingents
and Human Freedom, in: Philosophy and Phenomenological Research 55 (1995), 75-108; J.P.

AnfraY: Leibniz, le choix du meilleur et la nécessité morale, in: Lectures et interprétations des

Essais de Théodicée de G.W. Leibniz, hg. P. Rateau St. Leibn. Sonderheft 40). Stuttgart:
Steiner 2011, 59-78. In denselben Bahnen hat sich dann auch die protestantische
Optimismusdiskussion bewegt. Dazu jetzt S. LORENZ: Naudé, Löscher und Leibniz: eine Debatte über
die Vollkommenheit Gottes im Vorfeld der Theodizee (1707-1709J, in: Leibniz in Latenz.
Überlieferungsbildung als Rezeption (1716-1740), hgg. N. Gädeke/Wenchao Li St. Leibn.
Sonderheft 50). Stuttgart: Steiner 2017, 185-222.

190 G. DE RHODES SJ. (t 1661): Disputationes theologiae scholasticae 1, 4, 2, 2, 1. Lyon 1661,

t.i, ii2a/b; O. CATTANEO SJ. (f 1679): Cursus philosophicus: Metaphysica 14, 3, 2. Rom 1677,

t.4, 625.
191 IZQUIERDO: Op. theol. 31, 281, [nt. 5] t.2, 417a.
192 „Actus intrinsecus Dei est essentialiter omnis volitio et nolitio, ergo non est magis

volitio quam nolitio; sed ut sit esse essentialiter determinatio ad unum, debet esse potius
volitio quam nolitio: ergo ut sit essentialiter determinatio ad unum, non sufficit perfectio
intrinseca Dei." RHODES: Theol. schol. 1, 4, 2, 2, 4, [nt. 190] t.i, 117b.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 435

zugeschoben worden.193 Auch Izquierdo baut Vorst zu Aureolis Antipoden
auf, *94 aber nicht in der Absicht, damit das Spektrum des orthodox
Vertretbaren zu verengen. Zum Buhmann wird Vorst aus dem einzigen
Grund, weil er aus Gottes freien Willensakten ontologisch ein Akzidens
gemacht habe.193 Im Übrigen plädiert Izquierdo dafür, das von dem
Gottesbegriff Abgehaltene in Gänsefüßchen doch zuzulassen: Verän-
derlichkeit-als-ob.196 Die damit vertretene Hypothese stammt anscheinend
von Hurtado de Mendoza und dessen Schüler Ripalda (1594-1648).197 Ihr
Kennzeichen ist der Slogan ,contingenta virtualis'. Das hat Cajetans
Kontingenz gegenüber ein Fortschritt sein sollen,198 und auf die intellektuelle
Phantasie der Barockscholastik hat dieser Jargon nachweislich anregend
gewirkt.1" Mit ihm wurde allerdings auch scharf ins Gericht gegangen.200

•93 RiVADENEYRA: De vol. Dei 15, 20, [nt. 173] 432b; GODOY: In Prim. part. 48, 56, [nt. 188]

t.2, 151b; RAMIREZ: De scientia Dei 4, 50, [nt. 148] t.i, 125b (referierend). Daher V. BARON OP.

(f 1674): Sanctorum Augustini et Thomae vera et una mens de libertate humana et gratia
divina 1, 3, 2, 1. Paris 1666, 105: „[...] quod falso Theologi recentiores ascribunt Caietano [...]
Huius vero opinionis aut potius erroris est Conradus rostrius Calvinista Leibniz hat
(Ak.-Ausg. VII4, Berlin: Akademie 1999, 2616) in seinem Handexemplar „rostrius" in „Vor-
stius" korrigiert. Er war also im Bilde. Leibniz über Vorst: Ak.-Ausg. IV/7 (2011) 509.

'94 IZQUIERDO: Op. theol. 31, 82, [nt. 5] t.2, 376a. Daher auch MARIN: Theo/. 7, 5, 3, [nt.
129] t.i, 447b/448a.

'95 IZQUIERDO: Op. theol. 31, 97, [nt. 5] t.2, 378b. Er folgt damit TORRES: Opusc. theol. 5, 2,
1, [nt. 184] 2o6b/o7a.

'96 „[...] dicimus, volitionem divinam ,virtualiter' contingentem esse: quia gerit se, ac si
esset defectibilis, in ordine ad reddendum Deum liberum ad volendum, et non volendum,
cum tarnen revera et formaliter non sit defectibilis." IZQUIERDO: Op. theol. 31, 304, [nt. 5] t.2,
422a. Vgl. Hist. Wb. d. Philos, s.v. „Virtualität I", [nt. 109] Bd 11,1062-66.

'97 IZQUIERDO: Op. theol. 31, 291-324, [nt. 5] t.2, 4196-4256. Erstmals referiert bei V. DE

HERICE SJ. (f 1626): Quatuor tractatus in Primam partem S. Thomae 16, 45-47. Pamplona
1623, 279a-28ob. Zur Urheberfrage: IZQUIERDO: Op. theol. 31, 294, [nt. 5] t.2, 420b; M.
BORRULL SJ. (f 1689): Tractatus de voluntate Dei 8, 31. 43. Lyon 1661, 230. 234. Ripaldas
handschriftlicher Tractatus theologicus de voluntate Dei ist auch erhalten (MS. BU
Salamanca 762). Unergiebig: P. DUMONT SJ.: Ripalda (Jean Martinez de), in: DThC 13 (1936), 2712-
2737-

'98 „Contingentia Caietanitica". Terminologisch bei dem Peruaner ILDEFONSO PENAFIEL

SJ. (f 1657): Theologia scholastica naturalis. Lyon 1678, t.2, 373b. 406a.
99 Ibid. [nt. 198] t.2, 397-423; D. DE SILVA Y PACHECO OSB. (f 1677): Commentaria

theologica in Primam partem D. Thomae Q. 19 art. 3, 5, 109-116. Madrid 1663-65, t.2, 771a-
775b; D. DE MARINIS OP. (f 1669): Expositio commentaria in Primam partem Angelici Doctoris
Q. 19 art. 10, 3. Lyon 1663, i79a-i8ob; ROSMER: De Deo uno 1, 8, 2, [nt. 16] 553-562; A. DE

HERRERA SJ.: Tractatus de voluntate Dei 15, 74-83. Alcalä 1673, 359-361; R. LUMBIER OC. (f
1684): Quaestiones theologicae scolasticae in Primam partem D. Thomae 4, 300-358.
Saragossa 1680, 33b-4ob; J. SAÉNZ DE Aguirre OSB.: S. Anselmi Theologia 37, 23-60. Salamanca
1685, t.i, 5816-5906; C.F. VERANO CRM. (f 1713): Theologia universa speculativa 2, 20, 7, 1-49.
München 1700, t.2, 6476-6596. Die „sententia communis", meint 1711 MARlN: Theol. 7, 6, 7,
[nt. 129] t.i, 457b. - Beifall für Izquierdo: HENRICUS A S. IGNATIO: Theol. 9, 274-277, [nt. 131]

t.i, Ô2ib/22a; J. DE AGUILAR SJ. (f 1708): Tractationes posthumae in Primam partem D.
Thomae: De voluntate Dei 17, 25. Cordoba (Arg.) 1731, t.4, 181a.



436 Sven K. Knebel

Besonders gereizt war die Reaktion auf die Laxheit dieser Auskunft.201
Warum nicht auch gleich ,Akzidens als ob'?202 Izquierdo hat die Frage
abzuwimmeln versucht, 2°3 doch schon der aufstrebende Jungakademiker
hat zu hören bekommen, auf die Tour sei Vorst fein raus.204

Das ursprüngliche Motiv zur Relativierung der Anthropomorphismus-
kritik war Sorge vor einer Veräußerlichung der Freiheit. Darum blieb die
Metaphysik von Gottes Freiheit aber doch nicht in Handlungsmetaphysik
stecken.2°5 Obwohl die Jesuitenscholastik auch in bezug auf das
Gottesattribut Unveränderlichkeit an der üblichen Differenzierung zwischen dem
Wissens- und dem Willensregime festgehalten hat,206 wurde bei der
Erörterung des Surplus der freien Willensakte zwischen dieser Frage und der
nach dem Surplus von Gottes Kontingenzwissen ausdrücklich nicht
unterschieden, 2°7 auch von Cajetans Freunden nicht.208 Im Grunde war es die

200 HERICE: In Prim. part. 16, 51-52, [nt. 197] 2823-2833; L. TORRES (TURRIANUS): Selectae
disputationes in Theologiam scholasticam: Censura theol. 4, 35. Lyon 1634,192a; D. Alarcon
SJ. (f 1634): Prima pars theologiae scholasticae 3, 4, 7. Lyon 1633, 203a-206b (zustimmend
QUIRÔS: De Deo 59, 28, [nt. 18] 408a; AVENDANO: Probl. theol. 1, 1082-83, [nt. 178] t.i,
293b/294a); IOANNES A S. ThOMA OP.: Cursus theologicus: In Primam partem D. Thomae Q.
19, 4, 3, 14-16. Alcalä-Lyon 1637-43, t.2/1, ii3b-H4b; BORRULL: De vol. Dei 8, 32-43, [nt. 197]

230-234; RHODES: Theol. schol. 1, 4, 2, 2, 2, [nt. 190] t.i, 115a; R. DE ARRIAGA: Cursus philoso-
phicus iam noviter maxima ex parte auctus: Physica 14, 95-96. Lyon 1669, 5156/5163; J.B.
ERHARDT SJ. (f 1694): Theses theologicae de distinctione divinorum attributorum 2, 17-18.

Ingolstadt 1672, 57ff. (gegen Izquierdo); A. GONZALEZ DE ROSENDE CRM. (f 1681): Disputationes

theologicae 2, 2, 111-20. Lyon 1677, t.i, 98b-ioib; PALANCO: De Deo uno 6, 6, 29-36, [nt.
149] t.2, 254b-256b (gegen Herrera).

201 „[...] via mollis et facilis ad explicandam mirabilem volitionem divinam [...]."
Alarcon: Theol. schol. 3, 4, 7, 23, [nt. 200] 206b. Izquierdo, damals ein jüngerer Kollege
Alarcons, erkennt dessen siebentes Kapitel, eine einzige Philippika, ausdrücklich als (auch)
gegen sich gerichtet an: IZQUIERDO: Op. theol. 31, 303, [nt. 5] t.2, 421b.

202 ALARCON: Theol. schol. 3, 4, 7, 20, [nt. 200] 206a. Dazu ALDRETE: In Prim. part. 33, 4,
4, [nt. 13] t.i, 652b; AVENDANO: Probl. theol. 1, 943, [nt. 178] t.i, 263a.

2°3 „[...] non oportet [...] admittere in Deo accidens virtuale." IZQUIERDO: Op. theol. 31,

304, [nt. 5] t.2, 422a. Trotzig pariert wird Alarcons Ausfall von I. PENAFIEL: Theol. nat. [nt.
198] t.2, 4i6b-4i8b.

204 „Vorstius Calvinista, qui dicebat decretum Dei liberum esse verum accidens, [...] hanc
erroneam loquutionem poterat per contingentiam ,virtualem' apprime defendere." ALARCON:

Theol. schol. 3, 4, 7, 21, [nt. 200] 206a. Bezug: VORSTIUS: De Deo 3, 3, [nt. 132] 207h; ibid. 6, 5,
[nt. 132] 378h

205 Eine Ausnahme davon: G. AGOSTINI SJ. (f 1643): Commentarii in Primam partem Sum-
mae S. Thomae Q. 19 a. 10, diff. 2-3. Palermo 1639-43, t-2, 2898-2973.

206 SuÂREZ: Disp. met. 30, 9, 53, [nt. 14] t.26, 132b. Zustimmend MASTRI DA MELDOLA: In I
Sent. 2, 202, [nt. 12] 55b. Kritisch der Calvinist J. DE REVES (REVIUS, f 1658): Suarez repurga-
tus. Leiden 1644, 556f.

207 „Authores pari fere modo de scientia Deo libera atque de libera voluntate loqui
soient." VANDERVEKEN: De lib. div. 2, 5, 1, [nt. 176] 296. Belege: FONSECA: Met. 7, 8, 5, 3, [nt.
1^79] t.3, 327aE; SuÂREZ: Disp. met. 30, 9, 44, [nt. 14] t.26, 130a; VAZQUEZ: In Prim. part. 80, 7,
[nt. 58] t.i, 645b; GlL: De essentia Dei 2, 8, 9, 5, [nt. 161] 913b; P. DE ArrObal SJ. (f 1608):
Commentaria ac Disputationes in Primam partem D. Thomae 54, 1. Madrid 1619-22, t.i, 341b;
D. RUIZ DE MONTOYA: Commentaria ac Disputationes in Primam partem S. Thomae, de volun-



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 437

Scientia Media-Hypothese, die manche Suarezianer dazu gebracht hat, die
Ansprüche der Anthropomorphismuskritik niedriger zu hängen.

Die schöne Hypothese nützt gar nichts, haben die Suarezianer
argumentiert, wenn sie nicht auch auf Gottes freie Willensakte Anwendung
findet. Gott muß nicht nur die Unendlichkeit der möglichen Welten kennen

(scientia media directa). Er muß auch wissen, wie Er selber sich zu
jeder derselben stellen würde (scientia media reflexa).2°9 Je nachdem, auf
der Basis wie analysierter Implikationsbeziehungen die Koordination der
beiden Wissensregister bewerkstelligt wurde, ergab das mehr oder weniger
extravagante Interaktionskalküle. Damit auch diese hypothetischen
Willensakte, seine eigenen, Artikel in Gottes Wissenshaushalt sein können,
damit sein Wissen von sich also einen Überschuß über sein Handeln hat210

und sich dem Allwissenden dessen Möglichkeitshorizont in einem System
der Vereinbarkeiten und Unvereinbarkeiten erschließt, durfte das nicht,
das war die Voraussetzung,211 im Widerspruch zu seiner Freiheit stehen.
Nur auf diesem Standpunkt, mit der Referenzebene scientia media reflexa,
hatte es Sinn, mit dem fiktionalisierenden Als-ob intrinsezistisch zu
argumentieren.212 Auch der kontrafaktische Willensakt existiert in Gott, nur
eben so, als ob er nicht existierte.213

Der Witz ist nun, daß Izquierdo die Wurzel von Gottes Kontingenzwissen

zwar mit Gott identifiziert, daß sein System es aber ebensowenig

täte Dei 13, 2, 4. Lyon 1630, 151b; AMICO: Curs. theol.: De Deo uno 14, 111, [nt. 163] t.i, 281a;
ARRIAGA: In Prim. part. 28, 21, [nt. 15] t.i, 297a/b; RlBAS: Summa Theol. 5, 7, 12, [nt. 20] t.i,
290b; Rivadeneyra: De vol. Dei 17, 5, [nt. 173] 483b; BORRULL: De vol. Dei 7, 14, [nt. 197] 196.
Aber doch nicht selbstverständlich. Kritisch zu Arriaga: VANDERVEKEN: De lib. div. 2, 3, 51,

[nt. 176] 255.
208 IZQUIERDO: Op. theol. 31, 324, [nt. 5] t.2, 425b. Vgl. PEREZ: In Prim, part.: De voluntate

Dei 3, 91, [nt. 37] 267b: „Meo iudicio non potest negari, in Deo esse aliquid intrinsecum, a

quo dicatur volens libere, et etiam cognoscens." Über Perez als gemäßigten Cajetananhänger
RAMELOW: Gott, [nt. 172] 319-328; G.P. SOLIANI: Dio e mondo. Trascendenza e creazione in
Antonio Pérez S.]. Diss. phil. (unv.) Venedig 2016, 568.

2°9 IZQUIERDO: Op. theol. 28, 444, [nt. 5] t.2, 185b. Historisch zur scientia media reflexa
M. CHOSSAT SJ.: Notae in Gabrielis Vazquez Opera omnia. Paris: Vivès 1905, t.i, 558-561. 581L;
Ramelow: Gott [nt. 172] 263-269.

210 IZQUIERDO: Op. theol. 31, 258, [nt. 5] t.2, 4i3a/b; ibid. 34, 115, [nt. 5] t.2, 518a.
211 „Non laeditur divina libertas decreti per sui coniunctionem cum scientia media

reflexa, nec per visionem eiusdem coniunctionis." A. YOUNG (JUNIUS) SJ. (f 1679): De
Providentia et praedestinatione meditationes scholasticae 2, 6, 8. Lyon 1678, 40b. Vgl. SUÂREZ:

Varia opuscula theologica 2, 2, 8, 11, [nt. 14] t.11, 374^375. Dagegen L. MOLINA: Liberi arbitrii
cum gratiae donis Concordia Q. 14 art. 13 d. 52, 11, hg. von J. Rabeneck. Ona-Madrid:
Sapientia 1953, 341; ESPARZA: Curs. theol. 1, 18, [nt. 14] t.i, 66a.

212 YOUNG: De prov. 2, 4 (De constitutione divinae intrinsecae denominationis contingen-
tis), [nt. 211] 32bff.

213 „[...] entitas nolitionis [sc. mundi] ita existit in Deo, ut se habeat, ac si non existeret:
quod est, nolitionem mundi existere virtualiter, non tarnen realiter." B. DE VARGAS SJ. (f
1752): Cursus theologicus speculativus 3, 1, 2, 22. Granada 1751, t.3, 77 (Druckfehler korrigiert.
Vargas war ein Izquierdo-Anhänger: ibid. 3, 1, 2, 19, op. cit. 73).



438 Sven K. Knebel

wie der Extrinsezismus214 von Gott abhängig macht, ob dieses Wissen A
oder nicht-A beinhaltet. Metaphysisch postuliert es den Realismus: Nichts
ist erkennbar, das dies nicht von sich aus ist, auch nicht dem Allwissenden.

Nur ,objektive Wahrheiten' konstituieren die Allwissenheit.
„Sur la question de la science divine", sagt einer der wenigen Kenner

der Materie, „Izquierdo y réduit Dieu à une sorte de spectateur omniscient
qui appréhende tous les états de choses et leurs vérités obiectives
correspondantes, mais qui ne les constitue pas, introduisant ainsi une forme de

passivité dans l'intellection divine qui lui fut violemment reprochée par le

camp néo-augustinien."215
Mit demjenigen verglichen, welches sein Zeitgenosse Descartes dem

christlichen Gottesbegriff zumutete,216 unterhält Izquierdos Gott also das

gerade entgegengesetzte Wahrheitsverhältnis. Das betrifft auch, aber

keineswegs nur, den Typ Wahrheiten, die Vernunftwahrheiten, für welche
sich Descartes interessierte. Weder sie sind von Gott gestiftet217 noch die
Wahrheiten der Scientia Media. Obwohl kein Bestandteil unserer Welt,
haben die Futuribilien bei Izquierdo einen von Gott und von seinem Wissen
um sie realunterschiedenen Status. Um die Allwissenheit rigoros kontemplativ

zu fassen, wird das Kontrafaktische Gott ins Gesicht hinein hyposta-
siert.2'8 Izquierdo ist auf die frechste Formel verfallen, die der Gnadenmo-
linismus je für sich gefunden hat: Gott „legt seine Allmacht in unsere
Hand".219 Daraus folgt, daß das Kreatürliche, als Objekt, Gottes Wissen

214 Vgl. z.B. ARRÛBAL: In Prim. part. 54, 9, [nt. 207] t.i, 344a: „Actus scientiae liberae [...]
extrinsece [...] connotat veritatem obiecti contingentis."

215 SCHMUTZ: Querelle des possibles, [nt. 3] 892. Dasselbe hat die Partei Lange (C.G. Lu-
DOVICI: Sammlung und Auszüge der sämmtlichen Streitschrifften wegen der Wolffischen
Philosophie. Leipzig 1737-38, Bd. 1, 23. 220) Wolffs Theologie vorgeworfen.

216 Descartes an Mersenne, Amsterdam 15.4.1630. Œuvres [nt. 46] t.i, 145b
217 „Izquierdo propugna un realismo de las esencias." CENAL: La combinatoria, [nt. 4] 20.
21® IZQUIERDO: Op. theol. 28, 239-241, [nt. 5] t.2, I44a/b; ibid. 28, 354, [nt. 5] t.2,

i68b/i69a. Hier bremsen OviEDO: Curs. phil: De anima 7, 6, 26-27, [nt- 211 ("1651), t.2, ii5a/b;
ORTEGA: De Deo uno 4, 3, 6, 7, 6, [nt. 129] t.2, 85a. Izquierdo folgt ULLOA: De anima 3, 16, [nt.
157] 313b Zweifel an der Konsistenz von Izquierdos Position hat HERRERA: De scientia Dei 10,

17-29, [nt. 93] 185-190.
2l9 „Deus ex intentione [...] ponit in manu creaturae suam omnipotentiam per decretum

indifferens antecedens, quo supposito naturaliter omnipotentia sequitur nutum creaturae, ut
ego cum plerisque opinor." IZQUIERDO: Op. theol. 28, 323, [nt. 5] t.2, 162a. Das „plerique"
könnte sich auf die Jesuiten Ortega, Avendano y Eztenaga und Mauro beziehen. Von denen
lag diese Formulierung damals allerdings noch nicht im Druck vor. Über deren Sinn:
CATTANEO: Curs. Phil.'. Metaph., [nt. 190] t.4, 569-595. Die Dominikaner waren entrüstet.
Noch zu Izquierdos Lebzeiten haben sie gegen Ortega deswegen ein Dekret der römischen
Inquisition erwirkt: Enchiridion symbolorum et definitionum §§ 2170-2171, hgg. H. Denzin-
ger/A. Schönmetzer. Barcelona: Herder 32i963, 466. Vgl. S. PlCCINARDI OP. (f 1693): De

approbatione doctrinae S. Thomae Aquinatis. Padua 1683, t.3, 467b; SERRY: Hist. Congreg. 1,

15, [nt. 130] 8of.; F.H. REUSCH: Der Index der verbotenen Bücher. Bonn: Cohen 1883-85, Bd.

II/i, 690b



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 439

nicht nur intentional terminiert, sondern regelrecht verursacht.220 In dem
Bereich des Kontingenzwissens haben Gottes kognitive Akte daher auch
kausal, bezogen auf Gottes Verstand, das Merkmal Kontingenz.221 Izquier-
dos Gott ist ein .cogitierender' Gott.

An die Stelle des Actus purus222 ist effektiv das Bewußtsein getreten,
durch das Bewußtsein zieht die Kontingenz in Gott ein. Was die Umstände
betrifft, unter welchen ein Fundamentalartikel des Monotheismus ins
Rutschen geraten ist, folgt daraus, daß es historisch ein Irrtum wäre, diese
Form des Anthropomorphismus - Gottes Ausstattung mit Bewußtsein -
etwa dem 19. Jahrhundert vorzubehalten. An dem Jargon hegt nicht viel.
Als der Idealismus das dogmatische Lehrstück von den Gottesattributen
einstampfte, ist der davon ausgegangene spekulative Impuls hinter dem
durch die scientia media reflexa schon Erreichten vielleicht sogar
zurückgeblieben.

Schon seit dem späten 17. Jahrhundert wird auch der Ausdruck con-
scientia auf Gott übertragen. Die Cartesianer, die damit angefangen haben,
haben das noch in aller Unschuld getan: Auch ihr Gott war gut orthodox
über die Zeit erhaben.223 Das Erfolgsgeheimnis dieses Jargons war jedoch,
daß die christliche Ökumene ihn geschluckt hat. Die geräuschlose Rezeption

scheint nun über solche Milieus gelaufen zu sein, in welchen die
Scheu vor einer Verzeitlichung des göttlichen Wissenshaushalts abgelegt
war. Die von Arminianern und Jesuiten unter Gottes Attribute aufgenommene

memoria findet sich auch in der natürlichen Theologie des Christian
Wolff (1679-1754)224 und zwar als prononciert göttliche Bewußtseinsleistung.

Der, häufig unbedarfte, Hinweis auf den Wolffianismus und dessen

Wirkung könnte hier einmal Stich halten.225

220 IZQUIERDO: Op. theol. 25, 4, [nt. 5] t.2, 47b/48a. Die wichtige Stelle in französischer
Übersetzung bei J. SCHMUTZ: Sebastian Izquierdo, in: La Science divine, d'Abélard à Descartes,
hgg. j. Ch. Bardou/O. Boulnois. Paris: PUF 2002, 412-435, hier 434t. Dazu kritisch YOUNG: De

prov. 4, 4, 9, [nt. 211] 81b. Vgl. GONZÂLEZ DE SANTALLA: Theol. schol: In Primam partem 27,

33, [nt. 161] t.i, 415a.
221 IZQUIERDO: Op. theol. 23, 50, [nt. 5] t.2, 11b. Dazu kritisch („novitates") AVENDANO:

„Recognitio" §§ 533-534, [nt. 47] i98a/b.
222 Vgl. dagegen QUIRÔS: De Deo 59, 9, [nt. 18] 403b: „Deus [...] aeque est purus actus in

sua voluntate ac in sua scientia."
223 CH. WlTTICH (f 1687): „Commentarius de Deo" § 68, in: Anti-Spinoza. Amsterdam

1690, 413-414; VRIES: De Deo 18, 1, [nt. 93] 114; H.A. ROELL (f 1718): Dissertatio de religione
rationali § 65. Franeker 1700, 67; S. VAN TILL (f 1713): Theologiae utriusque compendium, cum
naturalis, tum revelatae 1, 1, 4, 3, 2-6. Leiden 1704, 38-41; J. LE CLERC (CLERICUS) (f 1736):

Pneumatologia 3, 4, 3. Amsterdam 1710, 111.

224 WOLFF: Theol. nat. 1, 238-239, [nt. 189] t.i, 120-121.
225 CH. WOLFF: Theologia naturalis 2, 86. 166. Frankfurt-Leipzig '1736-1737, t.2, 56-58.

152-153; A.G. BAUMGARTEN: Metaphysica §§ 877-878. Halle 4i757, 357h Vgl. STATTLER: Theol.
nat. § 66, [nt. 148] 68; N. BURKHÄUSER SJ. (f 1809): Institutiones Metaphysicae 3, 147.
Bamberg-Würzburg 1771-74, t.3, 156F Anders I. KANT: Metaphysik K2, Gesammelte Schriften



44° Sven K. Knebel

Vielleicht mäße der Historiker die religionsphilosophischen Konjunkturen

also besser nicht so sehr an dem Verhältnis zu .Spinoza' als an dem
Bröckeln des Widerstandes dagegen, daß A-Theorien der Zeit eine Aufwertung

erfahren haben, in deren Folge sie nicht mehr zuverlässig die Schranke

des endlichen Geistes bezeichnen. Innerhalb der Jesuitentheologie war
die Angelegenheit sistiert. Heute ist es der spekulative Theismus anglo-
amerikanischer Provenienz, in dem sich nach Alternativen zur B-theoretisch

substruierten Allwissenheit umgesehen wird.226 Für die Zeit dazwischen

wird es unübersichtlich. Vom Arminianismus führt eine Tradition227
bis in die Theologie des Deutschen Idealismus. Die innerprotestantische
Rehabilitierung des verfluchten Vorst228 bezog auch den Begriff von Gottes
Wissen mit ein:

Indem in das göttliche Wissen der Vergangenheit immer Neues einrückt, wie
in das Wissen des Gegenwärtigen, ebendamit aber Andres zuvor nur als
zukünftig Gewußtes aufhört, für Gott ein noch Zukünftiges zu seyn, so ist
Gottes Wissen ein durch die Zeitgeschichte bedingtes, mit ihr verflochtenes
und fortrückendes. Es tritt in dasselbe etwas ein und wird von ihm umfaßt,
was zuvor nicht in ihm war [...].229

Genauso verschränkte der Kreis um die Zeitschrift für Philosophie und
spekulative Theologie (i837ff.) die Forderung, „Gott als Bewußtsein zu
fassen",^0 mit der Verabsolutierung der A-Theorie der Zeit.^1 Philosophiege-

Ak.-Ausg, Bd. 28. Berlin: De Gruyter 1970, 8o2ff.; C. DAUB: Theologumena § 61. Heidelberg
1806, 215ff.

226 W.L. CRAIG: Divine Foreknowledge and Human Freedom. The Coherence of Theism:
Omniscience. Leiden: Brill 1991, 226.

227 J. CRELL (f 1633): Liber de Deo eiusque attributis 1,18. Rakow 1656, 43b~44b; S. EPISCO-

PIUS (f 1643): Institutiones theologicae 4, 2, 14, in: Opera theological. Amsterdam 1650, 296a;
PH. VAN LiMBORCH (t 1712): Theologia Christiana 2, 5, 5-8. Amsterdam 1686, 6oa/b; Dagegen
die Orthodoxie: J.P. HEBENSTREIT (f 1718): Theologia naturalis Arminianis inprimis opposita
14, 3. Jena 2i696, 596-618; J.G. Walch & J.Ch. HENNINGS: Philosophisches Lexicon s.v.
.Ewigkeit'. Leipzig 4i775, t.i, ii65f.; M. SCHNECKENBURGER (f 1848): Vorlesungen über die

Lehrbegriffe der kleineren protestantischen Kirchenparteien, hg. K.B. Hundeshagen. Frankfurt
a.M.: Brönner 1863, 37-40.

22f* SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1857), 183t.; I.A. DORNER: Die Geschichte der Lehre von
der Unveränderlichkeit Gottes bis aufSchleiermacher, in: Jbb. f. Dt. Theol. 2 (1857), 440-500,
hier 467 und 478-482; DERS.: Geschichte der protestantischen Theologie, besonders in Deutschland.

München: Cotta 1867, 412.
229 DORNER: Dogmatische Erörterung der Lehre von der Unveränderlichkeit Gottes, [nt.

168] 604.
23° I.H. FICHTE (f 1879): Sätze zur Vorschule der Theologie. Stuttgart-Tübingen 1826, 81.

Fichte jun. beging damit seinen Vatermord. Vgl. nämlich J.G. FICHTE (f 1814): Über den

Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung ('1798), in: Sämmtliche Werke, hg.
I.H. Fichte. Berlin 1845-46 / ND Berlin: De Gruyter 1971, Bd. 5, 187.

23> I.H. FICHTE: Die speculative Theologie oder allgemeine Religionslehre § 146. Heidelberg
1846, 407F; CH.H. WEISSE (f 1866): Philosophische Dogmatik oder Philosophie des Christenthums

§ 509, Bd. 1. Leipzig: Hirzel 1855, 607-610; H. ULRICI (f 1884): Gott und die Natur.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewußtseins 441

schichtlich fällt das weder unter die Wirkung Schellings - denn in der
Weltalterspekulation waren Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gerade

„nicht bloße Verhältnisbegriffe einer und der nämlichen Zeit", sondern
„wirklich verschiedene Zeiten"232 - noch war es ein Zeichen der Akkomodation

an den liberalen Fortschrittsglauben. In der Sache war es eine Iz-
quierdorenaissance.

Dogmengeschichtlich haben wir, um diese Zusammenhänge zu würdigen,

immer noch nichts Besseres als Hegels Aperçu, Gott sei nicht nur „als
Substanz", sondern auch „als Subjekt" zu denken. Nur war der davon
faszinierte Tübinger Dogmenhistoriker Ferdinand Christian Baur (1791-1860)
nicht gut beraten, den „Fortschritt von der Substanz zum Subject" an der
Differenz zwischen Thomas von Aquin und Duns Scotus festzumachen,^
d.h. an dem Impuls, welchen die okzidentale Theologie durch die Pariser
Lehrverurteilung von 1277 empfangen hat. Außer den christlichen
Begriffen vom göttlichen Willen sind auch die vom göttlichen Wissen in den
Prozeß involviert gewesen, und gerade in dieser Beziehung erweist sich
„unser austernhaftes Absolutes", über das Hegel einmal spöttelt, in der
christlichen Philosophie als schon am Vorabend von Spinozas Ethik
geknackt.

Leipzig: Hirzel 1862, 557. Von katholischer Seite hat sich Franz Brentano (f 1917) diesen
Spekulationen angeschlossen.

232 F.W.J. SCHELLING: Die Weltalter. Fragmente, hg. M. Schröter. München: Beck 1946,
222L

233 F.CH. BaüR: Die christliche Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes in
ihrer geschichtlichen Entwicklung. Tübingen 1841-43, Bd. 2, 655. Kritisch dazu schon A.
RlTSCHL (f 1889): Geschichtliche Studien zur christlichen Lehre von Gott ('1865), in: Gesammelte

Aufsätze. Freiburg i.B.-Leipzig: Mohr 1893-96, Bd. 2, 45.



442 Sven K. Knebel

Zusammenfassung
Für die okzidentale Theologie in lateinischer Sprache ist die Digitalisierung
der Bibliotheken so gut wie abgeschlossen. Was das gedruckte Material
betrifft, liegen damit jetzt zum ersten Mal die Akten vollständig vor. Deren
vergleichendes Studium wird die Fiktion aufgeben müssen, es könnte bei der
im ig. Jahrhundert eingeführten Arbeitsteilung zwischen Patristik und
Mediävistik bleiben. In Anbetracht der im historischen Bewußtsein seit langem
verödeten scholastischen Literatur des 17. Jahrhunderts leistet diese Disjunktion

einer unzulässigen Reduktion der Komplexität Vorschub. Die
dogmengeschichtliche Studie beleuchtet den Mißstand an der Vergessenheit eines
katholischen Theologen, der Zeitbegriffe auf einem Gebiet eingeführt hat,
aufwelchem sie bis dahin nichts zu suchen gehabt hatten.

Abstract
Is tense merely some feature of rational creatures and of present life? An
increasing uneasiness with the distinction between time and eternity was at
the bottom of major iy'h-century disputes in school theology. The paper
deals with two crucial topics: (1) the eternity offuture happiness, (2) God's

foreknowledge. In the first regard, in order to ensure the Blessed about the

eternity of his state, Izquierdo equipped him with some sort of time
machine. In the latter regard, Izquierdo did not mind running into
anthropomorphism in that he held that the distinction between past, present and
future also applies to the divine knowledge. His grounds for doing so and the
massive reaction he met with in the Church are analyzed in some detail. Has
he been tried for heterodoxy? Finally, Izquierdo's thought is entered into the

great dispute on the liberty of divine willing. By way of conclusion, a

conjecture is left for further examination: In the 18th and igth centuries, there
was a strong bent to credit God with 'consciousness'. Has this trend been

fueled by the other trend to make A-theories of time prevail over B-theories?


	Sebastián Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewusstseins

