Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewusstseins
Autor: Knebel, Sven K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SVEN K. KNEBEL

Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die
Zeitlichkeit des Bewuf3tseins

Unter der Bezeichnung ,Virtualreflexion‘ hat der Suarezismus reflektierter-
weise den Bewufdtseinsstandpunkt in die Scholastik eingefiihrt.! In der
Philosophie wird das nicht so deutlich, daf aber in der spekulativen Theo-
logie damit Neuland betreten worden ist, sei jetzt an einem Protagonisten
der Virtualreflexion? gezeigt. Die von der Begriffsgeschichte gebotenen Be-
schrankungen brauchen wir uns nicht ldnger aufzuerlegen. Das war me-
thodisch nur solange nétig, wie es darum ging, die zugrundeliegende Tat-
sache historisch zu sichern.

Der Jesuit Sebastian Izquierdo (1601-1681), ein hervorragender Suarezia-
ner, hat an Kollegien der Ordensprovinz Toledo gelehrt, in Murcia, Madrid
und zuletzt Alcald de Henares.3 Gleich im Anschluf} an seine Erkenntnis-
theorie, die Pharus Scientiarum von 1659,4 hat er ein noch kolossaleres
Werk veroffentlicht, das zweibandige Opus theologicum iuxta atque philo-
sophicum de Deo uno.5 Es handelt sich um eine Metaphysik am Leitfaden
der ersten sechsundzwanzig Fragen der Prima Pars der Summa theologica.
Das Besondere an diesem Werk ist, dafd es den Theismus, zum ersten Mal

1 S.K. KNEBEL: Das Cogito und die Krise des Schulbegriffs der Reflexion, in: Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 63 (2016), 57-88. Fiir das Folgende ergeht mein
Dank fiir kritische Kommentare an einen anonymen Gutachter dieser Zeitschrift und an
Herrn Michael Firsching M.A., Berlin (Brief vom 18.1.2018). Dessen Literaturhinweise sind
mit ,[M.F.]“ gekennzeichnet.

2 [...] intellectus suas itidem experitur intellectiones, antequam accedat notitia earum
reflexa.“ S. IZQUIERDO: Pharus Scientiarum 1, 156. Lyon 1659, t.1, 29b.

3 A. & A. DE BACKER/C. SOMMERVOGEL: Bibliothéque de la Compagnie de Jésus. Briissel:
Schepens 1890-98, t.4, 699-704; E. TODA Y GUELL: Bibliografia espanyola d’Italia dels origens
de la imprempta fins a l'any 1900. Barcelona: Castell de Sant Miquel d’Escornalbou 1927-31,
t.2, 323-327; t.4, 461; G. DIAZ DIAZ: Hombres y documentos de la filosofia espariola. Madrid:
CSIC 1980-2003, t.4, 344-348. Die Literatur online bei ]J. SCHMUTZ: Scholasticon s.v. ,Izquier-
do‘. Biographisch wissen wir heute (DERS.: La Querelle des possibles. Recherches philoso-
phiques et textuelles sur la métaphysique jésuite espagnole, 1540-1767, unv. Dissertation.
Briissel 2003, 883-893) auch nicht viel mehr, als schon im 17. Jh. bekannt war.

4 Uber deren Ontologie: P. DI VONA: I concetti trascendenti in Sebastian Izquierdo e nella
Scolastica del Seicento. Neapel: Loffredo 1994. Uber deren Mathematik R. CENAL SJ.: La
combinatoria de Sebastidn Izquierdo. Madrid: Inst. de Espafia 1974.

5 S. IZQUIERDO: Opus Theologicum, iuxta atque Philosophicum de Deo uno. Ubi de essentia
et attributis divinis ubertim disseritur, interimque universalissima quaeque Primae Philoso-
phiae elementa methodo scientifica digeruntur, digestave supponuntur ex Pharo Scientiarum,
2 Bde. in-2°. Rom 1664-70. Von den Zeitgenossen (z.B. ]. CARAMUEL: Leptotatos § 155. Vige-
vano 1681, 82a) auch als Teil der philosophischen Literatur rezipiert.



402 Sven K. Knebel

tiberhaupt, more geometrico vortragt, immerzu unter Rekurs auf schon
frither bewiesene Satze.® Spinozas Ethik schreit formlich danach, neben Iz-
quierdo gelegt zu werden, nicht im Hinblick auf mogliche Ubereinstim-
mungen, sondern weil man an den beiden die Antipoden hat. Eine andere
Besonderheit ist, daf} dem fertigen Manuskript, weil der Verfasser damals
dem General in Rom assistierte, das sonst iibliche langwierige Begutach-
tungsverfahren erspart geblieben ist. Daher der fiir ein Werk dieses Um-
fangs sensationell spite Redaktionsschlufd: Der Literaturbericht zu jedem
Kontroverspunkt endet gerade einmal vier Jahre vor dem Erscheinungs-
datum des ersten Bandes.

Was die dogmatischen Systemorter betrifft, beschaftigt uns im Folgen-
den erstens die Konfrontation des endlichen Erkennens mit der Ewigkeit
(Summa 1, Q. 12 art. 10) und zweitens die des ewigen Erkennens mit der
Zeitlichkeit (Q. 14 art. 15). Zum Schlufd wird noch ein Blick auf Gottes Frei-
heit (Q. 19 art. 2) zu werfen sein.

1. EINE ZEITMASCHINE IM JENSEITS

Waihrend in der posttridentinischen Theologie die Erfindung der Scientia
Media bekanntlich zu einer Hochkonjunktur der Hypothesenbildung zu
Gottes Wissen gefiihrt hat, wird die anhaltende Wichtigkeit, die fir die
Scholastik des 17. Jahrhunderts die spekulative Beschéftigung mit dem Jen-
seits gehabt hat, heute leicht unterschatzt. Auch damals nagte indessen
der alte Zweifel: Ist ewige Seligkeit {iberhaupt denkbar, ohne dafl der
Selige sich der Unaufhorlichkeit dieses Zustands sicher sein kann?

Gegen Nietzsches Wort von der ,Sklavenmoral® ist daran zu erinnern,
daf unter den von der christlichen Umwertung betroffenen Werten keiner
ein so abgriindiges Image hat wie die Sicherheit (securitas).?” Dennoch ist
es eine Ubertreibung, von der sozialen Sicherheit (social security) zu sa-
gen, deren Kodifizierung zu einem allgemeinen Menschenrecht 1948 ware
das Ergebnis eines ,geradezu meteorhaften Aufstiegs aus dem Nichts“® ge-
wesen. Auch die christliche Kultur hat tiber Sicherheit nachgedacht. ,Si-
cherheit®, definiert Ockham, ,ist jemandes Gewifsheit dariiber, daff Gott
die unaufhorliche Fortsetzung seiner Seligkeit will.“9 Das kleinste Risiko,

6 J.L. FUERTES HERREROS: Filosofia y Teologia en la sequnda mitad del siglo XVII. Aproxi-
macién al pensamiento de Sebastidn Izquierdo (1601-1681), in: Revista Espafiola de Teologia
39-40 (1979-80), 243-268, hier 264.

7 1. Thess. 5,3. Daher der Ludus de Antichristo 1. 414; W. SHAKESPEARE: Macbeth 111, v, 32—
33.

8 F.X. KAUFMANN: Sicherheit als soziologisches und sozialpolitisches Problem. Stuttgart:
Enke 1970, 115.

9 ,Securitas est notitia certa qua aliquis certificatur, quod Deus vult beatitudinem suam
continuari [...] sine interruptione aliqua.“ GUILIELMUS DE OCKHAM: Quaestiones variae, in:
Opera theologica. St. Bonaventure: Franciscan Institute 1967ff,, t.8, 312.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewufdtseins 403

dafd es mit der christlichen Verheiffung etwa doch nichts ist, ware christ-
lich unertraglich. In dieser Beziehung ist ,Sicherheit’ auch sehr wohl schon
frither ein Kandidat fiir ein Menschenrecht gewesen: ,Und diese Sicher-
heit“, sagt Izquierdo, ,gehoret wesentlich zur Seeligkeit: dann ohne sie
wiirde die Gemiiths-Ruhe, Vergniigung und Ersdttigung, welche zur Seelig-
keit erfordert wird, nicht vollkommen sein.“%°

Der Rekurs auf Virtualreflexion in der Materie, mit deren alterem Dis-
kussionsstadium uns Thomas Jeschkes monumentale Studie tiber ,die Se-
ligkeit im reflexiven Akt“ bekanntmacht,* konnte theologisch den Zweck
haben, das Sicherheitsbediirfnis zu stillen. Er mufite diesen Zweck nicht
haben, und er hatte ihn auch nicht bei den Skotisten, die bis zur Jahr-
hundertmitte ihre anfanglich ablehnende Haltung zur Virtualreflexion auf-
gegeben hatten,” ohne daf} sie deswegen ihrer heroischen Attitiide entsagt
hdtten, Seligkeit sei auch ohne Sicherheit zu haben.B3 Zwischen zwei The-
sen, welchen der Rekurs auf Virtualreflexion Unterstiitzung gewdhrte, ist
folglich zu unterscheiden: 1. Seligkeit impliziert Bewuf3tsein; 2. Seligkeit

10 S, IZQUIERDO: Erwegungen der vier letzten Dinge des Menschen, so da seynd der Tod,
das Gericht, die Hé6ll, und der Himmel. Prag 1759, 334. Im Original: Consideraciones de los
quatro Novissimos del Hombre. Rom 1672, 538f.

1 TH. JESCHKE: Deus ut tentus vel visus. Die Debatte um die Seligkeit im reflexiven Akt (ca.
1293-1320). Leiden: Brill 2011. Im Zentrum dieser ausgezeichneten Studie steht Durandus’ Re-
lativierung der Unterscheidung von direktem und reflexivem Akt. Der Autor unterscheidet
philologisch zwischen dem Schritt des Durandus in der Urfassung seines Sentenzenkom-
mentars (S. 309-332) und dem Bericht des John Baconthorpe dariiber und iiber die Folgen
dieses Schritts (S. 64-102). Der Wert seiner Darlegungen ist dadurch etwas gemindert, dafd
eine Verstandigung tiber die Kriterien des scholastischen Begriffs der Reflexion unterbleibt
und daf das Bewufdtseinsvokabular daher zu unkritisch (S. 31) in die hermeneutische Meta-
sprache einflieft.

12 Quaeres, an beatus eodem actu videat Deum, et videat se videre, an vero diverso actu
reflexo? [...] Dico cum Suarez [...] Visio [...] est virtualiter reflexa.“ F. FELIX OFM.: Tentativa
Complutensis 1, 8, 1, 10. Alcala 1642-4s5, t.2/1, 188a. Vgl. B. BELLUTO OFM. ({ 1676): Dispu-
tationes de Incarnatione Dominica 11, 45. Catania 1645, 178a; B. MASTRI DA MELDOLA OFM. (+
1673): Disputationes theologicae in Primum librum Sententiarum 6, 268. (1655) Venedig 1731,
370b; W. HERINCX OFM. (1 1677): Summa theologica scholastica et moralis 1, 5, 8o0.
Antwerpen 1660, t.1, 79b; C. FRASSEN OFM. (+ 17m1): Scotus academicus 1, 3, 7, 4, 1. Paris 1672,
t.1, 241a-242b; B. SANNIG OFM.: Schola theologica Scotistarum 1, 4, 11, 13. Prag 1679, t.1, 98b; J.
Bosco OFM. (1 1684): Theologia spiritualis 1, 3, 31. Antwerpen 1686, t.1, 64b.

13  Securitas non est de essentia beatitudinis.“ IOANNES DUNS SCOTUS: Quaestiones in
librum 1V. Sententiarum dist. 49 q. 6 n. 23, in: Opera omnia. Lyon 1639 / ND Hildesheim:
Olms 1968, t.10, 476. Seitdem ein gefliigeltes Wort: J. ALTENSTAIG (+ 1523): Lexicon Theolo-
gicum s.v. ,securitas’. Antwerpen 1576, fol. 297vb/98ra; J. DE RADA OFM. (1 1608): Controver-
siae theologicae inter S. Thomam et Scotum super Quartum Sententiarum librum 12, 7. Vene-
dig 1617, 400a. Uber die Paradoxie der skotistischen Position pointiert B. ALDRETE SJ. (}
1657): Commentaria et Disputationes in Primam partem D. Thomae: De visione Dei 4, 16.
Lyon 1662, t.1, 10b.



404 Sven K. Knebel

impliziert Sicherheit. Sudrez und die Verteidiger der Virtualreflexion vo-
tierten unbedingt fiir ersteres.

Von einer Reihe von Jesuitentheologen, darunter eben Izquierdo, ist
dariiber hinaus das Zweite vertreten worden. Wie etliche Theologen auch
auflerhalb der Gesellschaft Jesu waren sie der Ansicht, Seligkeit impliziere
Sicherheit.’> Man konnte sagen: nicht den Grad von Sicherheit, den nur
das Bewufdtsein davon vermittelt; ein Sicherheitsgefiihl reicht schon.® Wo
jedoch zu diesem Zweck von dem Instrument Virtualreflexion Gebrauch
gemacht wurde, geschah auch das unterschiedlich forsch.’” Daf} die selige
Schau strukturell ihre eigene Unaufhoérlichkeit garantiert, war namlich
nicht ausgemacht. Das gaben diejenigen nicht zu, die speziell auch in
dieser Materie Gottes Souverdnitdt iiber alles Kreatiirliche verfochten'

14 [...] valde probabile iudico, illam visionem intime et per se ipsam esse reflexam, ita ut
non possit beatus videre Deum, quin videat, se videre.“ F. SUAREZ S]. (1 1617): Commentaria
ac Disputationes in Primam partem D. Thomae de Deo uno et trino 2, 18, 9, in: Opera omnia.
Paris: Vivés 1856-78, t.1, 15b. Genauso J. MARTINON SJ. (1 1662): Disputationes theologicae: In
Primam Secundae D. Thomae 3, 51. Bordeaux-Poitiers-Paris 1644-63, t.2, 33a; IBID.: De Incar-
natione 10, 41, op. cit. t.4, 263b; IZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.1, 642a; IBID. 17, 82, [nt.
5] t.1, s07a; LEONARDO PENAFIEL S]. ( 1657): Tractatus et disputationes in Primam partem D.
Thomae 6, 24, 36. Lyon 1663-66, t.1, 390a; A. BERNALDO DE QUIROS SJ. (1 1668): Opus philo-
sophicum 98, 1. Lyon 1666, 679a; M. DE ESPARZA S]. (1 1689): Cursus theologicus 3, 4, 6. Lyon
1666, t.1, 286a; A. GIBBON DE BURGO OSA. (1 1676): Theologia scholastica in Tertiam partem
D. Thomae 16, 2, 2, 4-16. Erfurt 1676, 397b-401b. Ferner die zitierten Skotisten.

15 [ZQUIERDO: Op. theol. 21, 48, [nt. 5] t.1, 639a. Vgl. D. SOTO OP. (1 1560): Commentaria
in Quartum Sententiarum dist. 49 q. 3 art. 4. Venedig 1569, t.2, 699a; G. VAZQUEZ S]. (1 1604):
Commentaria ac Disputationes in Primam Secundae S. Thomae 21, 11-13. Alcald 1614, t.1,
137b/38b; L. LESSIUS S]. (1 1623): De summo bono 3, 110, in: Opuscula varia. Paris 1637, 394b;
R. DE ARRIAGA SJ. (1 1667): Disputationes theologicae in Primam partem D. Thomae: De
beatitudine 48, 31-36. Antwerpen 1643, t.2, 500b/02a; MARTINON: Disp. theol.: De Incarn. 10,
27, [nt. 14] t.4, 259b; B. ALDRETE S].: Commentaria ac Disputationes in Tertiam partem S. Tho-
mae 63, 4, 17. Lyon 1652, t.2, 335a; G.M. REQUESEN SJ. (1 1690): Selectae disputationes in
Primam Secundae Divi Thomae, 3, 85-86. Palermo 1659, 64f.; L. PENAFIEL: In Primam part. 6,
24, 36, [nt. 14] t.1, 390a/b; A. MADERNI CRSP. (1 1685): Cursus theologicus 4, 3, 3, 3. Rom 1671-
75, t.1, 619b; P. DI CONTI OSA. (1 1696): Tractatus de visione beatifica 13, 6. Venedig 1679, 502~
507; DERS.: Tractatus de beatitudine 3, 3-4. Venedig 1680, 124-132.

16 P, ROSMER S].: Tractatus de Deo uno et trino 1, 4, 5. Graz 1663, 326 (,securitas subiec-
tiva“).

17 Forsch: G.C. RECUPITO §J. (1 1647): Theologia de Deo uno 1, 6, 26, 7. Neapel 1642, t.1,
682a/b; MARTINON: Disp. theol.: In Prim. Sec. 3, 58, [nt. 14] t.2, 34b/35a; MADERNI: Curs.
theol. 4, 3, 3, 4, [nt. 15] t.1, 620a; CONTI: De vis. beat. 13, 6, [nt. 15] 504f.; DERS.: De beat. 3, 4,
[nt. 15] 120f.; C. PLEY OSB. (1 1710): Delectus theologicus 2, 2, 59. Salzburg 1708, 195b. Vgl.
KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 76. - Vorsichtig: REQUESEN: In Prim. Sec. 1, 3, 91, [nt. 15] 66b; G.
CACHERANO CRSP. (1 1685): Theologia assertiva 4, 2, 3, 45-46. Lyon 1673-85, t.2, 318b.

18 Et quidem non posse visionem beatam reflectere in suam durationem aeternam,
docent quamplurimi Theologi: quia illa visio, cum sit supernaturalis atque adeo essentialiter
vera, connectitur essentialiter cum suo verificativo; atqui verificativum visionis affirmantis
de se suam aeternam durationem est ipsa aeterna duratio: ergo illa visio esset per essentiam
aeterna et indestruibilis a Deo. Quod non est admittendum.“ S. ARANHA SJ. (1 1768): Dispu-
tationes de intellectu eiusque triplici operatione 1, 188. Lissabon 1738, 100. Vgl. J. DE LUGO §]J.:
Disputationes scholasticae de Incarnatione Dominica 19, 18. ('1633) Lyon 1653, 287b; ALDRETE:



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewufdtseins 405

und sich damit auf den iiblichen Kontingenzstandpunkt stellten.’9 Auf
diesem Standpunkt konnte die Virtualreflexion zu einem iibernatiirlichen
Effekt umgedeutet sein.?° In mindestens einem Fall wurde sogar tatsiach-
lich das Risiko akzeptiert, daf} Gott ein Tdauscher ist.?* Andere tadelten sol-
che supranaturalistischen Exzesse,?> ohne sich iibrigens den Konflikt zwi-
schen ihrer Anerkennung des Sicherheitsanspruchs und dem von ihnen
theologisch bezogenen Standpunkt zu verhehlen. Zu dieser Gruppe gehort
Izquierdo. Er postuliert, der Selige miisse jederzeit der Unaufhorlichkeit
seines Zustandes ,bewufdt und sicher” sein konnen, trotzdem sieht er hier
einen Zielkonflikt und daher Veranlassung zu Hypothesenbildung.?3 Seine
Darlegung des Problems ist vorbildlich klar. Abgesehen davon, daf es hier
einmal keinen Streit zwischen ihm und seinem Rivalen Antonio Perez
(1509-1649) gibt,>4 hat er auch den Vorteil, sehr ausfiihrlich zu sein.

Ein grofes Hindernis fiir die zweite These war zu seiner Zeit schon aus-
geraumt. Sicherheit ist eine Sache des Urteils. Von dem darauf beziigli-
chen intentionalen Akt kénnte man daher der Auffassung sein, fiir diesen
ware in der Gottesschau, d.h. in den Schranken der einfachen Vorstellung,
systematisch kein Platz. Die Unmdglichkeit, ihn darin unterzubringen, war
noch fiir Ockham ein Grund gewesen, in diesem Punkt Scotus beizu-

In Prim. part.: De vis. Dei 4, 6, 6-8, [nt. 13] t.1, 68b/6gb; A. BERNALDO DE QUIROS SJ.: Selectae
Disputationes theologicae de Deo 33, 2-3. Lyon 1654, 274a; L. PENAFIEL: In Prim. part. 6, 24,
40, [nt. 14] t.1, 390b/g1a; [ZQUIERDO: Op. theol. 21, 51, [nt. 5] t.1, 639b.

19 F. SUAREZ: Disputationes metaphysicae 21, 1, 14, [nt. 14] t.25, 789a; LUGO: De Incarn. 19,
19, [nt. 18] 288a. Arriaga gab freimiitig zu, daf} er damit Probleme hatte, und daf nur die Or-
denszensur ihn von seiner 1632 vorgebrachten Kritik an dieser Position hatte abriicken las-
sen: ARRIAGA: In Prim. part. 2, 7, [nt. 15] t.2, na.

20 L. RIBAS SJ. (1 1647): Summa Theologiae 3, 3, 40. Lyon 1643, t.1, 14b; QUIROS: De Deo
disp. 33 An et quomodo visio beata possit videre aeternam sui durationem, [nt. 18] 273a-79b;
ibid. 60, 27, [nt. 18] 417b; P. MEZGER OSB.: Theologia scholastica 1, 9, 2, 10. Augsburg-Dillin-
gen 1695, t.1, 92a.

21 |, MARTINEZ DE RIPALDA SJ.: De ente supernaturali 59, 7-11. Bordeaux[-Lyon] 1634-45,
t.1, 598b-600b. Zustimmend F. DE OVIEDO: Integer Cursus philosophicus: De anima 7, 1, 21,
Lyon 1640, t.2, 121a (spiter relativiert: DERS.: Curs. phil.: De anima 7, 1, 36. Lyon “1651, t.2,
9gb/100a). Kritisch ALDRETE: In Tert. part. 63, 4, 9-12, [nt. 15] t.2, 333b-34a; QUIROS: De Deo
33, 4-5, [nt. 18] 274b; L. PENAFIEL: In Prim. part. 6, 24, 41-44, [nt. 14] t.1, 391a/b.

22 [ZQUIERDO: Op. theol. 21, 55-56, [nt. 5] t.1, 640a/b.

23 [...] varii excogitati sunt modi, quibus componantur haec tria: Primum, quod per
ipsam visionem beatificam Beatus reddatur conscius et prorsus certus atque securus de
aeternitate suae beatitudinis. Secundum, quod visio ipsa beatifica, essentialiter vera essen-
tialiterque subinde connexa cum omni suo obiecto sit. Tertium, quod nulla sit nihilominus
creatura essentialiter incorruptibilis semel producta, sed quaelibet post primum suae exis-
tentiae instans in quolibet alio ex sequentibus possit destrui [..] a Deo.“ IZQUIERDO: Op.
theol. 21, 52, [nt. 5] t.1, 639b.

24 Zu der, noch sehr erforschenswerten, Beziehung zwischen den beiden: J. SCHMUTZ:
Dieu est l'idée. La métaphysique d’Antonio Perez (1599-1649) entre néo-Augustinisme et
crypto-Spinozisme, in: Revue thomiste (2003), 495-526; Les innovations conceptuelles de la
métaphysique espagnole post-suarézienne: Les status rerum selon Antonio Pérez et Sebastidn
Izquierdo, in: Quaestio 9 (2009), 61-99.



406 Sven K. Knebel

pflichten.?s Die posttridentinische Theologie hat indessen die Schau der
Seligen psychologisch aus dem Korsett der einfachen Vorstellung geholt
und dem Urteil geflissentlich angeglichen.?® Auch im Jenseits wiirde sich
die Tatigkeit des Verstandes demnach in Form prddikativer Sitze vollzie-
hen kénnen. Das hat es erleichtert, die um 1300 begonnene Debatte um die
,Seligkeit im reflexiven Akt* wiederaufzunehmen.

Seine Hypothese entwickelt Izquierdo aus der Systematik des Urteils.
Er begreift die Schau der Seligen als den Idealfall eines Existentialurteils.
Semantisch hat das Existentialurteil die Besonderheit, dafd fir es die Drei-
heit des grammatischen Tempus unhintergehbar ist: Prasens, Vergangen-
heit, Zukunft.?? Seine Referenz hangt auf der einen Seite von der Stipula-
tion eines Jetztzeitpunkts und auf der anderen von der Existenz eines ur-
teilenden Ich ab. Der Gebrauch des grammatischen Prdasens impliziert, daf
von diesem Ich auf etwas bezuggenommen ist, das ihm koexistiert.?®

Den semantischen Aspekt erganzt Izquierdo durch den performativen.
Daf geistige Akte eine Zeitlang andauern, ist seine Meinung nicht. [z-
quierdo ist handlungsmetaphysisch ,Aktatomist’.2 Von verifikationswegen
ist das Urteil an ein bestimmtes Zeitdifferential gebunden, der in der Psy-
chologie erorterte Akttyp hat in Wirklichkeit molekulare Struktur.3° Es ist

25 ,Visio Dei est notitia incomplexa, haec autem notitia [sc. securitatis] complexa, quia
terminatur ad istud complexum ,Deus ordinavit istum actum beatificum semper continuan-
dum®.”“ GUILHELMUS DE OCKAM: Super quattuor libros Sententiarum annotationes: In IV. Sent.
q.13. Lyon 1495, X3rbG.

26 SOTO: In IV Sent. dist. 49 q. 3 art. 3, [nt. 15] t.2, 694a; L. MOLINA SJ. (+ 1600):
Commentaria in Primam D. Thomae partem Q. 12 art. 8 disp. 6. Cuenca 1592, 410; SUAREZ: De
Deo uno 2, 18, 8, [nt. 14] t.1, 115a; VAZQUEZ: In Prim. Sec. 12, 6, [nt. 15] t.1, 86b; AEG. DE PRAE-
SENTATIONE (APRESENTACAO) OSA. (1 1626): De animae et corporis beatitudine 4, 9, 4, 3.
Coimbra 1609-16, t.1, 559b/s560a; G. FASULO (FASOLUS) S]. (+ 1639): In Primam partem
Summae S. Thomae commentaria Q. 12 art. 8, 14. Lyon 1623-36, t.1, 521b. Entsprechend findet
sich im Thomismus des 17. Jahrhunderts der Begriff der ,visio intuitiva‘ distinguiert: M.
TERRALAVORO OSB.: Metaphysica universalissima 7, 18, 50. Neapel 1672-77, t.2, 655a/b.

27 ,[...] censeo, omne iudicium creatum [...] de quovis obiecto prout existente, necessario
debere esse ex suo intrinseco modo tendendi aut de praesente, aut de praeterito, aut de fu-
turo. Nam alias non notificabit intellectui illud habenti ullam ex veritatibus existentialibus,
quae obiecto existenti prout existenti competere possunt.” IZQUIERDO: Op. theol. 17, 62, [nt.
5] t.1, 501b. Vgl. Pharus Scient. 10, 189-198, [nt. 2] t.1, 252b-254a.

28 [...] omne iudicium creatum de obiecto prout existente simpliciter atque adeo prout
praesente, quale est, quod huic propositioni respondet ,Hoc obiectum existit’, [...] necessario
connotat prout praesens [...] se per se ipsum experimentaliter notum, quasi dicat ,Hoc obiec-
tum mihi praesenti, sive de praesenti existenti coexistens est’.“ IZQUIERDO: Op. theol. 17, 62,
[nt. 5] t.1, 502a.

29 Zu dieser Kategorie S.K. KNEBEL: Wille, Wiirfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der
moralischen Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1550-1700. Hamburg: Meiner 2000, 172-
187; U.G. LEINSLE OPraem.: Rodrigo de Arriagas Lehre von den Habitus, in: Bohemia Jesuitica
1556-2006, hg. P. Cemus. Prag: Univ. Karlova 2010, 509-524.

30 [...] censeo, omne iudicium creatum [...] suapte essentia esse alligatum unico dum-
taxat instanti temporis, in quo primo existit [...] Unde omne iudicium creatum se ipso aut est
quoddam instans temporis realis, si pro unico instanti temporis imaginarii durat, aut est



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 407

eine Philosophie des Urteils auf dem ,zenonistischen‘ Standpunkt, auf dem
das finite Kontinuum, ein Zeitintervall, nicht aus unendlich Teilbarem ,zu-
sammengesetzt' zu denken ist, sondern aus einer finiten Menge von Diffe-
rentialen.3* Im Hinblick auf ihre Vereinbarkeit mit der aristotelischen
Schulphilosophie war diese Hypothese in der Jesuitenscholastik nicht nur
kontrovers, sie wurde auch zensuriert.3> An die Zensur hat sich allerdings
nicht nur Izquierdo nicht gehalten.

Der entscheidende Schritt ist der Verzicht auf die Annahme, die selige
Schau ware ihrer Struktur nach instantan. Bei Izquierdo ist sie auf die Zeit-
achse projiziert: eine Abfolge atomarer Aktvollziige, die offene Unendlich-
keit einer wohlgeordneten Ereignisklasse.33 Dieser Schritt fillt erst in die
Zeit nach Sudrez. Zwar hatte es auch frither Zweifel an der Zumutung ge-
geben,34 sich von der Schau denken zu sollen, dafd der Selige verziickt alles
auf einmal schaut,35 aber die Verzeitlichung der seligen Schau hat erst
Juan de Lugo (1583-1660)3° gelehrt.37 Nimmt man die kulturprotestantische

quoddam tempus reale ex partibus essentialiter successivis compositum, si durat pro pluri-
bus [...].“ IZQUIERDO: Op. theol. 17, 62, [nt. 5] t.1, 502a. Vgl. Pharus Scient. 2, 257-267, [nt. 2]
t.1, 100a-101b. Einverstanden: G. BUHON SJ. (1 1726): Philosophia ad morem gymnasiorum
finemque accomodata: Logica disputata 2, 1, 2, 5. Lyon 1723, t.1, 325-332. Ablehnend: QUIROS:
Op. philos. 99, 18, [nt. 14] 689a; F. PALANCO OMinim. (+ 1720): Cursus philosophicus: Dia-
lectica minor 2, 14, 12. Madrid 1717, t.1, 46a.

3! Supponimus [...], quodvis tempus continuum ex solis instantibus indivisibilibus con-
stare.“ IZQUIERDO: Op. theol. 21, 57, [nt. 5] t.1, 641a. Izquierdos Theorie des Kontinuums fol-
gen J. DE ULLOA SJ. (1 1721): Philosophia naturalis 2, 7. Rom 1712, 150ff.; A. LOCHERER OFM.:
Clypeus philosophico-scotisticus: Physica 4, 2, 14. Augsburg 1742, t.2, 402b.

32 Ordinatio pro studiis superioribus a R.P.N. Francisco Piccolomineo ad Provincias missa
anno 1651 Phil. no. 25, in: Ratio Studiorum et Institutiones scholasticae Societatis Jesu, hg.
G.M. Pachtler §J. Berlin 1887-94 / ND Osnabriick: Biblio 1968, t.3, 92.

33 ,Concluditur [...], visionem Dei per quodvis tempus divisibile seu finitum seu infini-
tum duraturam non posse non esse successivam compositamque ex tot visionibus quasi par-
tialibus, quot sunt instantia talis temporis. Quarum unaquaeque unico et proprio instanti
suo per suam essentiam ita sit alligata, ut in eo solo possit existere.“ IZQUIERDO: Op. theol.
21, 57, [nt. 5] t.a1, 641a.

34 ADAM WODEHAM OFM. (1 1358): In II Sent. dist. 1 q. 8 art. 2. Paris 1512, fol. 108va; F. DE
SYLVESTRIS OP. (t 1528): Commentaria in Summam contra gentiles 3, 59, 9, in: THOMAS
AQUINAS: Opera omnia ed. Leonina. Rom: Garroni 1918-30, t.14, 166b. Zustimmend P. DE
LORcA O.Cist. (1 1612): Commentaria et disputationes in universam Primam Secundae S. Tho-
mae 1, 25, 4. Alcald 16009, t.1, 147a/b.

35 THOMAS VON AQUIN: Summa theologica I q. 12 art. 10. Innerhalb der Jesuiten bekraftigt
von SUAREZ: De Deo uno 1, 2, 27, 17, [nt. 14] t.1, 169b. Bis etwa gegen 1630 geschlossen auf-
rechterhalten von Francesco Albertini, Philippe Moncé, Adam Tanner, Jean Le Prévost.

36 E. OLIVARES SJ.: Juan de Lugo (1583-1660). Datos biogrdficos, sus escritos, estudios
sobre su doctrina, bibliografia, in: Archivo Teoldégico Granadino 47 (1984), 5-129.

37 ,[...] supponendo [...], visionem beatam, sicut et alios actus intellectus et voluntatis,
esse entitates intrinsece successivas [...].“ LUGO: De Incarn. 19, 20, [nt. 18] 288a. Genauso
dann A. PEREZ S].: In Primam partem D. Thomae: De Deo uno 1, 2, 189. Rom 1656, 58b; DERS.:
In Secundam et Tertiam partem D. Thomae 4, 7, 4, 7. Lyon 1669, 291b-292a (in Antwort auf
ibid. 4, 7, 2, 4, op. cit. 285b). Ein Perezschiiler versichert: , Licet visio sit essentialiter succes-



408 Sven K. Knebel

Unterscheidung zwischen ,modernen’ und ,vormodernen’ Jenseitsvor-
stellungen,3® dann datiert die Moderne von Lugo. Auch der Kardinal hat
auf Widerspruch gefafdt sein miissen. Der ist nicht ausgeblieben, auch
innerhalb der Jesuitenscholastik nicht.39 Besonders kontrovers an seinen
Thesen war abermals die involvierte, sehr eigentiimliche, Theorie des Kon-
tinuums.4° Auch sie traf die Zensur.4

Nur in der Hauptsache stimme er Lugo zu, betont Izquierdo.4* Die Ver-
zeitlichung der Schau hat den Vorteil, den Wahrheitsanspruch des peren-
nierend miteinfliefenden Urteils ,Von nun an werde ich fiir alle Ewigkeit
Gott sehen und selig sein“ (Ex nunc per totam sequentem aeternitatem
videbo Deum et ero beatus)# theologisch ertraglich zu machen. Eine krea-
tlirliche Gegeninstanz zur Allmacht wird so nicht aufgebaut. Lugo hatte
das 1633 im Rahmen seines Inkarnationstraktats erklart: Auf diese Weise
sei sichergestellt, daf} die selige Schau durchgdngig kontingent und in je-
dem ihrer Teile vergdnglich ist. Zwar stellt der jeweils aktuell vollzogene
Akt sich selbst als prasent und die anderen als zukiinftig dar, und unter
dieser Voraussetzung kann der Fall allerdings nicht eintreten, da diese
anderen nachher etwa auch nicht existieren. Aber das andert nichts daran,
daf sie alle der Reihe nach vergehen. Die Notwendigkeit, mit der die
Schau ihre Fortsetzung findet, reduziert sich auf eine hypothetische Not-
wendigkeit (necessitas ex suppositione).44

siva et mensuretur tempore, adhuc potest constituere beatitudinem stabilem et permanen-
tem.“ CONTI: De vis. beat. 13, 13, [nt. 15] 540.

38 M. MULSOW: Das Planetensystem als Civitas Dei. Jenseitige Lohn- und Strafinstanzen
im Wolffianismus, in: Das Jenseits. Facetten eines religiosen Begriffs in der Neuzeit, hg. L.
Holscher. Gottingen: Wallstein 2007, 40-62.

39 ,Hoc tamen mihi non placet, sicut fere nulli authori.“ M.A. ALOZ Y ORRAZA OSST.:
Selectae Disputationes theologicae scholasticae 3, 272. Valencia 1642, t.1, 408a. Vgl. MARTI-
NON: Disp. theol.: De Incarn. 10, 28, [nt. 14] t.4, 260a; ALDRETE: In Tert. part. 63, 4, 15, [nt. 15]
t.2, 334b/335a.

40 ARRIAGA: In Prim. part. 6, 9-10, [nt. 15] t.1, 87a; OVIEDO: Curs. phil.: Physica 16, 1, 14,
[nt. 21] ("1640) t.1, 395a. Vgl. S.K. KNEBEL: Arriagas Kontinuumdiskussion im historischen Kon-
text: Ein unveroffentlichter Traktat des Tirso Gonzdlez de Santalla SJ. (1624-1705), in: Philoso-
phiae et Musicae. Liber iubilaris Professori Stanislao Ziemianski SJ. LXXV. anno celebranti di-
catus, hg. R. Darowski §J. Krakau: Ignatianum 2006, 431-466.

41 Ordinatio pro studiis superioribus Phil. no. 26, in: Ratio Studiorum, [nt. 32] t.3, 92.

42 [ZQUIERDO: Op. theol. 21, 57, [nt. 5] t.1, 641a.

43 [bid.

44 LUGO: De Incarn. 19, 20, [nt. 18] 288a. Verteidigt von ROSMER: De Deo uno 1, 4, 4, [nt.
16] 307-309. Dagegen ARRIAGA: In Prim. part. 6, 13, [nt. 15] t.1, 88a; OVIEDO: Curs. phil.: De
anima 7, 1, 24-25, [nt. 21] ('1640) t.2, 121b/122a; MARTINON: Disp. theol.: De Incarn. 10, 27, [nt.
14] t.4, 259b/260a.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 409

In Izquierdos Ubernahme dieser Losung verschiebt sich der Focus von
der behaupteten Harmlosigkeit dieser Sorte Notwendigkeit auf die Binnen-
struktur der Serie:45

Auf dieser Grundlage begreift sich leicht, auf welche Weise der Selige ver-
moge der beseligenden Schau selber, die essentiell wahr ist, die Ewigkeit
seiner Seligkeit sehen kann, ohne daf} deswegen irgendetwas Geschaffenes zu
setzen ware, das unvernichtbar ist. Wie diese drei Artikel zusammenhdngen,
war ja das Problem. Vermoge ndamlich jedwedes einzelnen der essentiell
wahren Akte, aus deren Menge die vollstandige sukzessive und ewige selige
Schau besteht, sieht der Selige in vollster Klarheit erstens Gott, zweitens den
jeweiligen einzelnen Akt und drittens ausnahmslos alle anderen, die der
Reihe nach zukiinftigen und auch zuriickliegenden Akte. Auf diese Weise
sieht er vermoge seiner vollstindigen und ewigen seligen Schau, die essen-
tiell wahr ist, eben diese selige Schau. Daf in dieser Hypothese irgendetwas
Unvernichtbares vorkime, davon kann so wenig die Rede sein, dafd es hier
vielmehr nichts gibt, was nicht, kaum dafd es existiert, notwendig der Ver-
nichtung anheimfallt.

Bei Izquierdo bekommt der Selige ein Verhaltnis nicht nur zu der Sequenz
von Akten, durch die er seiner kiinftigen Seligkeit versichert ist, sondern
zu der gesamten Sequenz, vorwarts und riickwarts.

Das Ergebnis dieser Akzentverschiebung ist ein doppeltes.

Dem Seelenleben im Jenseits wird die uns aus Descartes’ III. Medita-
tion4% gelaufige prekare Existenzweise beigelegt. Von Moment zu Moment
mufd der Selige von Gott im Sein erhalten sein, seine Existenz ist unbe-
dingt an den jeweiligen Jetztzeitpunkt gekoppelt. Gleichzeitig entschrankt
sich aber dem Seligen sein Seelenleben auf der Zeitachse. Der Selige be-
kommt sozusagen eine Zeitmaschine eingebaut. Das ware sehr gleichgiil-
tig, wenn es sich riickwarts und vorwarts immer um die gleichen Aktin-
halte handelte. Doch so ist es nicht gemeint. Izquierdo relativiert nach
Kriaften die typmafdige Identitdt der Akte.47 Die folgende Schau muf,

45 ,Hoc posito fundamento, iam facile apparet, quomodo Beatus per ipsam visionem
beatificam essentialiter veram aeternitatem suae beatitudinis videre possit, quin detur ulla
creatura essentialiter indestruibilis. In quorum trium coniunctione stabat difficultas vin-
cenda [..]. Nempe per unamquamque visionem particularem et essentialiter veram earum,
ex quibus constat integra visio beatifica successiva et aeterna, clarissime videt Beatus tum
Deum, tum ipsam eamdem visionem partialem, tum caeteras omnes suo ordine futuras at-
que etiam praeteritas, nulla dempta. Sicque fit, ut per suam integram et aeternam visionem
beatificam essentialiter veram totam eamdem visionem beatificam videat. Tantumque abest,
ut hic interveniat creatura aliqua indestruibilis, ut potius nulla sit, quae non debeat ne-
cessario destrui ultra primum instans suae existentiae.“ IZQUIERDO: Op. theol. 21, 58, [nt. 5]
t.1, 641a/b.

46 R. DESCARTES: Meditationes de prima philosophia, in: (Euvres, hgg. Ch. Adam/P. Tan-
nery. Paris: Cerf 1897ff., t.7, 49.

47 1ZQUIERDO: Op. theol. 21, 21, [nt. 5] t.1, 633a. Dazu kritisch D. DE AVENDANO SJ. (t
1688): Recognitio tomi primi Problematum Theologicorum, in: Auctarii Indici tomus quartus



410 Sven K. Knebel

ungeachtet sie dem Seligen schon prdsent war, der vorangegangenen nicht
gleichen. Auf die sog. Sekunddrobjekte in ihrem Wechsel legt Izquierdo
gesteigert Wert.48 Es gibt Neuigkeiten im Jenseits, es gibt Erkenntnisfort-
schritt.49 Welche Implikationen das hat, wird umstandlich dargelegt: Ne-
ben dem Erkenntnisprinzip, dessen Einstrahlung zur Gottesschau befahigt,
mufd es auch solche Erkenntnisprinzipien geben, die nur zeitweilig zu
sehende Dinge vorstellig machen. Durch temporare Einstrahlungen nach
dem okkasionalistischen Schema5s® wird fir die Produktion derjenigen
Akte gesorgt sein miissen, welche neben den invarianten Bestandteilen der
Schau auch solche verdnderlichen aufweisen.5' In der wohl von seinem
Freund Athanasius Kircher (1602-1680) inspirierten Manier, auf die Iz-
quierdo sich in den Consideraciones de los quatro Novissimos del Hombre
(1672), einem fiir ein Laienpublikum bestimmten Text, den Himmel aus-
malt, ist die Prominenz des Themas Tourismus weder zufallig noch eine
Konzession ans Publikum. Dort findet sich auch ein vielsagender Querver-
weis auf Izquierdos eigene Abhandlung zur mathematischen Kombina-
torik.5? Izquierdo ist namlich tiberhaupt nicht gewillt, sich die Vorfreude
auf die kontemplativen Geniisse des Jenseits durch die Idee einer ewigen
Wiederkehr des Gleichen verderben zu lassen. Fiir ihn bleibt es bei einer
linearen Unendlichkeit der Akte.53

Trotzdem nun soll die Zukunft antizipierbar, also doch keine offene
Zukunft sein. Izquierdo sieht darin keinen Widerspruch, das ist bemer-
kenswert. Wenn jeder einzelne Aktvollzug alles an Information enthalt,
was dazu notig ist, um den Seligen seiner auch kiinftigen Seligkeit zu ver-
sichern: liegt das daran, dafd seine Theorie des Kontinuums es Izquierdo
ermoglicht, Serien selbstreferentiell zu konzipieren und die Totalitat der
Serie als Merkmal schon jedem ihrer Teile zuzueignen? Das widre der
Grundgedanke der Infinitesimalrechnung. Von deren mereologischen Prin-
zipien wissen wir, dafy Leibniz sie auch in die Metaphysik eingefiihrt hat.
Auch Leibniz ist es wichtig gewesen, seine Monaden radikal zu verzeit-

§ 524. Antwerpen 1686, 195b (,philosophandi modus peregrinus in Scholis et parum verisi-
milis“).

48 1ZQUIERDO: Op. theol. 21, 59, [nt. 5] t.1, 641b.

49 Ibid. 21, 59, [nt. 5] t.1, 641b. Zu Izquierdos Fortschrittsbegriff: Ibid. 32, 57, [nt. 5] t.2,
451b.

50 Vgl. ARRIAGA: In Prim. part. 13, 31, [nt. 15] t.1, 153a/b.

5! IZQUIERDO: Op. theol. 21, 60, [nt. 5] t.1, 641b/642a. In der vierten Zeile ist statt ,obiec-
terum creaturam” zu lesen: ,obiectorum creatorum®.

52 1ZQUIERDO: Consideraciones, [nt. 10] 394 (dt. Ausg. Erwegungen, [nt. 10] 250). Die in
den Consideraciones zahlreichen Querverweise auch auf das Opus theologicum sind in der
deutschen Ausgabe gestrichen.

53 Op. theol. 13, 153, [nt. 5] t.1, 407b.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 4nu

lichen.54 Nun ist Izquierdo aber, trotz seiner mathematischen Interessen,
nicht der Erfinder der Infinitesimalrechnung, und die Ahnlichkeit der Jen-
seitsvorstellungen der Leibnizschen Metaphysik diirfte ihrerseits von
Izquierdo unbeeinfluft sein. Der Jesuit Des Bosses (1668-1738) hat sich in
einer anderen Angelegenheit bei Leibniz danach erkundigt, aber fast
schworen wollen (iurare paene ausim), daff Leibniz das Opus theologicum
nie zu Gesicht bekommen hat, und Leibniz hat dem Ubersetzer der Théo-
dicée die Richtigkeit dieser Vermutung postwendend bestatigt.55

Besser sehen wir uns daher im Text selbst nach einer Erklarung dafir
um, womit Izquierdo den Sicherheitsanspruch befriedigt, also fiir die eben
etwas salopp sogenannte ,Zeitmaschine’. Gott hat selbstverstandlich die
Serie der Akte vorhergesehen, um die zu zeitigen der Verstand des Seligen
die ganze Ewigkeit hindurch seine teilursachliche Mitwirkung erbringt: ad
concausandas eas [sc. visiones], quas Deus praeviderit ab ipso intellectu per
totam aeternitatem concausandas de facto.5® Die unendliche Serie der seli-
gen Schau - series successiva infinita a parte post57 - ist ein auf jeden Seli-
gen individuell zugeschnittenes Programm. Daff das Transfinite wider-
spruchsfrei moglich sei, speziell in dieser Materie, galt in der Jesuitenscho-
lastik fir ausgemacht.s® Was Izquierdo an dieser Stelle beschaftigen muf,
ist lediglich, wie unter dieser Voraussetzung die Zeitmaschine funktio-
niert.

Dazu rekurriert seine Hypothese auf das Bewufdtsein. Der Sicherheits-
anspruch wird in der Weise befriedigt, dafd der Grund fiir die Sicherheit in
das Bewuftsein verlegt wird. Ausdriicklich stellt und bejaht Izquierdo die
Frage, ob die selige Schau selbstreflexiv ist, d.h. ob sie von Bewuf3tsein be-
gleitet ist. Damit, daf8 das so im Allgemeinen bejaht wird, ware noch nichts
gewonnen, denn dieses Merkmal hat fiir einen Verfechter der Virtualre-

54 G.W. LEIBNIZ: Monadologie § 22, in: Die philosophischen Schriften, hg. C.I. Gerhardt.
Berlin 1875-90/ND Hildesheim: Olms 1965, t.6, 610; Nouveaux Essais sur I'entendement, op.
cit. t.5, 48; Opuscules et fragments inédits, hg. L. Couturat. Paris: Alcan 1903, 521.

55 ,R.P. Sebastiani Izquierdo nihil aliud me inspicere memini quam librum inscriptum
Pharus Scientiarum, quem iuvenis vidi, sed ideam eius paene amisi.“ Leibniz an Des Bosses,
Hannover 16.6.1712, in: LEIBNIZ: Phil. Schr., [nt. 54] t.2, 449f.

56 IZQUIERDO: Op. theol. 21, 60, [nt. 5] t.1, 641b.

57 Ibid. 13, 235, [nt. 5] t.1, 419b; ibid. 13, 173, [nt. 5] t.a, 4ua; ibid. 13, 202-204, [nt. 5] t.1,
414a/b; ibid. 13, 222, [nt. 5] t.1, 418a.

58 G. VAZQUEZ: Commentaria ac Disputationes in Primam partem S. Thomae 63, 10. Alcala
1598, t.1, 501a; A. RUVIO §]. (1 1615): Commentarii in octo libros Aristotelis de Physico auditu 3,
78-81. Valencia 1606, fol. 167va-168rb; F. ALBERTINI S]. (1 1619): Corollaria, seu Quaestiones
theologicae ex principiis philosophicis incomplexis 2, 4, 8, 2. Lyon 1616, 248b; D. RUIZ DE
MONTOYA SJ. (1 1632): Commentarii ac Disputationes de scientia, de ideis, de veritate, ac de
vita Dei 20, 4, 7-9. Paris 1629, 164a/b. Generell zu den theologiegeschichtlichen Ankniip-
fungspunkten des mathematischen Begriffs des Transfiniten vgl. J. TERNUS SJ.: Ein Brief
Georg Cantors an P. Joseph Hontheim S.]., in: Scholastik 4 (1929), 561-571.



412 Sven K. Knebel

flexion tiberhaupt jeder Erkenntnisakt.5® Bei dem Bewufdtsein im Jenseits
mufd also noch etwas hinzukommen. Wodurch es exzelliert, kann nur der
Vergleich damit lehren, was man im Diesseits schon hat. Normalerweise,
sagt Izquierdo, bringt es das Aktbewufdtsein nicht zu einer Klarheit, die
der gleichkdme, welche der jeweilige intentionale Gegenstand hat. Das sei
bei der seligen Schau anders.%° Begriindet wird das folgendendermafRen:

Ebenso klar und vollkommen, wie durch die selige Schau, vermoége ihres
Drahts zu Gott, die fiir den Seligen relevanten iibrigen Kreaturen zu sehen
sind, mufd erst recht die Schau selber zu sehen sein, denn sie ist die fiir ihn
allerwichtigste dieser Kreaturen oder doch eine der allerwichtigsten. Ver-
mittelst einer anderen Schau kann sie nun nicht so zu sehen sein, jedenfalls
nicht in ihrer Prasenz; sonst geriete man in einen infiniten Regref. Folglich
muf} sie als solche unmittelbar durch sich selbst so zu sehen sein.®

Der Selige geht in der Situation also nicht auf, stets steht er auch daneben,
das ist der Grundgedanke. Dafd er sich, abgesehen von Gott, fiir nichts so
sehr interessiert wie gerade fiir diesen Gegenstand, seine Schau, ist eine
Annahme, die auch dem strengen spanischen Thomismus nicht fremd
ist.%2 Dieser Gedanke wird nun in die Hypothese eingebaut:

Unter der Voraussetzung unserer oben dargelegten Theorie, da} die selige
Schau notwendig sukzessiv verfafdt ist, bekunden sich deswegen die jeweils
genau datierbaren einzelnen Akte, solange sie prasent sind, unmittelbar als
solche in besagter Klarheit und Vollkommenheit dem Verstand des Seligen.
Hatte es ndmlich jedweder, solange er prdsent ist, nétig, durch einen reflexen
Akt bekundet zu werden, der zu demselben Zeitpunkt prasent ist, dann be-
diirfte es dazu eines zu demselben Zeitpunkt priasenten hoherstufig reflexen
Akts, und der seinerseits wiederum, und man geriete ins Unendliche. Das ist

absurd.®3

Die Unterbindung eines infiniten Regresses dient Izquierdo hier nicht da-
zu, um sicherzustellen, dafd die selige Schau, aus bestimmten theologi-

59 ,Ego breviter censeo 1°, visionem beatificam non posse non per se ipsam praebere
intellectui Beati experimentalem notitiam sui, sive illi sese per se ipsam experimentali modo
notificare. Id quod commune est omni cognitioni respectu suae potentiae cognoscitivae,
iuxta doctrinam traditam in Pharo Scientiarum [...].“ IZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.1,
642a.

60 [..] censeo 2°, visionem beatificam ex sua peculiari natura tam clare et perfecte videri
a Beato per se, quam per ipsam ab eodem videtur ipsum obiectum. Ibid. 21, 62, [nt. 5] t.1,
642a. Vgl. KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 72.

61 [..] qua claritate et perfectione per visionem una cum Deo videntur caeterae
creaturae ad Beatum spectantes [...], eadem potiore iure debet videri visio ipsa, quae ipsarum
creaturarum potissima, aut una ex potissimis est; et nequit sic videri per aliam visionem,
saltem ut praesens, ne abeatur in infinitum; proindeque ut talis per se ipsam sic necessario
videnda est.“ [ZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.1, 642a.

62 JOANNES A S. THOMA OP. (1 1644): Cursus theologicus: In Primam Secundae D. Thomae
2, 6,16. Kéln 1711, t.4, 139a.

63 [ZQUIERDO: Op. theol. 21, 62, [nt. 5] t.1, 642a/b.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 413

schen Riicksichten, fiir die Reflexion nach dem Schulbegriff tabu bleibt.54
Vielmehr ware durch den Rekurs auf Reflexion fiir das Kontinuitdtsproblem
nichts gewonnen.% Die vertikale Dimension wird entleert, das unterstreicht
die Vollbesetztheit in der Horizontalen. Von auflen gleicht die Schau einer
Perlenkette. Auch durch die Durchsichtigkeit, die zu der perlenartigen
Sprodigkeit hinzukommt, welche in dieser Vorstellungsweise der einzelne
Aktvollzug hat, ist jedoch die eingangs vorgetragene Hypothese noch nicht
eingeholt.

Aufderdem bekunden die einzelnen Akte, solange sie prasent sind, demselben
Verstand in derselben Klarheit auch die tibrigen Akte, sowohl die vergange-
nen als auch die kiinftigen, und zwar in der Reihenfolge, in der sie vergangen
bzw. zukiinftig sind. Folglich hat ein jeder, solange er prdsent ist, sozusagen
reflexiv sich in seiner Prdasenz und alle anderen direkt als vergangene und zu-
kiinftige zum Gegenstand.%°

Das Bewuf3tsein erzeugt diachron Mobilitdt. Indem sich der Akt zum Jetzt-
zeitpunkt von den anderen Akten durch das perennierende Bewufdtsein
unterscheidet, erméglicht er aus seiner Position in der Mitte riickwadrts
und vorwarts die Bezugnahme auf jeden anderen Akt der wohlartikulierten
Serie. Diese Bezugnahme ist darum nicht selber eine Bewuf3tseinsleistung,
sondern ein direkter Akt. Es wird vor- und zuriickgespult. Wenn die Serie
der seligen Schau ein Film ist und Gott der Regisseur dieses Films, dann ist
das Bewuf3tsein sozusagen der Videorecorder.

Wer Lugos Hypothese plausibel fand, hat das von Izquierdos Aneig-
nung nicht ebenso finden miissen. Die Einfiihrung der Retrospektive war
nach Ansicht des Belgiers Paul Rosmer (1605-1664) ein Fehler, denn da-
durch verfestige sich, im Widerspruch zu der Voraussetzung, der Struktur-
zusammenhang doch zu einer unvernichtbaren Totalitdt.? Noch auf
einem anderen Blatt steht, ob Izquierdos Lésung bewufltseinstheoretisch
gegeniiber dem 14. Jahrhundert einen Fortschritt bedeutet. Damals war das
Bewufdtsein akut geworden, weil in Anbetracht von Gottes Allmacht

64 Vgl. hingegen REQUESEN: In Prim. Sec. 1, 3, 84. 91, [nt. 15] 64a. 66b. Requesens Tho-
maskommentar war die jiingste hier von Izquierdo verarbeitete Neuerscheinung. Siehe die
(zustimmende) Bezugnahme [ZQUIERDO: Op. theol. 21, 48, [nt. 5] t.1, 639a.

65 Dazu ausfiihrlicher ARRIAGA: In Prim. part. 6, 13, [nt. 15] t.1, 88a; ROSMER: De Deo uno
1, 4, 5, [nt. 16] 315f.

66 Insuperque singulae, dum praesentes sunt, caeteras tam praeteritas quam futuras,
quo ordine illae sunt praeteritae vel futurae, eidem intellectui eadem claritate notificant;
atque ita unaquaeque, dum praesens est, se ipsam ut praesentem quasi reflexe et caeteras
omnes directe ut praeteritas et ut futuras pro obiecto habet.“ IZQUIERDO: Op. theol. 21, 62,
[nt. 5] t.1, 642b.

67 ,Si ponatur quaelibet pars visionis esse repraesentativa sui, et partis subsequentis, et
simul antecedentis, et simul quod quaelibet antecedens repraesentet etiam se repraesentan-
dam a subsequente tanquam antecedentem, maius est fundamentum asserendi illam visio-
nem esse ex natura sua indestruibilem collective acceptam.” ROSMER: De Deo uno 1, 4, 4, [nt.
16] 309-312. Zur Differenz zwischen Lugo und Izquierdo ibid. 1, 4, 4, [nt. 16] 302.



414 Sven K. Knebel

oberhalb der vermoégenspsychologischen Disjunktion von Verstand und
Willen eine Instanz anzugeben war, in bezug auf welche von einem
unveraufSerlichen Anteil des Seligen an seinen verschiedenartigen in die
Seligkeit involvierten Akten iiberhaupt die Rede sein kann.®® Im 17.
Jahrhundert unterbleibt die Definition einer solchen Instanz hingegen
selbst dort, wo mit Hilfe der Virtualreflexion die Fixiertheit auf den
Jetztzeitpunkt iiberwunden sein soll.

Nun ist der ,Videorecorder’ bewuftseinstheoretisch allerdings nicht Iz-
quierdos letztes Wort. Wenn wir noch einmal auf den systematischen Aus-
gangspunkt zuriickkommen - das Existentialurteil -, dabei aber jetzt von
den Schranken der Kreatiirlichkeit abstrahieren, dann ergibt sich fiir die
Zeitlichkeit des Bewufdtseins noch eine andere Auslegung. Izquierdo
schreckt namlich nicht davor zuriick, ein Denkverbot anzugreifen und
auch Gottes Wissen zu verzeitlichen. Dafd x kiinftig ist, dafd x gegenwartig
ist, und daf x vergangen ist, sind in Gottes Verstand nicht, wie in unserem
Verstand, unterschiedliche Tatsachen, die im Lauf der Zeit so zu konsta-
tieren sind. Wieso, opponiert [zquierdo schon in der Pharus Scientiarum,
sollen sie das eigentlich nicht sein?69

2. GOTTES STANDPUNKT UND DIE A-THEORIE DER ZEIT

Wir kénnen uns nicht vorstellen, zwischen Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft nicht zu unterscheiden. Dabei ist die Unterscheidung kulturell
vermittelt, sie ist uns durch die antike Grammatik buchstablich andres-
siert.7> Anwalte der ,wissenschaftlichen Weltauffassung’ fordern beharrlich,
diese Begriffe aus der Wirklichkeitsbeschreibung auszuschliefen. Zu phy-
sikalischen Zwecken gentige die Unterscheidung von Frither und Spater.
,Zukunft und Vergangenheit fithren ein bloffes Phantasiedasein in den Ge-
danken vorstellender Subjekte und wiirden bei etwaniger Aufhebung jeder
Intelligenz vollig zu Nichts.“7

Da der Streit nicht zu schlichten ist, ist es zeitphilosophisch heute iib-
lich, im Anschlufd an McTaggart (1866-1925), zwischen zwei Optionen zu
unterscheiden: ,A-Theorien’, die drei Dimensionen der Zeit akzeptieren,

68 KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 77-80.

69 ,[...] videtur, futuritionem, praesentiam et praeteritionem rerum aliquando existen-
tium perinde relate ad intellectum Dei atque ad nostrum esse veritates diversas successu
temporis iudicabiles atque adeo scibiles, et non aliter.” IZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 199-
200, [nt. 2] t.1, 254a/b.

70 ,[...] Quisnam est, qui dicat mihi non esse tria tempora, sicut pueri didicimus pueros-
que docuimus, praeteritum, praesens et futurum [...].“ AUGUSTINUS: Conf. XI, 17, 22.

7 O. LIEBMANN: Uber subjective, objective und absolute Zeit, in: DERS.: Zur Analysis der
Wirklichkeit (1876). Strafburg: Triibner 1900, 87-112, hier 91. Vgl. B. RUSSELL: Theory of
Knowledge (1913), Collected Papers vol. 7. London: Routledge 1993, 64f.; D.H. MELLOR: Real
Time I1. London: Routledge 1998, 2. Dagegen C.F. VON WEIZSACKER: Aufbau der Physik. Miin-
chen: Hanser 1985, 48f.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 415

und ,B-Theorien’, die das nicht tun. In dhnlicher Absicht haben manche
Scholastiker dieses Merkmal, den Unterschied der Zeiten, als eine extrin-
sische Denomination aufgefat.7> B-Theorien sind eben alles andere als
erst neueren Datums. Sie dienen traditionell dem Monotheismus. Seit den
Eleaten? und namentlich seit Augustin ergeht an den gebildeten Europaer
die Zumutung, sich Gott tiber die Unterscheidung der Zeiten erhaben zu
denken. ,Nur Gott ist es vorbehalten, den ganzen Umfang der Zeit zu er-
kennen, fiir ihn gibt es keine Vergangenheit und keine Zukunft, sondern
alles ist Gegenwart.“74 Dennoch verwirrt sich in Gottes Verstand die Welt-
geschichte nicht. Fir denjenigen Wissenstyp Gottes, welcher die Welt-
schépfung voraussetzt (scientia visionis), hatte Thomas von Aquin ein Pa-
noramamodell der Weltgeschichte.7”> Unter Zugrundelegung dieses Mo-
dells ist im Spatmittelalter der B-theoretische Prasentismus als das Geriist
des Monotheismus scholastisch ausbuchstabiert worden.7%

In Gestalt des Gegensatzes von ,aristotelisch® und ,stoisch® durchzieht
der Gegensatz von A-Theorien und B-Theorien auch die Geschichte der
Logik. Wahrend in der ,stoischen’ Logik Sdtze ein fiir allemal wahrheitsde-

72 ,[...] adverte: Esse de praeterito, vel de praesenti, aut futuro, esse denominationem ex-
trinsecam, tum in ipsa propositione, tum in obiectis ipsis.“ R. DE ARRIAGA S].: Cursus philoso-
phicus: Logica 14, 50. Antwerpen 1632, 196b. Zur Terminologie S.K. KNEBEL: Intrinsic and Ex-
trinsic Denomination. The 14" Century Connection of 17" Century Aristotelianism, in: Der
Aristotelismus in der Frithen Neuzeit: Kontinuitdt oder Wiederaneignung?, hgg. G. Frank/A.
Speer. Wiesbaden: Harrassowitz 2007, 97-115.

73 AMMONIOS HERMEIU: In Aristotelis De interpretatione commentarius, hg. A. Busse (=
CAG 1V/s). Berlin 1897, 133, 18-29. Vgl. TH. RAYNAUD SJ. (1 1663): Theologia naturalis 7, 95.
Lyon 1622, 710b; D. PETAU (PETAVIUS) S]. (1 1652): Dogmata theologica: De Deo 3, 4, 3, hg. J.B.
Fournials. Paris 1865, t.1, 280a; ibid. 4, 2, 9, op. cit. t.1, 344b/345a.

74 M. DE CERVANTES: Leben und Taten des scharfsinnigen Edlen Don Quixote von la Man-
cha 9, 8, iibers. von L. Tieck. Wiesbaden: Vollmer 1975, 403a. Vgl. z.B.: IOANNES DE BASSOLIS
OFM. (1 1347): Opera in IV Sententiarum libros: I Sent. dist. 39 q. 1 art. 2 concl. 4. Paris 1516,
fol. 200rb; IOANNES MAIOR (f 1550): In Primum Magistri Sententiarum disputationes et deci-
siones dist. 39 q. 1. Paris %1530, fol. 78va; SUAREZ: Disp. met. 50, 3, 12, [nt. 14] t.26, 926a; ].
GERHARD (1 1637): Loci theologici 2, 143, hg. E. Preuss. Berlin: Schlawitz 1863, t.1, 309b-310b;
A. HEEREBOORD (t 1659): De scientiae divinae immutabilitate, in: Meletemata philosophica.
Leiden 1654, 75-78, hier 77b; S.J. BAUMGARTEN (1 1757): Evangelische Glaubenslehre Bd. 1, hg.
].S. Semler. Halle 1759, 245ff.; M.]. SCHEEBEN (1 1888): Handbuch der katholischen Dogmatik:
Gotteslehre §§ 257-258, hg. M. Schmaus. Freiburg i.Br.: Herder *1948, Bd. 2, 102f.; A. SCHWEI-
ZER (1 1888): Die Glaubenslehre der evangelisch-reformirten Kirche § 38. Ziirich: Orell &
Fiissli 1844, Bd. 1, 268f.

75 THOMAS VON AQUIN: Summa theologica Q. 14 art. 13 ad 3; De veritate Q. 2 art. 12.

76 ,Deus intelligit cursum Sortis, et praeteritionem eius, vel futuritionem, non tamen in-
telligit per modum praeteritionis, et futuritionis, sed praesentialitatis modo. Consistit enim
in hoc fundamentum, quod tollatur a Deo omnis praeteritio et futuritio.“ A, MADRIGAL (TOs-
TATUS) (1 1454): Commentaria in librum Iosue 11, 77. Koln 1613, t.2, 79aB. Aus einem diesem
Bibelkommentar eingefiigten Traktat im Umfang von iiber sechzig engbedruckten Folio-
seiten (op. cit. 21a-284b), namlich den Fragen 13 bis 82 zu dem Vers los. 11, 20. Auch in der
posttridentinischen Scholastik noch fleiflig studiert. Vgl. z.B. TH. SMISING OFM. (1 1626):
Disputationes theologicae 2, 4, 83. Antwerpen 1627, t.1, 125a/b; QUIROS: De Deo 48, 28, [nt.

18] 335b.



416 Sven K. Knebel

finit sind, kann in der ,aristotelischen‘ Logik - die Gansefiif3chen sollen die
Moglichkeit offenhalten, dafd es sich bei diesen Bezeichnungen vielleicht
doch um idealtypische Abstraktionen handelt - aus einem falschen ein
wahrer Satz werden, und umgekehrt.77 Sdtze sind hier etwas, dessen Wahr-
heitswert von dem Auflerungszeitpunkt abhingt. Das grammatische Tem-
pus ist nicht etwas, wovon logisch abstrahiert werden kann und muf3.
Wenn ein Ereignis x heute noch in der Zukunft liegt (,Christus est nasci-
turus“) und morgen schon der Vergangenheit angehort (,,Christus est na-
tus“), sagt Thomas von Aquin, haben die diesbeziiglichen wahren Sitze
nicht dieselbe Tatsache zum Gegenstand.”® Thomas und dann wieder Sua-
rez haben die aristotelische Position des Wahrheitswertwechsels bekraf-
tigt.79 So weit spricht aus Izquierdos Frage also einfach der Aristoteliker.
Obwohl Thomas das Bekenntnis zu der logischen Unhintergehbarkeit
der drei Zeiten auf den Wissenshaushalt der endlichen Geister beschrankt, 8°
haben seine Kommentatoren ihn in diesem Punkt undeutlich gefunden.®
Es ist aber der menschliche Verstand, welcher es nicht lassen kann, tiberall
Vergangenheit und Zukunft einzumengen.® Gottes Wissenshaushalt funk-
tioniert anders. Da stehen die Tatsachen unwandelbar fest, vielleicht sogar
unter Aufopferung der universalen Geltung des Satzes vom Widerspruch.2

77 ARISTOTELES: Cat. 5, 4a10-4b1g; Metaph. IX, 10, 1051b13-15. Vgl. J. HINTIKKA: Time and
Necessity. Oxford: Clarendon 1973, 65ff.; M. FREDE: Die stoische Logik. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 1974, 44ff. Eine vorziigliche Analyse der scholastisch elaborierten aristote-
lischen Position gibt P. PEREZ-ILZARBE: Time and Propositions in Jerénimo Pardo, in: Medieval
and Renaissance Logic in Spain, hgg. 1. Angelelli/P. Pérez-Ilzarbe. Hildesheim: Olms 2000,
251-273.

78 THOMAS VON AQUIN: Summa theologica I q. 14 art. 15 ad 3; q. 16 art. 8 ad 4.

79 Dazu G. NUCHELMANS: Can a Mental Proposition Change Its Truth Value? Some 17th-
Century Views, in: History and Philosophy of Logic 15 (1994), 69-84, hier 74ff. (wieder in
DERS.: Studies on the History of Logic and Semantics, 12th-17th Centuries, hg. E.P. Bos. Alder-
shot: Variarum 1996). Nuchelmans Auswahl von Teilnehmern an dem Disput ist iibrigens
eine andere, als die uns im Folgenden beschaftigt.

80 THOMAS VON AQUIN: In I Perih. 14, 19; Quodl. 11, 3; Summa contra gent. 2, 96, 10.

81 F, ZUMEL OM. (t 1607): Commentaria in Primam partem S. Thomae Aquinatis Q. 14 art.
15. Salamanca 1590, t.1, 468b-470a; MOLINA: In Prim. part. Q. 14 art. 15, [nt. 34] 702A/B; RuIZ
DE MONTOYA: De scientia Dei 37, 4, n-1s, [nt. 58] 316a/b.

82 Semper enim intellectus [sc. noster] immiscet praeteritionem vel futuritionem, et
exprimit cum propositionibus praeteritionem vel futuritionem includentibus [...].“ PETRUS
AUREOLI OFM. (t 1322): Commentaria in Primum librum Sententiarum dist. 39 art. 3. Rom
1596, 902bB. Kritisch ediert von CH. SCHABEL: Peter Aureol on Divine Foreknowledge and Fu-
ture Contingents: Scriptum in Primum Librum Sententiarum, distinctions 38-39, in: Cahiers
de I'Institut du Moyen-Age Grec et Latin 65 (1995), 63-212, hier lin. 1036.

83 P. DE LEDESMA OP. (1 1616): Tractatus de divina perfectione 7, 1. Neapel *1639, 272aC/D;
T. DE LEMOS OP. (1 1629): Panoplia Gratiae 1, 6, 22. Liittich 1676, t.1, 346a. Anders D. BANEZ
OP. (1 1604): Scholastica commentaria in Primam partem Angelici Doctoris D. Thomae Q. 10
art. 1, dub. 1 ad 4. Salamanca 1585, 328C-329A.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 417

Die im 17. Jahrhundert verbreitete Kritik34 an dem renaissancethomis-
tischen Vorschlag, in Gottes Wissenshaushalt zwischen der Verdanderlich-
keit der gewufdten Tatsachen und der Unverdnderlichkeit des Wissens um
sie zu unterscheiden,? lief darauf hinaus, die Veranderlichkeit aus Gott
hinaus und in unser Denken zu verlegen.8¢

Das Panoramamodell setzt sich dem Einwand aus, daf}, was nicht mehr
oder noch nicht ist, dem Nunc stans der Ewigkeit auch nicht koexistiert.87
So populdr es dessenungeachtet geblieben ist,38 erhielten die Zweifel Auf-
trieb durch die Erfindung der Scientia Media-Hypothese, speziell in der
Fassung, die Sudrez ihr gegeben hat.89 Von nun an muflte der gottliche
Wissenshaushalt den Big Data gewachsen sein. Wenn die sog. Futuribilien
in ihn gleichberechtigt mit aufzunehmen sind - einschlieflich unseres Ir-
realis der Vergangenheit9 -, dann war der fiir die Anschaulichkeit dieses
Modells notige Begriindungsaufwand obsolet. Anschaulichkeit war weder
die notwendige noch die hinreichende Bedingung fiir Gottes Kontingenz-
wissen. Der Wechsel zur Chrysippschen, zweiwertigen Logik empfahl sich,
um dieses Wissen sozusagen auf Protokollsitze umzustellen. Die durch-
gangige Wahrheitsdefinitheit aller moglichen Sdtze fiihrte zur Annahme
eines homogenen Faktenuniversums, auf das der Allwissende wie auf eine
Datenbank zugreift.

Durch die Umstellung auf die Scientia Media-Hypothese geriet der
Aristotelismus in Bedrangnis. Dafd er an der aristotelischen Position fest-
hielt, ist an Sudrez als inkonsequent kritisiert worden.9* Nichtsdestoweni-
ger haben manche Jesuiten ihr dogmatisches Markenzeichen auch weiter-

84 ZUMEL: In Prim. part. Q. 14 art. 15, [nt. 81] 471a/b; J. BIESCAS OP. (1 1640): Apologia pro
doctrina S. Thomae Q. 14 art. 15, § 1. Huesca 1635-41, t.2, 655a/b; F. DE ARAUJO OP. (1 1664):
Super Primam partem Angelici Doctoris Q. 14 art. 15. Madrid 1647, t.1, 399a/b; X. MARIALES
OP. (1 1660): Bibliotheca interpretum ad universam Summam Theologiae D. Thomae Aqui-
natis 51 [recte 53], 5. Venedig 1638-60, t.2, 776bC-777aC.

85 AEGIDIUS ROMANUS OSA. (1 1316): Primus liber Sententiarum dist. 39 q. 2. Venedig 1521,
206raB; THOMAS DE VIO CARDINALIS CAIETANUS OP. (1 1534): Commentaria in Q. 14 art. 15, §
3, in: THOMAS AQUINAS: Opera omnia ed. Leonina t.4. Rom: Typ. Polyglotta 1888, 196b; SYL-
VESTRIS: In Sum. cont. gent. 1, 67, 19, [nt. 34] t.13, 197a/b.

86 P, HURTADO DE MENDOZA S].: Universa philosophia: De anima g, 81. Lyon 1624, 584b
(,per solam connotationem extrinsecam®).

87 Die skotistische Kritik ist rekapituliert bei SMISING: Disp. theol. 2, 4, 84-91, [nt. 76] t.1,
125b-128b.

88 Zum Beispiel: L. THOMASSIN OF. (1 1695): Dogmata theologica 5, 13, 9. Paris: Vives
1864, t.1, 470a/b; H. LOTZE (1 1881): Mikrokosmus 9, 5. Leipzig: Hirzel *1909, Bd. 3, 606.

89 HURTADO DE MENDOZA, Philos.: De anima g, 114-120, [nt. 86] 589b-590b; ARRIAGA:
Curs. phil.: Logica 14, 77-86, [nt. 72] 202b-204a; OVIEDO: Curs. phil.: De anima 7, 5, 3-7, [nt.
21] (1640) t.2, 130b-132b.

90 OVIEDO: Curs. phil.: De anima 7, 6, 2, [nt. 21] ('1640) t.2, 134a.

91 RUIZ DE MONTOYA: De scientia Dei 91, 4-5, [nt. 58] 923a-925a. Dieser Jesuit hat aller-
dings sogar die Scientia Media-Hypothese fiir das Panoramamodell 6ffnen wollen: ibid. 75, 2,
15-16, [nt. 58] 78gb.



418 Sven K. Knebel

hin auf dieser Basis verteidigt. Im Gegensatz zu den bekannteren Namen
Hurtado de Mendoza (1578-1641), Arriaga (1592-1667) und Oviedo (1602~
1651) beharrten Izquierdo und Antonio Perez samt ihrem Schulanhang dar-
auf, dafd Mentalsdtze ihren Wahrheitswert dndern konnen, oder dafd sie
dies zumindest konnten, wenn sie, was Izquierdo ja bestreitet, zeitlich
Dauer hdtten.9 Izquierdos Votum mufd Zweifel daran wecken, da} Gabriel
Nuchelmans mit seiner Vermutung recht hat, das Ganze sei ein Schein-
problem gewesen, welches sich durch die rechtzeitige Verstandigung tiber
die Kriterien eines Mentalsatzes erledigt hatte.

Ob Scheinproblem oder nicht, bemerkenswert ist die Affinitat zwischen
der einen Antwort auf diese zeitweilig obligatorische Streitfrage und der
Reflexion auf den Bewufitseinsstandpunkt. Die Perezschule, die also des
Mannes, in dem wir eine Schliisselfigur in der Durchsetzung des Konzepts
der Virtualreflexion kennengelernt haben, hat ndmlich zugunsten ihrer
Antwort eben diese Reflexion-als-ob ins Feld gefiihrt. Weil sein verbaler
Bestandteil ein grammatisches Tempus einschlief3t, impliziert jedes Exis-
tentialurteil - wenn nicht iiberhaupt jeder Mentalsatz — die Bezogenheit
auf ein Ich. Die Wahrheitsdefinitheit eines solchen Satzes hangt davon ab,
dafl der performative Akt auf den Zeitpunkt reflektiert, zu welchem er
vollzogen wird. In der letzten Phase des lateinischen Aristotelismus war
das eine sogar ziemlich verbreitete Position.%

Bei etlichen Protagonisten der Virtualreflexion, darunter Izquierdo,
rangierte diese ferner so hoch, daR man von einer Ubertragung des Be-
wufdtseins auf Gott sprechen muf. In jeweils dem Kapitel ihrer Gottes-
lehre, welches sich damit befalt, wie es denkbar ist, dafd der Unendliche
ein selbstreferentielles Wissen hat, ist Virtualreflexion auch fiir dieses, fiir
Gottes Wissen, reklamiert.9 Das war der Gruppe die Vermeidung eines in-

92 PEREZ: In Prim. part.: De Deo uno 1, 2, 189, [nt. 37] 58b (vgl. DERS.: In Sec. et Tert. part.
4, 7, 3, 12, [nt. 37] 289a); 1ZQUIERDO: Pharus Scient. 3, 96-99, [nt. 2] t.1, 125b-127a; A. DE
HERRERA SJ. (1 1684): Tractatus de scientia Dei 8, 11-12. Alcald 1672, 155; W. AYLEWORTH SJ. (+
1679): Metaphysica scholastica s, 9, 27. K6ln 1675, 360b. Auflerhalb der Jesuitenscholastik
z.B. auch J. SAENZ DE AGUIRRE OSB. (1 1699): Philosophia rationalis nov-antiqua: Metaphysica
2, 64. Salamanca 1675, t.2, 40a/b.

93 KNEBEL: Das Cogito, [nt. 1] 69f. 83f.

94 Ibid. 72. - Vgl. G. DE RIVADENEYRA (RIBADENEIRA) SJ. (1 1675): Tractatus de scientia Dei
16, 10-11. Alcald 1653, 352b-354a; DERS.: Tractatus de actibus humanis 1, 35. Alcald 1655, 23;
CACHERANO: Theol. 1, 1, 9, 38, [nt. 17] t.a, mib; AYLEWORTH: Metaph. 5, 9, 13-15, [nt. 92]
358b/359a; I.F. PEYNADO S§]. (1 1696): Disputationes in III libros Aristotelis De anima 2, 3, 47-
48. Alcald 1698, 297b/298b; B. LINGEN SJ. (1 1713): Cursus philosophicus: Annus primus sive
Logica § 149. (1699) Koln *1718, 217; M. HEIMBACH SJ. (+ 1747): Florilegium argumentorum:
Logica 4, 4, 1. Koln 1708, 397; P. ALER S]. (1 1727): Philosophia tripartita: Logica § 2162. Koln
1710-24, t.1, 925b.

95 ,Ego [...] arbitror [...], scientiam, qua se Deus intuetur prout absolute existentem, per
se ipsam ipsi innotescere similiter prout absolute existentem, quin opus sit actu reflexo
distincto ab illa virtualiter, per quem a Deo sic cognoscatur.” [ZQUIERDO: Op. theol. 24, 7, [nt.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 419

finiten Regresses wert, zu welchem es kdame, wenn bei Gott die Selbstrefe-
rentialitdt iber den Schulbegriff der Reflexion konstruiert werden miif3-
te.9 Mit Blick auf Izquierdo legt das den Schluf nahe: Da die perspekti-
vische Unterscheidung der drei Zeiten den Bewuf3tseinsstandpunkt impli-
ziert, war es nur folgerichtig, daf}, wenn auch Gott Bewuf3tsein hat, Gottes
Kontingenzwissen verzeitlicht worden ist. Die Verteidigung der aristoteli-
schen Position des Wahrheitswertwechsels hatte dann direkt Auswirkun-
gen auf den scholastischen Gottesbegriff gehabt.

Das stimmt nun nicht so. Die Unterscheidung der drei Zeiten, betonte
auch die augustinisierende Perezschule, betrifft unsere, nicht Gottes, Art
der Bezugnahme auf zeitliche Vorgange.97 Obwohl der Perezschiiler9® Ber-
naldo de Quir6s (1613-1668) als erster zwischen der aristotelischen Posi-
tion und der Bewufdtseinshypothese ausdriicklich den angedeuteten syste-
matischen Zusammenhang hergestellt hat,%° wird der B-theoretische Pra-
sentismus als das Regulativ fiir Gottes Wissen um Zeitliches auch von ihm
unterschrieben.® Gottes ,Auflerungszeitpunkt’ ist eben das Nunc stans
der Ewigkeit.**

5] t.2, 40b. Genauso G. VAN VRIES (1 1705): Exercitationes rationales de Deo 18, 7. Utrecht
1685, 119. Vgl. QUIROS: De Deo 38, 10, [nt. 18] 299b.

96 ,[Deus] tum se ipsum [..] tum etiam scientiam ipsam virtuali solum reflexione et
experimentaliter cognoscit perfectissime.“ MARTINON: Disp. theol.: De Deo 9, 5, [nt. 14] t.1,
158b. - ,[..] Quare male fingitur illa reflexio infinita divinarum cognitionum: cum directa
cognitio divina sit perfectissima sui cognitio, quanta esse potest, nulla egens reflexione,
neque apta, ut per illam melius cognoscatur.” Ibid.: De Incarn. 10, 24, [nt. 14] t.4, 2509a. Vgl.
RAYNAUD: Theol. nat. 7, 2, 105, [nt. 73] 718a; RECUPITO: Theol. 2, 1, 10, 2-6, [nt. 17] t.2, 41a-42b.

97 ,[...] non habere comparatione Dei res creatas futuritionem, et praeteritionem, quam-
vis eam habeant in nostro intellectu [...]. [Quoad cognitionem expectivam, intuitivam, et
memorativam] non solum habent res comparatione nostri successionem realem, sed etiam
intentionalem; nec solum rei convenit futuritio, aut praeteritio, sed nostris cognitionibus.”
PEREZ: In Prim. part.: De scientia Dei 6, 89, [nt. 37] 200b/201a (= A. PEREZ: Presciencia y
posibilidad. La inteligencia de Dios [Comentario a Suma Teoldgica, I, disp. V-VI], hg. u. libers,
von J. Cruz Cruz. Pamplona: Univ. de Navarra 2006, 210). - ,[...] volunt (quod miror illis in
mentem venisse), cognitionem Dei variari in tempore et creaturis se accomodare, cum de fu-
turis fiunt praesentes, et de praesentibus praeteritae. [...] Quae dogmata Adversariorum [...]
sint plane falsa [...].“ MARTINON: Disp. theol.: De Fide, Spe, et Charitate 10, 42, [nt. 14] t.3/1,
206b. Vgl. Ibid.: De Deo 12, 9, [nt. 14] t.1, 254a/b.

98 Selbstzeugnis QUIROS: De Deo 15, 23, [nt. 18] 84b.

99 ,[...] ponenda est doctrina mihi certissima, nempe, modum tendendi de praesenti, vel
de futuro esse differentias essentiales cognoscendi. Id evidentissimum est, alioqui ex vi
cognitionis non possem esse certus, utrum obiectum sit mihi actu et absolute praesens, vel
futurum [...].“ Ibid. 48, 24, [nt. 18] 334b.

100 Jhid. 49, 7, [nt. 18] 338b. Daher auch CACHERANO: Theol. 1, 1, 9, 42, [nt. 17] t.1, 112b.
Quirds’ Position ist resimiert bei IZQUIERDO: Op. theol. 9, 24, [nt. 5] t.1, 235b/236a.

101, Deus absolute de se enunciat de praesenti sine ullo addito: ,Mea Deitas existit nunc":
ita, ut idem ab aeterno et in aeternum enunciet.“ QUIROS: De Deo 49, 17, [nt. 18] 340a. Qui-
r6s’ Gott weifd (ibrigens von sich (ibid. 65, 15, [nt. 18] 445a) auch: ,Ich bin eine Chimadre, oder
ich bin es nicht®.



420 Sven K. Knebel

Mehr noch, anders als von Perez, wird von Quirds sogar Lugos Vor-
schlag abgelehnt, die selige Schau zu verzeitlichen.** Von der Perspektivik
des Urteilsverhaltens in der seligen Schau, die er als junger Philosophie-
dozent noch gelehrt hatte,'*3 ist er in der Folge anscheinend abgeriickt. Fiir
das tiberzeitliche, konstante Existentialurteil ist nur eine zeitstellenbe-
dingte Variationsmoglichkeit vorgesehen, um die zugleich zu erldutern
und zu relativieren er auf ein von ihm gern angestelltes, hier vielleicht
abstruses, sonst aber durchaus erhellendes Gedankenexperiment zuriick-
greift. Im Falle der - Gibernatiirlich méglichen - Transplantation eines Ver-
standesakts in einen anderen Verstand wdre es so, dafd die Existenz ein
und desselben Akts das Korrelat numerisch verschiedener Bewufstseins-
akte ist, eines in dem Spender und eines in dem Empfanger. Warum soll
dann, auf der Zeitachse, die selige Schau gegen den entstehenden Ande-
rungsbedarf nicht indifferent und dieser nicht auch so auf die Ebene der
Umstidnde von deren Reprdsentation im Bewufdtsein abwdlzbar sein kon-
nen?w4

Das Geschraubte dieses Einfalls ist im Fall von Quirés besonders auf-
fallig, weil aus seinem (Euvre, nicht viel anders als aus dem von Izquierdo,
ein ausgepragter Systemwille spricht, der sich in seinem Fall nur in der
umgekehrten Reihenfolge betatigt hat: erst zwei Bande spekulativer Theo-
logie, dann das umfangreiche Opus philosophicum. Quirds wird der ,nomi-
nalistischen Stromung’ zugerechnet, die zeitweilig die Jesuitenphilosophie
dominierte.’*5 Es kann hier dahingestellt bleiben, ob das ausreicht, um ihn
zu charakterisieren. Als Philosoph war er keine Provinzgréfe. Auch nord-
lich der Alpen, auch an protestantischen Universitaten wurde von ihm No-
tiz genommen.??® Daff er in unseren Philosophiegeschichten nicht vor-

102 [pid. Q. 12, §§ 85-86. 88, [nt. 18] 582a-583b. Vgl. MARTINON: Disp. theol.: De Incarn.
10, 28, [nt. 14] t.4, 260a.

103 QUIROS: Op. phil. 99, 17. 22, [nt. 14] 688b. 6gob. Dieser, offenbar nur fliichtig redi-
gierte, Text ist zufdllig genau datiert, auf 1640. Er stammt aus der in Santiago de Compostela
gehaltenen De anima-Vorlesung des Siebenundzwanzigjahrigen.

104 Fateor, per visionem repraesentari obiectum iam ut praesens, iam ut futurum; item,
de se ipsa affirmare, esse in instanti A, iam in B praesentem. Caeterum haec varietas solum
sumenda est per extrinsecam denominationem, ut plures autumant, qui differentias tempo-
ris presentis vel futuri non dicunt consistere in intrinseco et essentiali modo tendendi de
praesenti, vel, si dicas (quod verius autumo [...]), per visionem non solum exprimi praesen-
tialitatem relativam [...], tunc facile quis cogitare potest, quod Beatus in ratione sic affir-
mantis [sc. ,Antichristus peccat] constituatur ex parte actus et subiective ex ipso actuali
instanti B ad modum, quo sentio de cognitione, quod, posita in Petro, per eam sciat Petrus
se cognoscere, posita vero in Paulo, de se ipso sciat Paulus, quod ipse Paulus per ipsam cog-
noscat. Unde nunquam erit opus, quod actus visionis varietur.” De Deo Q. 12, § 85, [nt. 18]
582b.

105 E. CARUSO: Pedro Hurtado de Mendoza e la rinascita del nominalismo nella Scolastica
del Seicento. Florenz: La Nuova Italia 1979, 86-88.

106 Nicht nur in der deutschen Jesuitenszene war Quirés en vogue, auch bei Lutheranern
wie Schubart (11693), J.A. Osiander (1 1697), ].W. Jager (1 1720).



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 421

kommt,7 ist immer noch eine Spatfolge der Diffamierungskampagne des
18. Jahrhunderts gegen ihn und alle seinesgleichen. 8

Die Widerstinde gegen eine Verzeitlichung der hoheren Regionen wa-
ren jedenfalls enorm. Erst auf diesem Hintergrund ist Izquierdos Konse-
quenz zu wiirdigen.

Die Begriindung einer vollstindigen Ontologie der Tatsachen ist das
zentrale Lehrstiick der Pharus Scientiarum. Was lzquierdo ,objektive Wahr-
heiten‘ (veritates obiectivae) nennt,’9 bezieht sich nicht nur auf zeitlos
Giltiges, 2 x 2 = 4, sondern auf alles, was jemals der Fall ist oder auch nur,
unter bestimmten Bedingungen, der Fall wdre. Von solchen Tatsachen
denkt sich Izquierdo auch den allwissenden Verstand zu deren Erkenntnis
bestimmt." Izquierdo verlegt sein Tatsachenuniversum nicht in ein
,drittes Reich, in einen Geltungshimmel, es ist prozessual verfafdt, auch es
unterliegt, in der einmal gewdhlten Welt, der Veranderung.™ Seine Philo-
sophie der Zeit huldigt einer robust realistischen Variante der A-Theorie.*2
Aus den temporalen Modalititen werden bei ihm ,Seinsweisen“."3 Die
,imagindre’ oder nichtkosmische Zeit ist gar nicht nur eine niitzliche Fik-

107 Ausnahme: Storia della filosofia, hg. M. Dal Pra. Mailand: Piccin 1976, Bd. 7, 767f. Der
betreffende Abschnitt stammt allerdings auch von Di Vona. Erweitert in DI VONA: I concetti
trascendenti, [nt. 4] 393-410.

108 Dje verheerende Wirkung von Jacob Bruckers Historia critica philosophiae (1742ff.)
auf die Nomenklatur ist an dem Schwund in der Geschichtsschreibung der Jesuiten ablesbar.
Vorher: L. PRANDTNER SJ. (1 1758): Origo et progressus philosophiae. Wien 1722-23, t.2, 251~
270. Nachher: B. Pou (Povius) SJ. (1 1802): Institutiones historiae philosophiae. Calatayud
1763, 226f.

109 Vgl. Historisches Worterbuch der Philosophie, hgg. ]J. Ritter/K. Griinder/G. Gabriel,
s.v. ,Wahrheit, objektive“. Basel: Schwabe 1971-2004, Bd. 12, 154-163.

10 [ZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 7, [nt. 2] t.1, 221b; Op. theol. 23, 177, [nt. 5] t.2, 36b.

u Daher die Ablehnung (Op. theol. 31, 273-79, [nt. 5] t.2, 416a-17a) der Supertranszen-
dentalitat der objektiven Wahrheiten. Zu dieser Hypothese ]. SCHMUTZ: Aristote au Vatican.
Le débat entre Pietro Sforza Pallavicino (1606-1667) et Frans Vanderveken (1596-1664) sur la
théorie aristotélicienne de la vérité, in: Der Aristotelismus, [nt. 72] 65-95, hier 77ff. o1f.

12 Omne autem tempus vel futurum esse debet, vel praesens, vel praeteritum.”
[ZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 225, [nt. 2] t.1, 259a; Op. theol. 8, 108, [nt. 5] t.1, 220b.

13 ,Esse rem futuram, esse praesentem, et esse praeteritam a parte rei sunt modi essendi
eius diversi, idque successu temporis, cum tota eorum diversitas in temporis successione
fundetur. Igitur a parte rei sunt [...] veritates obiectivae diversae [...]. Siquidem [...] veritates
obiectivae diversae uniuscuiusque rei [...] aliud non sunt a modis diversis essendi eius [...].
At, qua ratione [...] veritas obiectiva eadem, et non alia evadit iudicabile vere ab omni intel-
lectu cognoscitivo veritatis: igitur, esse rem futuram, esse praesentem, et esse praeteritam
veritates obiectivae diversae sunt [..] successu temporis, et non aliter vere iudicabilia ab
omni intellectu cognoscitivo veritatis: adeo ab intellectu divino.“ Pharus Scient. 10, 213, [nt.
2] t.a, 256a. Die Verwendung des vieldeutigen Begriffs ,modi essendi‘ in diesem Kontext ist
nicht originell. Vgl. WALTER BURLEY (} 1344): In librum sex Principiorum Gilberti Porretani,
in: Super artem veterem Porphirii et Aristotelis. Venedig 1497 / ND 1967, Lage [2vb; SIGER DE
COURTRAI (f 1341): Summa modorum significandi, in: (Euvres (= Les Philosophes Belges t.8),
hg. G. Wallerand. Lowen: Inst. Supérieur de Philosophie 1913, 91-125, hier 112.



422 Sven K. Knebel

tion des endlichen Verstandes.®# Das grammatische Tempus, in dem das-
selbe Ereignis x den Stoff zu drei verschiedenen Sitzen hergibt, spiegelt
nicht die Beschrdanktheit der Humanperspektive. Auch auf Gottes Kalender
ist heute Donnerstag. Vergangenheit und Zukunft gehoren auch in seinen
Wissenshaushalt.”s Bei Izquierdo entfdllt die unbefriedigende Unterschei-
dung zwischen der Veranderlichkeit der gewufdten Tatsachen und der Un-
veranderlichkeit von Gottes Wissen um sie. Fiir ihn ware es keine Unvoll-
kommenbheit, sich von Gottes Wissenshaushalt zu denken, dafd dieser Ver-
anderungen unterliegt.¢

Dafiir hat er sechs Argumente. Er habe sie, berichtet er, vor vielen
Jahren (olim) in seiner Vorlesung tiber das gottliche Wissen vorgetragen,
er wiederhole sie hier. Sie im Einzelnen zu besprechen, ist dies nicht der
Ort. Anschlieflfend wird namlich noch die seinerzeit an dieser Argumen-
tation vorgebrachte Kritik referiert:"7 nicht, weil sich der Autor inzwischen
von deren Triftigkeit tiberzeugt hdtte, sondern, nach scholastischer Sitte,
um diese Einwande ihrerseits dann nicht weniger ausfiihrlich zu beantwor-
ten.”® Auf seine Originalitat war Izquierdo dabei nicht eitel, fiir Hinweise
auf mogliche medidvistische Anknilipfungspunkte zeigte er sich aufge-
schlossen."?

Wann er die Vorlesung gehalten hat, wissen wir nicht, vermutlich wah-
rend seiner Professur in Murcia zwischen 1641 und 1645.22° Leider ist das
Studium dieses Jesuiten fiir alle Zukunft schwer beeintrachtigt. Von den
im 18. Jahrhundert beriithmten Archiven der Ordensprovinz Toledo ist so
gut wie nichts iibrig.”* Die beiden ,nicht vollig vergessenen“>*> scholasti-

14 [ZQUIERDO: Op. theol. 8, 39-41, [nt. 5] t.1, 2ua/b. Zur Stelle AVENDANO : ,Recognitio” §
493, [nt. 47] 183b (,dicendi modus difficilis*). Zum tempus imaginarium vgl. ARRIAGA: In
Prim. part. 20, 27, [nt. 15] t.1, 207b.

15 [ZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 207-212, [nt. 2] t.1, 255b/256a; Op. theol. 9, 95, [nt. 5] t.1,
249b.

u6 [..] nulla imperfectio est, sed summa perfectio intellectus divini, carere in uno tem-
pore scientia, quam habet in alio, eo quod obiectum ex primo non est iudicabile vere, uti est
ex secundo.“ Pharus Scient. 10, 217, [nt. 2] t.1, 257a.

u7 Jbid. 10, 218-219, [nt. 2] t.1, 257b.

u8 [bid. 10, 220-223, [nt. 2] t.1, 257b-258b.

19 Op. theol. 31, 362, [nt. 5] t.2, 432a. Vgl. MARTINON: Disp. theol.: De Deo 14, 34, [nt. 14]
t.1, 300a; ALDRETE: In Prim. part.: De voluntate Dei 13, 1, 2-3, [nt. 13] t.2, 222a; QUIROS: De
Deo 61, 4, [nt. 18] 423b. Hier ging es nicht nur um die doxographische Notiz iiber den dlteren
Nominalismus bei Thomas von Aquin (nt. 78), sondern auch z.B. um den sonst selten zi-
tierten GUILIELMUS DE RUBIONE OFM. (fl. 1333): Disputata et decisa super Primum Sententia-
rum d. 39 q. 1. Paris 1517-18, t.1, fol. 224rb/vb.

120 [ch nehme an (Cartas de algunos PP. de la compaiiia de Jests sobre los sucesos de la
monarquia entre los arfios de 1634 y 1648 [= Memorial histérico espariol tt.3-19]. Madrid:
Impr. Nacional 1861-65, t.18, 196), dafd er 1645 nach Madrid berufen worden ist.

121 Jacob Schmutz, der Archivstudien zum gegenwartigen Manuskriptbestand der spani-
schen Jesuitenscholastik getrieben hat, erwdhnt ein vor dem Biirgerkrieg nachweislich noch
vorhanden gewesenes diesbeziigliches Verzeichnis des Kollegs von Murcia; es sei jedoch



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewufdtseins 423

schen Werke Izquierdos sind Solitdre in einer verwiisteten institutionellen
Umgebung.
Zum Schluf? heif3t es nun:

Ein Kihnerer als ich konnte die Behauptung wagen, daf nichts dagegen
spricht, da Gottes kontingentes Wissen im Lauf der Zeit in bezug auf dieje-
nigen Tatsachen, die nur im Lauf der Zeit und d.h. nur unter Zugrundelegung
der drei Zeiten als solche erkennbar sind, Zugang und Abgang verzeichnet.?3

Er selber, sagt er, ziehe es in dieser Angelegenheit vor, sich eines ab-
schlieffenden Urteils zu enthalten und eine Widerlegung seiner Argumen-
te abzuwarten.®4 Quirds hat Izquierdo fiir soviel Bescheidenheit gelobt.25
Uberzeugend klingt das nicht. Es klingt weniger danach, daR da einer die
Skepsis der Kiithnheit vorgezogen hat, als danach, daf’ einer klug genug
war, einem dufleren Druck nachzugeben.

Das hiangt mit Burgsteinfurt zusammen, in der westfalischen Grafschaft
Bentheim, konfessionell einem Ausldaufer des hollindischen Calvinismus.
Dort hatte 1610 Conrad von der Vorst (Vorstius, 1569-1622), ein Pionier des
protestantischen Suarezismus,?® Thesen zum Lehrstiick von den Gottes-
attributen veroffentlicht, die nicht nur seine akademische Karriere been-
deten, sondern derentwegen er von samtlichen Religionsparteien verket-
zert worden ist, ein Buch ,schlimmer als der Koran‘.?7 Skandal6s erschien,

(ScHMUTZ: Querelle des possibles, [nt. 3] 1192) unauffindbar. Fiir das Jesuitenkolleg von Al-
cald de Henares sei praktisch mit Totalverlust zu rechnen: ,[...] étudier la tradition complu-
tense reste une véritable chasse aux fantdémes.“ Ibid., 579. Vermutlich verloren ist auch
[zquierdos Tractatus de fide (Selbstzeugnis: Op. theol. [nt. 5] t.2, 456b).

122 A, ASTRAIN S].: Historia de la compaiiia de Jesus en la asistencia de Espana t.6. Madrid:
Razon y Fe 1920, 52.

123 Posset fortasse aliquis audacior quam ego putare, absque ullo inconveniente concedi
posse, scientiam Dei liberam successu temporis acquiri et amitti circa eas veritates, quae
solum decursu temporis [...] cognoscuntur [...].“ [ZQUIERDO: Pharus Scient. 10, 224, [nt. 2] t.1,
258b.

124 Jbid. 10, 224, [nt. 2] t.1, 250a. Bekréftigt in Op. theol. 9, 95, [nt. 5] t.1, 250a.

125 [...] Izquierdo [...] in sua Pharo disput. 2. a § 257 late tuetur [...], non posse iudicium
humanum per plura instantia permanere, sed uni esse alligatum essentialiter, ne mutet
obiectum, quod semel habuit; imo ad idem asserendum de iudicio divino inclinat, licet mo-
deste impetum cohibeat disputatione 10. quaestione 3. num. 214 [recte: 224].“ QUIROS: Op.
phil. 99, 18, [nt. 14] 689a.

126 Diese Einordnung bezieht sich nicht nur auf die Rezeption von Sudrez’ Disputationes
metaphysicae, sondern fast noch mehr auf die der Varia opuscula theologica von 1599. Die
Intensitdt der von Vorst gepflegten Kontakte zur spanischen Jesuitenscholastik wird doku-
mentiert durch die bibliothekarische Notiz bei CH. H. LOHR: Latin Aristotle Commentaries II
Renaissance Authors s.v. ,Duarte’. Florenz: Olschki 1988, 128b.

127  Auch von den Calvinisten verdammt®, notiert sogar der spanische Index von 1640 (A.
DE SOTOMAYOR OP. [t 1648]: Index librorum prohibitorum s.v. ,Conradus Worstius‘. Madrid
*1667, 228b). Vgl. J. ROHLS: Der Fall Vorstius, in: Religiéser Nonkonformismus und friih-
neuzeitliche Gelehrtenkultur, hg. F. Vollhardt. Berlin: Akademie-Vlg. 2014, 179-198. Die um-
fangreiche arminianische Quellenpublikation Praestantium ac eruditorum virorum epistolae
ecclesiasticae et theologicae varii argumenti, hgg. Ch. Hartsoeker/Ph. van Limborch. Amster-



424 Sven K. Knebel

daf dieser Gottesbegriff in verschiedener Beziehung die Veranderlichkeit
dogmatisch nicht ausschlof3.’>® Vorst war daraufhin in die exklusivste Ket-
zerklasse befordert worden, in die der Atheisten. Vor allem in England und
Spanien hat die Denunziation Wellen geschlagen. Der Indiskretion eines
Kollegen von Izquierdo verdanken wir die folgende Information: Unter der
Anklage von Vorsts Ketzerei, der Leugnung von Gottes Unverdnderlich-
keit, sei neulich ein Theologieprofessor vor die Inquisition von Toledo zi-
tiert worden.?9 Mehr nicht: kein Name, kein Datum, kein Urteil. Cristobal
de Ortega (1598-1686), der das im Rahmen einer dogmatischen Abhand-
lung tliber das bewufdte Gottesattribut mitteilt, war selber ein sachverstan-
diger Jesuitentheologe. Sollte er schon zu dem fraglichen Zeitpunkt Exami-
nator der Diézese von Toledo gewesen sein, dann ware er amtlich mit der
Sache sogar befaf3t gewesen. Jedenfalls ist er, trotz einer vielleicht vorhan-
denen Schwiche fiir Klatsch,3° ein in diesen Dingen zuverldssiger Ge-
wahrsmann.

Vorsts Aufstieg zu einer europdischen Zelebritdt hatte nicht, natiirlich
nicht, auf dem miserablen Burgsteinfurter Druckerzeugnis, sondern darauf
beruht, daff sowohl von Jakob Stuart als auch von den Mainzer Jesuiten
der Fall an die grofle Glocke gehidngt worden war. Die Jesuiten hatten so
getan, als wollten auch sie Vorsts Berufung nach Leiden verhindern. Tat-
sdachlich wird ihnen daran gelegen gewesen sein, in den schwebenden Gna-
denstreitigkeiten lastigen Beifall fiir ihre Scientia Media-Hypothese zu
desavouieren. Zu diesem Zweck hatten sie kein kontroverstheologisches
Pamphlet, sondern eine kurzgefate Dogmatik abgefafdt. In allen Lagern
hat das ihrem Streit mit Vorst Beachtung und Zustimmung gesichert.’3' Im

dam 1660, enthilt zahlreiche auf diese Haupt- und Staatsaktion beziigliche Akten. Daraus
schopft A. SCHWEIZER: Conradus Vorstius: Vermittlung der reformierten Centraldogmen mit
den socinianischen Einwendungen, in: Theologische Jahrbiicher 15 (1856), 435-486; ibid. 16
(1857), 153-184. [M.F.]

128 Most accursed therefore must Vorstius his blasphemy be, who purposely pleads for
mutability in God.“ A. BURGESS: The True Doctrine of Justification lect. 22. ('1644) London
1651, 191.

129 In hunc eundem Vorstii errorem Catholicus quidam Magister prolapsus visus non-
nullis nuper fuit Toleti [...]. Qua de re apud Toletanum S. Inquisitionis tribunal delatus fuit,
quasi Dei immutabilitatem negare.” C. DE ORTEGA S].: De Deo uno controversiae 1, 4, 2, 1, 3.
Lyon 1671, t.1, 67b. Das ,nuper” darf bei dieser zur Drucklegung tiberhaupt liederlich redi-
gierten Textmasse nicht gepref3t werden. Zu Beginn des 18. Jhs. angestellte Recherchen nach
dem Verbleib seines handschriftlichen Nachlasses sind (J. MARIN SJ. [t 1725]: Theologia spe-
culativa et moralis 17, 7, 42. Venedig 1720, t.2, 553b) schon damals erfolglos geblieben.

130 Ein Historiker der Gegenpartei (J.H. SERRY OP. [t 1738]: Historia Congregationum de
auxiliis divinae gratiae 4, 26. Antwerpen 1709, 603) nennt Ortega einen ,vir figmentis ob-
trudendis feracissimus®.

131 Zum Echo auf die Mainzer Denunziation in der katholischen Theologie der Kontro-
versist HENRICUS A S. IGNATIO OC. (1 1719): Theologia veterum 5, 40. Liittich 1677, t.1, 183a;
ibid. 9, 55, op. cit. t.1, 578b/579a. Auflerdem G. VOETIUS (1 1676): De Atheismo P.III (1639),
in: Selectae Disputationes Theologicae. Utrecht 1648, t., 154; J. MARTINI (1 1649):



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewufdtseins 425

Zeitalter des Dreiffigjahrigen Kriegs ist ihnen das Kunststiick gelungen, die
eiserne Ration der abendlindischen Okumene zu definieren. Diese Main-
zer Intervention von 1611 hat auch der Anklageerhebung in Toledo den
Straftatbestand geliefert.

Izquierdo hat da gestanden, wo von Burgsteinfurt der lange Schatten
des Atheismusverdachts hinfiel. War er es, der deswegen die Inquisition
am Hals gehabt hat? Die Beweislage macht eine Antwort schwierig. Wie es
aussieht, bezog sich die Anklage auf etwas anderes, auf Thesen zu Gottes
Willenstatigkeit. Ortega zitiert Vorsts damals fast gefliigeltes Wort von
Gottes Willen als dem ,principium mutabilitatis in Deo“.3* Er verschweigt
nicht, dafd sich in dieser Beziehung auch Jesuiten der Provinz Toledo3
seiner Ansicht nach manches vorwerfen liefd. Durch den Namen, der hier
fallt, einen prominenten sogar, erfahren wir allerdings nur, daf dieser
Gaspar Hurtado (1575-1646) nun definitiv nicht der Angeklagte war.

Interessant ist die Wendung, die Ortega dem Thema gibt. Unmittelbar
im Anschlufd an das erwahnte Zitat, das er aus der Mainzer Denunziation
hat, duflert er die starke Vermutung, daf von Vorsts Ketzerei auch ein an-
deres Gottesattribut, die scientia, betroffen sein werde, oder, wenn nicht,
dann nur aus Inkonsequenz nicht. Das ist fiir ihn das ernstere Kapitel (gra-
vior difficultas), denn auch ein sehr scharfsinniger, gutkatholischer Zeitge-
nosse (acutissimi Catholicissimique Recentiores) habe an diesem Punkt34
intellektuell die Waffen gestreckt und sich auf den Fideismus (fidei asy-
[um) zurlickgezogen. An der Stelle, auf die dies Kapitel vertagt wird, be-
fafdt sich Ortega nun mit jemandem an dem Jesuitenkolleg von Murcia
(Murciani Recentiores). Ausfiihrlich dargelegt und erdrtert werden dessen
Zweifelsgriinde an der herrschenden Lehre, wonach der Unterschied von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft fiir Gottes Wissen irrelevant sei.
In dieser Argumentation dreht sich alles um den Schliisselbegriff veritas
obiectiva.’35 Hier ist eindeutig von Izquierdo die Rede. Ortega nimmt auf

Disputationes theologico-scholasticae in primum articulum Augustanae Confessionis 6, 5.
Wittenberg 1648, 95; F. BECHMANN (1 1703): De immutabilitate Dei, Diss. phil. Jena 1661.

132 C, VORSTIUS: Tractatus theologicus de Deo 3, 4. Burgsteinfurt 1610, 212. Zitiert bei M.
VAN DER BEECK (BECANUS) SJ. (1 1624): Tractatus de Deo et attributis divinis 7, 1. Mainz 1611,
40; ORTEGA: De Deo uno 1, 4, 2, 1, 2, [nt. 129] t.1, 67a/b; HENRICUS A S. IGNATIO: Theol. 5, 32,
[nt. 131] t.1, 185a; J.B. RUDIGER (1 1729): De libertate entis liberrimi 1, 11, Diss. phil. GiefRen
1698, 12.

133 In seiner Eigenschaft als romischer Funktionar der Gesellschaft Jesu macht Izquierdo
(Denkschrift an den Real Consejo de Indias, Rom 5.9.1676, in: P. PASTELLS/F. MATEOS S].:
Historia de la compaiiia de Jesus en la provincia del Paraguay. Madrid: Sudrez 191249, t.3, 61)
fiir die funf altspanischen Ordensprovinzen die folgenden Angaben zur Mitgliederzahl: Kas-
tilien 540, Andalusien 470, Toledo 440, Aragonien 392, Sardinien 198.

134 Fiir einen doxographischen Uberblick {iber die scholastische Verhiltnisbestimmung
scientia / immutabilitas aus damaliger Sicht vgl. P. CIERA OSA. (1 1648): In Primum Senten-
tiarum responsiones dist. 35 q. 11. Rom 1633, 441a/442a.

135 ORTEGA: De Deo uno 1, 4, 3, 3, 1-2, [nt. 129] t.1, 71b.



426 Sven K. Knebel

Izquierdo iberhaupt nie namentlich bezug, sondern immer nur, und das
hdufig, in Form der Bezugnahme auf das Ordenskolleg von Murcia. Daf}
Izquierdo auch der Angeklagte gewesen ware, folgt daraus zwar nicht. Es
wird von Ortega auch nicht insinuiert; mit seinem Kollegen hat er, soviel
wir wissen, auf dem besten Fuf3 gestanden.3® Aber ausgeschlossen ist es
nicht. Aus demselben Grund, aus dem Izquierdo von Ortega ins Spiel ge-
bracht wird, ist es sogar wahrscheinlich.

Obwohl die Mainzer Denunziation in ihrem der scientia Dei gewid-
meten Kapitel an Vorst tatsdachlich nichts zu beanstanden gefunden hatte,
war Ortegas weitergespannter Begriff von Vorsts Ketzerei nicht reine Kon-
sequenzenmacherei. Vorst selber hatte zwar beteuert, seine Zweifel an
Gottes Unverdnderlichkeit bezdgen sich lediglich auf Gottes freie Willens-
akte, Gottes Wesen bleibe davon unberiihrt.37 Seine Kritiker haben das an-
ders gesehen. Die vielleicht sogar einschneidendste dogmatische Neuerung
bei Vorst und zugleich in der Folgezeit ein stabiles arminianisches Lehr-
stiick ist die Annahme eines Begriffs der Ewigkeit, welcher dem Begriff der
Zeit nicht mehr entgegengesetzt ist. Fiir Fausto Sozzini (1539-1604) war die
Ewigkeit ,nichts anderes als die unendliche Zeit, die immer war und sein
wird, in welcher es daher auch immer eine Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft gab. Auch fiir Gott existiert daher dieser Unterschied.“38 Dieselbe
Subsumtion der Ewigkeit unter die A-Theorie der Zeit nimmt Vorst vor.39
Um ihn zu rehabilitieren, ist in der protestantischen Theologie spater ge-
sagt worden, an dem sozinianischen Lehrbegriff habe ihn ,nur” der Artikel
von Christi Satisfaktion interessiert.4° Das trifft nicht zu, und in der zeit-
genossischen Kontroverstheologie ist speziell diese Abhangigkeit auch re-
gistriert worden.'# Sich Gott iiber die Zeit erhaben zu denken, argumen-

36 Mit einem von Izquierdo 1652 abgegebenen Inquisitionsgutachten, das in Ortegas
1664 erschienenem Trinitatstraktat vorn abgedruckt ist, durfte dieser zufrieden sein.

137 SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1856), 462f. 465. Dazu HENRICUS A S. IGNATIO: Theol. 5,
42-54, [nt. 131] t.1, 183b-186a; ibid. 9, 178-186, [nt. 131] t.1, 605b-607a.

138 Tempus enim aeternum est, quidquid Theologi nostri contra disputent, semperque,
et fuit et futurum est, ut praeteritum aliquid, et praesens, et futurum fit. Nec vero in mundi
creatione, ut ipsi arbitrantur, tempus primum extitit, sed tantummodo temporis mensura
quaedam. [..] Quamobrem ipsius quoque Dei respectu aliquid praeteritum, aliquid vero
praesens, aliquid etiam futurum est.“ F. SOCINUS: Praelectiones theologicae 8, 1, hg. V. Schmalz.
(1609) Rakow %1627, 25f. Die deutsche Paraphrase aus F.CH. BAUR: Vorlesungen tiber die
christliche Dogmengeschichte. Leipzig: Reisland 1867, Bd. 3, 8o.

139 VORSTIUS: De Deo 3, 7, [nt. 132] 223; DERS.: Apologetica exegesis sive plenior declaratio
locorum aliquot, quae ex libro eiusdem De Deo sive de natura et attributis Dei excerpta eique
pro erroneis imposita emanaverunt § 12. Leiden 1611, 50. Die Stelle ist iibersetzt bei
SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1857), 176.

140 SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1857), 154.

141 H, KROMAYER (1 1670): Theologia positivo-polemica. Frankfurt-Leipzig 1687, 104a. Vgl.
GERHARD: Loci theol. 2, 144, [nt. 74] t.1, 310b; H. TOURNELY (1 1729): Cursus theologicus 1, 9.
Koéln 1735, t.a, 92a.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewufdtseins 427

tierte Vorst, habe in bezug auf Gottes Wissen absurde Konsequenzen.'4?
Bezeichnend ist der Nachdruck, mit dem er Gott deswegen ,Gedachtnis®
fiir die Vergangenheit zuschreibt.'43 Auch darin ist ihm nur die arminiani-
sche Dogmatik gefolgt.'44 Umgekehrt ist ihm seine Aufweichung des Be-
griffs der Ewigkeit sowohl aus Heidelberg und Wittenberg'45 als auch aus
Mainz vorgehalten worden. In Mainz wurde darauf sogar der Atheismus-
vorwurf gestiitzt, was Vorst wegen der davon befiirchteten Wirkung auf
sein eigenes konfessionelles Milieu beunruhigt hat.46

In seiner Mainzer Aufbereitung bedeutete Vorst fiir Izquierdo daher
zweifellos eine Gefahr. Unschwer lassen sich Ubereinstimmungen mit den-
jenigen protestantischen Dissidenten feststellen, deren Pelagianismus bei
zwei Gottesattributen, bei der Ewigkeit und bei der Unveranderlichkeit, zu
Abstrichen bereit war. Izquierdo personlich hat zwar die Sprachregelung
unterschrieben, welche die Rede von einem ,Gedachtnis’ Gottes nur meta-
phorisch zuldfdt.'47 Die Izquierdogemeinde hat das aber weniger eng ge-
sehen® - der Draht nach Burgsteinfurt war nicht abgerissen. Auch aufler-
halb seines engeren Schulmilieus war Izquierdo dafiir bekannt, daf er, wie
tibrigens die meisten Jesuiten, auf das Panoramamodell schlecht zu spre-

142 VORSTIUS: De Deo 3, 7, [nt. 132] 226f.; DERS.: Apol. exeg. § 12, [nt. 139] 54f. Zuriickge-
wiesen von Theologen aller Konfessionen: BECANUS: De Deo 8, 7-9, [nt. 132] 45f.; MARTINI:
Disp. theol.-schol. 6, 8-10, [nt. 131] 98-100; A. HEIDANUS (1 1678): Corpus theologiae christia-
nae. Leiden 1686, 109. Die dialektische Unzulanglichkeit besteht darin, dafd Vorsts Argument
blof} die iibliche (vgl. z.B. COLLEGIUM SALMANTICENSE OCD.: Cursus theologicus: De Deo uno
3, 8, 77. Lyon 1679, t.1, 413b) Kritik am Panoramamodell reproduziert. Diesen Punkt streift
R.A. MULLER: Divine Will and Human Choice. Freedom, Contingency, and Necessity in Early
Modern Reformed Thought. Grand Rapids: Baker 2017, 207. [M.F.]

143 VORSTIUS: De Deo 5, 9, [nt. 132] 43f. 346f. 355; DERS.: Apol. exeg. § 12, [nt. 139] 52.

144 E. COURCELLE (1 1659): Institutio Religionis Christianae 2, 3, 2-3, in: Opera theologica,
hg. Ph. van Limborch. Amsterdam 1675, 45b-46a.

145 C. VORSTIUS: Epitome Exegeseos apologeticae § 15. Burgsteinfurt 1611, Bar/v; DERS.:
Oratio apologetica habita in pleno concessu Hollandiae et Westfrisiae ordinum. Leiden 1612,
22, ibersetzt bei SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1856), 462; GERHARD: Loci theol. 2, 143, [nt.
74] t.1, 309b.

146 [...] Inter quos [sc. qui thesin hanc magni erroris, immo perniciosae haereseos, non
dico accusare, sed audacter damnare aggressi sunt] facile primas tenet lesuita Becanus:
quippe qui Thesin istam inter ,Atheismos‘ referre non dubitaverit.” VORSTIUS: Apol. exeg. §
12, [nt. 139] 50f. unter Bezug auf BECANUS: De Deo 8, 2, [nt. 132] 43. Die Sorgen, die Vorst sich
deswegen machte, gehen aus seinen Begleitschreiben zur Versendung der Apologetica
exegesis 1611 hervor (Epist. eccl. et theol., [nt. 127] 343. 351). Zur Vorgeschichte der Mainzer
Denunziation aus arminianischer Sicht: SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1856), 445f.

147 ]ZQUIERDO: Op. theol. 23, 72, [nt. 5] t.2, 15b. Die gemeinscholastische Doktrin (SUAREZ:
Disp. met. 30, 15, 40, [nt. 14] t.26, 182a) geht zuriick auf PLOTIN: Enn. IV, 4, 1 (zitiert bei
RAYNAUD: Theol. nat. 8, 1, 1, 31, [nt. 73] 808b). Im Luthertum bekraftigt von BAUMGARTEN:
Evang. Glaubenslehre, [nt. 74] Bd. 1, 290.

148 V. RAMIREZ S]J. (1 1721): Tractatus de scientia Dei 5, 26-29. Madrid 1708, t.1, 143a-144b;
H. KILBER S]. (1 1783): Theologia dogmatico-polemico-scholastica 1, 109. Wiirzburg 1767, 121;
B. STATTLER SJ. ( 1797): Philosophia methodo scientiis propria explanata: Theologia naturalis
§ 254. Augsburg 1771, 310. Vgl. allerdings schon ARRIAGA: In Prim. part. 20, 6, [nt. 15] t.1, 203a.



428 Sven K. Knebel

chen war.'49 Es ist darum wenig wahrscheinlich, da die Kritik an seinen
Thesen auf dieses Milieu’s® beschrankt geblieben ist. Die Inquisition in
Toledo besafd jede Handhabe gegen ihn.

Aber, wird man einwenden, Izquierdo war doch selber ein Teil des Sys-
tems, erst als Gutachter fiir die Inquisition, zuletzt als Mitglied ihres
hochsten Senats. Wie vertragt sich eine Atheismusanklage mit dieser stei-
len Karriere?

Das Verfahren hitte glimpflich verlaufen und etwa mit einer Verwar-
nung zu Ende gegangen sein miissen. Quirds’ Lob wiirde sich dann auf
einen l6blichen Unterwerfungsakt beziehen. Im Ubrigen war es damals
gingige Praxis in der Jesuitenscholastik, in Konfliktfillen mit der Zensur
dem zum Widerruf bereiten Autor die ausfiihrliche Begriindung der ur-
springlich vertretenen Position zu gestatten.’s' So konnte es auch in dem
vorliegenden Fall gehalten worden sein. Von dem Erzbischof von Toledo,
dessen Beichtvater er von 1657 bis 1661 war, hitte Izquierdo das Imprima-
tur dafiir erlangt,’s* in der Pharus Scientiarum die Akten einer interessier-
ten Offentlichkeit zu unterbreiten.

Beachtlich bleibt freilich dann immer noch der Mut, mit dem der fi-
deistische Skeptiker trotz Widerruf so beharrlich an seiner Meinung fest-
gehalten hat.’s3 Wo Arger mit der Inquisition gewissermaflen mit zum Be-
rufsrisiko gehorte, hat es einen nicht notwendig den Kopf gekostet, des
,Atheismus‘ geziehen zu werden. Trotzdem wird die geringe Unterstiit-
zung fir Izquierdos Position schon von gewissen Riicksichten bestimmt
gewesen sein. Uber die Gewundenheit von Quirds’ Hypothesen hat er sich

149 Respondet P. Izquierdo, quem semper stimulat hic modus loquendi, quod ,aeterni-
tatem intrinsecam Dei ambire omne tempus‘ eo solum sensu verum est, quia ipsa, semper
stans, omnibus partibus temporis successive fluentibus successive correspondet sive co-
existit, non vero, quia omnia illa ambiat et complectatur in se simul.” F. PALANCO OMinim.:
Tractatus de Deo uno 5, 1, 59. Madrid 1706, t.2, 18a.

150 RIVADENEYRA: De scientia Dei 16, 23. 26, [nt. 94] 360b—361a. 362a-363a; ORTEGA: De
Deo uno 1, 4, 3, 3, 1-10, [nt. 129] t.1, 71a-73a; M. DE AVENDANO Y EZTENAGA SJ. (1 1686): De
divina scientia et praedestinatione 3, 2, 3, 7-8. San Sebastian 1674, t.1, 78b/79a.

151 Von dieser Moglichkeit ist z.B. bei dem Widerruf einer 1651 zensurierten These zu
einer Grundsatzfrage im Streit zwischen aristotelischer und mechanistischer Naturphiloso-
phie extensiv Gebrauch gemacht: M. CORNAEUS SJ. (1 1665): Curriculum philosophiae. Wiirz-
burg 1657, t.2, 107. Wie sehr sich der Autor im Vorfeld gegen die Zumutung des Widerrufs
gestraubt hatte, dokumentiert ein Brief an Athanasius Kircher, Wiirzburg 22.10.1653 (APUG
567 fol. 100).

152 Mit Datum vom 2.3.1658. Zu lzquierdos Stelle: N. SOUTHWELL (SOTVELLUS) SJ.:
Bibliotheca scriptorum Societatis lesu. Rom 1676, 736a. Bestdtigt durch ANTONIO DE JESUS
MARIA OCD.: Baltasar de Moscoso y Sandoval, [...] arzobispo de Toledo § 2142. Madrid 1680,
Ff7v. Der Biograph des Erzbischofs (1646-1665) verwertet briefliche Mitteilungen Izquierdos.

153 [ZQUIERDO: Op. theol. 9, 70, [nt. 5] t.1, 245a/b; ibid. 23, 24, [nt. 5] t.2, 5b; ibid. 31, 370,
[nt. 5] t.2, 434a.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewufitseins 429

sichtlich gedrgert.’>4 In Alcald waren die Meinungen geteilt.’s5 Ebenso in
Rom. Der 1658 ans Collegio Romano berufene Nicolas Martinez (1617-1676)
pflichtete in diesem Punkt Izquierdo bei,’s® aber um 1700 hatte sich das
Blatt schon wieder gewendet.'s?

Daf3 sich bis ins 19. Jahrhundert konfessionsiibergreifend das orthodoxe
Tabu gehalten hat, ist durch den spiirbaren kirchlichen Druck nicht er-
kldrt. Das hat an der seit Augustin ungebrochenen Plausibilitit des An-
thropomorphismustopos gelegen. Es schadet nichts, sich die Eleganz der
augustinisierenden Deklamationen zugunsten eines B-theoretisch unter-
fiitterten Monotheismus®® durch das Gestottere des zeitgenossischen Ver-
suchs, eine Quirds in diesem Kontext besonders wichtige Augustinstelle’s9
zu Ubersetzen, hermeneutisch etwas zu verfremden:

Zu Teutsch: Gott der Herr machts nicht wie wir Menschen, daf er auff unsere
Art entweders dasjenige, was erst werden solle, vorhinein, oder, was schon ge-
genwadrtig, fiir sich, oder, was bereit vergangen ist, zuriick ansehe, sonder auff
ein weit andere und von der, wie wir die Sachen erkennen, sehr unterschei-
dene Weifd. [...] also und der Gestalt, dal er diejenige Ding zwar, welche
zeitlich geschehen, ietzmahl zukiinfftig nicht seyn, noch, so gegenwartig, be-
reits nicht vergangen (quae futura nondum sunt, et praesentia iam sint et
praeterita iam non sint), er aber diese alle durch ein bestindige und ewige
Gegenwart begreifft; [...] Auch nit anderst jetzt und anderst vorher, und wie-
der anderst hernach; zumahlen sein Wissenschafft nicht, wie die unser, durch
Veranderung der dreyen Zeiten, als nemlich der gegenwartigen, der vergan-
genen, und der zukiinfftigen, verdndert wird, als bey welchem kein Anderung
noch Finsternuf} der Verwechslung befunden wird; dieweilen er das, was zeit-
lich ist, also erkennt, daf es ohne Verdanderung der Zeit nach geschieht [...].

154 Ibid. 9, 48-50, [nt. 5] t.1, 241a/b. Das ist mit der nachher (Ibid. 21, 54-56, [nt. 5] t.1,
640a/b) im Hinblick auf die visio beatifica gefiihrten Polemik zusammenzustellen.

155 ,Si [...] Deus aliquod obiectum sibi futurum, aut praeteritum enuntiaret, omnino
falleretur.“ HERRERA: De scientia Dei 8, 16, [nt. 92] 156. Anders Herreras Schiiler RAMIREZ: De
scientia Dei 2, 156, [nt. 148] t.1, 67a. Eine franzosische Inhaltsangabe dieses Werkes in den
Mémoires de Trévoux 1710.

156 Futura et praeterita sunt futura et praeterita etiam respectu Dei et aeternitatis
divinae.“ N. MARTINEZ S].: Deus Sciens, sive de scientia Dei 3, 8, 6. Miinchen 1678, 519. Er
widersprach damit seinem Vorganger auf dem Lehrstuhl: ESPARZA: Curs. theol. 1, 8, 2, [nt. 14]
t.1, 26b.

157 G.B. TOLOMEI (PTOLEMAEUS) S]. (1 1726): Philosophia mentis et sensuum: Theologia
naturalis 5, 2, 7. Augsburg-Dillingen *1698, 700b; J. DE ULLOA (1 1721): De anima disputationes
2, 134. Rom 1715, 280. Vgl. DERS.: Physica speculativa 4, 1, 1. Rom 1713, 460.

158 [...] il n'y a [...] pas méme I'ombre de passé ou d’avenir pour lui.“ FENELON (1 1715):
Traité de l'existence et des attributs de Dieu 2, 113, in: (Euvres complétes. Paris: Leroux &
Joury 1851-52, t.1, 86b.

159 AUGUSTINUS: De civ. Dei XI, 21. Zitiert bei QUIROS: De Deo 49, Prooem, [nt. 18] 337a/b.

160 B. NEUHAUSER SJ. (1 1673): Theologia ecclesiastica, das ist Gottes-Lehr: Von dem
einigen Gott. Salzburg 1672, 140b.



430 Sven K. Knebel

Die Theologen haben sich auf die Stelle trotzdem ihren Vers gemacht.'®
Die Unterscheidung der drei Zeiten bezieht sich, sagten sie, nicht auf
etwas an den erkannten Gegenstinden, sondern lediglich auf deren chro-
nologische Einordnung.®> Die durchgdngige Relativitdt der dazu verwen-
deten Begriffe unterscheidet Gottes Standpunkt von unserem. Damit, dafd
ein Ereignis x irgendwann vergangen ist, hat x nicht aufgehort, bezogen
auf eine andere Zeitstelle zukiinftig bzw. gegenwartig ,gewesen” zu sein.
Stets auch im vollen Umfang prasent sind Gott diese vergangenen Zu-
kiinfte und kiinftigen Vergangenheiten.!63

Die Ubertragung der logischen Unhintergehbarkeit der drei Zeiten auf
Gott ist also ein Tabubruch, der nicht verkleinert werden darf. Gottes Trans-
zendenz aufrechtzuerhalten und im Anthropomorphismus eine Projektion
der condition humaine* zu riigen, war bis tief ins 19. Jahrhundert theolo-
gisch eine Pflichtlibung. Virtuell jeder Theologe hatte den Gegensatz der
Offenbarung zum Mythos darein gesetzt, dafd fiir den monotheistischen
Gott ,das Zeitliche nur ein oberflichlicher Widerschein“ ist, welchen der
Weltlauf auf Seine Tatigkeit ,zuriickwirft“.’s Alle Veranderung fallt auf die
Weltseite. Die Annahme des Gegenteils - die Ansetzung irgendwie neuer
immanenter Akte - sei ,kindisch®, ,unreif”, eines Philosophen ,sehr unwiir-
dig“ und, meint selbst Arriaga, ,zweifellos hdretisch“.166

161 LEDESMA: De div. perf. 9, 7, [nt. 83] 431bD; C. GIL SJ. (+ 1608): Commentationes
theologicae de sacra doctrina, et essentia atque unitate Dei 2, 8, 9, 7. Koln 1610, 914a/b;
SMISING: Disp. theol. 2, 3, 43, [nt. 76] t.1, 94b; RECUPITO: Theol. 2, 1, 17, 26-29, [nt. 17] t.2,
97b/99a; ]J. PRUDENCIO OM. (+ 1660): Opera theologica posthuma 2, 4, 7, 2. Lyon 1690, 377b;
FRASSEN: Scotus Acad. 1, 3, 5, 14, [nt. 12] t.1, 168b; CACHERANO: Theol. 1, 3, 3, 46, [nt. 17] t.1,
280a; B. BENJUMEA OFM.: Tractatus de scientia Dei §8§ 539-541. Leiden [sic!] 1677, 75b/76a; T.
GONZALEZ DE SANTALLA SJ. (1 1705): Selectae Disputationes ex universa theologia scholastica:
In Primam partem 4, 25. Salamanca 1680-86, t.1, 36a.

162 [..] existentia rerum comparata [...] ad unam temporis differentiam dicitur ,futura’,
prout vero refertur ad aliam, dicitur ,praesens’, vel ,praeterita‘. [...] haec comparatio est po-
tius aliqua diversitas in tempore, ad quod res cognita refertur, quam aliquid in re cognita.”
N. YSAMBERT (t 1642): Disputationes in Primam partem S. Thomae Q. 14, 7, 8. Paris 1643,
198aC.

163 F, AMICO §J. (f 1651): Cursus theologicus: De Deo uno 12, 304. Douai 1640, t.1, 242b;
PH. GAMACHE (f 1625): Summa theologica: In Primam partem D. Thomae Q. 9, § 1. Paris 1634,
73aB/bA; MARTINON: Disp. theol.: De Deo 12, 9-10, [nt. 14] t.1, 254a/b; S. MAURO §]. (1 1687):
Opus theologicum 1, 43, 53-54. Rom 1687, t.1, 142b/143a.

164 VAZQUEZ: In Prim. part. 32, 5, [nt. 58] t.1, 252a.

165 D.F. STRAUSS: Das Leben Jesu. Tiibingen *1838, Bd. 1, 1. Vgl. z.B. SUAREZ: De Deo uno
1, 3, 3, 15, [nt. 14] t.1, 205b. Oder, auf franzoésisch, L. DE MARANDE (1 1664): Le Théologien
frangois 3, 6, 5. Paris %1652, t.1, 52. Nicht anders natiirlich in der reformierten Theologie: R.A.
MULLER: Post-Reformation Reformed Dogmatics. Grand Rapids: Baker 2003, vol. 3, 354-362.
[M.F.]

166 ARRIAGA: In Prim. part. 20, 13, [nt. 15] t.1, 204b; G. KENDALL (1 1663): Dissertatiuncula
de novis actibus immanentibus sintne Deo ascribendi?, Oxford 1657, 141-219; TH. BONARTES
(d.i. BARTON) ex-SJ.: Concordia scientiae cum fide e difficillimis philosophiae et theologiae
scholasticae quaestionibus concinnata 3, 43. Koln 1659, 203; CH. DONATUS: De aeternitate §
25, Diss. phil. Wittenberg 1674, C4r; J.H.G. VON JUSTI (1 1771): Gedanken iiber die Frage: Ob in



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 431

3. GOTTES AUSSTATTUNG MIT BEWUSSTSEIN

Nun war Izquierdo nicht naiv. Den christlichen Theismus haben die Gren-
zen der Anthropomorphismuskritik auch schon beschaftigt. Wenn die scho-
lastische Theologie an der Losung fiir irgendetwas verzweifelt ist, dann war
das, in dem Begriff des personlichen Gottes, dessen Verkniipfung mit dem
Begriff der Indifferenzfreiheit.’®? Man mag der Ansicht sein, bereits durch
das Abriicken von dem ,Gott der Philosophen‘ ware anthropomorphistisch
Schlagseite entstanden. Trotzdem stehen wir hier vor einer imposanten
Leistung der katholischen Kultur des 17. Jahrhunderts.’®® Wie in dieser
Kontroverse die Antinomien von Gottes Freiheit dialektisch durchgespielt
worden sind, iiberragt das die ordensoffiziell gehegten Gnadenstreitigkei-
ten sowohl dadurch, daff hier alle gegen alle gestanden haben, als auch
durch die skeptische Option, welche es in diesem Fall gab.'9

Gott ist der Schopfer, d.h. Gott ist die Ursache fiir die Kontingenz der
Welt. Was folgt daraus fiir den Gottesbegriff? Die eine der beiden Extrem-
positionen, an welchen sich abgearbeitet wurde, war die Repristination
von Aureolis (1 1322) These, dafd die Freiheit Gottes sich auf eine ,extrin-
sische Denomination‘ von der Kontingenz der Welt reduziert.'7° Heif3t das

Gott verdnderliche Vorstellungen sind?, in: DERS.: Moralische und philosophische Schriften.
Berlin-Stettin-Leipzig 1760, Bd. 1, 301-313, hier 308.

167 Explizit so die Antijansenisten F. VANDERVEKEN SJ. (1 1664): Disputationes theologicae
de Deo uno et trino 22, 1. Antwerpen 1655, 376b/377a; V. FERRE OP. (1 1682): Tractatus theo-
logici in Primam Secundae D. Thomae § 694. Salamanca 1679, t.1, 359b-360b. Eloquent
ESPARZA: Curs. theol. 1, 21, 1-2, [nt. 14] t.1, 73a/b. Auf einem anderen theologischen Stand-
punkt daher auch als das Ratsel der Sphinx verspottet: F.N. GAVARDI OSA. ( 1715): Theologia
exantiquata: De voluntate Dei 2, 2, 1. Neapel-Rom 1683-92, t.2, 183b.

168 Obwohl durch Sudrez und Fonseca das Lehrstiick in die Metaphysik eingefiihrt war,
besteht ndmlich auch fiir den protestantischen Suarezismus Fehlanzeige. Die katholische
Diskussion wurde nur vereinzelt verfolgt. Vgl. den Ulmer Intrinsezisten C.L. STROMEYER (t
1704): Dissertatio philosophica de voluntate Dei libera. Ulm 1674. Lag das Desinteresse nur
daran, daR das Thema seine Quelle nicht (PETAU: Dogm. Theol.: De Deo 5, 4, 14, [nt. 73]
425b) in der patristischen Literatur hat? Oder hat der Fall Vorst die protestantische Kultur
traumatisiert? Als im 19. Jh. der Disput dort nachgeholt wurde, geschah das auf verdanderter
Grundlage: Nicht mehr die Indifferenzfreiheit bildete den Gegenbegriff zur Unverdnderlich-
keit, sondern , die lebendige Teilnahme Gottes an der Welt“. I.A. DORNER (1 1884): Dogma-
tische Erérterung der Lehre von der Unverdnderlichkeit Gottes, in: Jahrbiicher fiir Deutsche
Theologie 3 (1858), 579-660.

169 TH. RAYNAUD: Nova libertatis explicatio: Prol. 1, 3-7. Paris 1632, 3-10. Mif3billigt von
QUIROS: De Deo 59, 10, [nt. 18] 403b, in Kritik an ARRIAGA: In Prim. part. 28, 92, [nt. 15] t.1,
314a/b. Arriaga (,Dubitantius Pragensis“ STROMEYER: De vol. Dei § 29 [nt. 168]) war keines-
wegs (richtig: S. SOUSEDIK: Philosophie der frithen Neuzeit in den b6hmischen Ldndern. Stutt-
gart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 2009, 86) habituell Skeptiker, und in dieser Frage
war auch Arriagas Lehrer Lugo noch nicht so weit gewesen. Die einschldgigen Texte aus
dessen Vorlesungen von 1624 und 1632 sind ediert von L. GOMEZ HELLIN S].: El cardenal Juan
de Lugo S.I.: El acto libre de Dios, in: Archivo Teoldgico Granadino 6 (1943), 269-342.

170 CH. SCHABEL: Theology at Paris 1316-1345: Peter Auriol and the problem of divine fore-
knowledge and future contingents. Aldershot: Routledge 2000, 124-130; ibid. 140ff. (Fran-



432 Sven K. Knebel

nicht, die Freiheit metaphorisch zu verfliichtigen?'? - die Freiheit, drangt
Izquierdo, mit der Gott auch hitte gar nichts schaffen konnen?'72 Wo
bleibt da der biblische Gott?'73 Was trennt das noch von der materialis-
tischen Ermadchtigung des Zufalls?74 Doch nicht Aureolis Protospino-
zismus hat die heftigste Reaktion hervorgerufen. Scharf abgewehrt wurde
Cajetans (1469-1534) Vorschlag, den Gottesbegriff fiir Pradikate zu 6ffnen,
welche erst aus Gottes freiem Handeln resultieren,'75 denn das ware die
Invasion des Kontingenzvirus.7® An der Aufgabe, Freiheit und Unverdn-
derlichkeit zu vereinbaren, waren beide gescheitert,'77 aber Cajetans Schei-

ziskaner), 306ff. (Dominikaner). Die Aureoliedition von 1596 ermoglichte auch eine Dis-
kussion der Interpretationen: D. GRANADO §J. (1 1632): Commentarii in Summam Theologiae
S. Thomae 3, 1, 5, 10. Sevilla 1623, t.2, 24b (zu Vazquez); I. BRIZENO OFM. (1 1667): Celebriores
controversiae in Primum Sententiarum Ioannis Duns Scoti 7, 2, 32-35. Madrid 1642, t.1, 356b-
358a (zu Herice); [ZQUIERDO: Op. theol. 31, 101, [nt. 5] t.2, 379b/380a (zu Ruiz de Montoya);
ORTEGA: De Deo uno 4, 3, 6, 3, 8-9, [nt. 129] t.2, 73b (zu Quiros).

171 _[...] sequeretur Deum non esse formaliter, sed tantum metaphorice liberum.”
FRASSEN: Scotus Academicus 2, 2, 2, 3, [nt. 12] 343b. Vgl. GRANADO: In Summam Theol. 3, 1, 5,
10, [nt. 170] t.2, 24a; J.B. GONET OP. (1 1681): Clypeus Theologiae Thomisticae 4, 3, 16.
Antwerpen 1725, t.1, 323b. So auch ein Suarezianer, dessen handschriftlicher Nachlaf} bei
dem Einsturz des Historischen Archivs der Stadt Kéln 2009 mit verschiittet worden ist,
weswegen es gestattet sei, das exzerpierte Zeugnis hier aufzubewahren: ,[52v] Utrum actus,
quo Deus libere secundaria obiecta diligit, aliquid, ut liber est, positivum reale superad-
ditum in divina voluntate dicat? [...] [54r] Dico primo: Actus liber in Deo non dicit aliquam
perfectionem quae adesse Deo, et ab illo abesse potuerit. Sic contra Caietanum multi
Theologi [...] Dico secundo: Actus liber in Deo non solam denominationem extrinsecam dicit
in illo, ita ut in hac liberi ratio consistat, quia iuxta principia fidei certissimum est Deum
non metaphorice, sed proprie libere velle alia extra se. Quod esse non potest, si sola
extrinseca denominatio est actus liberi ratio.“ J. PERLIN SJ. (1 1638): Tractatus de scientia et
praedestinatione Dei (Lima 1618), MS. Kéln: Historisches Archiv GB 4° g, fols. 52v. 54r.

172 [ZQUIERDO: Op. theol. 31, 68, [nt. 5] t.2, 373b. Nicht zu verwechseln mit der Frage, ob
Gott die Freiheit hat, gar nicht zu wollen. Ubrigens wird auch das von Izquierdo bejaht.
Dazu T. RAMELOW: Gott, Freiheit, Weltenwahl. Leiden: Brill 1997, 336-341.

173 J. DE SALAS S]. (1 1612): Disputationes in Primam Secundae D. Thomae 3, 1, go.
Barcelona 1607-11, t.1, 663a. Weitere Zensuren bei G. DE RIVADENEYRA S].: Tractatus de volun-
tate Dei 16, 3. Alcald 1655, 448a/b.

174 E. AMORT (1 1775): Theologia eclectica: De Deo 6, 1. Bologna 1753, t.1, 8ob/81a.

175 Die Zensuren bei SALAS: In Prim. Sec. 3, 1, 92, [nt. 173] t.1, 664b/665a. Die Gegen-
literatur: MARIALES: Bibl. interpretum 1, 5-7, [nt. 84] t.3, 262a-272b; C. ToMASI CRM. (+
1675): Apologetica pro Eminentissimi Cardinalis Caietani sententia de Actu Dei libero, in:
Quodlibeta theologica. Rom 1657, 295-311; E. MAIGNAN OMinim. ( 1676): Philosophia sacra 12,
1. Toulouse 1664-72, t.1, 277-281.

176 Prignant F. VANDERVEKEN: Tractatus scholastici de simplicitate et libertate divina 2, 2,
15. Koln 1648, 191f. Zu einem anderen Aspekt von dessen Position in dieser Frage SCHMUTZ:
Aristote au Vatican [nt. 1] 87ff.

177 ,Sic est Deo tribuenda immutabilitas, quod non est ab eo neganda libertas; et sic ei
libertas debet attribui, quod in eo mutabilitas non ponatur.“ AEGIDIUS ROMANUS: In I Sent.
dist. 39 g. 1, [nt. 85] fol. 205vbN. —,Caietanus [...] tollit Dei immutabilitatem, sicut Aureolus
libertatem.“ A. HERMANN OFM. (1 1700): Tractatus theologici in Primum Sententiarum libe-
rum de Deo uno et trino 2, 3, 3, 11. Koln 1690, 108b. Hinter dem Apergu steckt wohl GONET:
Clyp. Theol. Thom. 4, 3, 10-11, [nt. 171] t.1, 323a.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 433

tern war schlimmer. Fir die Gesellschaft Jesu war der groffe Thomaskom-
mentator ab 1651 in diesem Punkt férmlich tabu.7® Auf lingere Sicht blo-
ckiert waren damit'79 Spekulationen iber einen innergottlichen Bildungs-
prozef — von Spinozas Substanz zu dem ,bewuflten Gott®, iiber einen Gott,
welcher sich dem Werden ,freiwillig unterworfen“ hat.’8¢ Hingegen ware
es eine Uberdramatisierung, hier, mit den Adepten der kulturprotestanti-
schen Neuzeitlegende,® die Virulenz des ,spatmittelalterlichen Will-
kiirgotts’ zu vermuten. Auch wo die Wurzel der Kontingenz der Welt in
Gott selbst verlegt und von dem ontologisch zu definierenden Surplus®
behauptet wurde, es handele sich dabei irgendwie um eine ,intrinsische
Denomination’,’®3 verbannte die Hypothesenbildung jeden Gedanken an
Launen und Unbestindigkeit.’8+ Insistiert wurde damit auf dem Ein fir

178 Ordinatio pro studiis superioribus Theol. no. 24, in: Ratio Studiorum, [nt. 32] t.3, 96.
Der Wortlaut bei VANDERVEKEN: De Deo uno 22, 38, [nt. 167] 394a; D. DE AVENDANO §].:
Problemata theologica 1, 1045. Antwerpen 1668, t.1, 28sa. Beifall dafiir auch von den
Jansenisten: HENRICUS A S. IGNATIO: Theol. 9, 189, [nt. 131] t.1, 607b. - ,Prohibitum est docere
in nostris scholis, quidquid accedit ad sententiam Caietani.“ ROSMER: De Deo uno 1, 8, 4, [nt.
16] 616. - ,Debemus nostrum intellectum potius ad quidlibet captivare, quam cum Caietano
sentire.“ P. DE BUGIS S]. (1 1680): Tractatus de Deo uno 7, 3, 1. Bordeaux 1676, g93a. - Ein
Zensurfall von 1657 bei X.-M. LE BACHELET SJ.: Prédestination et Grdce efficace. Controverses
dans la Compagnie de Jésus au temps d’Aquaviva (1610-1613). Histoire et documents inédits,
Louvain: Mus. Lessianum 1931, t.2, 357f.

179 , Immutabilitas divina excludit omnem vicissitudinem et successionem ac variationem
internam, non tantum quoad accessum aut decessum alicuius entitatis, sed etiam quoad
usum liberae determinationis.“ MARTINON: Disp. theol.: De Deo 14, 3, [nt. 14] t.1, 29oa. Vgl. P.
DA FONSECA SJ. (1 1596): Commentaria in Metaphysicorum libros 7, 8, 5, 3. Kéln 1615 / ND
Hildesheim: Olms 1964, t.3, 327aB (,error in Philosophia et Theologia“). Auf dieser Linie
kommentiert das Dekret von 1651 P. GAUTRUCHE SJ. (1 1681): Philosophiae institutio: Meta-
physica 2, 2, 4. Caen *1665, t.2, 294.

180 F.W.J. SCHELLING: Denkmal der Schrift Von den géttlichen Dingen etc. des Herrn F.H.
Jacobi, in: Sdmmtliche Werke. Stuttgart-Augsburg: Cotta 1856ff., Bd. 1/8, 62; DERS.: Philoso-
phische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit, op. cit. Bd. I/7, 403.

181 Kritisch dazu W. HUBENER: Die Nominalismus-Legende. Uber das Mifverhdltnis zwi-
schen Dichtung und Wahrheit in der Deutung der Wirkungsgeschichte des Ockhamismus, in:
Spiegel und Gleichnis (Festschr. Taubes), hgg. N-W. Bolz/W. Hiibener. Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann 1983, 87-11, hier 104f.; DERS.: Carl Schmitt und Hans Blumenberg oder
tiber Kette und Schuf in der historischen Textur der Moderne, in: Der Fiirst dieser Welt. Carl
Schmitt und die Folgen, hg. ]. Taubes. Paderborn: Schéningh 1983, 57-76, hier 7ff.

182 [..] id, quod liberi actus addunt unico et necessario illi actui (quidquid id sit) [...].“
FONSECA: Met. 7, 8, 5, 5, [nt. 179] t.3, 330bD.

183 Der technische Begriff ,denominatio intrinseca’ in diesem Kontext schon 1362 in
einem Sorbonnewiderruf: Chartularium Universitatis Parisiensis no. 1270, hgg. H. Denifle/E.
Chatelain. Paris: Delalain 1889-97, t.3, 95. Dieser Pariser Lehrverurteilung reiht Vander-
veken [nt. 167] das Dekret von 1651 an. Der von ihr betroffene Ludovicus de Padua OFM.
scheint ein Schiiler des Ioannes de Ripa gewesen zu sein.

184 Solche Sticheleien gehérten zum dialektischen Schlagabtausch. Selbst an Suarez ha-
ben andere Jesuiten eine Tendenz zum Willkiirgott zu beanstanden gefunden: L. TORRES
(TURRIANUS) SJ. (1 1635): Diversa opuscula theologiae 5, 2, 2. Lyon 1625, 210a/b (unter Bezug
auf SUAREZ: Disp. met. 30, 9, 58, [nt. 14] t.26, 134b/135a).



434 Sven K. Knebel

allemal des Selbstentscheids. Manches fiir sich hat die These,®s dafd
Cajetan, ganz im Gegenteil, fiir den metaphysischen Optimismus attraktiv
war, d.h. fiir die Uberzeugung, daf Gott mit ,moralischer’ Notwendigkeit
die beste aller moglichen Welten gewadhlt hat. Zwar haben die Jesuiten in
dem Ruf gestanden, sie sympathisierten mit Aureoli’®® - Quirds war
Aureolista'®” -, aber auch Cajetan hatte unter ihnen seinen Anhang. Fiir
Sudrez war er eine starke Versuchung,®® erst recht fiir den Optimisten
Izquierdo.”®® Die Jesuitenscholastik hat darum den Disput wohlweislich
internalisiert und institutionalisiert, in Form der Alternative zwischen
Intrinsezismus und Extrinsezismus.9°

Izquierdos Variante des Intrinsezismus'* gibt auch keine Antwort auf
die kritische Frage nach dem zureichenden Grund fiir die Existenz der
Welt.92 Auf die Burgsteinfurtaffare fallt jedoch zusatzlich Licht. Haufig ist,
damit Cajetan ihn loswurde, der Schwarze Peter namlich dem Ketzer Vorst

185 A. CIENFUEGOS §J. (1 1739): Aenigma theologicum 11, 1, 15-16. Wien 1717, t.2, 275b/276b.

186 |, DE MONTALVAN OP. (1 1720): Disputationes theologicae in Primam partem D. Tho-
mae: De voluntate Dei 2, 1. Salamanca 1729-31, t.2, 50b.

187 QUIROS: De Deo 59, 20, [nt. 18] 405b/406a; ibid. 60, 39, [nt. 18] 421a.

188 SUAREZ: Disp. met. 30, 9, 11, [nt. 14] t.26, 118b. Zur Interpretation der Stelle ARRIAGA:
In Prim. part. 28, 89-90, [nt. 15] t.1, 313b; MARTINON: Disp. theol.: De Deo 14, 16, [nt. 14] t.1,
294b/295a; QUIROS: De Deo 69, 16, [nt. 18] 461a; P. DE GODOY OP. (1 1677): Disputationes
theologicae in Primam partem D. Thomae 48, 57. (1670) Venedig *1696, t.2, 151b/152a; GONET:
Clyp. Theol. Thom. 4, 3, 1, [nt. 171] t.1, 323a/b; AVENDANO Y EZTENAGA: De div. scientia 3, 3, 16,
[nt. 150] t.1, 8ob-81b (fehlerhafte Paginierung!); P. DI CONTI OSA.: Tractatus de intellectu et
scientia Dei: De divina voluntate 4, 3. Padua 1684, 577f. Suérez falle jedenfalls nicht (AVEN-
DANO: Probl. theol. 1, 1055, [nt. 178] t.1, 287a) unter die Zensur von 1651.

189 Jzquierdo wird (CIENFUEGOS: Aenigma theol. 1, 1, 17, [nt. 185] t.2, 276b/277a) der
Fraktion der ,mitigantes doctrinae Caietani“ zugerechnet. Seine Distanzierung von Cajetan:
[zQUIERDO: Op. theol. 31, 107, [nt. 5] t.2, 381a/b. In den Annalen des Optimismus hat
Izquierdo seinen festen Platz: CH. WOLFF: Theologia naturalis. Verona *1738, t.1, Praef. 3r.
Zum jesuitenscholastischen Optimismus S.K. KNEBEL: Necessitas moralis ad optimum (I).
Zum historischen Hintergrund der Wahl der besten aller méglichen Welten, in: Studia Leibni-
tiana 23 (1991), 3-24; M.]. MURRAY: Leibniz on Divine Foreknowledge of Future Contingents
and Human Freedom, in: Philosophy and Phenomenological Research 55 (1995), 75-108; ].P.
ANFRAY: Leibniz, le choix du meilleur et la necessité morale, in: Lectures et interprétations des
Essais de Théodicée de G.W. Leibniz, hg. P. Rateau (= St. Leibn. Sonderheft 40). Stuttgart:
Steiner 2011, 59-78. In denselben Bahnen hat sich dann auch die protestantische Optimis-
musdiskussion bewegt. Dazu jetzt S. LORENZ: Naudé, Loscher und Leibniz: eine Debatte tiber
die Vollkommenheit Gottes im Vorfeld der Theodizee (1707-1709), in: Leibniz in Latenz.
Uberlieferungsbildung als Rezeption (1716-1740), hgg. N. Gideke/Wenchao Li (= St. Leibn.
Sonderheft 50). Stuttgart: Steiner 2017, 185-222.

190 G, DE RHODES SJ. (1 1661): Disputationes theologiae scholasticae 1, 4, 2, 2, 1. Lyon 1661,
t.1, 112a/b; O. CATTANEO SJ. (1 1679): Cursus philosophicus: Metaphysica 14, 3, 2. Rom 1677,
t.4, 625.

191 [ZQUIERDO: Op. theol. 31, 281, [nt. 5] t.2, 417a.

192 Actus intrinsecus Dei est essentialiter omnis volitio et nolitio, ergo non est magis
volitio quam nolitio; sed ut sit esse essentialiter determinatio ad unum, debet esse potius
volitio quam nolitio: ergo ut sit essentialiter determinatio ad unum, non sufficit perfectio
intrinseca Dei.“ RHODES: Theol. schol. 1, 4, 2, 2, 4, [nt. 190] t.1, 117b.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 435

zugeschoben worden.'93 Auch Izquierdo baut Vorst zu Aureolis Antipoden
auf,94 aber nicht in der Absicht, damit das Spektrum des orthodox
Vertretbaren zu verengen. Zum Buhmann wird Vorst aus dem einzigen
Grund, weil er aus Gottes freien Willensakten ontologisch ein Akzidens
gemacht habe.s Im Ubrigen pladiert Izquierdo dafiir, das von dem
Gottesbegriff Abgehaltene in Gansefiifichen doch zuzulassen: Verdn-
derlichkeit-als-0b."96 Die damit vertretene Hypothese stammt anscheinend
von Hurtado de Mendoza und dessen Schiiler Ripalda (1594-1648).%97 Thr
Kennzeichen ist der Slogan ,contingentia virtualis’. Das hat Cajetans Kon-
tingenz gegeniiber ein Fortschritt sein sollen,® und auf die intellektuelle
Phantasie der Barockscholastik hat dieser Jargon nachweislich anregend
gewirkt.?99 Mit ihm wurde allerdings auch scharf ins Gericht gegangen.2°°

193 RIVADENEYRA: De vol. Dei 15, 20, [nt. 173] 432b; GODOY: In Prim. part. 48, 56, [nt. 188]
t.2, 151b; RAMIREZ: De scientia Dei 4, 50, [nt. 148] t.1, 125b (referierend). Daher V. BARON OP.
(1 1674): Sanctorum Augustini et Thomae vera et una mens de libertate humana et gratia
divina 1, 3, 2, 1. Paris 1666, 105: ,[...] quod falso Theologi recentiores ascribunt Caietano [...]
Huius vero opinionis aut potius erroris est Conradus rostrius Calvinista [...].“ Leibniz hat
(Ak.-Ausg. VI/4, Berlin: Akademie 1999, 2616) in seinem Handexemplar ,rostrius“ in ,Vor-
stius“ korrigiert. Er war also im Bilde. Leibniz tiber Vorst: Ak.-Ausg. IV/7 (2011) 509.

194 JZQUIERDO: Op. theol. 31, 82, [nt. 5] t.2, 376a. Daher auch MARIN: Theol. 7, 5, 3, [nt.
129] t.1, 447b/448a.

195 [ZQUIERDO: Op. theol. 31, 97, [nt. 5] t.2, 378b. Er folgt damit TORRES: Opusc. theol. 5, 2,
1, [nt. 184] 206b/o7a.

196 [...] dicimus, volitionem divinam ,virtualiter’ contingentem esse: quia gerit se, ac si
esset defectibilis, in ordine ad reddendum Deum liberum ad volendum, et non volendum,
cum tamen revera et formaliter non sit defectibilis.“ IZQUIERDO: Op. theol. 31, 304, [nt. 5] t.2,
422a. Vgl. Hist. Wb. d. Philos. s.v. ,Virtualitat 1%, [nt. 109] Bd 11, 1062-66.

197 [ZQUIERDO: Op. theol. 31, 291-324, [nt. 5] t.2, 419b-425b. Erstmals referiert bei V. DE
HERICE SJ. (T 1626): Quatuor tractatus in Primam partem S. Thomae 16, 45-47. Pamplona
1623, 279a-280b. Zur Urheberfrage: [ZQUIERDO: Op. theol. 31, 294, [nt. 5] t.2, 420b; M.
BORRULL SJ. (1 1689): Tractatus de voluntate Dei 8, 31. 43. Lyon 1661, 230. 234. Ripaldas
handschriftlicher Tractatus theologicus de voluntate Dei ist auch erhalten (MS. BU Sala-
manca 762). Unergiebig: P. DUMONT SJ.: Ripalda (Jean Martinez de), in: DThC 13 (1936), 2712~
2737

198 Contingentia Caietanitica“. Terminologisch bei dem Peruaner ILDEFONSO PENAFIEL
SJ. (1 1657): Theologia scholastica naturalis. Lyon 1678, t.2, 373b. 406a.

199 bid. [nt. 198] t.2, 397-423; D. DE SILVA Y PACHECO OSB. (1 1677): Commentaria
theologica in Primam partem D. Thomae Q. 19 art. 3, 5, 109-116. Madrid 1663-65, t.2, 771a-
775b; D. DE MARINIS OP. (1 1669): Expositio commentaria in Primam partem Angelici Doctoris
Q. 19 art. 10, 3. Lyon 1663, 179a-180b; ROSMER: De Deo uno 1, 8, 2, [nt. 16] 553-562; A. DE
HERRERA S].: Tractatus de voluntate Dei 15, 74-83. Alcald 1673, 359-361; R. LUMBIER OC. (+
1684): Quaestiones theologicae scolasticae in Primam partem D. Thomae 4, 300-358. Sara-
gossa 1680, 33b—40b; J. SAENZ DE AGUIRRE OSB.: 5. Anselmi Theologia 37, 23-60. Salamanca
1685, t.1, 581b-590b; C.F. VERANO CRM. (F 1713): Theologia universa speculativa 2, 20, 7, 1-49.
Miinchen 1700, t.2, 647b-659b. Die ,sententia communis®, meint 1711 MARIN: Theol. 7, 6, 7,
[nt. 129] t.1, 457b. - Beifall fiir Izquierdo: HENRICUS A S. IGNATIO: Theol. 9, 274-277, [nt. 131]
t.1, 621b/22a; J. DE AGUILAR SJ. (1 1708): Tractationes posthumae in Primam partem D. Tho-
mae: De voluntate Dei 17, 25. Cordoba (Arg.) 1731, t.4, 181a.



436 Sven K. Knebel

Besonders gereizt war die Reaktion auf die Laxheit dieser Auskunft.2
Warum nicht auch gleich ,Akzidens als ob‘?2°* Izquierdo hat die Frage
abzuwimmeln versucht,2°3 doch schon der aufstrebende Jungakademiker
hat zu héren bekommen, auf die Tour sei Vorst fein raus.2%4

Das urspringliche Motiv zur Relativierung der Anthropomorphismus-
kritik war Sorge vor einer Verdauferlichung der Freiheit. Darum blieb die
Metaphysik von Gottes Freiheit aber doch nicht in Handlungsmetaphysik
stecken.2°5 Obwohl die Jesuitenscholastik auch in bezug auf das Gottes-
attribut Unverdnderlichkeit an der iiblichen Differenzierung zwischen dem
Wissens- und dem Willensregime festgehalten hat,2°® wurde bei der Eror-
terung des Surplus der freien Willensakte zwischen dieser Frage und der
nach dem Surplus von Gottes Kontingenzwissen ausdriicklich nicht unter-
schieden,?°7 auch von Cajetans Freunden nicht.2°® Im Grunde war es die

200 HERICE: In Prim. part. 16, 51-52, [nt. 197] 282a-283a; L. TORRES (TURRIANUS): Selectae
disputationes in Theologiam scholasticam: Censura theol. 4, 35. Lyon 1634, 192a; D. ALARCON
SJ. (1 1634): Prima pars theologiae scholasticae 3, 4, 7. Lyon 1633, 203a-206b (zustimmend
QUIROS: De Deo 59, 28, [nt. 18] 408a; AVENDANO: Probl. theol. 1, 1082-83, [nt. 178] t.,
293b/294a); IOANNES A S. THOMA OP.: Cursus theologicus: In Primam partem D. Thomae Q.
19, 4, 3, 14-16. Alcald-Lyon 1637-43, t.2/1, n3b-114b; BORRULL: De vol. Dei 8, 32-43, [nt. 197]
230-234; RHODES: Theol. schol. 1, 4, 2, 2, 2, [nt. 190] t.1, n15a; R. DE ARRIAGA: Cursus philoso-
phicus iam noviter maxima ex parte auctus: Physica 14, 95-96. Lyon 1669, 515b/516a; ].B.
ERHARDT SJ. (1 1694): Theses theologicae de distinctione divinorum attributorum 2, 17-18.
Ingolstadt 1672, 57ff. (gegen Izquierdo); A. GONZALEZ DE ROSENDE CRM. (} 1681): Disputatio-
nes theologicae 2, 2, 111-20. Lyon 1677, t.1, 98b-101b; PALANCO: De Deo uno 6, 6, 29-36, [nt.
149] t.2, 254b-256b (gegen Herrera).

200 1] via mollis et facilis ad explicandam mirabilem volitionem divinam [...]
ALARCON: Theol. schol. 3, 4, 7, 23, [nt. 200] 206b. Izquierdo, damals ein jiingerer Kollege
Alarcons, erkennt dessen siebentes Kapitel, eine einzige Philippika, ausdriicklich als (auch)
gegen sich gerichtet an: IZQUIERDO: Op. theol. 31, 303, [nt. 5] t.2, 421b.

202 ALARCON: Theol. schol. 3, 4, 7, 20, [nt. 200] 206a. Dazu ALDRETE: In Prim. part. 33, 4,
4, [nt. 13] t.1, 652b; AVENDANO: Probl. theol. 1, 943, [nt. 178] t.1, 263a.

203 | [...] non oportet [..] admittere in Deo accidens virtuale.“ IZQUIERDO: Op. theol. 31,
304, [nt. 5] t.2, 422a. Trotzig pariert wird Alarcons Ausfall von I. PENAFIEL: Theol. nat. [nt.
198] t.2, 416b-418b.

204 Vorstius Calvinista, qui dicebat decretum Dei liberum esse verum accidens, [...] hanc
erroneam loquutionem poterat per contingentiam ,virtualem‘ apprime defendere.” ALARCON:
Theol. schol. 3, 4, 7, 21, [nt. 200] 206a. Bezug: VORSTIUS: De Deo 3, 3, [nt. 132] 207f,; ibid. 6, 5,
[nt. 132] 378f.

205 Eine Ausnahme davon: G. AGOSTINI SJ. (1 1643): Commentarii in Primam partem Sum-
mae S. Thomae Q. 19 a. 10, diff. 2-3. Palermo 1639-43, t.2, 289a-297a.

206 SUAREZ: Disp. met. 30, 9, 53, [nt. 14] t.26, 132b. Zustimmend MASTRI DA MELDOLA: In I
Sent. 2, 202, [nt. 12] 55b. Kritisch der Calvinist J. DE REVES (REVIUS, 1 1658): Suarez repurga-
tus. Leiden 1644, 556f.

207  Authores pari fere modo de scientia Deo libera atque de libera voluntate loqui
solent.“ VANDERVEKEN: De lib. div. 2, 5, 1, [nt. 176] 296. Belege: FONSECA: Met. 7, 8, 5, 3, [nt.
179] t.3, 327aE; SUAREZ: Disp. met. 30, 9, 44, [nt. 14] t.26, 130a; VAZQUEZ: In Prim. part. 8o, 7,
[nt. 58] t.a, 645b; GIL: De essentia Dei 2, 8, 9, 5, [nt. 161] g13b; P. DE ARRUBAL §J. (1 1608):
Commentaria ac Disputationes in Primam partem D. Thomae 54, 1. Madrid 1619-22, t.1, 341b;
D. Ruiz DE MONTOYA: Commentaria ac Disputationes in Primam partem S. Thomae, de volun-

“



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 437

Scientia Media-Hypothese, die manche Suarezianer dazu gebracht hat, die
Anspriiche der Anthropomorphismuskritik niedriger zu hangen.

Die schone Hypothese niitzt gar nichts, haben die Suarezianer argu-
mentiert, wenn sie nicht auch auf Gottes freie Willensakte Anwendung
findet. Gott muf nicht nur die Unendlichkeit der moglichen Welten ken-
nen (scientia media directa). Er muf auch wissen, wie Er selber sich zu
jeder derselben stellen wiirde (scientia media reflexa).?*® Je nachdem, auf
der Basis wie analysierter Implikationsbeziehungen die Koordination der
beiden Wissensregister bewerkstelligt wurde, ergab das mehr oder weniger
extravagante Interaktionskalkiile. Damit auch diese hypothetischen Wil-
lensakte, seine eigenen, Artikel in Gottes Wissenshaushalt sein konnen,
damit sein Wissen von sich also einen Uberschuf iiber sein Handeln hat
und sich dem Allwissenden dessen Moglichkeitshorizont in einem System
der Vereinbarkeiten und Unvereinbarkeiten erschliefdt, durfte das nicht,
das war die Voraussetzung,?" im Widerspruch zu seiner Freiheit stehen.
Nur auf diesem Standpunkt, mit der Referenzebene scientia media reflexa,
hatte es Sinn, mit dem fiktionalisierenden Als-ob intrinsezistisch zu argu-
mentieren.22 Auch der kontrafaktische Willensakt existiert in Gott, nur
eben so, als ob er nicht existierte.?3

Der Witz ist nun, dafd Izquierdo die Wurzel von Gottes Kontingenz-
wissen zwar mit Gott identifiziert, dafd sein System es aber ebensowenig

tate Dei 13, 2, 4. Lyon 1630, 151b; AMICO: Curs. theol.: De Deo uno 14, 11, [nt. 163] t.1, 281a;
ARRIAGA: In Prim. part. 28, 21, [nt. 15] t.1, 297a/b; RIBAS: Summa Theol. 5, 7, 12, [nt. 20] tu,
290b; RIVADENEYRA: De vol. Dei 17, 5, [nt. 173] 483b; BORRULL: De vol. Dei 7, 14, [nt. 197] 196.
Aber doch nicht selbstverstdandlich. Kritisch zu Arriaga: VANDERVEKEN: De [ib. div. 2, 3, 51,
[nt. 176] 255.

208 [zQUIERDO: Op. theol. 31, 324, [nt. 5] t.2, 425b. Vgl. PEREZ: In Prim. part.: De voluntate
Dei 3, 91, [nt. 37] 267b: ,Meo iudicio non potest negari, in Deo esse aliquid intrinsecum, a
quo dicatur volens libere, et etiam cognoscens.“ Uber Perez als gemaRigten Cajetananhinger
RAMELOW: Gott, [nt. 172] 319-328; G.P. SOLIANI: Dio e mondo. Trascendenza e creazione in
Antonio Pérez S.J. Diss. phil. (unv.) Venedig 2016, 568.

209 [ZQUIERDO: Op. theol. 28, 444, [nt. 5] t.2, 185b. Historisch zur scientia media reflexa
M. CHOSSAT SJ.: Notae in Gabrielis Vazquez Opera omnia. Paris: Vivés 1905, t.1, 558-561. 581f;
RAMELOW: Gott [nt. 172] 263-269.

210 [ZQUIERDO: Op. theol. 31, 258, [nt. 5] t.2, 413a/b; ibid. 34, 115, [nt. 5] t.2, 518a.

21 Non laeditur divina libertas decreti per sui coniunctionem cum scientia media
reflexa, nec per visionem eiusdem coniunctionis.“ A. YOUNG (JUNIUS) SJ. (+ 1679): De provi-
dentia et praedestinatione meditationes scholasticae 2, 6, 8. Lyon 1678, 40b. Vgl. SUAREZ:
Varia opuscula theologica 2, 2, 8, 11, [nt. 14] t.11, 374b/375. Dagegen L. MOLINA: Liberi arbitrii
cum gratiae donis Concordia Q. 14 art. 13 d. 52, 1, hg. von ]J. Rabeneck. Ofa-Madrid:
Sapientia 1953, 341; ESPARZA: Curs. theol. 1, 18, [nt. 14] t.1, 66a.

212 YOUNG: De prov. 2, 4 (De constitutione divinae intrinsecae denominationis contingen-
tis), [nt. 2u] 32bff.

213 | [...] entitas nolitionis [sc. mundi] ita existit in Deo, ut se habeat, ac si non existeret:
quod est, nolitionem mundi existere virtualiter, non tamen realiter.“ B. DE VARGAS S]. (+
1752): Cursus theologicus speculativus 3, 1, 2, 22. Granada 1751, t.3, 77 (Druckfehler korrigiert.
Vargas war ein Izquierdo-Anhénger: ibid. 3, 1, 2, 19, op. cit. 73).



438 Sven K. Knebel

wie der Extrinsezismus?4 von Gott abhdngig macht, ob dieses Wissen A
oder nicht-A beinhaltet. Metaphysisch postuliert es den Realismus: Nichts
ist erkennbar, das dies nicht von sich aus ist, auch nicht dem Allwissen-
den. Nur ,objektive Wahrheiten‘ konstituieren die Allwissenheit.

,our la question de la science divine“, sagt einer der wenigen Kenner
der Materie, ,Izquierdo y réduit Dieu a une sorte de spectateur omniscient
qui appréhende tous les états de choses et leurs vérités obiectives corres-
pondantes, mais qui ne les constitue pas, introduisant ainsi une forme de
passivité dans l'intellection divine qui lui fut violemment reprochée par le
camp néo-augustinien.“25

Mit demjenigen verglichen, welches sein Zeitgenosse Descartes dem
christlichen Gottesbegriff zumutete,>® unterhalt Izquierdos Gott also das
gerade entgegengesetzte Wahrheitsverhaltnis. Das betrifft auch, aber kei-
neswegs nur, den Typ Wahrheiten, die Vernunftwahrheiten, fiir welche
sich Descartes interessierte. Weder sie sind von Gott gestiftet>7 noch die
Wahrheiten der Scientia Media. Obwohl kein Bestandteil unserer Welt, ha-
ben die Futuribilien bei Izquierdo einen von Gott und von seinem Wissen
um sie realunterschiedenen Status. Um die Allwissenheit rigoros kontem-
plativ zu fassen, wird das Kontrafaktische Gott ins Gesicht hinein hyposta-
siert.>® [zquierdo ist auf die frechste Formel verfallen, die der Gnadenmo-
linismus je fiir sich gefunden hat: Gott ,legt seine Allmacht in unsere
Hand“.>9 Daraus folgt, daf3 das Kreatiirliche, als Objekt, Gottes Wissen

214 Vgl. z.B. ARRUBAL: In Prim. part. 54, 9, [nt. 207] t.1, 344a: ,Actus scientiae liberae [...]
extrinsece [...] connotat veritatem obiecti contingentis.”

215 SCHMUTZ: Querelle des possibles, [nt. 3] 892. Dasselbe hat die Partei Lange (C.G. LU-
DOVICI: Sammlung und Ausziige der simmtlichen Streitschrifften wegen der Wolffischen Phi-
losophie. Leipzig 1737-38, Bd. 1, 23. 220) Wolffs Theologie vorgeworfen.

216 Descartes an Mersenne, Amsterdam 15.4.1630. (Euvres [nt. 46] t.1, 145f.

217 Tzquierdo propugna un realismo de las esencias.“ CENAL: La combinatoria, [nt. 4] 20.

218 [ZQUIERDO: Op. theol. 28, 239-241, [nt. 5] t.2, 144a/b; ibid. 28, 354, [nt. 5] t.2,
168b/169a. Hier bremsen OVIEDO: Curs. phil.: De anima 7, 6, 26-27, [nt. 21] (*1651), t.2, 115a/b;
ORTEGA: De Deo uno 4, 3, 6, 7, 6, [nt. 129] t.2, 8sa. Izquierdo folgt ULLOA: De anima 3, 16, [nt.
157] 313f. Zweifel an der Konsistenz von Izquierdos Position hat HERRERA: De scientia Dei 10,
17-29, [nt. 93] 185-190.

219 Deus ex intentione [...] ponit in manu creaturae suam omnipotentiam per decretum
indifferens antecedens, quo supposito naturaliter omnipotentia sequitur nutum creaturae, ut
ego cum plerisque opinor.“ IZQUIERDO: Op. theol. 28, 323, [nt. 5] t.2, 162a. Das ,plerique®
konnte sich auf die Jesuiten Ortega, Avendafio y Eztenaga und Mauro beziehen. Von denen
lag diese Formulierung damals allerdings noch nicht im Druck vor. Uber deren Sinn:
CATTANEO: Curs. Phil.: Metaph., [nt. 190] t.4, 569-595. Die Dominikaner waren entriistet.
Noch zu Izquierdos Lebzeiten haben sie gegen Ortega deswegen ein Dekret der romischen
Inquisition erwirkt: Enchiridion symbolorum et definitionum 8§ 2170-2171, hgg. H. Denzin-
ger/A. Schonmetzer. Barcelona: Herder 1963, 466. Vgl. S. PICCINARDI OP. (f 1693): De
approbatione doctrinae S. Thomae Aquinatis. Padua 1683, t.3, 467f.; SERRY: Hist. Congreg. 1,
15, [nt. 130] 8of.; F.H. REUSCH: Der Index der verbotenen Biicher. Bonn: Cohen 1883-85, Bd.
11/1, 690f.



Sebastian Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuftseins 439

nicht nur intentional terminiert, sondern regelrecht verursacht.?*° In dem
Bereich des Kontingenzwissens haben Gottes kognitive Akte daher auch
kausal, bezogen auf Gottes Verstand, das Merkmal Kontingenz.?*' [zquier-
dos Gott ist ein ,cogitierender’ Gott.

An die Stelle des Actus purus??? ist effektiv das Bewufitsein getreten,
durch das Bewufitsein zieht die Kontingenz in Gott ein. Was die Umstande
betrifft, unter welchen ein Fundamentalartikel des Monotheismus ins Rut-
schen geraten ist, folgt daraus, dafd es historisch ein Irrtum ware, diese
Form des Anthropomorphismus - Gottes Ausstattung mit Bewufdtsein —
etwa dem 19. Jahrhundert vorzubehalten. An dem Jargon liegt nicht viel.
Als der Idealismus das dogmatische Lehrstiick von den Gottesattributen
einstampfte, ist der davon ausgegangene spekulative Impuls hinter dem
durch die scientia media reflexa schon Erreichten vielleicht sogar zurtick-
geblieben.

Schon seit dem spaten 17. Jahrhundert wird auch der Ausdruck con-
scientia auf Gott iibertragen. Die Cartesianer, die damit angefangen haben,
haben das noch in aller Unschuld getan: Auch ihr Gott war gut orthodox
tiber die Zeit erhaben.??3 Das Erfolgsgeheimnis dieses Jargons war jedoch,
daR die christliche Okumene ihn geschluckt hat. Die gerduschlose Rezep-
tion scheint nun iiber solche Milieus gelaufen zu sein, in welchen die
Scheu vor einer Verzeitlichung des gottlichen Wissenshaushalts abgelegt
war. Die von Arminianern und Jesuiten unter Gottes Attribute aufgenom-
mene memoria findet sich auch in der natiirlichen Theologie des Christian
Wolff (1679-1754)224 und zwar als prononciert gottliche Bewuf3tseinsleis-
tung. Der, hdufig unbedarfte, Hinweis auf den Wolffianismus und dessen
Wirkung konnte hier einmal Stich halten.225

220 [ZQUIERDO: Op. theol. 25, 4, [nt. 5] t.2, 47b/48a. Die wichtige Stelle in franzésischer
Ubersetzung bei ]J. SCHMUTZ: Sebastidn Izquierdo, in: La Science divine, d’Abélard a Descartes,
hgg. J. Ch. Bardou/O. Boulnois. Paris: PUF 2002, 412-435, hier 434f. Dazu kritisch YOUNG: De
prov. 4, 4, 9, [nt. 211] 81b. Vgl. GONZALEZ DE SANTALLA: Theol. schol.: In Primam partem 27,
33, [nt. 161] t.1, 415a.

221 [ZQUIERDO: Op. theol. 23, 50, [nt. 5] t.2, nb. Dazu kritisch (,novitates“) AVENDANO:
»Recognitio“ §§ 533-534, [nt. 47] 198a/b.

222 Vgl. dagegen QUIROS: De Deo 59, 9, [nt. 18] 403b: ,Deus [...] aeque est purus actus in
sua voluntate ac in sua scientia.”

223 CH. WITTICH (f 1687): ,Commentarius de Deo“ § 68, in: Anti-Spinoza. Amsterdam
1690, 413-414; VRIES: De Deo 18, 1, [nt. 93] 114; H.A. ROELL (1 1718): Dissertatio de religione
rationali § 65. Franeker 1700, 67; S. VAN TILL (1 1713): Theologiae utriusque compendium, cum
naturalis, tum revelatae 1, 1, 4, 3, 2-6. Leiden 1704, 38-41; J. LE CLERC (CLERICUS) (t 1736):
Pneumatologia 3, 4, 3. Amsterdam 1710, 111.

224 WOLFF: Theol. nat. 1, 238-239, [nt. 189] t.1, 120-121.

225 CH. WOLFF: Theologia naturalis 2, 86. 166. Frankfurt-Leipzig '1736-1737, t.2, 56-58.
152-153; A.G. BAUMGARTEN: Metaphysica §§ 877-878. Halle *1757, 357f. Vgl. STATTLER: Theol.
nat. § 66, [nt. 148] 68; N. BURKHAUSER S]. (1 1809): Institutiones Metaphysicae 3, 147.
Bamberg-Wiirzburg 1771-74, t.3, 156f. Anders I. KANT: Metaphysik K,, Gesammelte Schriften



440 Sven K. Knebel

Vielleicht méfde der Historiker die religionsphilosophischen Konjunk-
turen also besser nicht so sehr an dem Verhaltnis zu ,Spinoza‘ als an dem
Brockeln des Widerstandes dagegen, dafd A-Theorien der Zeit eine Aufwer-
tung erfahren haben, in deren Folge sie nicht mehr zuverlassig die Schran-
ke des endlichen Geistes bezeichnen. Innerhalb der Jesuitentheologie war
die Angelegenheit sistiert. Heute ist es der spekulative Theismus anglo-
amerikanischer Provenienz, in dem sich nach Alternativen zur B-theore-
tisch substruierten Allwissenheit umgesehen wird.??¢ Fiir die Zeit dazwi-
schen wird es uniibersichtlich. Vom Arminianismus fiihrt eine Tradition??7
bis in die Theologie des Deutschen Idealismus. Die innerprotestantische
Rehabilitierung des verfluchten Vorst2*® bezog auch den Begriff von Gottes
Wissen mit ein:

Indem in das goéttliche Wissen der Vergangenheit immer Neues einriickt, wie
in das Wissen des Gegenwartigen, ebendamit aber Andres zuvor nur als zu-
kiinftig Gewufdtes aufhort, fir Gott ein noch Zukiinftiges zu seyn, so ist
Gottes Wissen ein durch die Zeitgeschichte bedingtes, mit ihr verflochtenes
und fortriickendes. Es tritt in dasselbe etwas ein und wird von ihm umfafit,

was zuvor nicht in ihm war [...].229

Genauso verschrankte der Kreis um die Zeitschrift fiir Philosophie und spe-
kulative Theologie (1837ff.) die Forderung, ,Gott als Bewufltsein zu fas-
sen,23° mit der Verabsolutierung der A-Theorie der Zeit.?3' Philosophiege-

Ak.-Ausg, Bd. 28. Berlin: De Gruyter 1970, 802ff.; C. DAUB: Theologumena § 61. Heidelberg
1806, 215ff.

226 W.L. CRAIG: Divine Foreknowledge and Human Freedom. The Coherence of Theism:
Omniscience. Leiden: Brill 1991, 226.

227 |, CRELL (1 1633): Liber de Deo eiusque attributis 1, 18. Rakow 1656, 43b-44b; S. EPISCO-
PIUS (1 1643): Institutiones theologicae 4, 2, 14, in: Opera theological. Amsterdam 1650, 296a;
PH. VAN LIMBORCH (t 1712): Theologia Christiana 2, 5, 5-8. Amsterdam 1686, 60a/b; Dagegen
die Orthodoxie: ].P. HEBENSTREIT (1 1718): Theologia naturalis Arminianis inprimis opposita
14, 3. Jena "1696, 596-618; J.G. WALCH & ].CH. HENNINGS: Philosophisches Lexicon s.v.
,Ewigkeit'. Leipzig 1775, t.1, 165f.; M. SCHNECKENBURGER (1 1848): Vorlesungen iiber die
Lehrbegriffe der kleineren protestantischen Kirchenparteien, hg. K.B. Hundeshagen. Frankfurt
a.M.: Bronner 1863, 37-40.

228 SCHWEIZER: Vorstius, [nt. 127] (1857), 183f.; I.A. DORNER: Die Geschichte der Lehre von
der Unverdnderlichkeit Gottes bis auf Schleiermacher, in: Jbb. f. Dt. Theol. 2 (1857), 440-500,
hier 467 und 478-482; DERS.: Geschichte der protestantischen Theologie, besonders in Deutsch-
land. Miinchen: Cotta 1867, 412.

229 DORNER: Dogmatische Erérterung der Lehre von der Unverdnderlichkeit Gottes, [nt.
168] 604.

230 [.H. FICHTE (1 1879): Sdtze zur Vorschule der Theologie. Stuttgart-Tiibingen 1826, 81.
Fichte jun. beging damit seinen Vatermord. Vgl. nimlich J.G. FICHTE (1 1814): Uber den
Grund unseres Glaubens an eine géttliche Weltregierung ('1798), in: Sammtliche Werke, hg.
I.H. Fichte. Berlin 1845-46 / ND Berlin: De Gruyter 1971, Bd. 5, 187.

231 [ H. FICHTE: Die speculative Theologie oder allgemeine Religionslehre § 146. Heidelberg
1846, 407f.; CH.H. WEISSE (1 1866): Philosophische Dogmatik oder Philosophie des Christen-
thums § 509, Bd. 1. Leipzig: Hirzel 1855, 607-610; H. ULRICI (1 1884): Gott und die Natur.



Sebastidn Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewuf3tseins 441

schichtlich fdllt das weder unter die Wirkung Schellings - denn in der
Weltalterspekulation waren Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gera-
de ,nicht blof3e Verhidltnisbegriffe einer und der namlichen Zeit“, sondern
»~wirklich verschiedene Zeiten“?3?> - noch war es ein Zeichen der Akkomo-
dation an den liberalen Fortschrittsglauben. In der Sache war es eine Iz-
quierdorenaissance.

Dogmengeschichtlich haben wir, um diese Zusammenhange zu wiirdi-
gen, immer noch nichts Besseres als Hegels Apercu, Gott sei nicht nur ,als
Substanz®, sondern auch ,als Subjekt“ zu denken. Nur war der davon fas-
zinierte Tibinger Dogmenhistoriker Ferdinand Christian Baur (1791-1860)
nicht gut beraten, den ,Fortschritt von der Substanz zum Subject” an der
Differenz zwischen Thomas von Aquin und Duns Scotus festzumachen,?33
d.h. an dem Impuls, welchen die okzidentale Theologie durch die Pariser
Lehrverurteilung von 1277 empfangen hat. Aufler den christlichen Be-
griffen vom gottlichen Willen sind auch die vom gottlichen Wissen in den
Prozef involviert gewesen, und gerade in dieser Beziehung erweist sich
yunser austernhaftes Absolutes®, iiber das Hegel einmal spéttelt, in der
christlichen Philosophie als schon am Vorabend von Spinozas Ethik ge-
knackt.

Leipzig: Hirzel 1862, 557. Von katholischer Seite hat sich Franz Brentano (1 1917) diesen Spe-
kulationen angeschlossen.

232 F.W.]. SCHELLING: Die Weltalter. Fragmente, hg. M. Schréter. Miinchen: Beck 1946,
222f.

233 F.CH. BAUR: Die christliche Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes in
ihrer geschichtlichen Entwicklung. Tubingen 1841-43, Bd. 2, 655. Kritisch dazu schon A.
RITSCHL (1 1889): Geschichtliche Studien zur christlichen Lehre von Gott (1865), in: Gesam-
melte Aufsdtze. Freiburg i.B.-Leipzig: Mohr 1893-96, Bd. 2, 45.



442 Sven K. Knebel

Zusammenfassung

Fiir die okzidentale Theologie in lateinischer Sprache ist die Digitalisierung
der Bibliotheken so gut wie abgeschlossen. Was das gedruckte Material be-
trifft, liegen damit jetzt zum ersten Mal die Akten vollstdndig vor. Deren
vergleichendes Studium wird die Fiktion aufgeben miissen, es konnte bei der
im 19. Jahrhundert eingefiihrten Arbeitsteilung zwischen Patristik und Me-
didvistik bleiben. In Anbetracht der im historischen Bewufitsein seit langem
verddeten scholastischen Literatur des 17. Jahrhunderts leistet diese Disjunk-
tion einer unzuldssigen Reduktion der Komplexitdt Vorschub. Die dogmen-
geschichtliche Studie beleuchtet den Mifsstand an der Vergessenheit eines
katholischen Theologen, der Zeitbegriffe auf einem Gebiet eingefiihrt hat,
auf welchem sie bis dahin nichts zu suchen gehabt hatten.

Abstract

Is tense merely some feature of rational creatures and of present life? An
increasing uneasiness with the distinction between time and eternity was at
the bottom of major 17th-century disputes in school theology. The paper
deals with two crucial topics: (1) the eternity of future happiness, (2) God’s
foreknowledge. In the first regard, in order to ensure the Blessed about the
eternity of his state, Izquierdo equipped him with some sort of time ma-
chine. In the latter regard, Izquierdo did not mind running into anthropo-
morphism in that he held that the distinction between past, present and
future also applies to the divine knowledge. His grounds for doing so and the
massive reaction he met with in the Church are analyzed in some detail. Has
he been tried for heterodoxy? Finally, Izquierdo’s thought is entered into the
great dispute on the liberty of divine willing. By way of conclusion, a con-
jecture is left for further examination: In the 18" and 19™ centuries, there
was a strong bent to credit God with ‘consciousness’. Has this trend been
fueled by the other trend to make A-theories of time prevail over B-theories?



	Sebastián Izquierdo (1601-1681) und die Zeitlichkeit des Bewusstseins

