
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Zur Ontologie der Artefakte : die kategoriale Analyse der Artefakte bei
Aristoteles / Thomas von Aquin und ihre hermeneutische Relevanz

Autor: Stickelbroeck, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Stickelbroeck

Zur Ontologie der Artefakte
Die kategoriale Analyse der Artefakte bei
Aristoteles / Thomas von Aquin und ihre

hermeneutische Relevanz

l. Ein alltägliches Beispiel

Es findet eine visuelle Skype-Kommunikation mit einer Person statt, die
sich über Slcype und Facebook eine Identität gegeben hat. Ich sehe auf
meinem Monitor das Wohnzimmer dieser Person, an dessen Rückwand ein
Spiegel hängt, in dem ich die Figur eines Menschen erkenne, die meine
Körperbewegungen zeitgleich nachahmt, indem sie sich mitbewegt und

sogar die Mimik irgendwie mitvollzieht. Das Gespräch mit der über Skype
kontaktierten Person, die sich auf einem anderen Kontinent befindet, dreht
sich um das Ergebnis einer Google-Recherche zur Frage: „Was ist Realität?"

Wir unterhalten uns mit Mikrofon und Lautsprecher.
Reale Bedingungen eines Gesprächs werden imitiert. Wenn es auf diese

Weise gelingen würde, mit einem Anderen quasi lebensweltlich zu
kommunizieren, tritt spätestens beim Abschied eine Desillusionierung ein; in
dem Augenblick, wo man ihm dann die Hand geben möchte, trifft man auf
den Screen.

Wie unschwer zu erkennen ist, weist das Beispiel neben dem Hinbezug
zu dem anderen Gesprächsteilnehmer eine virtuelle Selbstreferenz auf. Bei
dieser Art der Kommunikation überschreite ich über die Schnittfläche des

Monitors die natürlichen Grenzen der Erfahrung, die mir ohne Technik
nur dasjenige und diejenigen zugänglich macht, die mir in ihrer objektiven
Realität gegenwärtig sind. Auf diese Weise werden die Grenzen meiner
visuellen und akustischen Erfahrung räumlich und zeitlich erweitert, genauso

wie ich eine entfernte virtuelle Selbstrepräsentation erziele. Durch die
Erweiterung der Erfahrung kommt es allerdings auch zu einer Transformation,

denn die akustischen Signale, die der andere von mir empfängt und
die Tausende von Pixeln, die auf dem Bildschirm erscheinen und die jener
als meine Stimme interpretiert bzw. zu meinem Bild zusammensetzt, sind
ja nicht ich selbst in meiner konkreten leiblichen Existenz. Das Medium
liefert mir eine vermittelte Präsenz des Anderen, der mir durch bestimmte
Aspekte identifizierbar wird, wobei zugleich andere Aspekte verborgen werden.

Es entzieht sich z.B. meiner Erfahrung, ob der andere nach Schweiß
oder nach Blumen riecht, ob seine Hände trocken sind oder nass, zittrig



374 Michael Stickelbroek

oder ruhig. Dies liegt wohl daran, dass olfaktorische und taktile sinnliche
Signale viel schwieriger simulierbar sind als das Bild, das sich x-fach
reproduzieren lässt.

Es drängt sich gleich auch die Frage auf, ob ich selbst das bin, was ich
da - reflektiert durch den Spiegel im Zimmer des anderen - erkenne. Welcher

Realitätsgehalt kommt dieser Repräsentation zu? Die in diesem
Beispiel aufscheinende Differenz von physischer Person und deren medialer
Reproduktion - typisch für die mediale Erweiterung unserer Erfahrungswelt

mithilfe der modernen Technologie - soll nun, um einen höheren
Grad der Abstraktion zu erreichen, heruntergefahren werden auf den
Unterschied, der zwischen den von Natur aus bestehenden Dingen und technisch
hergestellten Gegenständen, die der Mensch entwirft und gebraucht, waltet,
mit dem Ziel, diese kategorial schärfer fassen und analysieren zu können.

2. Die Differenz von Naturdingen und Artefakten - eine kategoriale
Analyse

Es geht darum, den Unterschied von Naturdingen und den vom Menschen
hergestellten Artefakten herauszuarbeiten. Ich greife dazu auf die traditionellen

Modelle der Artefaktanalysen bei Aristoteles - in Anlehnung an die
Kommentare des Aquinaten - zurück, um sie als hermeneutische Instrumente

zu gebrauchen, die dazu dienen, die vielen ontisch verschiedenen
Schichten und strukturellen Vermittlungen der Welt, in der wir uns
vorfinden, zu analysieren. Es überrascht, dass die kategoriale Struktur dieser
Objekte (Phys. I—IV) bisher kaum untersucht worden ist.1 Dabei soll vor
allem auf die Strukturen des naturhaften Seins „vor" dem Technischen
abgehoben werden. Es sprechen einige Gründe dafür, diesen vorausgesetzten
seinshaften Grundbestand (hypokeimenon, physis, ousia) als Korrektiv in
den aktuellen Diskussionen geltend zu machen.

Dabei wäre in einem ersten Schritt zunächst vom Paradigma des
„Lebendigen" auszugehen und danach zu fragen, welche Kriterien nach
Aristoteles / Thomas auf natürliche Substanzen zutreffen und wie sich
davon die künstlich konstituierten Gegenstände unterscheiden. Ich diskutiere

die unterschiedliche ontologische Konstitution anhand von fünf leitenden

Gesichtspunkten, die das naturhaft Seiende vom technisch Produzierten

abheben (2.1-2.5).
Am Paradigma des Lebendigen gewonnen, ergeben sich folgende

Charakteristika für Dinge, die durch Substantialität ausgezeichnet sind:

1 Den Unterschied zwischen Naturdingen und Artefakten bei Thomas zu präzisieren, ist
auch die Zielvorgabe von MARMODORO, Anna/PAGE, Ben: Aquinas on Forms, Substances and
Artifacts, in: Vivarium 54 (2016), 1-21. Allerdings konzentriert sich ihre Studie ausschließlich
auf die Rolle der Form, die für die Konstitution natürlicher Dinge in ihrer substantialen Einheit

verantwortlich ist. Dies stellt bei mir nur einen der verschiedenen Aspekte dar, unter
denen diese Differenz beleuchtet wird.



Zur Ontologie der Artefakte 375

Einheit
Formbestimmtheit
Selbstbewegung
physische Spontaneität
(spedes-)immanente Teleologie

2.1 Die natürlichen Substanzen als „per se unum" und die Artefakte als
Konglomerate der Substanzen

Das physisch Seiende als Substanz bildet, anders als kombinatorisch
verbundene materielle Aggregate, eine organische Einheit und wahrt im
Wachstumsprozess die Form (Met. A 6.1016 a. 32-36).2 Das naturhaft
Seiende existiert aufgrund seiner Einheit in einem anspruchsvolleren Sinn als
Substanz (Met. K 12.1069 a 7-12).3 So heißt es in I 1, etwas sei „in besonderem

Maße Eines, wenn es durch physis ein Ganzes und Geformtes" sei,
das in sich selbst die Ursache seiner Kontinuität besitze (Met. I 1.1052 a

20-25). Für alle Substanzen gilt, dass das Ganze gewissermaßen früher ist
als seine Teile (Met. Z 10.1035 b 11-12).

Dagegen ist ein Artefakt als technisches Produkt „Substanz qua
Materie", d.h. ein Aggregat von materiellen Komponenten, die ihrerseits eine
substantiale Form aufweisen, denen aber die einheitsstiftende Form fehlt.
Artefakte bilden - in der Diktion des Thomas - kein „per se unum". Für
echte Substanzen gilt, dass sie - ganz gleich, um was es sich handelt - ein
Für-sich-Eines und nicht etwa nur akzidentell eins sind:

„Ita se habent unum et ens, quod praedicantur per se et non secundum acci-
dens de substantia cuiuslibet rei. Substantia enim cuiuslibet rei est unum per
se et non secundum accidens."4

„Ars enim operatur ex materia quam natura ministrat; forma autem quae per
artem inducitur, est forma accidentalis, sicut figura vel aliquid huiusmodi."5

Substantielle Dinge bilden auch für Thomas immer ein Ganzes. So ist z.B.
der menschliche Leib ein totum naturale, das auf der einen Form beruht,
die diese Ganzheit schafft.6 Vorgängig zu jeder vom Menschen erwirkten
Modifikation stellen Substanzen aufgrund ihrer ontologischen Einheit voll-

2 Vgl. THOMAS V. AquiN: In Met. 1. 5, lectio. 7 n. 851: "Quia in his quae sunt continua per
naturam, illud unum, per quod fit continuatio, non est extraneum a natura rei quae per ip-
sum continuatur, sicut accidit in his quae sunt per artificium, in quibus vinculum, vel viscus,
vela aliquid tale est omnio extraneum a natura colligatorum."

3 Vgl. In Met. 1. 7 lect. 7 n. 1434: "Maxime enim huiusmodi exemplaria requirerentur in
praedictis substantiis naturalibus, quae sunt maxime substantiae respectu artificialium."

4 In Met. 1. 4 lect. 2 n. 554.
5 In De An. 1. 2 lect. 1, n. 218.
6 Vgl. Q.D. De Anima, a. 10c.



376 Michael Stickelbroek

ständige natürliche Ganzheiten dar? und können als solche in ein Artefakt
eingehen.

2.2 Die Differenz in der Formbestimmtheit

2.2.1 Die Bedeutung der Form für die Konstitution des natürlichen Seienden

In Met Z wird der Grund für die Substantialität der Substanz in dem
festgemacht, was Aristoteles „Form" nennt. Etwas muss Form in dem von ihm
verlangten Sinn besitzen, um Substanz zu sein. „Es wird notwendig etwas
außer dem Konkreten sein, nämlich die Gestalt und die Form" (Met. Z 8.

1033 b 19). Sie hat einen besonderen ontologischen Status als definitorisches
oder wesentliches Sein. Explizit heißt es, dass eine besondere Form neben
dem Konkreten nicht allen gewordenen Dingen zukommt - so gibt es „wohl
kaum ein Haus neben den Häusern" (B 4. 999b 19).

Die endgültige Form von etwas, seine Wesensbestimmtheit, das Gestaltmuster

und die innere Entelechie ist die entscheidende Instanz für naturhafte

Abläufe. Sie setzt dem jeweiligen Ablauf (Eigenbewegung) ein natürliches

Ziel (Zweck) und löst die partiellen Prozesse aus. Typ und Verlaufsgesetz

der Veränderung wird von der Natur (als Form) desjenigen, was
sich verändert, bestimmt. Anders die technischen Dinge: „formae autem
artificiales accidentia sunt."8

Das künstlich Hervorgebrachte, das Artefakt, entsteht durch menschliche

Einwirkung, wobei diese durch Einsicht geleitet wird. Es ist Resultat
eines gezielten Herstellens, dem ein Wissen zugrunde liegt, eben „techne",
kein theoretisches Wissen. Das Artefakt als solches tritt erst durch menschliche

Formgebung auf. Seine Subsistenz verdankt es allerdings einer
vorausliegenden Substanz, durch die es - mit seiner Existenz - in die Natur
hineinragt.9

Darum gehören die Artefakte nur, was die Materie ausmacht, zu den
Substanzen, soweit es aber die Form betrifft, zu den Akzidentien.10 Sie ist
eine durch Kunst in die Materie eingeführte Form, die zuvor nur im
Verstand des Technikers bestand. Diese Form, die das Artefakt als solches
bestimmt (nämlich als instrumentum), stellt ein Akzidenz dar."

7 Vgl. Marmodoro/PagE: Aquinas on Forms, Substances and Artifacts, 13-15. Die beiden
Autoren diskutieren den Zusammenhang zwischen der Einheit und der Form-Durchwirkt-
heit natürlicher Substanzen im Unterschied zu Artefakten.

8 In Met. 1. 8 lect. 3 n. 1719.

9 Vgl. In de generatione, 1. 1, lect. 9 n. 1719: "Esse autem accidentium praesupponit aliud
esse, scilicet esse subiecti."

10 Vgl. In Perih. 1 lect. 4 n. 54.
11 Vgl. In Met. 1. 8 lect. 3 n. 1719: "Quia solum materia in rebus artificialibus ponitur esse

substantia, formae autem artificialibus accidentia sunt."



Zur Ontologie der Artefakte 377

Man hat Thomas in der herkömmlichen Auslegung so verstanden, als
seien Artefakte nie kraft ihrer Form Substanzen. In der neueren Forschung
haben manche die Lehre modifiziert, dass dies auf alle Dinge, die durch
menschliche Kunst entstehen, ohne Einschränkung zutrifft. Eine genauere
Lektüre ergibt nämlich, dass dies von Thomas nicht per se ausgeschlossen
wird, da er lediglich die technischen Formen als akzidentell bestimmt:
„[Alle] artifiziellen Formen sind akzidentelle [Formen], Denn Kunst wirkt
lediglich ein auf das, was bereits durch Natur als vollständiges Seiendes
konstituiert ist."12

Es scheint Dinge zu geben, die - obwohl sie durch menschliches Zutun
entstehen - durchaus substantielle Dinge sind: Die durch die ägyptischen
Magier hervorgebrachten Frösche, das Brot, das der Bäcker durch Hitze im
Backofen entstehen lässt14, bestimmte chemische Stoffe wie Styropor, das
durch die Verschmelzung anderer chemischer Substanzen aus diesen
„emergiert" und damit eine größere Ähnlichkeit mit dem - aus Wasserstoff
und Sauerstoff - emergierenden Wasser als mit technischen Dingen
aufweist.14 Nach Thomas geht es bei künstlich hervorgebrachten Substanzen
wie Brot oder in ihrer Art veränderte Lebewesen, da sie durch Kunst in der
Kraft der Natur, nicht in Kraft einer äußeren Einwirkung, hervorgebracht
werden, um Dinge, die im Prinzip auch durch natürliche Kräfte entstehen
könnten und die ihre Charakteristik als vorausgesetzte oder emergente
Ganzheiten durch den technischen Eingriff nicht verlieren.^

"Et quia artifex homo per formam artis non producit materiam, sed materia
praesupposita inducit formam artis; forma artis, quae est in mente artificis,
non est similitudo artificiati nisi quoad formam tantum; unde per earn non
cognoscit artificiatum in particulari, nisi formam artificiati per sensum
accipiat."16

12 De principiis naturae, c. 1.

>3 Vgl. S. Th. III q. 75 a. 6.
14 E. Stump, die das Emergenz-Kriterium für die Unterscheidung von natürlichen

Substanzen und Artefakten stark gemacht hat, führt das Beispiel aus der Chemie als Einwand
gegen ihre eigene Position an. Letztlich ist Emergenz nicht hinreichend, die Differenz zu
begründen. Vgl. STUMP, Eleonore: Aquinas. London: Routledge 2003, 44.

x5 Diese Beispiele werden in der neueren Forschung eingehend diskutiert, so z.B. von
ROTA, Michael: Substance and Artifact in Thomas Aquinas, in: History of Philosophy Quarterly

21 (2004), 241-259, der zu folgender Schlussfolgerung kommt: "Any thing produced by
art is an artifact. Art working through its own proper power cannot produce a thing that is a

substance in virtue of its form. But art working through the power of natural principles can,
and does. Therefore some artifacts are substances in virtue of their form." Vgl. ROTA:
Substance and Artifact, 259. Ausführlich diskutiert werden diese „Gegenbeispiel" auch von
Christopher M. Brown, der zu einem ähnlichen Ergebnis kommt. Vgl. BROWN, Christopher M:
Artifacts, Substances, and Transubstantiation: Solving a Puzzle for Aquinas's Views, in: The
Thomist 71 (2007), 89-112.

16 Quodlibet VII q. 1 a. 3 c.



37» Michael Stickelbroek

Die naturhaften Dinge haben lediglich eine einzige substantiale Form, die
in allen Teilen anwesend ist und diese durchwirkt, während ein aus
verschiedenen Teilen zusammengesetztes technisches Gerät offensichtlich
nicht nur eine substantiale Form hat, da dessen integrale Teile ihre eigene
substantiale Form haben müssen. Sie sind eben ein Aggregat verschiedener
substantialer Dinge.17

Weil die Formen der Artefakte keine Substanzen sind, stellen sie auch
kein „Etwas für sich" (aliquid per se) dar und können nicht von dem
konkreten Ding, in dem sie realisiert sind, getrennt werden.18 Und so sagt
Thomas: „Die Form der Artefakte ist nichts anderes als eine gewisse
Ordnung, Komposition und Gestalt."'9

Ihren substantialen Seinsbestand verdanken die durch Technik
konstruierten Dinge jenen Substanzen, die vom Hersteller zu einem Kompositum

zusammengefügt werden. Während diese aber auf einer naturhaften
Form beruhen, die sich der Materie verinnerlicht hat, werden die Komponenten

der technischen Produkte aufeinander abgestimmt, bearbeitet und
ineins gefügt: In ihrem Zusammenhalt werden sie durch chemische oder
mechanische Adhäsionskräfte - als Funktionsgefüge - durch Wirkursäch-
lichkeit bestimmt. Die Schrauben und Nägel, d.h. das Eisen und die Hölzer,

werden derart verbunden, dass sie das Schiff zusammenhalten, dabei
macht sich der Konstrukteur wirkursächliche Adhäsionskräfte zunutze, die
dem hergestellten Gegenstand eine temporal bestehende Komposition
verleihen.20

„Die Form des Hauses, so wie die anderen artifiziellen Formen, ist eine
akzidentelle Form; von daher bewirkt sie nicht das Sein und das Wesen
(species) des Ganzen und jedes einzelnen Teils; und das Ganze ist auch kein
einfachhin Eines (unum simpliciter), sondern eines durch Aggregation".21

So wie die Summe aus Steinen, Zement und Holz noch nicht die Definition
eines Hauses ausmacht, so ergibt ein bloßes Agglomerat bestimmter Teil-

17 Diese Funktion der substantiellen Form, das Ganze der Substanz zusammen zu bringen,

indem sie die materia prima informiert, stellt auch Rota heraus. Vgl. DERS.: Substance
and Artifact, 249: „[...] it is also the form of each of the substance's integral parts. [...] every
integral part of the substance will be informed by its one substantial form." Vgl. ebd., 242h

18 In Met. 1. 8, lect. 3 n. 1719: "Formae artificialium forsitan non sunt substantiae, nec
ipsae sunt aliquid per se; unde separari non possunt."

'9 De operationibus occultis naturae: "Forma artificialium nihil aliud est quam ordo,
compositio et figura."

20 Vgl. S.c.G. 1. 3 c. 65 n. 6: "Artificialia autem conservantur in esse virtute naturalium:
sicut domus per soliditatem lapidum." Was den Zerfall des künstlichen Kompositums
betrifft, vgl. Super Sent. 1. 4 d. 44 q. 1 a. 1 c 2 ad 4; vgl. auch 1. 2 d. 18 q. 1 a. 2 c.

21 Q.D. De an. a. 10 ad 16: "Forma domus, sicut et aliae formae artificiales, est forma acci-
dentalis; unde non dat esse et speciem toti et cuilibet parti; neque totum est unum simpliciter,

sed unum aggregatione."



Zur Ontologie der Artefakte 379

Substanzen oder bestimmender Formen noch kein „per se unum".22 Daher
findet sich im Hergestellten als solchen - obwohl natürliche Substanzen
zugrunde liegen - nicht schon jene definierbare Einheit, um die es Aristoteles

in den Substanzbüchern der Metaphysik geht. Was der Mensch
herstellt, besitzt zwar - ihm durch „téchne" verliehene - Eigenschaften, aber
keine durch sich selbst begründete Einheit. Die technischen Dinge
gewinnen nur eine gewisse Einheit aus der geplanten Aggregation von Materie,

die durch wirkursächliche Kräfte zusammengehalten wird: Gewiss
besitzt das Haus eine „Form", die dem Konzept des Architekten entspringt;
diese führt aber im Effekt nicht zu einem Ganzen, das einfachhin eins
wäre. In einer bloß funktionalen Einheit werden die einzelnen Teile nicht
- so wie bei den Lebewesen - zu einem Ganzen integriert, sondern sie
behalten ihre Proprietäten und ihre eigenen kausalen Potenzen.

Dabei ist es dem Eisen und dem Holz mit ihrer je eigenen Wesensform
gleichgültig, dass sie im Hinblick auf einen bestimmten Gebrauch zu
einem ihnen äußerlich bleibenden Konglomerat miteinander verschränkt
werden: Will man etwas über die „Natur" des Schiffes wissen, muss man -
so sagt Thomas - auf die Teile schauen, aus denen es - und auf die Weise,
wie es aus ihnen - zusammengefügt wurde.23

Allerdings müssen technische Dinge irgendwie „eins" sein in dem Sinn,
dass die Teile eines Artefakts sich in ihren Teilfunktionen zu einem Ganzen

zusammenschließen, um die Funktionserfüllung, zu der es dient, zu
gewährleisten. Im Hinblick auf die Erfüllung seiner Funktion bildet es
daher mehr als ein Konglomerat von Wissenselementen.24

Die einzelnen Teile, die in das technische Gerät eingehen, müssen auf
den Gebrauch, zu dem dieses dienen soll, abgestimmt sein. Darum weisen
die angefertigten Dinge eine Adäquanz ihrer Komponenten auf. Die
Materialien müssen eine gewisse Disposition mitbringen, eine Eignung, die es

für den Menschen möglich macht, das Gerät für bestimmte Operationen
zu gebrauchen: So kann man aus Papier keine Schere machen.

„Sie werden aber so wegen eines Zweckes disponiert, und die materiellen
Prinzipien müssen dieser Disposition, die der Zweck verlangt, entsprechen,
wie sich an der Schere zeigt [...]."25

22 Vgl. In Met. 1. 7 lect. 4 n. 1340: "Aut etiam non sufficit quod sit unum per colliga-
tionem; sicut haec ratio non esset definitio domus, si dicerem, quod domus est lapides et
cementum et ligna. Sed tunc ratio significans unum erit definitio, si significet unum aliquod
illorum modorum, quorum quoties unum per se dicitur."

23 Vgl. In Met. 1. 3, lect. 8 n. 426; vgl. 1. 5, lect. 7 n. 851.

24 Auf diese externe Bestimmung des Artekfakts weist Hans Poser hin. Vgl. POSER, Hans:
Homo Creator. Technik als philosophische Herausforderung. Wiesbaden: Springer VS 2016, 89.

25 Vgl. In Phys. I. 2 lect. 15 n. 272: Vgl. In Phys. 1. 2 1. 15 n. 4: "Et sicuti est in domo,
similiter est in omnibus aliis, in quibuscumque contingit agere propter aliquid: in omnibus
enim huiusmodi non consequuntur dispositiones generatorum aut factorum sine principiis
materialibus, quae habent necessariam materiam, per quam apta, nata sunt sic disponi. Non



380 Michael Stickelbroek

2.2.2 Das „Wesen" der Artefakte - ihr quod quid erat esse

In Met. A 9 (1075a 2ff.) spricht Aristoteles vom Kunstwissen als oüaia und
to ri év Eivat der Artefakte: „Doch bei manchen ist ja die Wissenschaft die
Sache selbst. Bei den hervorbringenden Wissenschaften ist dies das Wesen
ohne den Stoff und das Sosein [...]." Diese Aussage steht in einem Kontext,
der durch die Bestimmung des Göttlichen als noesis noeseos (Wissen des
Wissens), aus der sich verschiedene, von Aristoteles aufgeworfene Aporien
ergeben, abgesteckt ist.

Grundlegend für den Kommentar des Aquinaten ist die wissenschaftstheoretische

Unterscheidung zwischen scientia practica und ars, die den
Focus sogleich auf den Übergang von beiden werfen lässt:

„In gewissen Dingen ist die gekannte Sache dasselbe wie die Wissenschaft.
Und dies erweist er (Aristoteles), indem er die Wissenschaft teilt: Denn die
eine Wissenschaft ist herstellend, die andere ist spekulativ. In den
herstellenden Wissenschaften aber ist die Sache, sofern sie ohne ihre Materie
aufgefasst wird, selbst die Wissenschaft. Wie es klar ist, dass das Haus ohne
Materie, sofern es im Geist des Baumeisters besteht, die Baukunst selbst ist;
und ähnlich ist die Gesundheit im Geist des Arztes die Heilkunst selbst. Und
so ergibt sich, dass die herstellende Kunst nichts anderes ist als die Substanz
des hergestellten Dinges und sein ,Was-es-ist-dies-zu-sein' (sein Wesen).
Jeder Künstler nämlich schreitet zum Werk, indem er anschaut, was es ist,
das er herzustellen beabsichtigt."26

Nach Thomas lassen sich die Wissenschaften ganz allgemein in herstel-
lend-praktische und spekulative einteilen. Während die spekulativen, allen
voran die Metaphysik, das von Natur vorgegebene Wesen der Dinge
betrachten, bringen die letzteren ihre Gegenstände allererst hervor. Als
Prototyp dessen, was „ars" ausmacht, mögen die Architektur, die Schiffsbaukunst

und die Medizin gelten, die - ausgehend von dem, was die Natur tut
- etwas kreieren, was um des Menschen willen da ist und ihm einen
Nutzen bringt.

tarnen res factae aut generatae sic disponuntur propter hoc, quod prineipia materialia sunt
talia, nisi sicut ly propter dicit causam materialem; sed sie disponuntur propter aliquem fi-
nem, et prineipia materialia quaeruntur ut sint apta huic dispositioni, quam requirit finis, ut
patet in serra. Est enim serra huiusmodi, idest talis dispositionis aut formae: quare oportet
quod sit talis, idest ut habeat talem materiam: et est huiusmodi, idest talis dispositionis aut
formae, propter hoc, idest propter aliquem finem."

26 In Met. 1. 11 n. 2619: "Deinde cum dicit an in quibusdam solvit positas obiectiones, di-
cens, quod in quibusdam res scita idem est quod scientia. Et hoc manifestât dividendo
scientiam: nam scientia alia est factiva, et alia speculativa. In factivis autem scientiis, res
scita sine materia accepta, est ipsa scientia. In factivis autem scientiis, res scita sine materia
accepta, est ipsa scientia. Sicut patet, quod domus sine materia, prout est in mente aedifi-
catoris, est ipsa ars aedificativa; et similiter sanitas in mente medici est ars medicativa. Et sie

patet, quod ars factiva nihil aliud est quam substantia rei factae, et quod quid erat esse eius.
Omnis enim artifex procedit in opus ex eo quod considérât quid est quod operari intendit."



Zur Ontologie der Artefakte 381

Aber auch für die Kunst und die Praxis gibt es einen „theoretischen"
Erkenntnismodus, in dem wir nicht nur etwas herstellen, sondern
wissenschaftlich darüber befinden, was, wie und wozu wir es herstellen (scientia
practica): Diese Weise der Erkenntnis von Dingen, die angefertigt oder als

Akte durch Handeln hervorgebracht werden, heisst „operabilia modo spe-
culativo considerare".27 Damit werden Strukturen der Praxis erklärt, ohne
letztere damit in Theorie aufzulösen. Das Einzelne, von dem es keine
Wissenschaft geben kann (dieses Haus oder dieses Schiff) kann nur bis zu
einem gewissen Grade in eine „praktische Wissenschaft" einbezogen werden.

Diese ist für die Herstellung des konkreten Objektes auf die mit der
konkreten Erfahrung einhergehende ars angewiesen, die zum operatum
oder zum Artefakt führt, das singulär ist.

Ein zweites muss in dem Text beachtet werden: die Wendung „sine
materia accepta": Man kann das, was der Mensch zu seinem Gebrauch
herstellt, ohne seine materielle Realisation, z.B. als Bauplan, den sein
Konstrukteur entwirft, betrachten. Unter diesem Aspekt wäre es mit der scientia

selbst identisch. Der Kommentar spricht hier, Aristoteles folgend, von
der quiditativen Bestimmtheit (quod quid erat esse) oder dem Wesen der
hergestellten Dinge. Dass Thomas den Artefakten an dieser Stelle
überhaupt ein „Wesen" zuschreibt, wird auf der Linie eines theoretischen
Erkenntnismodus in der scientia factiva verständlicher. Schließlich sagt er ja,
indem er die Terminologie von „substantia" und „quod quid erat esse"

verwendet, dass die scientia, aus der die res scita sine materia accepta
hervorgeht, gewissermaßen selbst als deren Substanz oder Wesen angesehen
werden kann: „Ars factiva nihil aliud est quam substantia rei factae."28 So

wie das Haus dem Entwurf des Architekten und das Schiff dem Plan seines
Baumeisters entspringen, so finden alle vom Menschen hergestellten Dinge

ihren Ursprung als solche in der „Kunst" ihrer Konstrukteure, die
vorgibt, wie bestimmte Materialien angeordnet werden müssen, damit sie zu
einem „Ziel" dienlich sind. Sofern der Plan die Dinge auf dieses Ziel, z.B.
das „Wohnen" hinordnet, liegt in der entwerfenden Kunst (ars factiva)
auch ihr Wesen.

Weil das „Haus ohne Materie" als Plan im Intellekt des Architekten
immer noch eine ars aedificatora bleibt, ein Entwurf, der auf die herstellende
Realisierung hingeordnet ist, liegt hier nur eine teilweise Analogie mit dem

göttlichen Wissen vor. Bei der Betrachtung des von der Materie losgelösten
Objektes geht es um ein praktisch relevantes „Wesen", das - einer prak-

27 S.Th. I q. 14 a. 16. Vgl. dazu: HEDWIG, Klaus: Über die Theorie der Praxis, in: Ders.:
Circa Particularia. Studien zu Thomas von Aquin (hrsg. von Manfred Gerwing). Regensburg:
Pustet 2015, 129-145.

28 Ähnlich heißt es dazu bei POSER: Homo Creator, 87: „Ein Artefakt lässt sich deshalb
kennzeichnen als ein materialisiertes Wissen."



382 Michael Stickelbroek

tischen Wissenschaft entspringend - die „substantia rei factae" oder genereller

die „ars aedificatora" ist.
Im Hinblick auf die Formbestimmtheit soll aber auch die Differenz zu

den Naturdingen noch deutlicher herausgearbeitet werden: In den Dingen,
die uns in der Welt umgeben, konstituiert sich das Wesen als Einheit von
Teilen oder Konstitutionsprinzipien, von Form und Materie. In dem, was
die Natur vorgibt, handelt es sich um wesentliche oder metaphysische Teile,

die aufeinander angewiesen und nicht abtrennbar sind. So ist der Mensch

nur wirklich als Einheit von Leib und Seele. Von „Seele" kann man
überhaupt nur sprechen, wenn auch ein hochstufiger organischer Körper gegeben

ist, in dem sich die formend-aktuierende Lebenskraft der Seele - der
prima entelecheia - entfalten kann. Die Gesten des Leibes sind der vermittelte,

aber unabtrennbare Ausdruck der Seele und umgekehrt.
Eine ganz andere Form der „separatio" von den materiellen Baustoffen"

ist bei den vom Menschen entworfenen und fabrizierten Gegenständen
möglich: Hier hat die „res scita sine materia accepta" die Bedeutung, dass
das Verhältnis von Form und Materie in den technologischen Wesenheiten
in verschiedener Hinsicht offener angelegt ist. Man kann ein Haus aus
Steinen, Holz oder Lehm bauen, wobei dessen Einheit akzidentell bleibt. Die
Steine tragen, sofern sie Steine sind, nicht innerlich, sondern nur äußerlich
funktional die Form des Gebäudes. Sie sind keine metaphysischen Teile; und
als physische bleiben sie das, was sie für sich sind: Erde.

Aus erkenntnistheoretisch-logischer Rücksicht könnte man sagen, dass

im organischen Teil eines Naturdinges das Ganze wesentlich angelegt und
erkennbar ist, während die Teile eines Artefaktes nur integral auf das Ganze

verweisen - sie wären ein semiotisches Zeichen oder - sofern sie eine
bestimmte Funktion erfüllen - Instrumente. Auch was die Prozesse der
Herstellung betrifft, so gelten hier ähnliche Unterschiede, denn diese
verlaufen in der Natur weitgehend entelechial intrinsisch - ihrer inneren En-
telechia entsprechend -, bei den Artefakten hingegen planend-konstruie-
rend und extrinsisch.

In ein technisches Gerät geht eine Naturform (z.B. Eisen) mit ein, der
aber eine künstliche Form (Rad, Säge) aufgesetzt wird, die dessen Zweck
oder Funktion bestimmt. Diese Naturform liegt ihnen zugrunde. Deshalb
haben die Artefakte einen „Naturanteil", der mit anderen Formen interferiert.

Dabei bilden die hinzugefügten Formen nur eine „akzidentelle
Einheit", durch die dann die Funktion des Gegenstandes festgelegt wird.

Rückgebunden an einen Naturbestand, gehen Artefakte in dem, was sie
darstellen und vermögen, auch nicht über die Ordnung der Natur
hinaus.29 Werden sie am Ende korrumpiert und finden ihr Vergehen, weil
der Zahn der Zeit an allem nagt (was sich bei der Technik meist noch

29 Vgl. De potentia q. 3 a. 8 ad 5.



Zur Ontologie der Artefakte 383

schneller auswirkt), dann fallen die Dinge, die in der Technik ihren
Ursprung fanden, wieder auf diese naturhafte Form zurück.30

2.3 Der Unterschied im Hinblick auf das Bewegungsprinzip

2.3.1 Selbstbewegung bei den natürlichen Substanzen

Die Natur ist das „Prinzip von Bewegung und Ruhe, wobei dieses Prinzip
per se, nicht akzidentell im Ding anwesend ist" (Phys. II 1. 1192 b 21). Für
Thomas heißt dies: „In nichts anderem unterscheidet sich die Natur von
der Kunst, als dass die Natur das intrinsische Prinzip' (der Bewegung), die
Kunst aber ein äußerliches Prinzip istZ'31 Die Bewegung und ihr Prinzip
besitzen demnach eine wichtige metaphysische Bedeutung. Darum kann
Thomas sagen:

"Natura nihil aliud est quam principium motus et quietis in eo in quo est

primo et per se et non secundum accidens."32

Was Bewegung ist, exemplifiziert Aristoteles vornehmlich am Vorgang des
Wachsens (Met. A 4. 1014b 16-26): Der Organismus ist eins im Sinne von
Kontinuität und Quantität. Er reflektiert auf das Woher der primären
Bewegung, das in jedem kraft physis existierenden Ding als solchen vorhanden

ist, was nicht heißt, dass jede Bewegung, die man auf dieses Prinzip
zurückführen kann, von dem betreffenden Organismus selbst initiiert wird
und somit „Selbstbewegung" ist. Doch umgekehrt gilt: Zur Selbstbewegung
fähig sind nur Dinge, die eine Natur besitzen (Phys. VIII 6. 259 b 6f.; vgl. 4.

254 b 14-17). Dagegen wird die „Selbstorganisation" in Artefakten extern
induziert - durch die Intelligenz des Menschen. Die bestehende Substanz
ist für alle Abläufe - außer Entstehen und Vergehen - das Zugrundeliegende.

Die entelechialen Vollbringungen (npcorq evteàexekx) von Organismen
(Wachstum, Stoffwechsel, Selbstorganisation) sind „Wechsel an etwas".33

Wachstum ist nicht eigentlich Selbstbewegung, sondern Eigenbewegung,
die der Organismus unter Integration von Materie als dem „Woraus" des
Wachstums vollzieht. Die physis überführt seine aggregative Körpermaterie

in Einheit und Identität als ein bestimmtes „Dieses" (to5e ti).

3° Diese Hinweise verdanke ich Herrn Klaus Hedwig, Kerkrade.
31 Vgl. In Phys. 1. 12 lect. 14 n. 268: "In nullo enim alio natura ab arte videtur differre, nisi

quia natura est principium intrinsecum, et ars est principium extrinsecum."
V- In Phys. 1. 2 lect. 1 n. 145.
33 Vgl. In Phys. 1. 8 lect. 4 n. 999; vgl. ebd., n. roo2: Hier sagt Thomas, dass es sich dabei

um rein natürliche Bewegungen handle. Die Eigenbewegungen der Lebewesen (die nicht der
Erfassung eines Objektes und dem Streben folgen) sind die Verdauung und die darauf
folgenden Veränderungen im Körper. Wo es aber um Selbstbewegung im eigentlichen Sine geht,
heißt es (ebd.): "Cum dicimus animal movere seipsum, non intelligimus hoc de quolibet motu,

sed de motu locali, secundum quem animal movet seipsum per apprehensionem et appe-
titum."



384 Michael Stickelbroek

Die Beziehung der Bewegung zu ihren Termini (bestimmte Zustände
oder Begrenzungen) ist bei den Naturdingen eine intrinsische. Im Vollzug
der Eigen- und auch der Selbstbewegung ist immer der Organismus als

ganzer engagiert. Diese Vollbringung ist die primäre Bedeutung von Einssein

überhaupt; dagegen lassen sich die Aktivitäten lebloser Körper
zusammensetzen, indem sie ineinander greifen. Man kann hier z.B. an ein
Uhrwerk denken, bei dem die Zahnräder die Bewegung von einem zum anderen

übertragen, bis schließlich der Uhrzeiger bewegt wird.

2.3.2 Das externe Bewegungsprinzip der Artefakte

Es gibt primäre Bewegungen, die auch von den Artefakten vollzogen werden,

jedoch nicht, sofern es sich um einen Gebrauchsgegenstand handelt,
sondern nur qua Materie: Das Eisen und der Stein fallen nach unten, das

Holz steigt im Wasser nach oben. Im Unterschied zu lebendigen Dingen
entfaltet sich das Holz nicht von selbst zu einem Schiff; letzteres ist das

Resultat eines technischen Prozesses, in dem der Mensch sich die
Eigenschaften des Materials zunutze macht, um Fortbewegung und Transport
zu ermöglichen. Dass das Schiff sich dann durchs Wasser bewegt, ist eine
dem Holz als sölchem fremde Bewegung, die ihre Ursache im Zusammenspiel

der technischen Form mit externen Wirkursachen findet.
Für Aristoteles liegen den Dingen, die technisch hergestellt werden,

jene Dinge, die von Natur aus sind - auch in ihren Bewegungstendenzen -
voraus. Thomas kommentiert dies so:

"Naturalia differunt a non naturalibus inquantum habent naturam; sed non
differunt a non naturalibus nisi inquantum habent principium motus in seip-
sis."34

Was von sich aus da ist, bildet den Seinsgrund der technischen Produkte.
Wenn der Mensch daran geht, etwas nach eigenem Plan zu konstruieren,
geht er dabei so vor, wie die Natur es täte, würde sie dieses Gerät als ihr
Produkt hervorbringen. Thomas greift auf das Beispiel des Schiffes zurück,
um den Vorgang zu erklären:

„In nichts anderem nämlich scheint sich die Natur von der Kunst zu
unterscheiden, als dass die Natur das intrinsische und die Kunst das extrinsische
Prinzip ist. Wenn nämlich die Schiffsbaukunst dem Holz intrinsisch wäre,
würde das Schiff von Natur aus gemacht, wie es auf seine Weise durch die
Kunst geschieht. Und dies ist offensichtlich der Fall bei der Kunst, die in dem
ist, was bewegt wird, sei es denn akzidentell, wie bei dem Arzt, der sich
selbst behandelt: Dieser Kunst kommt die Natur am meisten gleich. Daher
zeigt es sich, dass die Natur nichts anderes ist als die ratio einer gewissen
Kunst, nämlich der göttlichen, die den Dingen eingelassen ist, und durch die
jene Dinge auf ein bestimmtes Ziel hin bewegt werden: So wie wenn der

34 In Phys. 1. 2 lect. 1 n. 145; vgl. n. 146.



Zur Ontologie der Artefakte 385

Schiffsbauer den Hölzern mitteilen könnte, dass sie aus sich selbst bewegt
würden, um die Form des Schiffes einzuführen. Zuletzt aber sagt er
(Aristoteles), dass die Natur offenbar Ursache ist und dass sie um willen von
etwas wirkt."35

Es wäre höchst verfänglich, die Natur gemäß dem Paradigma der Kunst
oder Technik verstehen zu wollen. Die Natur ist nicht das Produkt einer
Ingenieurskunst. Kunstdinge, Artefakte, werden von einem anderen
gemacht; Naturdinge, Lebewesen wachsen dagegen - sie entwickeln ihre Form
aus sich selbst.

Der Idee des Thomas von Aquin, die Natur sei sozusagen ratio artis
divinae, indita rebus, - also „der den Dingen eingegebene Plan göttlicher
Kunst" - meint ja nun gerade, die Natur werde selber zum Urheber von
Wirkungen, die den Anschein von intelligenter Planung machen. Thomas'
Natur ist kein Kunstwerk, kein Artefakt, sondern selber göttliche
Kunstfertigkeit, die den Naturdingen eingegeben ist; dadurch vermögen diese
aus eigener Wirkkraft das von der göttlichen „Kunst" Intendierte
hervorzubringen

Das wichtige metaphysische Prinzip: Omne quod movetur, ab alio mo-
vetur, findet nur bei natürlichen Substanzen, und hier wieder in erster
Instanz bei lebenden Wesen, eine gewisse Einschränkung. Ihre leiblichen
Vollbringungen, ihr Wachstum, aber auch ihre Ortsbewegungen werden
von ihrer Seele, die zuerst im Akt ist, bewirkt.

„Und zuerst sagt er von den Dingen, die von sich selbst bewegt werden (so
wie die Lebewesen, die sich selbst bewegen), dass sie gemäß der Natur
bewegt werden. Dies beweist er dadurch, dass sie von einem intrinsischen
Prinzip bewegt werden: von jenen sagen wir, dass es von der Natur bewegt
wird, deren Bewegungsprinzip in ihnen liegt. Daher ist es offensichtlich, dass
die animalische Bewegung, durch die es sich selbst bewegt, verglichen mit
dem ganzen Lebewesen, naturhaft ist: Weil sie von der Seele kommt, die die
Natur und die Form des Lebewesens ist."36

35 In Phys. 1. 1 lect. 14 n. 268: "In nullo enim alio natura ab arte videtur differre, nisi quia
natura est principium intrinsecum, et ars est principium extrinsecum. Si enim ars factiva na-
vis esset intrinseca ligno, facta fuisset navis a natura, sicut modo fit ab arte. Et hoc maxime
manifestum est in arte quae est in eo quod movetur, licet per accidens, sicut de medico qui
medicatur se ipsum: huic arti enim maxime assimilatur natura. Unde patet quod natura nihil
est aliud quam ratio cuiusdam artis, scilicet divinae, indita rebus, qua ipsae res moventur ad
finem determinatum: sicut si artifex factor navis posset lignis tribuere, quod ex se ipsis mo-
verentur ad navis formam inducendam. Ultimo autem epilogando dicit, manifestum esse
quod natura sit causa, et quod agat propter aliquid."

36 In Phys. 1. 8 lect. 7 n. 1023: "Et primo dicit de iis quae moventur a seipsis (sicut sunt
animalia, quae movent seipsa), quod moventur secundum naturam. Quod probat per hoc
quod moventur a principio intrinseco: illa autem dicimus a natura moveri, quorum principium

motus in ipsis est. Unde manifestum est quod motus animalis, quo movet seipsum, si

comparetur ad totum animal, est naturalis: quia est ab anima, quae est natura et forma
animalis."



386 Michael Stickelbroek

Während sie das Prinzip ihrer Bewegung in sich selbst tragen, bleibt es
den technischen, vom Menschen hergestellten Dingen äußerlich. Werden
sie bewegt, so handelt es sich immer um Fremdbewegung, um ein Bewegtwerden

von außen. Auch das Ziel ihrer Bewegung ist nicht - wie bei den
Organismen - Selbstverwirklichung, sondern liegt außerhalb von ihnen.

2.4 Der Unterschied von Hervorgehen durch Fortpflanzung (physische
Spontaneität) und Gemachtwerden

Naturdinge gehen durch physis hervor. Sie besitzen eine physische
Spontaneität. Am Ende des VII. Buches der Metaphysik (Z) stellt Aristoteles
deutlich heraus, dass nur solche Dinge (materielle) Substanzen im vollen
Sinne des Wortes sind, die durch physis zustande kamen. Ihre primäre
Ursache des Seins (dasjenige, was sie zu Substanzen macht) ist mit
„physis" zu bezeichnen. Substanz ist nach Met. H nur, was physis zustande
bringt (H 3.1043 b 18-23).

Wo Substanzen neu entstehen oder vergehen, liegt eine Bewegung eigener

Art vor: Beim Hervorgehen ist die bewegende Ursache ein aktuell
Existierendes, in dem die entsprechende Form bereits wirklich ist. Entsteht
etwas substantiell neu, so wird das jeweilige materielle Substrat übergangslos

zu seiner Wesensbestimmtheit überformt. Dabei muss die substantielle
Bestimmtheit von Anfang an irgendwie dasein, sonst würde keine Entwicklung

der Substanz anheben. Ein der Entwicklung vorausgehender Prozess,
bei dem die Endform erworben werden müsste, ist ausgeschlossen.
Substanz kennt kein Mehr oder Weniger. Werden und Vergehen einer
Substanz ist keine Veränderung an einem schon bestehenden Substrat (These
der Materialisten), denn sonst wären Substanzen nur wechselnde Aggregatzustände

an einer kosmischen Masse.
„Das Eigentümliche der Substanz ist daraus zu begreifen, dass vorher

notwendigerweise eine weitere Substanz der vollendeten Wirklichkeit nach
existieren muss, welche hervorbringt - wie etwa ein Tier, wenn ein Tier
entsteht" (Met. IL 9. 1034 b 16-18). Bewegende Ursache dafür, dass eine
werdende Materie zur gleichen Form entwickelt wird, ist - wenn etwas aus
Natur wird - ein Ding, das die betreffende Form bereits wirklich besitzt. Bei
Thomas wird dies folgendermaßen ausgeführt:

"Sufficiens autem est in praedictis generans ad faciendum similitudinem specie;

et est sufficiens ponere causam speciei in materia, idest quod illud quod
facit hoc generatum consequi talem speciem non sit species extra materiam,
sed species in materia."3?

Damit ein natürliches Wesen durch Fortpflanzung (Zeugung) zu sein
anfängt, muss das hervorbringende Individuum ein Gleichnis seiner species

37 In Met. 1. 7 lect. 7 n. 1434.



Zur Ontologie der Artefakte 387

in dem neu entstehenden Wesen hervorbringend8 Diese Form des
Entstehens (bei der Erzeugung eines Lebendigen) ist dann gegeben, wenn die
substantielle Form in eine neue Materie eintritt, um sie sich anzueignen.39

Artefakte entstehen nicht aufgrund der Spontaneität einer species,
vielmehr liegt die Ursache „in dem, der sie macht, ihnen gewissermaßen äußerlich,

aber nicht intrinsisch im Gemachten".40 Dies hängt damit zusammen,
dass das „facere" immer ein actus transiens ist, der eine äußere Materie
bearbeitet. Anders als bei der natürlichen operatio der Fortpflanzung wird
der Materie ja keine Form mitgeteilt, die ihr selbst zu eigen und innerlich
würde. Und während die Materie der natürlichen Substanzen eine aptitudo
ad formam besitzt, so dass sie durch die Form, die in einem anderen
bereits besteht (agens naturale), in den Akt überführt werden kann, ist dies
bei Kunstprodukten nicht der Fall:

"Differentia tarnen est inter materiam naturalium et artificialium: quia in
materia rerum naturalium est aptitudo naturalis ad formam, et potest reduci
in actum per agens naturale; non autem hoc contingit in materia
artificialium."41

"Formae enim proprie non fiunt, sed educuntur de potentia materiae, in-
quantum materia quae est in potentia ad formam fit actus sub forma."42

Der Hersteller macht nicht die Materie, auch nicht die Form, das, was das

Ding ist, nur per accidens. Er macht nur das compositum. Die Form zeigt
sich erst am Resultat.

In dem, was sie sind und realisieren, gehen technische Dinge nicht aus
physis hervor, genauso wenig wie sie durch physis bewegt werden. Im Falle

von technischen Herstellungsprozessen ist die herzustellende Form ein
Konzept im Verstand des Menschen. Dieses existiert solange nicht, als es

nicht an einer Materie durch Bewegungen, die in ihr verursacht werden,
realisiert wird: "Die Formen, die im Verstand des Menschen sind, bringen
die Kunstdinge nicht aktiv hervor, sondern nur mittels des Willens und
der bewegenden Kraft und natürlicher Organe sowie technischer
Instrumenten."48 Darum Fängt das Haus, „das ohne Materie in der Seele ist [...]
auf andere Weise zu entstehen an als durch Vergehen und Fortpflanzung
[...] - durch Erfindung".44

38 S.c.G. 1. 2 cap. 87 n. 5.
39 Vgl. S.Th. 1 q. 76 a. 4 c. Dieser Aspekt der Entstehung von naturhaften Dingen durch

generatio wird auch von Marmodoro und Page herausgearbeitet. Vgl. dies.: Aquinas on
Forms, Substances and Artifacts, 16-19.

40 Vgl. In Ethic. 1. 6 lect. 3 n. 1155: "[.-1 non est in facto tamquam intrinsecum."
41 In Met. 1. 7 lect. 8 n. 1442.
42 In Met. 1. 7 lect. 7 n. 1423.
43 De potentia q. 6 a. 3 ad 3.
44 In Met. 1. 12 lect. 3 n. 2448.



388 Michael Stickelbroek

Bei den beseelten Dingen wird die Materie wegen der in ihr existenten
Form durch sich selbst bewegt. Im Samen steckt schon eine virtus forma-
tiva, die die Gestaltwerdung des Ganzen verursacht und antreibt: ein aktives

intrinsisches Bewegungsprinzip, aus dem die Vollgestalt sich entfaltet.
Dagegen wird die Materie des Hauses von einem externen Prinzip zu ihrer
„Form" bewegt.45

Die Artefakte sind ein Instrument in der Hand ihres Nutzers und sind
darum auch in ihrem Wirken von ihm abhängig. Sie müssen wirkursächlich

durch eine ihm äußerliche Kraft (Pflug, Schere, Messer) auf ein Ziel
hin bewegt werden, zu dem der Mensch sie einsetzt.

2.5 (species-)immanente Teleologie und externe Finalitäten

Die Natur qua Form bildet die formale bzw. finale Ursache eines Dinges
und stellt seine Bewegungsursache dar. Die Bewegungen der physis, ihr
Entstehen und Vergehen, werden von Aristoteles am Leitfaden der vier
Ursachen erklärt. Dabei nimmt die Formursache, die bei den Naturdingen
mit der Finalursache übereinkommt, eine herausgehobene Stellung ein.46

jedes Lebewesen sucht der Wirklichkeit nach das zu sein, was es der
Möglichkeit nach schon ist. Ist das Prinzip seiner Bewegung in ihm selbst
anwesend, so wird das Lebewesen, ohne etwas Weiteres zu bedürfen, von
sich selbst als Möglichkeit und Materie zu sich selbst in Wirklichkeit, d.h.
es wird sich zu seiner Vollgestalt hin entfalten. Thomas spricht hier vom
„terminus motus", der das Ziel der eigenen Entwicklung des Lebewesens in
seiner Vollgestalt bietet.47 Daher ist der Organismus beständig beides: das
wirkliche Lebendige, da er durch sein immanentes Prinzip schon ist, und
auch selbst die Möglichkeit davon.48 Wo die letztere aufhört, erlischt auch
seine Lebenskraft. Der Vorrang der Form rechtfertigt eine qualitative Sicht
der Dinge, die sich in deren Teleologie (natürliche Bewegungen)
ausspricht.49

45 Vgl. In Met. 1. 8 lect. 8 n. 1447.
46 Vgl. Craemer-RUEGENBERG, Ingrid: Die Naturphilosophie des Aristoteles. Freiburg: Verlag

Karl Alber 1980, 65: „[...] ist die endgültige Form von etwas, seine Wesensbestimmtheit, das
Gestaltmuster [...] die entscheidende Instanz für naturhafte Abläufe: von ihr hängt ab, was
überhaupt mit einem Ding geschehen kann, sie setzt dem jeweiligen Ablauf in der Regel sein
natürliches Ende (.Zweck')."

47 Vgl. In Phys. 1. 5 lect. 1 n. 642: "[...] illud in quo est motus, novetur: terminus autem
motus neque movet neque movetur: sive terminus motus sit species, idest qualitas, ut in
alteration: sive sit locus, ut in motu locali." Ein solches Ziel der Bewegung haben wir auch
bei der Hervorbringung eines neuen Lebewesens durch Fortpflanzung. In diesem Fall
geschieht die Bewegung in einem Augenblick (in instanti) und der terminus motus besteht
darin, dass die lebendige Substanz zu sein anfängt. Vgl. In Phys. 1. 6 lect. 8 n. 834: „Si ergo ge-
neratio dicatur ipsa inceptio essendi, sic est terminus motus, et sic est in instanti."

48 Vgl. Phys. A 6. 261a; vgl. In Phys. 1. 8 lect. 14 n. t094
49 Vgl. In Phys. 1. 2 lect. t3 n. 258: "Causa finalis invenitur in iis quae fiunt et sunt a

natura, natura scilicet propter aliquid opérante."



Zur Ontologie der Artefakte 389

Ein entscheidendes Kriterium natürlicher Substanzen muss hier noch
angeführt werden: Dass sie um ihrer selbst willen bestehen. Der im Wald
wachsende Baum und das Rind sind nicht dazu da, von uns verheizt bzw.

gegessen zu werden; sie sind qua Natur nicht auf einen außer ihnen
liegenden Zweck hingeordnet. Sie haben keine äußere, sondern eine innere
Zweckbestimmung.5° A fortiori gilt dies vom Menschen.

Ganz anders bei den Artefakten: So wie sie kein „Etwas für sich selbst"
darstellen?1, so liegt in ihnen auch keine innere Zweckbestimmung; sie sind
hingeordnet auf ein Ziel, das außerhalb ihrer selbst liegt. Ihre „Form"
bleibt ihnen - im Unterschied zu den von Natur aus Seienden - äußerlich,
denn sie liegt im hervorbringenden Verstand ihres Konstrukteurs, des
Technikers oder Baumeisters, und sie wird durch ihre „Bedeutung", die sie für
den Menschen haben, bestimmt. Insofern sind sie nur bestimmbar durch die
Funktion, die sie für den Menschen erfüllen.

„Der Gebrauch ist es, aufgrund dessen das Artefakt da ist."?2 Technisch
hergestellte Dinge sind Gebrauchsgegenstände - nicht mehr und nicht
weniger. Sie sind auch nur ex proportione finis, d.h. aus der Relation auf ihren
Gebrauch, zu verstehen.??

"Quod nos utimur omnibus quae sunt secundum artem facta, sicut propter nos
existentibus. Nos enim sumus quodammodo finis omnium artificialium."?4

Diese anthropologische Konnotation der Technik will immer beachtet sein:
Sie ist wegen des Menschen und um des Menschen willen da. Ihre
Sinnbestimmung und ihr Zweck liegen einzig in dem, was der Mensch mit ihnen
anfängt. Das Fahrzeug, das sich fortbewegt, verwirklicht damit kein in ihm
liegendes Ziel. Aus dem Auto steige ich nach Erreichen des Zielortes
einfach aus und lasse es zurück. Dagegen kann ich meinen Körper nicht
einfach verlassen, um fürderhin ohne ihn meine Pläne zu verwirklichen.

Artefakte haben kein eigenes Prinzip der Bewegung in sich, sondern
außerhalb ihrer selbst, so sagten wir. Artefakte der modernen technischen
Welt (Uhren, Autos, Regelkreise) vollziehen zwar eine Eigenbewegung;
diese findet ihren Ursprung jedoch nicht in ihnen selbst und verwirklicht
auch keine in ihnen selbst gelegene Zweckbestimmung. Sie werden durch
äußere Wirkursachen angetrieben und dienen einem Zweck, den der
Mensch mit ihnen verfolgt. Was menschliches Fferstellungswissen zu
realisieren sucht, liefern Kalküle, Strategien, Reproduktionen und Kommerzialisierungen,

die den Dingen selbst äußerlich bleiben. Externe Zweckbe-

5° Vgl. Craemer-RüEGENBERG: 47: „Der Zweck der Entstehung eines Lebewesens ist
sicherlich die volle Ausforung seiner Endgestalt."

?' Vgl. In Met. 1. 8 lect. 3 n. 1719: "[...] nec ipsae sunt aliquid per se."
?2 Vgl. In Phys. 1. 2 lect. 4 n. 173: "[...] usus est cuius causa fit artificiatum."
53 Vgl. Super Sent. 1. 3 d. 23 q. 1 a. 2 c.
54 In Phys. 1. 2 lect. 4 n. 173.



390 Michael Stickelbroek

Stimmungen schaffen daher „virtual realities", die vom lebensweltlichen
Kontext abgehoben sind. Dazu soll weiter unten noch mehr gesagt werden.

Für den technischen Gegenstand gilt: Form=Funktion=Zweck. Somit
liegt das Wesen der Artefakte in ihrem Gebrauch, d.h. in der causa finalis.
Was ihnen fehlt, ist eine eigene, wesentliche causa formalis, die von ihrer
causa finalis unterschieden wäre. Daher muss bei der Maschine - dem
Prototyp der systemischen Artefakte - immer ihr Zweck mitgedacht werden.
Ihre teleologische Bestimmung liegt in der Realisierung einer
Zweckbestimmung (Finalität), die einer menschlichen Intentionalität entspringt. Daher

hat man gesagt: „Die Kategorie des Zwecks gehört zu den zentralen
Kategorien einer Artefaktontologie."55

3. Die De-Ontologisierung der Natur durch die heutige Technologie

Als Ergebnis der Analyse von Artefakten im Unterschied zu solchen Dingen,

die von Natur aus da sind, ergaben sich im Wesentlichen vier Kriterien

für die ontologische Bestimmung der Artefakten: Sie stellen eine
Aggregation von bereits bestehenden substantiellen Dingen dar, sie weisen
eine Adäquanz ihrer Komponenten auf und zeichnen sich durch akzidentelle

Relationen sowie durch ein externes Bewegungsprinzip und externe
Finalitäten aus.

Es wird nun gefragt, ob diese kategoriale Bestimmung der technischen
Dinge dazu dienen kann, technologische Prozesse, die uns in unserem
Leben heute auf Schritt und Tritt begleiten, auf diesem Hintergrund in ihrer
Eigenheit und Systemik von einer natürlichen „Lebenswelt" mit ihren
primären substantiellen Realitäten, zu denen nicht zuletzt auch die menschliche

Person gehört, abzuheben, um auf diese Weise eine angemessene Re-

lationierung zwischen Mensch und Technik vorzunehmen. Dazu versuche
ich zunächst zu bestimmen, worin der Unterschied zwischen der heutigen,
alle Lebensbereiche beherrschenden Technologie und dem Technikgebrauch
früherer Generationen liegt (3.1). In einem zweiten Schritt gehe ich anhand
von zwei Beispielen darauf ein, dass es heute oftmals zu einer den
Menschen vereinnahmenden Grenzüberschreitung technologischer Prozesse und
Realitäten kommt, die auf einer Fehleinschätzung dessen beruht, was
Technik ihrem Wesen nach ist und im Hinblick auf den Menschen sein
soll (3.2).

3.J Die Inkorporation des Menschen in den technischen Prozess

Mit seinem Herstellungswissen kreiert der Mensch keine „in der Natur
existierenden Dinge", die einen selbstbezüglichen Zweck realisieren. Er ist im-

55 POSER: Homo Creator, 84.



Zur Ontologie der Artefakte 391

mer nur der Vater von Artefakten, die wesentlich von der Funktion her
definiert sind, die sie für den Menschen zu erfüllen haben.56

Daher verleitet der ständige Gebrauch der Technik den Menschen dazu,
auch die Naturdinge nur noch unter dem Aspekt ihrer Nützlichkeit zu
betrachten. Die Frage nach ihrem ontologischen Status verliert ihre
Relevanz, denn das „Was ein Ding ist" bleibt für die Technik, die notwendig
utilitaristisch orientiert ist, völlig gleichgültig. Funktionale Zusammenhänge

stehen im Vordergrund.57
Das mit der Neuzeit aufgekommene Herstellungswissen sucht in die

kategoriale Struktur der Dinge einzugreifen, statt nach ihrem „Wesen" zu
fragen. Der Mensch findet sich weitgehend in einer Welt des Selbstgemachten

vor, die ihn unfreiwillig in eine unentrinnbare Immanenz
einschließt. Auf diesen Problemzusammenhang macht Ortega y Gasset
aufmerksam, wenn er feststellt:

„[...] wenn der Mensch sein Dasein betrachtet, so findet er sich umgeben von
einer riesigen Anzahl von Dingen und Vorgängen, geschaffen von der Technik,

die eine künstliche Landschaft bilden, so dicht, daß sie die ursprüngliche
Natur hinter ihr verbirgt."58

Man könnte dagegen wohl einwenden, dass es doch immer schon eine
Technik gegeben habe und dass die Technik doch irgendwie zum Wesen
des Menschen gehöre. Um die besondere Gefährdung des Menschen durch
die heutige Technologie schärfer ins Auge fassen zu können, sollte man sie

in ihrem Unterschied zum Technikgebrauch früherer Epochen gewichten.
Im vortechnischen Zeitalter gebrauchte man die natürlichen Vorgaben als

Maßeinheiten: Das Pferd diente dazu, Kraft und Geschwindigkeit zu
bestimmen, der menschliche Leib, um den pendelnden Rhythmus von Arbeit
und Ruhe sowie die Proportionen in den Längen, Breiten und Höhen der
Gebäude festzulegen. Werkzeuge, die dem Menschen von Anfang an das
Leben erleichterten, wurden konvivial (Ortega y Gasset) gebraucht: Die
Schere, der Hammer, die Zügel für den Pflug lagen in der Hand und wurden

von ihr bewegt.59 Sie waren Teil einer an natürlichen Verhältnissen
und Bewegungsabläufen orientierten Lebenswelt.

56 Die ontologische Problematik der Artefakte, die eine neue, vom Menschen entworfene
„Seinssphäre" darstellen, hat auch Vittorio HÖSLE gesehen. Vgl. DERS.: Warum ist die Technik

ein philosophisches Schlüsselproblem geworden?, in: DERS.: Praktische Philosophie in der
modernen Welt. München: Verlag C.H. Beck, '1995, 87-108, hier: 88. Diese These wird unter
3.2.1 näher entfaltet und begründet.

57 Vgl. HÖSLE: Technik, 95: „Die Möglichkeit von Technik liegt entscheidend im funktionalen

Charakter der Naturgesetze begründet."
58 ORTEGAY Gasset, José: Betrachtungen über die Technik Gesammelte Werke 4). Stuttgart:

Deutsche Verlags-Anstalt 1996, 7-69, hier: 61.

59 Sehr schön wird dieses Stadium der handwerklichen Technik, die sich im Gebrauch
von Werkzeugen erschöpfte, bei Ortega mit der Kategorie der handwerklichen Arbeit
charakterisiert: Die technischen Gegenstände werden in der handwerklichen Phase der Ent-



392 Michael Stickelbroek

Dagegen legt man gegenwärtig die für das natürliche Leben heterogenen

Maßeinheiten der Technik an. Der Mensch wird zum Bediensteten der
Maschine, des Automaten, die ihm die Bewegung, den Rhythmus und das
Maß vorgeben. Diese Phase, die maßgeblich durch die Maschine bestimmt
ist, schwört ein grundlegend anderes Verhältnis des Menschen zur Technik

herauf. Dies zeigt sich gerade in der modernen Arbeitswelt, wo die
Dominanz der computergesteuerten Verfahren für alle greifbar ist.

Der Computer ist kein „geselliger Lebensgefährte" (I. Illich), denn er
stellt kein neutrales Instrument dar, dessen Gebrauch es gestattete, uns
frei in der Hand zu haben, denn wir müssen den Regeln des Rechners
folgen, seiner software, nicht einfach den Bewegungen unserer Hand, so wie
wenn wir mit der Feder schreiben.

„Bei der Maschine rückt das Instrument in der Vordergrund und unterstützt

den Menschen nicht, sondern umgekehrt: der Mensch unterstützt
und ergänzt lediglich die Maschine." 0 Im Übergang vom Handwerkzeug
zum technischen Apparat und zur modernen Technologie hat sich also die
technische Funktion selbst wesentlich verändert: Der Mensch wird selbst
in die Funktionalität technischer Abläufe integriert. Er wird zu einem Teil
der Maschine.61

3.2 Technologie im Überschritt der Grenzen (zwei Felder)

Die Problematik, die sich mit der modernen Technologie ergibt, soll auf
zwei Feldern diskutiert werden, indem ich die zuerst gewonnenen Kriterien

zur Unterscheidung von Natur und Technik zur Anwendung bringe.

3.2.1 Der Versuch einer vollständigen Reproduktion des Natürlichen

Wie die medialen Technologien das Selbstverständnis des Menschen
verändern, wurde anfangs durch das Beispiel eines Videochats angerissen:
Szientistische Technologien erlauben es heute, die empirische Realität, in

wicklung vom Menschen insofern „konvivial" gebraucht, als sie den Fertigkeiten derer, die
sie einsetzen, entsprechen. Vgl. ebd., 57: „[...] daher gehört die Technik zur Natur des
Menschen, sie ist ein abgegrenzter Besitz ohne die Möglichkeit wesentlicher Erweiterungen. So

wie der Mensch als Lebender an ein feststehendes System von Körperbewegungen gebunden
ist, so ist er auch in das feste System der Künste verwoben, wie von Völkern und Epochen
dieser Entwicklungsstufe die Techniken genannt werden."

60 ORTEGAY Gasset: Betrachtungen über die Technik, 58.

Dass mit dieser Entwicklung der Verlust des Humanum droht, indem die die Technik
den Menschen verschlingt, hat zuletzt V. Hösle in die These gefasst, dass „ein mögliches
Ende des Menschen durch die Technik selbst bedingt sein könnte. Und zwar verstehe ich
hier unter Ende in erster Linie nicht ein Ende der physischen Existenz des Menschen -
obgleich dies durchaus eine reale Möglichkeit ist - als vielmehr den weitaus rätselhafteren und
schwerer zu fassenden Vorgang einer radikalen Veränderung dessen, was nach der Tradition
das Wesen des Menschen konstituiert hat, also ein Ende oder zumindest eine .Antiquierung'
des Humanen." HÖSLE: Technik, 89.



Zur Ontologie der Artefakte 393

der wir leben, fast vollständig reproduktiv zu transformieren. In solcher
Reproduktion nehmen die multimedialen Strategien eine privilegierte Position

ein, da sie mit Erfolg die gesamte erfahrbare Realität besetzen und
simulieren.62 Man kann heute mit Hilfe der Technik alles medial konzipieren

und durch bildgebende und signaltransmittiende Verfahren reproduzieren,

so dass aus jeder Landschaft, jedem Baum und jedem Menschen ein
simulacrum wird. Man spricht daher von „virtual environment", „virtual
world" und „artificial reality". Diese Termini beziehen sich auf Formen der
Kommunikation, die imstande sind, die empirische Realität der Dinge zu
simulieren oder überhaupt für den „user" zu generieren.

Im Cyberspace63 werden in der Vermittlung von Mensch und Maschine
Wahrnehmungen erzeugt, die in ihrer Interpretation durch den Benutzer
die erfahrbare Realität medial simulieren. Durch solche Vermittlung
gelingt es dem Bediener des Mediums, sich in die Simulationen hinein zu
versetzen und virtuell zu bewegen, indem er etwa um die Ecke schaut und
große Distanzen in Raum und Zeit überwindet. Die mediale Navigation
kennt keine raumzeitlichen Grenzziehungen. 64 Dies mag gewisse Vorteile
für die Kommunikation aus der Ferne mit sich bringen, doch führt dies
auch zu einer „Ausdünnung" der Wirklichkeitsdichte von menschlichen
Begegnungen. Das eingangs skizzierte Beispiel mit der Skype-Konferenz
ließ schon deutlich werden, wo die Defizite einer medial vermittelten Kon-
taktnahme mit anderen liegen.

Je mehr der Mensch in die virtuellen Welten der Technik eintaucht,
desto mehr gerät die empirische Realität der Dinge in Auflösung. Es

entstehen semiotische Welten, die das Reale beherrschen, bar jeder Referenz
auf etwas Externes, es sei denn in der Weise der Interaktion mit anderen
Simulationen, die neue „Sonderwelten"63 erzeugt. Dieses Konzept der
„Sonderwelten", die sich aus Konstruktionen erheben, die aber in der „Lebenswelt",

die dem Menschen voraufgeht und die er mit sich trägt, gründen,
hat man in der Phänomenologie als eine interessante Option erarbeitet.

62 Die Medientechnik führt dazu, dass sich ihr Gegenstand kaum mehr an irgendeiner
Stelle in Raum und Zeit verorten lässt, wodurch sich die Dinglichkeit des Artefakts irgendwie

auflöst. Auf die damit gegebene Problematik macht H. Poser aufmerksam, der in diesem
Zusammenhang die Frage nach der Wirklichkeit solcher Reproduktionen stellt, um dann zu
konstatieren, dass bei der hier eintretenden „Verschmelzung von Möglichkeit und Wirklichkeit"

die Grenzen, die die Ontologie kannte, eliminiert werden. Vgl. POSER: Homo Creator, 90.
63 WAFFENDER, Manfred (Hg.): Cyberspace. Ausflüge in virtuelle Wirklichkeiten. Reinbek:

Rowohlt 1991, 27: „Eine Cyberspace-System zeichnet sich meiner Definition dadurch aus,
dass es Benutzern eine dreidimensionale Interaktionserfahrung bietet - einschließlich der
Illusion, sie befänden sich in einer Welt, anstatt bloß ein Bild zu betrachten." Vgl. THIEDEKE,
Udo: Cyberspace: Die Matrix der Erwartungen, in: DERS. (Hg.): Soziologie des Cyberspace.
Medien, Strukturen und Semantiken. Wiesbaden: VS Verlag 2004,121-143.

64 Vgl. HALBACH, Wulf R.: Interfaces. Medien- und kommunikationstheoretische Elemente
einer Interface-Theorie. München: Wilhelm Fink Verlag 1994, 158.

65 Vgl. BAUDRILLARD, Jean: L'échange symbolique et la mort. Paris: Gallimard 1976, 269.



394 Michael Stickelbroek

Bekanntlich hat Husserl in der „Krisis" von einem „Ideenkleid" gesprochen,
das die objektive Realität der Dinge verdeckt:

„Das Ideenkleid .Mathematik und mathematische Naturwissenschaft', oder
das Kleid der Symbole, der symbolisch-mathematischen Theorien, befasst
alles, was wie den Wissenschaftlern so den Gebildeten als die .objektiv
wirkliche und wahre' Natur die Lebenswelt vertritt, sie verkleidet. Das Ideenkleid

macht es, dass wir für wahres Sein nehmen, was eine Methode ist."66

Genauso verhält es sich mit der Relation zwischen den medialen „Sonderwelten"

und dem, was sie repräsentieren: Bevor sie zur Reproduktion der
Wirklichkeit schreiten, bedürfen sie allerdings immer einer vorgängigen
unmittelbaren sinnlichen Erfahrung, die man nur im Kontext der „Lebenswelt"

machen kann, in der die „wirkliche Wirklichkeit", d.h. die Dinge in
ihrer objektiven (aristotelisch: substantiellen) Realität, begegnet.

Für uns als Lebewesen (vivere viventibus est esse) ist es unmöglich,
unter simulierten Bedingungen zu leben. Anders als die technologisch
generierten „Sonderwelten" ist die Lebenswelt (Husserl) jene, die konkret
erfahren wird, wo die graduell konstituierte Erkenntnis heraufdämmert, wo
wir Menschen in einer alltäglichen Vertrautheit mit den Naturdingen, Tieren

und Pflanzen - und intersubjektiv - mit anderen menschlichen Wesen
leben, mit denen wir auf verschiedene Weise kommunizieren, und in der
wir auch sterben. Die Strukturen der Lebenswelt sind stabil, mit irreversiblen

Prozessen, die man nicht vertauschen kann. Hier bleiben alle
originären Vorgänge an die Leiblichkeit gebunden, an den „Nullpunkt" der
raum-zeitlichen Orientierungen.67

„En el .mundo vital' es imposible reproducir ninguna situaciön, sobrepasar nin-
gün espacio, ni detener instante alguno, duplicarlo o multiplicarlo."68

Die hermeneutische Einsicht in das, was zuerst über das von Natur aus
Seiende erhoben wurde, ergibt hier: Die Lebenswelt ist durch die
Anwesenheit von ersten Substanzen mit ihrem realen Entstehen und Vergehen,
ihrer naturhaften Selbstbewegung und immanenten Teleologie bestimmt -
Dinge, die in ihrem individuellen Existenzvollzug (actu esse) jeweils ein
„aliquid" bilden und sich darin voneinander unterscheiden. In dem, was
der Mensch durch Technik hervorgebracht hat und was als virtuelle Welt
ein Eigenleben führt, haben wir es nicht mit einem Seinsbereich zu tun,
der durch die Transzendentalien bestimmt ist. Dort gilt nicht: omne ens
est unum, aliquid, bonum... Die Artefakte sind kein „Etwas".

66 HUSSERL, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie Werke 6). Den Haag: Nijhoff 1976, 52.

67 Vgl. unten, 4.
68 HEDWIG, Klaus: Ceci est une pipe. Precisiones entre el mundo vital (Lebenswelt) y me-

dios, in: Analogin Filosöfica 18 (2004), 157-174,167.



Zur Ontologie der Artefakte 395

Aufgrund der Differenz in der ontologischen Struktur, die zwischen
beiden Bereichen waltet, lassen sich einige Gründe gegen die „universale
Simulation" ins Feld führen. Sie ergeben sich aus der Vorrangstellung des
substantiellen Seins im Vergleich mit dem relationalen Gefüge der
technischen Produkte: Technische, auch mediale Gebilde weisen in dem, was
sie sind („forma") immer eine Interferenz mit dem auf, was durch die Natur

real für sich besteht. Man kann bei ihnen gar nicht davon absehen.
Lässt sich das substantiell Seiende, die prôte oüsia - modern gesprochen:
die Person - medial simulieren, bis sie eine Aufhebung in eine System von
Zeichensetzungen erfahrt? Wohl kaum. Zwar kann man die virtuelle
Repräsentation, die ein Artefakt ist, als Zeichen interpretieren, die Person in
ihrem naturhaften Sein entzieht sich jedoch solcher Interpretation. Sie ist
Realität in sich selbst:

Thomas führt aus, dass der Mensch keine reale Relation zu seinem Bild
(d.h. zu dem von ihm abgeleiteten Zeichen, z.B. einer medialen Repräsentation)

besitze, sondern dass nur das Umgekehrte gelte. Die Reproduktion
durch das Medium besitzt eine abgeleitete zeichenhafte Realität, die nur
als Relation (esse ad) besteht:

"Homo etiam est extra genus artificialium actionum, per quas sibi imago
constituitur. Et ideo nec homo habet relationem realem ad suam imaginem
[...] sed e contrario."69

In der virtuellen Welt der Artefakte kann sich das Ich mit seiner eigenen
Identität in verschiedene Richtungen verteilen, um auf diese Weise mit
anderen Identitäten und simulierten Objekten (die jeweils ihren eigenen
Raum und ihre eigene Zeit besitzen) zu kommunizieren. Demjenigen, der
eingetaucht ist in die virtuelle Welt der Medien, fällt es nicht schwer, seine
Alterung anzuhalten oder sich in eine weit vorausliegende Zukunft zu
versetzen.

Dagegen ist das substantielle Seiende mit seiner immanenten Teleo-
logie und Selbstentfaltung, seinem Entstehen und Vergehen, immer an ein
hic et nunc gebunden. Seine Vollzüge und Operationen sind irreversibel;
man kann sie nicht in die Vergangenheit zurück drehen. Während das
Virtuelle sich einer körperlosen Körperlichkeit erfreut, ist das substantiell
Wirkliche immer an einem determinierten Ort und in einem zeitlichen
„Jetzt", das im Fluss der Zeit eine Grenze zwischen vorher und nachher
markiert.

Die Leib-Geist-Person, die „erste Substanz" (prôte ousia) lässt sich nicht
mit einem beamer vervielfältigen oder verpflanzen. Wir können als leiblich
verfasste Wesen nicht aus unserem Körper aussteigen - so wie man ein Flugzeug

wieder verlässt - ; wir können die Lebenswelt nicht hinter uns lassen,
um in irgendeiner medialen oder virtuellen Welt zu leben. Unsere Existenz

69 De potentia q. 7 a. 10 c.



396 Michael Stickelbroek

in der Welt ist durch die Leiblichkeit singularisiert. Und wer über die
kontingente Existenz von ersten Substanzen etwas wissen will, der muss
die Dinge in ihrer eigenen objektiven Realität - nicht nur in einem
abstrahierten Konzept oder einer technischen Repräsentation - vor sich haben:
Ob Petrus sitzt oder umhergeht, kann nur der wissen, der den Petrus dies
tun sieht.

Dasjenige, was „ist", ist immer einzig, in sich selbst bestehend, von
allen anderen Dingen geschieden. Das Individuum kann nicht logisch aus
einem Allgemeinen hergeleitet werden; man kann es nur darauf zeigen. So

wurde bei Thomas die von Natur aus bestehende Substanz (in Anlehnung
an die prôte ousîa bei Aristoteles) als dasjenige bedacht, das nicht von
einer anderen Sache ausgesagt werden oder in einem anderen Ding bestehen
kann. Aristoteles hatte vom tode ti gesprochen, das nur mehr deiktisch
angewiesen werden kann, indem man darauf hinzeigt. Insbesondere erfährt
sich der Mensch in der Sprache als „First Person" - in solcher Identität mit
sich selbst, die nicht medial besteht, und die man auch nicht auf andere
Weise deklinieren kann.70

Auf dem Hintergrund der thomanischen Analyse von technischen Dingen

lassen sich die medialen Realitäten als „Artefakte" verstehen, deren
inhaltliche Bestimmungen oder „Formen" dem entwerfenden Denken des
Menschen entspringen und die technisch realisiert werden. Sie weisen -
gleichwie die Werkzeuge früherer Zeiten - eine Finalität auf, die für den
Menschen instrumental ist. Nach dieser Interpretation laufen die Bilder,
die daraus hervorgehen, auf ein Ziel zu, das sie im Menschen finden. Sie
sind Instrumente, die der user theoretisch oder praktisch gebraucht. Von
hier aus lässt sich zeigen, dass die medialen Objekte instrumenteile Träger
von Inhalten und Bedeutungen sind, die „für uns" (Thomas) existieren.

Dagegen lässt sich das Subjekt oder die Substanz als prôte ousia, sofern
sie „in sich selbst" besteht, im Prinzip nicht instrumentalisieren. Wie im
ersten Abschnitt klar geworden ist, gilt dies für alle Dinge, a fortiori aber
für den Menschen, der „für sich selbst" existiert.71

3.2.2 Das Aufkommen der Cyborgs

Die Technikvisionen der 90er Jahre scheinen die unangenehmen
Eigenschaften zu haben, sich in die Realität umsetzen zu lassen. Nathan S. Line
und Manfred E. Clynes hatten bereits i960 vorgeschlagen, den menschlichen

Körper mit spezifischen Implantaten fit für das Leben im Weltraum
zu machen. Seither lässt die inventive Vorstellung eines Mensch-Maschinen-Systems

oder kybernetischer Organismen die neue Generation der

70 In der Analytischen Philosophie wurde dieses Thema ausgiebig diskutiert (G.E.M.
Anscombe, S. Shoemaker, R. Chisholm und W. Poteat).

71 Vgl. S.Th. II-II q. 64 a. 4 c: "[...] propter seipsum existens".



Zur Ontologie der Artefakte 397

Techniker nicht mehr los: Entgrenzung des menschlichen Körpers durch
Technologie ist das Ziel - ein „Über-Hinaus" des Menschen.

Die Interferenz von Naturwesen Mensch und technischen Apparaten,
die in seine Biologie integriert werden, scheint dem Individuum kurzfristig
mehr Flexibilität in Raum und Zeit zu geben. Wird jedoch das dergestalt
seiner Umwelt flexibler adaptierte und aufgerüstete Wesen dabei nicht in
neue Systeme eingezwängt, die auch neue Abhängigkeiten mit sich bringen?

Man hat schon früh begonnen, fehlende Teile des menschlichen Körpers

durch technische Elaborate auszugleichen. Sie entsprechen in ihrer
Funktion dem, wozu der jeweilige Körperteil dienlich wäre, falls vorhanden.

Dies scheint unproblematisch, solange der Mensch selbst es ist, der
damit Tätigkeiten vollzieht, die seiner species entsprechen und der
Verwirklichung seiner Vermögen dient: Künstliches Hüftgelenk, künstliche
Knie, künstliche Hand, Stents in den Blutgefäßen... - aber Cyborgs sind
dann doch etwas anderes.

Eine Grenzüberschreitung liegt dann vor, wenn die „Natur" (bei Aristoteles

die prôte ousia) durch das technische Implantat oder durch genetische

Manipulation derart verändert wird, das ein Mischwesen aus
biologischer Substanz und Technologie (Mensch und Maschine) das Lab des

Erfinders verlässt (so wie die „Borgs" in der Serie „Star-Trek" auf einmal
die Szenerie bevölkerten). Dabei findet in der Interferenz von menschlicher

Erstform und technischen Komponenten eine Verlagerung der
Gewichtung hin zur Maschine statt.72

In dem Fall wird vergessen, dass der Mensch wie er von Natur her da

ist, die Grundlage dafür bildet, das Technik überhaupt sein kann, während
diese in ihrer vom Menschen gesetzten Zweckbestimmung (externe Teleo-
logie) aufgeht. Prima facie erfolgt die Integration von Mensch und
Maschine zwar freiwillig, um die Anpassung an neue Umgebungen zu ermöglichen;

sie läuft dann aber unbewusst weiter, ohne die personalen
Entscheidungen zu beachten, mit denen der Mensch er selbst bleiben kann.

Wo Technologie auf den Menschen selbst angewandt wird, um in seine

Biologie integriert zu werden, gilt es - um des Menschen willen - auf der
Hut zu sein: Die Technik, die durch bestimmte Bedürfnisse entstanden ist
und zur Kompensation seiner fehlenden oder defizienten Ausstattung bzw.
zur Organentlastung dient, greift gravierend in die menschlichen
Handlungsfelder ein - bereits dort, wo sie seinem Organismus äußerlich bleibt.

72 Vgl. FREYERMUTH, Gundolf. S.: Übermenschenbilder. Visionen von Cyborgs künden von
einer neuen Kultur menschlicher Selbstverbesserung, in: Spektrum der Wissenschaft Spezial
2/15 (Mensch, Maschine, Visionen. Wie Biologie und Technik verschmelzen) 57-65. Die
Mitglieder des amerkanischen President's Council for Bioethics verfassten 2003 eine 300 Seiten
starke Studie "Beyond Therapy. Biotechnology and the Pursuit of Happiness" (New York:
Publisher. Dana Press 2003), in der sie davor warnen, dass die Technisierung des Körpers
unser gesamtes Welt- und Menschenbild auf den Kopf stellen würde.



398 Michael Stickelbroek

Sie wirkt schon bei der permanenten Nutzung von Apparaten auf den
zurück, der sie gebraucht, und führt zu Kompetenzverlust und zur Änderung

seiner Denkformen und seines Handelns. (Schon vor dem Aufkommen

der super-think-tanks des Silicon-Valley).74
Es kann schnell passieren, dass der Mensch - in technische Regelkreise

hinein adaptiert - zum integralen Teil eines Systems wird, in dem er als
Person verschwindet. Im dem Augenblick, wo Computertechnologie oder
Robotik in seine körperlichen Vollzüge implantiert wird, um bis zu Gehirn
und Bewusstsein vorzudringen, ist es schon um ihn geschehen. Der Cyborg
ist am Ende nicht mehr menschliche Substanz mit spezifisch menschlichen
Vollzügen, sondern ein Agglomerat, ein Bündel von akzidentellen Relationen,

die ihn externen Zweckbestimmungen gefügig machen.

4. Schlussbetrachtung

Durch die Verselbständigung technischer Prozesse in der industriellen
Welt und durch die medialen Simulationen der Realität wird die Natur
und damit auch das im Menschen naturhaft Angelegte entleert; sie werden
zur reinen „Möglichkeit" eines technischen Entwurfs degradiert. Daraus
entsteht das Problem, dass der substantielle Träger des Seinsaktes hinter
technischen Reproduktionen verschwindet. Dabei übersieht man, dass die
Natur die „Wirklichkeit" ist, in der auch der Mensch als homo faber
faktisch lebt.

Wir erfahren die „Natur" heute nicht mehr als den ursprünglich
hervorbringenden und tragenden Seinsgrund unseres Lebens, sondern als ein
Substrat, dass technologisch und ökonomisch reproduziert und verwertet
wird. In Konsequenz operieren „Technologien" in ihrer Vernetzung nicht
mehr als partikuläre oder „konviviale" Instrumente (Ortega y Gasset),
sondern werden in der Produktion „neuer Realitäten" systemisch eingesetzt.
Es ist offensichtlich, dass diese Strategien eine De-Ontologisierung der Natur

nach sich ziehen, die gravierende Probleme aufwirft: Die Natur wird als
ein Bündel von Relationen, d.h. von funktionalen Zusammenhängen,
betrachtet, der Mensch selbst droht systemisch vereinnahmt zu werden. In
den technischen Entwürfen und Simulationen begegnet der Mensch nur
sich selbst.74 Anders die primäre Erfahrung des Wirklichen: Die erste
Bedeutung des Seins (actu esse) prägt sich indes nur in der „Lebenswelt" dem
Verstand ein.74 So bleibt der Mensch auf den Umgang mit dem von Natur

73 Vgl. KRÄMER, T.: Kommt die gesteuerte Persönlichkeit?, in: Spektrum der Wissenschaft
Spezial 2/15, 40-47.

74 Diese Problematik steht auch im Zusammenhang mit den „alternativen Fakten", „post
truth", „fake news" und dem zunehmenden Einfluss von selbst kreierten Narrativen im Internet,

als Alternative zu den traditionellen Medien.
75 Hier gilt: „Primum quod cadit in intellectum, est ens." Vgl. De pot. Q. 9 a. 7 ad 15; In I

Met. L. 2 n. 46.



Zur Ontologie der Artefakte 399

aus Seienden verwiesen, soll er die aus der Allgegenwart der Technik und
der Medien resultierende Seinsvergessenheit überwinden.

Die Überlegungen zu den vielfältigen Interferenzen zwischen dem
natürlichen Seinsbereich und technischen Konstruktionen, die das alltägliche
Leben heute prägen, haben deutlich gemacht, dass die technischen
Produkte und Repräsentationen nicht nur auf der naturhaften Wirklichkeit
der Dinge, die ihnen vorgelagert ist, aufruhen, sondern vor allem auf den
Menschen als ihr Ziel zulaufen.

Darum wird man bei der kategorialen Analyse der technischen Realitäten

gewisse Desiderate nicht ohne weiteres zu Disposition stellen dürfen:

Es geht um die zentrale Stellung der menschlichen Person (oder
sprachanalytisch: „First Person"), die, vergleichbar der antiken prôte ousia, in
ihren theoretischen und praktischen Selbstaussagen unaussagbar (und
technisch nicht reproduzierbar) bleibt. Aber nicht weniger handelt es sich
darum, in den Technikanalysen die anthropologischen Implikate (propter
nos...) freizulegen. Die neuen Realitäten der Technik stehen unter dem
Anspruch, dem Menschen zu dienen und ihm zu seiner Selbstentfaltung, wie
sie in seiner Natur angelegt ist, zu verhelfen.

Die traditionellen Modelle von ousia / téchne - auch wenn sie heute als

Erklärungsmuster nicht mehr eins-zu-eins wiederholbar sind - können unter

einer hermeneutischen Perspektive einen überraschend aktuellen
Beitrag zur Klärung jener Fragen liefern, die sich angesichts der systemischen
Technologien stellen.



4oo Michael Stickelbroek

Zusammenfassung
Szientistische Technologie stellt heute Apparate zur Verfügung, mit denen
die Grenzen unserer Erfahrung progressiv erweitert werden. Dass die
Technologie der Medien es schafft, die gesamte Realität zu kontrollieren und die

empirischen Objekte zu reproduzieren, führt zu einer virtuellen Welt (virtual
reality), die den Menschen von der ursprünglichen naturhaften Wirklichkeit
radikal zu entfremden scheint. Das Ziel dieses Artikels ist es, die Ontologie
der Artefakte bei Aristoteles in ihrer Kommentierung bei Thomas von Aquin
zu analysieren. Dabei wird deutlich, dass Artefakte mit Instrumenten der
klassischen Ontologie nur minimal analysiert werden können, so dass die
traditionelle Metaphysik hier an eine Grenze stößt. Der Beitrag will mit dem
traditionellen konzeptuellen Instrumentarium (ousia / techne,) die Differenz
zwischen dem Virtuell-Technischen und den von Natur bestehenden Dingen
herausarbeiten, um nach einem Grundbestand naturhaften Seins vor dem
Technischen zu fragen.

Summary
Today, scientistic technology provides apparatuses for progressively expanding

the boundaries of our experience. The fact that the technology of the
media manages to control the whole of reality and reproduce the empirical
objects leads to a virtual reality, which seems radically to alienate man from
the original natural reality. This article tries to analyze the ontology of
artefacts by Aristotle as commented by Thomas Aquinas. It becomes clear,
though, that the range of classical ontological instruments is insufficient
and can only minimally analyze the artefacts, thus traditional metaphysics
runs into a limit. Using the traditional-conceptual tools (ousia / techne),
this article wants to carve out the difference between the virtual-technical
and the inherently existing things, in order to ask for the basic fundament of
natural being before the technical things.


	Zur Ontologie der Artefakte : die kategoriale Analyse der Artefakte bei Aristoteles / Thomas von Aquin und ihre hermeneutische Relevanz

