Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Zur Ontologie der Artefakte : die kategoriale Analyse der Artefakte bei
Aristoteles / Thomas von Aquin und ihre hermeneutische Relevanz

Autor: Stickelbroeck, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHAEL STICKELBROECK

Zur Ontologie der Artefakte

Die kategoriale Analyse der Artefakte bei
Aristoteles / Thomas von Aquin und ihre
hermeneutische Relevanz

1. EIN ALLTAGLICHES BEISPIEL

Es findet eine visuelle Skype-Kommunikation mit einer Person statt, die
sich Giber Skype und Facebook eine Identitit gegeben hat. Ich sehe auf
meinem Monitor das Wohnzimmer dieser Person, an dessen Riickwand ein
Spiegel hdngt, in dem ich die Figur eines Menschen erkenne, die meine
Korperbewegungen zeitgleich nachahmt, indem sie sich mitbewegt und
sogar die Mimik irgendwie mitvollzieht. Das Gesprach mit der iiber Skype
kontaktierten Person, die sich auf einem anderen Kontinent befindet, dreht
sich um das Ergebnis einer Google-Recherche zur Frage: ,Was ist Reali-
tat?“ Wir unterhalten uns mit Mikrofon und Lautsprecher.

Reale Bedingungen eines Gesprdachs werden imitiert. Wenn es auf diese
Weise gelingen wiirde, mit einem Anderen quasi lebensweltlich zu kom-
munizieren, tritt spatestens beim Abschied eine Desillusionierung ein; in
dem Augenblick, wo man ihm dann die Hand geben mochte, trifft man auf
den Screen.

Wie unschwer zu erkennen ist, weist das Beispiel neben dem Hinbezug
zu dem anderen Gesprachsteilnehmer eine virtuelle Selbstreferenz auf. Bei
dieser Art der Kommunikation iiberschreite ich tiber die Schnittflache des
Monitors die natiirlichen Grenzen der Erfahrung, die mir ohne Technik
nur dasjenige und diejenigen zugdnglich macht, die mir in ihrer objektiven
Realitdt gegenwartig sind. Auf diese Weise werden die Grenzen meiner vi-
suellen und akustischen Erfahrung raumlich und zeitlich erweitert, genau-
so wie ich eine entfernte virtuelle Selbstreprasentation erziele. Durch die
Erweiterung der Erfahrung kommt es allerdings auch zu einer Transforma-
tion, denn die akustischen Signale, die der andere von mir empfangt und
die Tausende von Pixeln, die auf dem Bildschirm erscheinen und die jener
als meine Stimme interpretiert bzw. zu meinem Bild zusammensetzt, sind
ja nicht ich selbst in meiner konkreten leiblichen Existenz. Das Medium
liefert mir eine vermittelte Prisenz des Anderen, der mir durch bestimmte
Aspekte identifizierbar wird, wobei zugleich andere Aspekte verborgen wer-
den.

Es entzieht sich z.B. meiner Erfahrung, ob der andere nach Schweif3
oder nach Blumen riecht, ob seine Hdnde trocken sind oder nass, zittrig



374 Michael Stickelbroek

oder ruhig. Dies liegt wohl daran, dass olfaktorische und taktile sinnliche
Signale viel schwieriger simulierbar sind als das Bild, das sich x-fach repro-
duzieren lasst.

Es drangt sich gleich auch die Frage auf, ob ich selbst das bin, was ich
da - reflektiert durch den Spiegel im Zimmer des anderen - erkenne. Wel-
cher Realitdtsgehalt kommt dieser Reprasentation zu? Die in diesem Bei-
spiel aufscheinende Differenz von physischer Person und deren medialer
Reproduktion - typisch fiir die mediale Erweiterung unserer Erfahrungs-
welt mithilfe der modernen Technologie - soll nun, um einen hoéheren
Grad der Abstraktion zu erreichen, heruntergefahren werden auf den Unter-
schied, der zwischen den von Natur aus bestehenden Dingen und technisch
hergestellten Gegenstianden, die der Mensch entwirft und gebraucht, waltet,
mit dem Ziel, diese kategorial schérfer fassen und analysieren zu kénnen.

2. DIE DIFFERENZ VON NATURDINGEN UND ARTEFAKTEN - EINE KATEGORIALE
ANALYSE

Es geht darum, den Unterschied von Naturdingen und den vom Menschen
hergestellten Artefakten herauszuarbeiten. Ich greife dazu auf die traditio-
nellen Modelle der Artefaktanalysen bei Aristoteles - in Anlehnung an die
Kommentare des Aquinaten - zuriick, um sie als hermeneutische Instru-
mente zu gebrauchen, die dazu dienen, die vielen ontisch verschiedenen
Schichten und strukturellen Vermittlungen der Welt, in der wir uns vor-
finden, zu analysieren. Es iiberrascht, dass die kategoriale Struktur dieser
Objekte (Phys. 1-1V) bisher kaum untersucht worden ist.! Dabei soll vor
allem auf die Strukturen des naturhaften Seins ,vor“ dem Technischen ab-
gehoben werden. Es sprechen einige Griinde dafiir, diesen vorausgesetzten
seinshaften Grundbestand (hypokeimenon, physis, ousia) als Korrektiv in
den aktuellen Diskussionen geltend zu machen.

Dabei ware in einem ersten Schritt zunachst vom Paradigma des , Le-
bendigen“ auszugehen und danach zu fragen, welche Kriterien nach
Aristoteles / Thomas auf natiirliche Substanzen zutreffen und wie sich da-
von die kiinstlich konstituierten Gegenstande unterscheiden. Ich diskutie-
re die unterschiedliche ontologische Konstitution anhand von finf leiten-
den Gesichtspunkten, die das naturhaft Seiende vom technisch Produzier-
ten abheben (2.1-2.5).

Am Paradigma des Lebendigen gewonnen, ergeben sich folgende Cha-
rakteristika fiir Dinge, die durch Substantialitit ausgezeichnet sind:

1 Den Unterschied zwischen Naturdingen und Artefakten bei Thomas zu prazisieren, ist
auch die Zielvorgabe von MARMODORO, Anna/PAGE, Ben: Aquinas on Forms, Substances and
Artifacts, in: Vivarium 54 (2016), 1-21. Allerdings konzentriert sich ihre Studie ausschlief8lich
auf die Rolle der Form, die fiir die Konstitution natiirlicher Dinge in ihrer substantialen Ein-
heit verantwortlich ist. Dies stellt bei mir nur einen der verschiedenen Aspekte dar, unter
denen diese Differenz beleuchtet wird.



Zur Ontologie der Artefakte 375

- Einheit

- Formbestimmtheit

- Selbstbewegung

- physische Spontaneitat

- (species-)immanente Teleologie

2.1 Die natiirlichen Substanzen als ,per se unum® und die Artefakte als Kon-
glomerate der Substanzen

Das physisch Seiende als Substanz bildet, anders als kombinatorisch ver-
bundene materielle Aggregate, eine organische Einheit und wahrt im
Wachstumsprozess die Form (Met. A 6. 1016 a. 32-36).2 Das naturhaft Sei-
ende existiert aufgrund seiner Einheit in einem anspruchsvolleren Sinn als
Substanz (Met. K 12. 1069 a 7-12).3 So heifdt es in I 1, etwas sei ,in beson-
derem Mafde Eines, wenn es durch physis ein Ganzes und Geformtes“ sei,
das in sich selbst die Ursache seiner Kontinuitdt besitze (Met. I 1.1052 a
20-25). Fiir alle Substanzen gilt, dass das Ganze gewissermaflen friither ist
als seine Teile (Met. Z 10. 1035 b 11-12).

Dagegen ist ein Artefakt als technisches Produkt ,Substanz qua Ma-
terie®, d.h. ein Aggregat von materiellen Komponenten, die ihrerseits eine
substantiale Form aufweisen, denen aber die einheitsstiftende Form fehlt.
Artefakte bilden - in der Diktion des Thomas - kein ,per se unum®. Fir
echte Substanzen gilt, dass sie - ganz gleich, um was es sich handelt - ein
Fiir-sich-Eines und nicht etwa nur akzidentell eins sind:

»Ita se habent unum et ens, quod praedicantur per se et non secundum acci-
dens de substantia cuiuslibet rei. Substantia enim cuiuslibet rei est unum per

se et non secundum accidens.”4

»Ars enim operatur ex materia quam natura ministrat; forma autem quae per
artem inducitur, est forma accidentalis, sicut figura vel aliquid huiusmodi.“5

Substantielle Dinge bilden auch fiir Thomas immer ein Ganzes. So ist z.B.
der menschliche Leib ein totum naturale, das auf der einen Form beruht,
die diese Ganzheit schafft.® Vorgingig zu jeder vom Menschen erwirkten
Modifikation stellen Substanzen aufgrund ihrer ontologischen Einheit voll-

2 Vgl. THOMAS V. AQUIN: In Met. 1. 5, lectio. 7 n. 851: “Quia in his quae sunt continua per
naturam, illud unum, per quod fit continuatio, non est extraneum a natura rei quae per ip-
sum continuatur, sicut accidit in his quae sunt per artificium, in quibus vinculum, vel viscus,
vela aliquid tale est omnio extraneum a natura colligatorum.”

3 Vgl. In Met. 1. 7 lect. 7 n. 1434: “Maxime enim huiusmodi exemplaria requirerentur in
praedictis substantiis naturalibus, quae sunt maxime substantiae respectu artificialium.”

4 In Met. 1. 4 lect. 2 n. 554.

51In De An. 1. 2 lect. 1, n. 218.

6 Vgl. Q.D. De Anima, a. 10c.



376 Michael Stickelbroek

standige natiirliche Ganzheiten dar7 und kénnen als solche in ein Artefakt
eingehen.

2.2 Die Differenz in der Formbestimmtheit

2.2.1 Die Bedeutung der Form fiir die Konstitution des natiirlichen Seien-
den

In Met Z wird der Grund fiir die Substantialitat der Substanz in dem fest-
gemacht, was Aristoteles ,Form“ nennt. Etwas muss Form in dem von ihm
verlangten Sinn besitzen, um Substanz zu sein. ,Es wird notwendig etwas
aufler dem Konkreten sein, namlich die Gestalt und die Form“ (Met. Z 8.
1033 b 19). Sie hat einen besonderen ontologischen Status als definitorisches
oder wesentliches Sein. Explizit heifdt es, dass eine besondere Form neben
dem Konkreten nicht allen gewordenen Dingen zukommt - so gibt es ,wohl
kaum ein Haus neben den Hausern“ (B 4. 99gb 19).

Die endgiiltige Form von etwas, seine Wesensbestimmtheit, das Gestalt-
muster und die innere Entelechie ist die entscheidende Instanz fiir natur-
hafte Ablaufe. Sie setzt dem jeweiligen Ablauf (Eigenbewegung) ein natiir-
liches Ziel (Zweck) und 16st die partiellen Prozesse aus. Typ und Verlaufs-
gesetz der Veranderung wird von der Natur (als Form) desjenigen, was
sich verandert, bestimmt. Anders die technischen Dinge: ,formae autem
artificiales accidentia sunt.“8

Das kiinstlich Hervorgebrachte, das Artefakt, entsteht durch mensch-
liche Einwirkung, wobei diese durch Einsicht geleitet wird. Es ist Resultat
eines gezielten Herstellens, dem ein Wissen zugrunde liegt, eben ,techne®,
kein theoretisches Wissen. Das Artefakt als solches tritt erst durch mensch-
liche Formgebung auf. Seine Subsistenz verdankt es allerdings einer vor-
ausliegenden Substanz, durch die es - mit seiner Existenz - in die Natur
hineinragt.9

Darum gehoéren die Artefakte nur, was die Materie ausmacht, zu den
Substanzen, soweit es aber die Form betrifft, zu den Akzidentien.” Sie ist
eine durch Kunst in die Materie eingefithrte Form, die zuvor nur im Ver-
stand des Technikers bestand. Diese Form, die das Artefakt als solches be-
stimmt (namlich als instrumentum), stellt ein Akzidenz dar.»

7 Vgl. MARMODORO/PAGE: Aquinas on Forms, Substances and Artifacts, 13-15. Die beiden
Autoren diskutieren den Zusammenhang zwischen der Einheit und der Form-Durchwirkt-
heit natiirlicher Substanzen im Unterschied zu Artefakten.

8 In Met. 1. 8 lect. 3 n. 1719.

9 Vgl. In de generatione, 1. 1, lect. 9 n. 1719: “Esse autem accidentium praesupponit aliud
esse, scilicet esse subiecti.”

10 Vgl. In Perih. 1lect. 4 n. 54.

1Vgl. In Met. 1. 8 lect. 3 n. 1719: “Quia solum materia in rebus artificialibus ponitur esse
substantia, formae autem artificialibus accidentia sunt.”



Zur Ontologie der Artefakte 377

Man hat Thomas in der herkdmmlichen Auslegung so verstanden, als
seien Artefakte nie kraft ihrer Form Substanzen. In der neueren Forschung
haben manche die Lehre modifiziert, dass dies auf alle Dinge, die durch
menschliche Kunst entstehen, ohne Einschrankung zutrifft. Eine genauere
Lektiire ergibt namlich, dass dies von Thomas nicht per se ausgeschlossen
wird, da er lediglich die technischen Formen als akzidentell bestimmt:
»[Alle] artifiziellen Formen sind akzidentelle [Formen]. Denn Kunst wirkt
lediglich ein auf das, was bereits durch Natur als vollstindiges Seiendes
konstituiert ist.“2

Es scheint Dinge zu geben, die — obwohl sie durch menschliches Zutun
entstehen - durchaus substantielle Dinge sind: Die durch die dgyptischen
Magier hervorgebrachten Friosche, das Brot, das der Backer durch Hitze im
Backofen entstehen ldsst’3, bestimmte chemische Stoffe wie Styropor, das
durch die Verschmelzung anderer chemischer Substanzen aus diesen
,emergiert‘ und damit eine grofere Ahnlichkeit mit dem - aus Wasserstoff
und Sauerstoff - emergierenden Wasser als mit technischen Dingen auf-
weist.”¥ Nach Thomas geht es bei kiinstlich hervorgebrachten Substanzen
wie Brot oder in ihrer Art veranderte Lebewesen, da sie durch Kunst in der
Kraft der Natur, nicht in Kraft einer dufleren Einwirkung, hervorgebracht
werden, um Dinge, die im Prinzip auch durch natiirliche Kréfte entstehen
konnten und die ihre Charakteristik als vorausgesetzte oder emergente
Ganzheiten durch den technischen Eingriff nicht verlieren.’

“Et quia artifex homo per formam artis non producit materiam, sed materia
praesupposita inducit formam artis; forma artis, quae est in mente artificis,
non est similitudo artificiati nisi quoad formam tantum; unde per eam non
cognoscit artificiatum in particulari, nisi formam artificiati per sensum

accipiat.”6

12 De principiis naturae, c. 1.

B Vgl. S. Th. Ill q. 75 a. 6.

14 E. Stump, die das Emergenz-Kriterium fiir die Unterscheidung von natiirlichen Sub-
stanzen und Artefakten stark gemacht hat, fiihrt das Beispiel aus der Chemie als Einwand ge-
gen ihre eigene Position an. Letztlich ist Emergenz nicht hinreichend, die Differenz zu be-
griinden. Vgl. STUMP, Eleonore: Aquinas. London: Routledge 2003, 44.

15 Diese Beispiele werden in der neueren Forschung eingehend diskutiert, so z.B. von
ROTA, Michael: Substance and Artifact in Thomas Aquinas, in: History of Philosophy Quar-
terly 21 (2004), 241-259, der zu folgender Schlussfolgerung kommt: “Any thing produced by
art is an artifact. Art working through its own proper power cannot produce a thing that is a
substance in virtue of its form. But art working through the power of natural principles can,
and does. Therefore some artifacts are substances in virtue of their form.” Vgl. ROTA: Sub-
stance and Artifact, 259. Ausfiihrlich diskutiert werden diese ,Gegenbeispiel“ auch von Chris-
topher M. Brown, der zu einem dhnlichen Ergebnis kommt. Vgl. BROWN, Christopher M:
Artifacts, Substances, and Transubstantiation: Solving a Puzzle for Aquinas’s Views, in: The
Thomist 71 (2007), 89-112.

16 Quodlibet VIl q.1a. 3 c.



378 Michael Stickelbroek

Die naturhaften Dinge haben lediglich eine einzige substantiale Form, die
in allen Teilen anwesend ist und diese durchwirkt, wahrend ein aus ver-
schiedenen Teilen zusammengesetztes technisches Gerat offensichtlich
nicht nur eine substantiale Form hat, da dessen integrale Teile ihre eigene
substantiale Form haben miissen. Sie sind eben ein Aggregat verschiedener
substantialer Dinge. 7

Weil die Formen der Artefakte keine Substanzen sind, stellen sie auch
kein ,Etwas fiir sich” (aliquid per se) dar und kénnen nicht von dem kon-
kreten Ding, in dem sie realisiert sind, getrennt werden.®® Und so sagt
Thomas: ,,Die Form der Artefakte ist nichts anderes als eine gewisse Ord-
nung, Komposition und Gestalt.“*9

Ihren substantialen Seinsbestand verdanken die durch Technik kon-
struierten Dinge jenen Substanzen, die vom Hersteller zu einem Kompo-
situm zusammengefiigt werden. Wahrend diese aber auf einer naturhaften
Form beruhen, die sich der Materie verinnerlicht hat, werden die Kompo-
nenten der technischen Produkte aufeinander abgestimmt, bearbeitet und
ineins gefiigt: In ihrem Zusammenhalt werden sie durch chemische oder
mechanische Adhésionskrafte — als Funktionsgefiige - durch Wirkursach-
lichkeit bestimmt. Die Schrauben und Nagel, d.h. das Eisen und die Hol-
zer, werden derart verbunden, dass sie das Schiff zusammenhalten, dabei
macht sich der Konstrukteur wirkursachliche Adhasionskrafte zunutze, die
dem hergestellten Gegenstand eine temporal bestehende Komposition ver-
leihen.2°

,Die Form des Hauses, so wie die anderen artifiziellen Formen, ist eine ak-
zidentelle Form; von daher bewirkt sie nicht das Sein und das Wesen
(species) des Ganzen und jedes einzelnen Teils; und das Ganze ist auch kein

einfachhin Eines (unum simpliciter), sondern eines durch Aggregation“.*

So wie die Summe aus Steinen, Zement und Holz noch nicht die Definition
eines Hauses ausmacht, so ergibt ein blofles Agglomerat bestimmter Teil-

17 Diese Funktion der substantiellen Form, das Ganze der Substanz zusammen zu brin-
gen, indem sie die materia prima informiert, stellt auch Rota heraus. Vgl. DERS.: Substance
and Artifact, 249: ,[...] it is also the form of each of the substance’s integral parts. [...] every
integral part of the substance will be informed by its one substantial form.“ Vgl. ebd., 242f.

18 In Met. 1. 8, lect. 3 n. 1719: “Formae artificialium forsitan non sunt substantiae, nec
ipsae sunt aliquid per se; unde separari non possunt.”

19 De operationibus occultis naturae: “Forma artificialium nihil aliud est quam ordo,
compositio et figura.”

20 Vgl. S.c.G. 1. 3 c. 65 n. 6: “Artificialia autem conservantur in esse virtute naturalium:
sicut domus per soliditatem lapidum.” Was den Zerfall des kiinstlichen Kompositums be-
trifft, vgl. Super Sent. 1. 4d. 44q.1a.1c2ad 4;vgl. auchl.2d.18q.1a. 2 c.

21 Q.D. De an. a. 10 ad 16: “Forma domus, sicut et aliae formae artificiales, est forma acci-
dentalis; unde non dat esse et speciem toti et cuilibet parti; neque totum est unum simpli-
citer, sed unum aggregatione.”



Zur Ontologie der Artefakte 379

substanzen oder bestimmender Formen noch kein ,per se unum®.?2 Daher
findet sich im Hergestellten als solchen - obwohl natiirliche Substanzen
zugrunde liegen - nicht schon jene definierbare Einheit, um die es Aristo-
teles in den Substanzbiichern der Metaphysik geht. Was der Mensch her-
stellt, besitzt zwar - ihm durch ,téchne® verliehene - Eigenschaften, aber
keine durch sich selbst begriindete Einheit. Die technischen Dinge ge-
winnen nur eine gewisse Einheit aus der geplanten Aggregation von Mate-
rie, die durch wirkursachliche Krdafte zusammengehalten wird: Gewiss be-
sitzt das Haus eine ,Form®, die dem Konzept des Architekten entspringt;
diese fihrt aber im Effekt nicht zu einem Ganzen, das einfachhin eins
ware. In einer bloff funktionalen Einheit werden die einzelnen Teile nicht
- so wie bei den Lebewesen - zu einem Ganzen integriert, sondern sie be-
halten ihre Proprietdten und ihre eigenen kausalen Potenzen.

Dabei ist es dem Eisen und dem Holz mit ihrer je eigenen Wesensform
gleichgiiltig, dass sie im Hinblick auf einen bestimmten Gebrauch zu
einem ihnen duferlich bleibenden Konglomerat miteinander verschrankt
werden: Will man etwas tiber die ,Natur“ des Schiffes wissen, muss man -
so sagt Thomas - auf die Teile schauen, aus denen es - und auf die Weise,
wie es aus ihnen - zusammengefiigt wurde.3

Allerdings miissen technische Dinge irgendwie ,eins“ sein in dem Sinn,
dass die Teile eines Artefakts sich in ihren Teilfunktionen zu einem Gan-
zen zusammenschlief3en, um die Funktionserfiillung, zu der es dient, zu
gewdhrleisten. Im Hinblick auf die Erfiillung seiner Funktion bildet es da-
her mehr als ein Konglomerat von Wissenselementen.24

Die einzelnen Teile, die in das technische Gerat eingehen, miissen auf
den Gebrauch, zu dem dieses dienen soll, abgestimmt sein. Darum weisen
die angefertigten Dinge eine Addquanz ihrer Komponenten auf. Die Mate-
rialien miissen eine gewisse Disposition mitbringen, eine Eignung, die es
fiir den Menschen moglich macht, das Gerdt fiir bestimmte Operationen
zu gebrauchen: So kann man aus Papier keine Schere machen.

,Sie werden aber so wegen eines Zweckes disponiert, und die materiellen
Prinzipien miissen dieser Disposition, die der Zweck verlangt, entsprechen,

wie sich an der Schere zeigt [...].“25

22 Vgl. In Met. 1. 7 lect. 4 n. 1340: “Aut etiam non sufficit quod sit unum per colliga-
tionem; sicut haec ratio non esset definitio domus, si dicerem, quod domus est lapides et
cementum et ligna. Sed tunc ratio significans unum erit definitio, si significet unum aliquod
illorum modorum, quorum quoties unum per se dicitur.”

23 Vgl. In Met. 1. 3, lect. 8 n. 426; vgl. L. 5, lect. 7 n. 851.

24 Auf diese externe Bestimmung des Artekfakts weist Hans Poser hin. Vgl. POSER, Hans:
Homo Creator. Technik als philosophische Herausforderung. Wiesbaden: Springer VS 2016, 89g.

25 Vgl. In Phys. 1. 2 lect. 15 n. 272: Vgl. In Phys. 1. 2 1. 15 n. 4: “Et sicuti est in domo, si-
militer est in omnibus aliis, in quibuscumque contingit agere propter aliquid: in omnibus
enim huiusmodi non consequuntur dispositiones generatorum aut factorum sine principiis
materialibus, quae habent necessariam materiam, per quam apta, nata sunt sic disponi. Non



380 Michael Stickelbroek

2.2.2 Das ,Wesen“ der Artefakte - ihr quod quid erat esse

In Met. A 9 (1075a 2ff.) spricht Aristoteles vom Kunstwissen als ovoia und
16 11 év eivan der Artefakte: ,Doch bei manchen ist ja die Wissenschaft die
Sache selbst. Bei den hervorbringenden Wissenschaften ist dies das Wesen
ohne den Stoff und das Sosein [...].“ Diese Aussage steht in einem Kontext,
der durch die Bestimmung des Gottlichen als noesis noeseos (Wissen des
Wissens), aus der sich verschiedene, von Aristoteles aufgeworfene Aporien
ergeben, abgesteckt ist.

Grundlegend fiir den Kommentar des Aquinaten ist die wissenschafts-
theoretische Unterscheidung zwischen scientia practica und ars, die den
Focus sogleich auf den Ubergang von beiden werfen lisst:

»In gewissen Dingen ist die gekannte Sache dasselbe wie die Wissenschaft.
Und dies erweist er (Aristoteles), indem er die Wissenschaft teilt: Denn die
eine Wissenschaft ist herstellend, die andere ist spekulativ. In den her-
stellenden Wissenschaften aber ist die Sache, sofern sie ohne ihre Materie
aufgefasst wird, selbst die Wissenschaft. Wie es klar ist, dass das Haus ohne
Materie, sofern es im Geist des Baumeisters besteht, die Baukunst selbst ist;
und dhnlich ist die Gesundheit im Geist des Arztes die Heilkunst selbst. Und
so ergibt sich, dass die herstellende Kunst nichts anderes ist als die Substanz
des hergestellten Dinges und sein ,Was-es-ist-dies-zu-sein‘ (sein Wesen).
Jeder Kiinstler namlich schreitet zum Werk, indem er anschaut, was es ist,
das er herzustellen beabsichtigt.“2¢

Nach Thomas lassen sich die Wissenschaften ganz allgemein in herstel-
lend-praktische und spekulative einteilen. Wahrend die spekulativen, allen
voran die Metaphysik, das von Natur vorgegebene Wesen der Dinge be-
trachten, bringen die letzteren ihre Gegenstiande allererst hervor. Als Pro-
totyp dessen, was ,ars“ ausmacht, mogen die Architektur, die Schiffsbau-
kunst und die Medizin gelten, die — ausgehend von dem, was die Natur tut
- etwas kreieren, was um des Menschen willen da ist und ihm einen
Nutzen bringt.

tamen res factae aut generatae sic disponuntur propter hoc, quod principia materialia sunt
talia, nisi sicut ly propter dicit causam materialem; sed sic disponuntur propter aliquem fi-
nem, et principia materialia quaeruntur ut sint apta huic dispositioni, quam requirit finis, ut
patet in serra. Est enim serra huiusmodi, idest talis dispositionis aut formae: quare oportet
quod sit talis, idest ut habeat talem materiam: et est huiusmodi, idest talis dispositionis aut
formae, propter hoc, idest propter aliquem finem.”

26 [n Met. 1. 1 n. 2619: “Deinde cum dicit an in quibusdam solvit positas obiectiones, di-
cens, quod in quibusdam res scita idem est quod scientia. Et hoc manifestat dividendo
scientiam: nam scientia alia est factiva, et alia speculativa. In factivis autem scientiis, res
scita sine materia accepta, est ipsa scientia. In factivis autem scientiis, res scita sine materia
accepta, est ipsa scientia. Sicut patet, quod domus sine materia, prout est in mente aedifi-
catoris, est ipsa ars aedificativa; et similiter sanitas in mente medici est ars medicativa. Et sic
patet, quod ars factiva nihil aliud est quam substantia rei factae, et quod quid erat esse eius.
Omnis enim artifex procedit in opus ex eo quod considerat quid est quod operari intendit.”



Zur Ontologie der Artefakte 381

Aber auch fiir die Kunst und die Praxis gibt es einen ,theoretischen” Er-
kenntnismodus, in dem wir nicht nur etwas herstellen, sondern wissen-
schaftlich dariber befinden, was, wie und wozu wir es herstellen (scientia
practica): Diese Weise der Erkenntnis von Dingen, die angefertigt oder als
Akte durch Handeln hervorgebracht werden, heisst ,operabilia modo spe-
culativo considerare®.?? Damit werden Strukturen der Praxis erkldrt, ohne
letztere damit in Theorie aufzulésen. Das Einzelne, von dem es keine Wis-
senschaft geben kann (dieses Haus oder dieses Schiff) kann nur bis zu
einem gewissen Grade in eine ,praktische Wissenschaft” einbezogen wer-
den. Diese ist fiir die Herstellung des konkreten Objektes auf die mit der
konkreten Erfahrung einhergehende ars angewiesen, die zum operatum
oder zum Artefakt fithrt, das singular ist.

Ein zweites muss in dem Text beachtet werden: die Wendung ,sine ma-
teria accepta“: Man kann das, was der Mensch zu seinem Gebrauch her-
stellt, ohne seine materielle Realisation, z.B. als Bauplan, den sein Kon-
strukteur entwirft, betrachten. Unter diesem Aspekt wire es mit der scien-
tia selbst identisch. Der Kommentar spricht hier, Aristoteles folgend, von
der quiditativen Bestimmtheit (quod quid erat esse) oder dem Wesen der
hergestellten Dinge. Dass Thomas den Artefakten an dieser Stelle {iber-
haupt ein ,Wesen“ zuschreibt, wird auf der Linie eines theoretischen Er-
kenntnismodus in der scientia factiva verstandlicher. Schlief3lich sagt er ja,
indem er die Terminologie von ,substantia“ und ,quod quid erat esse“ ver-
wendet, dass die scientia, aus der die res scita sine materia accepta her-
vorgeht, gewissermafden selbst als deren Substanz oder Wesen angesehen
werden kann: ,Ars factiva nihil aliud est quam substantia rei factae.“?® So
wie das Haus dem Entwurf des Architekten und das Schiff dem Plan seines
Baumeisters entspringen, so finden alle vom Menschen hergestellten Din-
ge ihren Ursprung als solche in der ,Kunst® ihrer Konstrukteure, die vor-
gibt, wie bestimmte Materialien angeordnet werden miissen, damit sie zu
einem ,Ziel“ dienlich sind. Sofern der Plan die Dinge auf dieses Ziel, z.B.
das ,Wohnen“ hinordnet, liegt in der entwerfenden Kunst (ars factiva)
auch ihr Wesen.

Weil das ,Haus ohne Materie“ als Plan im Intellekt des Architekten im-
mer noch eine ars aedificatora bleibt, ein Entwurf, der auf die herstellende
Realisierung hingeordnet ist, liegt hier nur eine teilweise Analogie mit dem
gottlichen Wissen vor. Bei der Betrachtung des von der Materie losgelosten
Objektes geht es um ein praktisch relevantes ,Wesen®, das - einer prak-

27 S5.Th. 1 q. 14 a. 16. Vgl. dazu: HEDWIG, Klaus: Uber die Theorie der Praxis, in: DERS.:
Circa Particularia. Studien zu Thomas von Aquin (hrsg. von Manfred Gerwing). Regensburg:
Pustet 2015, 129-145.

28 Ahnlich heiflt es dazu bei POSER: Homo Creator, 87: ,Ein Artefakt lisst sich deshalb
kennzeichnen als ein materialisiertes Wissen.“



382 Michael Stickelbroek

tischen Wissenschaft entspringend - die ,substantia rei factae“ oder gene-
reller die ,ars aedificatora“ ist.

Im Hinblick auf die Formbestimmtheit soll aber auch die Differenz zu
den Naturdingen noch deutlicher herausgearbeitet werden: In den Dingen,
die uns in der Welt umgeben, konstituiert sich das Wesen als Einheit von
Teilen oder Konstitutionsprinzipien, von Form und Materie. In dem, was
die Natur vorgibt, handelt es sich um wesentliche oder metaphysische Tei-
le, die aufeinander angewiesen und nicht abtrennbar sind. So ist der Mensch
nur wirklich als Einheit von Leib und Seele. Von ,Seele“ kann man tber-
haupt nur sprechen, wenn auch ein hochstufiger organischer Kérper gege-
ben ist, in dem sich die formend-aktuierende Lebenskraft der Seele — der
prima entelecheia - entfalten kann. Die Gesten des Leibes sind der vermit-
telte, aber unabtrennbare Ausdruck der Seele und umgekehrt.

Eine ganz andere Form der ,separatio” von den materiellen Baustoffen®
ist bei den vom Menschen entworfenen und fabrizierten Gegenstinden
moglich: Hier hat die ,res scita sine materia accepta® die Bedeutung, dass
das Verhaltnis von Form und Materie in den technologischen Wesenheiten
in verschiedener Hinsicht offener angelegt ist. Man kann ein Haus aus
Steinen, Holz oder Lehm bauen, wobei dessen Einheit akzidentell bleibt. Die
Steine tragen, sofern sie Steine sind, nicht innerlich, sondern nur duflerlich
funktional die Form des Gebaudes. Sie sind keine metaphysischen Teile; und
als physische bleiben sie das, was sie fiir sich sind: Erde.

Aus erkenntnistheoretisch-logischer Riicksicht konnte man sagen, dass
im organischen Teil eines Naturdinges das Ganze wesentlich angelegt und
erkennbar ist, wihrend die Teile eines Artefaktes nur integral auf das Gan-
ze verweisen — sie wdaren ein semiotisches Zeichen oder - sofern sie eine
bestimmte Funktion erfiillen - Instrumente. Auch was die Prozesse der
Herstellung betrifft, so gelten hier dhnliche Unterschiede, denn diese ver-
laufen in der Natur weitgehend entelechial intrinsisch - ihrer inneren En-
telechia entsprechend -, bei den Artefakten hingegen planend-konstruie-
rend und extrinsisch.

In ein technisches Gerdt geht eine Naturform (z.B. Eisen) mit ein, der
aber eine kiinstliche Form (Rad, Sage) aufgesetzt wird, die dessen Zweck
oder Funktion bestimmt. Diese Naturform liegt ihnen zugrunde. Deshalb
haben die Artefakte einen ,Naturanteil“, der mit anderen Formen interfe-
riert. Dabei bilden die hinzugefiigten Formen nur eine ,akzidentelle Ein-
heit“, durch die dann die Funktion des Gegenstandes festgelegt wird.

Riickgebunden an einen Naturbestand, gehen Artefakte in dem, was sie
darstellen und vermdégen, auch nicht tber die Ordnung der Natur
hinaus.?% Werden sie am Ende korrumpiert und finden ihr Vergehen, weil
der Zahn der Zeit an allem nagt (was sich bei der Technik meist noch

29 Vgl. De potentia q.3 a. 8 ad 5.



Zur Ontologie der Artefakte 383

schneller auswirkt), dann fallen die Dinge, die in der Technik ihren Ur-
sprung fanden, wieder auf diese naturhafte Form zurtick.3°

2.3 Der Unterschied im Hinblick auf das Bewegungsprinzip
2.3.1 Selbstbewegung bei den natiirlichen Substanzen

Die Natur ist das ,Prinzip von Bewegung und Ruhe, wobei dieses Prinzip
per se, nicht akzidentell im Ding anwesend ist“ (Phys. II 1. 1192 b 21). Fiir
Thomas heifdt dies: ,In nichts anderem unterscheidet sich die Natur von
der Kunst, als dass die Natur das ,intrinsische Prinzip‘ (der Bewegung), die
Kunst aber ein duferliches Prinzip ist.“3' Die Bewegung und ihr Prinzip be-
sitzen demnach eine wichtige metaphysische Bedeutung. Darum kann
Thomas sagen:

“Natura nihil aliud est quam principium motus et quietis in eo in quo est
q
primo et per se et non secundum accidens.”3?

Was Bewegung ist, exemplifiziert Aristoteles vornehmlich am Vorgang des
Wachsens (Met. A 4. 1014b 16-26): Der Organismus ist eins im Sinne von
Kontinuitit und Quantitdt. Er reflektiert auf das Woher der primdren Be-
wegung, das in jedem kraft physis existierenden Ding als solchen vorhan-
den ist, was nicht heift, dass jede Bewegung, die man auf dieses Prinzip
zuriickfiihren kann, von dem betreffenden Organismus selbst initiiert wird
und somit ,Selbstbewegung"” ist. Doch umgekehrt gilt: Zur Selbstbewegung
fahig sind nur Dinge, die eine Natur besitzen (Phys. VIII 6. 259 b 6f.; vgl. 4.
254 b 14-17). Dagegen wird die ,Selbstorganisation“ in Artefakten extern
induziert - durch die Intelligenz des Menschen. Die bestehende Substanz
ist fiir alle Abldufe — aufler Entstehen und Vergehen - das Zugrundeliegen-
de. Die entelechialen Vollbringungen (rnpdtn évteAéxeia) von Organismen
(Wachstum, Stoffwechsel, Selbstorganisation) sind ,,Wechsel an etwas“.33
Wachstum ist nicht eigentlich Selbstbewegung, sondern Eigenbewegung,
die der Organismus unter Integration von Materie als dem ,Woraus“ des
Wachstums vollzieht. Die physis tiberfiihrt seine aggregative Kérpermate-
rie in Einheit und Identitit als ein bestimmtes ,Dieses” (t163¢ t1).

30 Diese Hinweise verdanke ich Herrn Klaus Hedwig, Kerkrade.

3t Vgl. In Phys. 1. 12 lect. 14 n. 268: “In nullo enim alio natura ab arte videtur differre, nisi
quia natura est principium intrinsecum, et ars est principium extrinsecum.”

32 In Phys. 1. 2 lect. 1 n. 145.

33 Vgl. In Phys. 1. 8 lect. 4 n. 999; vgl. ebd., n. 1002: Hier sagt Thomas, dass es sich dabei
um rein natiirliche Bewegungen handle. Die Eigenbewegungen der Lebewesen (die nicht der
Erfassung eines Objektes und dem Streben folgen) sind die Verdauung und die darauf fol-
genden Veranderungen im Korper. Wo es aber um Selbstbewegung im eigentlichen Sine geht,
heifdt es (ebd.): “Cum dicimus animal movere seipsum, non intelligimus hoc de quolibet mo-
tu, sed de motu locali, secundum quem animal movet seipsum per apprehensionem et appe-
titum.”



384 Michael Stickelbroek

Die Beziehung der Bewegung zu ihren Termini (bestimmte Zustinde
oder Begrenzungen) ist bei den Naturdingen eine intrinsische. Im Vollzug
der Eigen- und auch der Selbstbewegung ist immer der Organismus als
ganzer engagiert. Diese Vollbringung ist die primdre Bedeutung von Eins-
sein liberhaupt; dagegen lassen sich die Aktivitaten lebloser Kérper zusam-
mensetzen, indem sie ineinander greifen. Man kann hier z.B. an ein Uhr-
werk denken, bei dem die Zahnrader die Bewegung von einem zum ande-
ren Uibertragen, bis schlie8lich der Uhrzeiger bewegt wird.

2.3.2 Das externe Bewegungsprinzip der Artefakte

Es gibt primdre Bewegungen, die auch von den Artefakten vollzogen wer-
den, jedoch nicht, sofern es sich um einen Gebrauchsgegenstand handelt,
sondern nur qua Materie: Das Eisen und der Stein fallen nach unten, das
Holz steigt im Wasser nach oben. Im Unterschied zu lebendigen Dingen
entfaltet sich das Holz nicht von selbst zu einem Schiff; letzteres ist das
Resultat eines technischen Prozesses, in dem der Mensch sich die Eigen-
schaften des Materials zunutze macht, um Fortbewegung und Transport
zu ermoglichen. Dass das Schiff sich dann durchs Wasser bewegt, ist eine
dem Holz als solchem fremde Bewegung, die ihre Ursache im Zusammen-
spiel der technischen Form mit externen Wirkursachen findet.

Fiir Aristoteles liegen den Dingen, die technisch hergestellt werden,
jene Dinge, die von Natur aus sind - auch in ihren Bewegungstendenzen -
voraus. Thomas kommentiert dies so:

“Naturalia differunt a non naturalibus inquantum habent naturam; sed non

differunt a non naturalibus nisi inquantum habent principium motus in seip-
& »

sis.”34

Was von sich aus da ist, bildet den Seinsgrund der technischen Produkte.
Wenn der Mensch daran geht, etwas nach eigenem Plan zu konstruieren,
geht er dabei so vor, wie die Natur es tate, wiirde sie dieses Gerat als ihr
Produkt hervorbringen. Thomas greift auf das Beispiel des Schiffes zuriick,
um den Vorgang zu erkldren:

,In nichts anderem namlich scheint sich die Natur von der Kunst zu unter-
scheiden, als dass die Natur das intrinsische und die Kunst das extrinsische
Prinzip ist. Wenn ndamlich die Schiffsbaukunst dem Holz intrinsisch ware,
wiirde das Schiff von Natur aus gemacht, wie es auf seine Weise durch die
Kunst geschieht. Und dies ist offensichtlich der Fall bei der Kunst, die in dem
ist, was bewegt wird, sei es denn akzidentell, wie bei dem Arzt, der sich
selbst behandelt: Dieser Kunst kommt die Natur am meisten gleich. Daher
zeigt es sich, dass die Natur nichts anderes ist als die ratio einer gewissen
Kunst, namlich der gottlichen, die den Dingen eingelassen ist, und durch die
jene Dinge auf ein bestimmtes Ziel hin bewegt werden: So wie wenn der

34 In Phys. l. 2 lect. 1 n. 145; vgl. n. 146.



Zur Ontologie der Artefakte 385

Schiffsbauer den Holzern mitteilen konnte, dass sie aus sich selbst bewegt
wiirden, um die Form des Schiffes einzufiihren. Zuletzt aber sagt er
(Aristoteles), dass die Natur offenbar Ursache ist und dass sie um willen von

etwas wirkt.“35

Es wadre hochst verfanglich, die Natur gemaf dem Paradigma der Kunst
oder Technik verstehen zu wollen. Die Natur ist nicht das Produkt einer
Ingenieurskunst. Kunstdinge, Artefakte, werden von einem anderen ge-
macht; Naturdinge, Lebewesen wachsen dagegen - sie entwickeln ihre Form
aus sich selbst.

Der Idee des Thomas von Aquin, die Natur sei sozusagen ratio artis
divinae, indita rebus, - also ,der den Dingen eingegebene Plan gottlicher
Kunst“ - meint ja nun gerade, die Natur werde selber zum Urheber von
Wirkungen, die den Anschein von intelligenter Planung machen. Thomas’
Natur ist kein Kunstwerk, kein Artefakt, sondern selber gottliche Kunst-
fertigkeit, die den Naturdingen eingegeben ist; dadurch vermdgen diese
aus eigener Wirkkraft das von der gottlichen ,Kunst“ Intendierte hervor-
zubringen

Das wichtige metaphysische Prinzip: Omne quod movetur, ab alio mo-
vetur, findet nur bei natiirlichen Substanzen, und hier wieder in erster In-
stanz bei lebenden Wesen, eine gewisse Einschrankung. Ihre leiblichen
Vollbringungen, ihr Wachstum, aber auch ihre Ortsbewegungen werden
von ihrer Seele, die zuerst im Akt ist, bewirkt.

,Und zuerst sagt er von den Dingen, die von sich selbst bewegt werden (so
wie die Lebewesen, die sich selbst bewegen), dass sie gemdfl der Natur
bewegt werden. Dies beweist er dadurch, dass sie von einem intrinsischen
Prinzip bewegt werden: von jenen sagen wir, dass es von der Natur bewegt
wird, deren Bewegungsprinzip in ihnen liegt. Daher ist es offensichtlich, dass
die animalische Bewegung, durch die es sich selbst bewegt, verglichen mit
dem ganzen Lebewesen, naturhaft ist: Weil sie von der Seele kommt, die die
Natur und die Form des Lebewesens ist.”3¢

35 In Phys. 1.1 lect. 14 n. 268: “In nullo enim alio natura ab arte videtur differre, nisi quia
natura est principium intrinsecum, et ars est principium extrinsecum. Si enim ars factiva na-
vis esset intrinseca ligno, facta fuisset navis a natura, sicut modo fit ab arte. Et hoc maxime
manifestum est in arte quae est in eo quod movetur, licet per accidens, sicut de medico qui
medicatur se ipsum: huic arti enim maxime assimilatur natura. Unde patet quod natura nihil
est aliud quam ratio cuiusdam artis, scilicet divinae, indita rebus, qua ipsae res moventur ad
finem determinatum: sicut si artifex factor navis posset lignis tribuere, quod ex se ipsis mo-
verentur ad navis formam inducendam. Ultimo autem epilogando dicit, manifestum esse
quod natura sit causa, et quod agat propter aliquid.”

36 In Phys. 1. 8 lect. 7 n. 1023: “Et primo dicit de iis quae moventur a seipsis (sicut sunt
animalia, quae movent seipsa), quod moventur secundum naturam. Quod probat per hoc
quod moventur a principio intrinseco: illa autem dicimus a natura moveri, quorum princi-
pium motus in ipsis est. Unde manifestum est quod motus animalis, quo movet seipsum, si
comparetur ad totum animal, est naturalis: quia est ab anima, quae est natura et forma ani-
malis.”



386 Michael Stickelbroek

Wihrend sie das Prinzip ihrer Bewegung in sich selbst tragen, bleibt es
den technischen, vom Menschen hergestellten Dingen duflerlich. Werden
sie bewegt, so handelt es sich immer um Fremdbewegung, um ein Bewegt-
werden von aufien. Auch das Ziel ihrer Bewegung ist nicht - wie bei den
Organismen - Selbstverwirklichung, sondern liegt auferhalb von ihnen.

2.4 Der Unterschied von Hervorgehen durch Fortpflanzung (physische
Spontaneitdt) und Gemachtwerden

Naturdinge gehen durch physis hervor. Sie besitzen eine physische Spon-
taneitdt. Am Ende des VII. Buches der Metaphysik (Z) stellt Aristoteles
deutlich heraus, dass nur solche Dinge (materielle) Substanzen im vollen
Sinne des Wortes sind, die durch physis zustande kamen. Thre primare
Ursache des Seins (dasjenige, was sie zu Substanzen macht) ist mit
,physis“ zu bezeichnen. Substanz ist nach Met. H nur, was physis zustande
bringt (H 3. 1043 b 18-23).

Wo Substanzen neu entstehen oder vergehen, liegt eine Bewegung eige-
ner Art vor: Beim Hervorgehen ist die bewegende Ursache ein aktuell Exis-
tierendes, in dem die entsprechende Form bereits wirklich ist. Entsteht
etwas substantiell neu, so wird das jeweilige materielle Substrat tibergangs-
los zu seiner Wesensbestimmtheit iiberformt. Dabei muss die substantielle
Bestimmtheit von Anfang an irgendwie dasein, sonst wiirde keine Entwick-
lung der Substanz anheben. Ein der Entwicklung vorausgehender Prozess,
bei dem die Endform erworben werden miisste, ist ausgeschlossen. Sub-
stanz kennt kein Mehr oder Weniger. Werden und Vergehen einer Sub-
stanz ist keine Verdnderung an einem schon bestehenden Substrat (These
der Materialisten), denn sonst waren Substanzen nur wechselnde Aggregat-
zustdnde an einer kosmischen Masse.

»,Das Eigentiimliche der Substanz ist daraus zu begreifen, dass vorher
notwendigerweise eine weitere Substanz der vollendeten Wirklichkeit nach
existieren muss, welche hervorbringt — wie etwa ein Tier, wenn ein Tier ent-
steht (Met. Z 9. 1034 b 16-18). Bewegende Ursache dafiir, dass eine wer-
dende Materie zur gleichen Form entwickelt wird, ist - wenn etwas aus
Natur wird - ein Ding, das die betreffende Form bereits wirklich besitzt. Bei
Thomas wird dies folgendermaflen ausgefiihrt:

“Sufficiens autem est in praedictis generans ad faciendum similitudinem spe-
cie; et est sufficiens ponere causam speciei in materia, idest quod illud quod
facit hoc generatum consequi talem speciem non sit species extra materiam,

sed species in materia.”37

Damit ein natiirliches Wesen durch Fortpflanzung (Zeugung) zu sein an-
fangt, muss das hervorbringende Individuum ein Gleichnis seiner species

37 In Met. 1. 7 lect. 7 n. 1434.



Zur Ontologie der Artefakte 387

in dem neu entstehenden Wesen hervorbringen.3® Diese Form des Ent-
stehens (bei der Erzeugung eines Lebendigen) ist dann gegeben, wenn die
substantielle Form in eine neue Materie eintritt, um sie sich anzueignen.3?

Artefakte entstehen nicht aufgrund der Spontaneitdt einer species, viel-
mehr liegt die Ursache ,in dem, der sie macht, ihnen gewissermafen dufder-
lich, aber nicht intrinsisch im Gemachten®.4° Dies hdangt damit zusammen,
dass das ,facere” immer ein actus transiens ist, der eine duflere Materie
bearbeitet. Anders als bei der natiirlichen operatio der Fortpflanzung wird
der Materie ja keine Form mitgeteilt, die ihr selbst zu eigen und innerlich
wiirde. Und wihrend die Materie der natiirlichen Substanzen eine aptitudo
ad formam besitzt, so dass sie durch die Form, die in einem anderen be-
reits besteht (agens naturale), in den Akt iiberfithrt werden kann, ist dies
bei Kunstprodukten nicht der Fall:

“Differentia tamen est inter materiam naturalium et artificialium: quia in
materia rerum naturalium est aptitudo naturalis ad formam, et potest reduci
in actum per agens naturale; non autem hoc contingit in materia artifi-

cialium.”#

“Formae enim proprie non fiunt, sed educuntur de potentia materiae, in-
quantum materia quae est in potentia ad formam fit actus sub forma.”42

Der Hersteller macht nicht die Materie, auch nicht die Form, das, was das
Ding ist, nur per accidens. Er macht nur das compositum. Die Form zeigt
sich erst am Resultat.

In dem, was sie sind und realisieren, gehen technische Dinge nicht aus
physis hervor, genauso wenig wie sie durch physis bewegt werden. Im Falle
von technischen Herstellungsprozessen ist die herzustellende Form ein
Konzept im Verstand des Menschen. Dieses existiert solange nicht, als es
nicht an einer Materie durch Bewegungen, die in ihr verursacht werden,
realisiert wird: “Die Formen, die im Verstand des Menschen sind, bringen
die Kunstdinge nicht aktiv hervor, sondern nur mittels des Willens und
der bewegenden Kraft und natiirlicher Organe sowie technischer Instru-
menten.“43 Darum fangt das Haus, ,das ohne Materie in der Seele ist [...]
auf andere Weise zu entstehen an als durch Vergehen und Fortpflanzung
[...] - durch Erfindung®.44

385.c.G. 1. 2 cap. 87 n. 5.

39 Vgl. S.Th. 1 q. 76 a. 4 c. Dieser Aspekt der Entstehung von naturhaften Dingen durch
generatio wird auch von Marmodoro und Page herausgearbeitet. Vgl. dies.: Aquinas on
Forms, Substances and Artifacts, 16-19.

40 Vgl. In Ethic. 1. 6 lect. 3 n. 1155: “[...] non est in facto tamquam intrinsecum.”

4 In Met. 1. 7 lect. 8 n. 1442.

42 In Met. 1. 7 lect. 7 n. 1423.

43 De potentia q. 6 a. 3 ad 3.

44 In Met. 1. 12 lect. 3 n. 2448.



388 Michael Stickelbroek

Bei den beseelten Dingen wird die Materie wegen der in ihr existenten
Form durch sich selbst bewegt. Im Samen steckt schon eine virtus forma-
tiva, die die Gestaltwerdung des Ganzen verursacht und antreibt: ein akti-
ves intrinsisches Bewegungsprinzip, aus dem die Vollgestalt sich entfaltet.
Dagegen wird die Materie des Hauses von einem externen Prinzip zu ihrer
,Form“ bewegt.45

Die Artefakte sind ein Instrument in der Hand ihres Nutzers und sind
darum auch in ihrem Wirken von ihm abhdngig. Sie miissen wirkursach-
lich durch eine ihm duferliche Kraft (Pflug, Schere, Messer) auf ein Ziel
hin bewegt werden, zu dem der Mensch sie einsetzt.

2.5 (species-)immanente Teleologie und externe Finalitditen

Die Natur qua Form bildet die formale bzw. finale Ursache eines Dinges
und stellt seine Bewegungsursache dar. Die Bewegungen der physis, ihr
Entstehen und Vergehen, werden von Aristoteles am Leitfaden der vier Ur-
sachen erklart. Dabei nimmt die Formursache, die bei den Naturdingen
mit der Finalursache iibereinkommt, eine herausgehobene Stellung ein.4¢
Jedes Lebewesen sucht der Wirklichkeit nach das zu sein, was es der Mog-
lichkeit nach schon ist. Ist das Prinzip seiner Bewegung in ihm selbst an-
wesend, so wird das Lebewesen, ohne etwas Weiteres zu bedirfen, von
sich selbst als Mdglichkeit und Materie zu sich selbst in Wirklichkeit, d.h.
es wird sich zu seiner Vollgestalt hin entfalten. Thomas spricht hier vom
»terminus motus®, der das Ziel der eigenen Entwicklung des Lebewesens in
seiner Vollgestalt bietet.47 Daher ist der Organismus bestdandig beides: das
wirkliche Lebendige, da er durch sein immanentes Prinzip schon ist, und
auch selbst die Moglichkeit davon.4® Wo die letztere aufhort, erlischt auch
seine Lebenskraft. Der Vorrang der Form rechtfertigt eine qualitative Sicht
der Dinge, die sich in deren Teleologie (natiirliche Bewegungen) aus-
spricht.49

45 Vgl. In Met. 1. 8 lect. 8 n. 1447.

46 Vgl, CRAEMER-RUEGENBERG, Ingrid: Die Naturphilosophie des Aristoteles. Freiburg: Verlag
Karl Alber 1980, 65: ,[...] ist die endgiiltige Form von etwas, seine Wesensbestimmtheit, das
Gestaltmuster [...] die entscheidende Instanz fiir naturhafte Abldufe: von ihr hangt ab, was
tiberhaupt mit einem Ding geschehen kann, sie setzt dem jeweiligen Ablauf in der Regel sein
natiirliches Ende (,Zweck").”

47 Vgl. In Phys. 1. 5 lect. 1 n. 642: “[...] illud in quo est motus, novetur: terminus autem
motus neque movet neque movetur: sive terminus motus sit species, idest qualitas, ut in
alteration: sive sit locus, ut in motu locali.” Ein solches Ziel der Bewegung haben wir auch
bei der Hervorbringung eines neuen Lebewesens durch Fortpflanzung. In diesem Fall ge-
schieht die Bewegung in einem Augenblick (in instanti) und der terminus motus besteht da-
rin, dass die lebendige Substanz zu sein anfangt. Vgl. In Phys. 1. 6 lect. 8 n. 834: ,Si ergo ge-
neratio dicatur ipsa inceptio essendi, sic est terminus motus, et sic est in instanti.”

48 Vgl. Phys. A 6. 261a; vgl. In Phys. 1. 8 lect. 14 n. 1094

49 Vgl. In Phys. 1. 2 lect. 13 n. 258: “Causa finalis invenitur in iis quae fiunt et sunt a na-
tura, natura scilicet propter aliquid operante.”



Zur Ontologie der Artefakte 389

Ein entscheidendes Kriterium natiirlicher Substanzen muss hier noch
angefiihrt werden: Dass sie um ihrer selbst willen bestehen. Der im Wald
wachsende Baum und das Rind sind nicht dazu da, von uns verheizt bzw.
gegessen zu werden; sie sind qua Natur nicht auf einen aufer ihnen lie-
genden Zweck hingeordnet. Sie haben keine dufdere, sondern eine innere
Zweckbestimmung.5° A fortiori gilt dies vom Menschen.

Ganz anders bei den Artefakten: So wie sie kein , Etwas fiir sich selbst”
darstellen!, so liegt in ihnen auch keine innere Zweckbestimmung; sie sind
hingeordnet auf ein Ziel, das auflerhalb ihrer selbst liegt. Ihre ,Form*
bleibt ihnen - im Unterschied zu den von Natur aus Seienden - aufferlich,
denn sie liegt im hervorbringenden Verstand ihres Konstrukteurs, des Tech-
nikers oder Baumeisters, und sie wird durch ihre ,Bedeutung®, die sie fiir
den Menschen haben, bestimmt. Insofern sind sie nur bestimmbar durch die
Funktion, die sie fiir den Menschen erfillen.

»Der Gebrauch ist es, aufgrund dessen das Artefakt da ist.“5*> Technisch
hergestellte Dinge sind Gebrauchsgegenstiande - nicht mehr und nicht we-
niger. Sie sind auch nur ex proportione finis, d.h. aus der Relation auf ihren
Gebrauch, zu verstehen.53

“Quod nos utimur omnibus quae sunt secundum artem facta, sicut propter nos
existentibus. Nos enim sumus quodammodo finis omnium artificialium.“54

Diese anthropologische Konnotation der Technik will immer beachtet sein:
Sie ist wegen des Menschen und um des Menschen willen da. Thre Sinnbe-
stimmung und ihr Zweck liegen einzig in dem, was der Mensch mit ihnen
anfangt. Das Fahrzeug, das sich fortbewegt, verwirklicht damit kein in ihm
liegendes Ziel. Aus dem Auto steige ich nach Erreichen des Zielortes ein-
fach aus und lasse es zuriick. Dagegen kann ich meinen Korper nicht ein-
fach verlassen, um fiirderhin ohne ihn meine Pliane zu verwirklichen.
Artefakte haben kein eigenes Prinzip der Bewegung in sich, sondern
auflerhalb ihrer selbst, so sagten wir. Artefakte der modernen technischen
Welt (Uhren, Autos, Regelkreise) vollziehen zwar eine Eigenbewegung;
diese findet ihren Ursprung jedoch nicht in ihnen selbst und verwirklicht
auch keine in ihnen selbst gelegene Zweckbestimmung. Sie werden durch
duflere Wirkursachen angetrieben und dienen einem Zweck, den der
Mensch mit ihnen verfolgt. Was menschliches Herstellungswissen zu reali-
sieren sucht, liefern Kalkiile, Strategien, Reproduktionen und Kommerzia-
lisierungen, die den Dingen selbst duflerlich bleiben. Externe Zweckbe-

50 Vgl. CRAEMER-RUEGENBERG: 47: ,Der Zweck der Entstehung eines Lebewesens ist si-
cherlich die volle Ausforung seiner Endgestalt.“

5! Vgl. In Met. 1. 8 lect. 3 n. 1719: “[...] nec ipsae sunt aliquid per se.”

52 Vgl. In Phys. 1. 2 lect. 4 n. 173: “[...] usus est cuius causa fit artificiatum.”
53 Vgl. Super Sent. 1.3d.23q.1a. 2c.

54 In Phys. 1. 2 lect. 4 n. 173.



390 Michael Stickelbroek

stimmungen schaffen daher ,virtual realities, die vom lebensweltlichen
Kontext abgehoben sind. Dazu soll weiter unten noch mehr gesagt werden.

Fiir den technischen Gegenstand gilt: Form=Funktion=Zweck. Somit
liegt das Wesen der Artefakte in ihrem Gebrauch, d.h. in der causa finalis.
Was ihnen fehlt, ist eine eigene, wesentliche causa formalis, die von ihrer
causa finalis unterschieden ware. Daher muss bei der Maschine - dem Pro-
totyp der systemischen Artefakte — immer ihr Zweck mitgedacht werden.
Ihre teleologische Bestimmung liegt in der Realisierung einer Zweckbe-
stimmung (Finalitat), die einer menschlichen Intentionalitdt entspringt. Da-
her hat man gesagt: ,Die Kategorie des Zwecks gehdrt zu den zentralen
Kategorien einer Artefaktontologie.“55

3. DIE DE-ONTOLOGISIERUNG DER NATUR DURCH DIE HEUTIGE TECHNOLOGIE

Als Ergebnis der Analyse von Artefakten im Unterschied zu solchen Din-
gen, die von Natur aus da sind, ergaben sich im Wesentlichen vier Krite-
rien fiir die ontologische Bestimmung der Artefakten: Sie stellen eine Ag-
gregation von bereits bestehenden substantiellen Dingen dar, sie weisen
eine Adiquanz ihrer Komponenten auf und zeichnen sich durch akziden-
telle Relationen sowie durch ein externes Bewegungsprinzip und externe
Finalitdten aus.

Es wird nun gefragt, ob diese kategoriale Bestimmung der technischen
Dinge dazu dienen kann, technologische Prozesse, die uns in unserem Le-
ben heute auf Schritt und Tritt begleiten, auf diesem Hintergrund in ihrer
Eigenheit und Systemik von einer natiirlichen ,Lebenswelt“ mit ihren pri-
madren substantiellen Realitdten, zu denen nicht zuletzt auch die mensch-
liche Person gehort, abzuheben, um auf diese Weise eine angemessene Re-
lationierung zwischen Mensch und Technik vorzunehmen. Dazu versuche
ich zunachst zu bestimmen, worin der Unterschied zwischen der heutigen,
alle Lebensbereiche beherrschenden Technologie und dem Technikgebrauch
fritherer Generationen liegt (3.1). In einem zweiten Schritt gehe ich anhand
von zwei Beispielen darauf ein, dass es heute oftmals zu einer den Men-
schen vereinnahmenden Grenziiberschreitung technologischer Prozesse und
Realititen kommt, die auf einer Fehleinschitzung dessen beruht, was
Technik ihrem Wesen nach ist und im Hinblick auf den Menschen sein
soll (3.2).

3.1 Die Inkorporation des Menschen in den technischen Prozess

Mit seinem Herstellungswissen kreiert der Mensch keine ,in der Natur exis-
tierenden Dinge“, die einen selbstbeziiglichen Zweck realisieren. Er ist im-

55 POSER: Homo Creator, 84.



Zur Ontologie der Artefakte 301

mer nur der Vater von Artefakten, die wesentlich von der Funktion her
definiert sind, die sie fiir den Menschen zu erfiillen haben.*

Daher verleitet der stindige Gebrauch der Technik den Menschen dazu,
auch die Naturdinge nur noch unter dem Aspekt ihrer Niitzlichkeit zu be-
trachten. Die Frage nach ihrem ontologischen Status verliert ihre Rele-
vanz, denn das ,Was ein Ding ist“ bleibt fiir die Technik, die notwendig
utilitaristisch orientiert ist, vollig gleichgiiltig. Funktionale Zusammenhan-
ge stehen im Vordergrund.”

Das mit der Neuzeit aufgekommene Herstellungswissen sucht in die
kategoriale Struktur der Dinge einzugreifen, statt nach ihrem ,Wesen" zu
fragen. Der Mensch findet sich weitgehend in einer Welt des Selbstge-
machten vor, die ihn unfreiwillig in eine unentrinnbare Immanenz ein-
schliet. Auf diesen Problemzusammenhang macht Ortega y Gasset auf-
merksam, wenn er feststellt:

»[...] wenn der Mensch sein Dasein betrachtet, so findet er sich umgeben von
einer riesigen Anzahl von Dingen und Vorgiangen, geschaffen von der Tech-
nik, die eine kiinstliche Landschaft bilden, so dicht, daf sie die urspriingliche
Natur hinter ihr verbirgt.“>®

Man konnte dagegen wohl einwenden, dass es doch immer schon eine
Technik gegeben habe und dass die Technik doch irgendwie zum Wesen
des Menschen gehore. Um die besondere Gefiahrdung des Menschen durch
die heutige Technologie scharfer ins Auge fassen zu konnen, sollte man sie
in ihrem Unterschied zum Technikgebrauch fritherer Epochen gewichten.
Im vortechnischen Zeitalter gebrauchte man die natiirlichen Vorgaben als
Mafeinheiten: Das Pferd diente dazu, Kraft und Geschwindigkeit zu be-
stimmen, der menschliche Leib, um den pendelnden Rhythmus von Arbeit
und Ruhe sowie die Proportionen in den Langen, Breiten und Hohen der
Gebdude festzulegen. Werkzeuge, die dem Menschen von Anfang an das
Leben erleichterten, wurden konvivial (Ortega y Gasset) gebraucht: Die
Schere, der Hammer, die Ziigel fiir den Pflug lagen in der Hand und wur-
den von ihr bewegt.”® Sie waren Teil einer an natiirlichen Verhailtnissen
und Bewegungsabldufen orientierten Lebenswelt.

56 Die ontologische Problematik der Artefakte, die eine neue, vom Menschen entworfene
,Seinssphare“ darstellen, hat auch Vittorio HOSLE gesehen. Vgl. DERS.: Warum ist die Tech-
nik ein philosophisches Schliisselproblem geworden?, in: DERS.: Praktische Philosophie in der
modernen Welt. Miinchen: Verlag C.H. Beck, *1995, 87-108, hier: 88. Diese These wird unter
3.2.1 naher entfaltet und begriindet.

57 Vgl. HOSLE: Technik, 95: ,Die Moglichkeit von Technik liegt entscheidend im funktio-
nalen Charakter der Naturgesetze begriindet.”

58 ORTEGA Y GASSET, José: Betrachtungen tiber die Technik (= Gesammelte Werke 4). Stutt-
gart: Deutsche Verlags-Anstalt 1996, 7-69, hier: 61.

59 Sehr schon wird dieses Stadium der handwerklichen Technik, die sich im Gebrauch
von Werkzeugen erschopfte, bei Ortega mit der Kategorie der handwerklichen Arbeit cha-
rakterisiert: Die technischen Gegenstinde werden in der handwerklichen Phase der Ent-



392 Michael Stickelbroek

Dagegen legt man gegenwartig die fiir das natiirliche Leben heteroge-
nen Mafleinheiten der Technik an. Der Mensch wird zum Bediensteten der
Maschine, des Automaten, die ihm die Bewegung, den Rhythmus und das
Maf} vorgeben. Diese Phase, die mafdgeblich durch die Maschine bestimmt
ist, schwort ein grundlegend anderes Verhiltnis des Menschen zur Tech-
nik herauf. Dies zeigt sich gerade in der modernen Arbeitswelt, wo die Do-
minanz der computergesteuerten Verfahren fiir alle greifbar ist.

Der Computer ist kein ,geselliger Lebensgefdhrte” (I. Illich), denn er
stellt kein neutrales Instrument dar, dessen Gebrauch es gestattete, uns
frei in der Hand zu haben, denn wir miissen den Regeln des Rechners fol-
gen, seiner software, nicht einfach den Bewegungen unserer Hand, so wie
wenn wir mit der Feder schreiben.

,Bei der Maschine riickt das Instrument in der Vordergrund und unter-
stiitzt den Menschen nicht, sondern umgekehrt: der Mensch unterstiitzt
und erginzt lediglich die Maschine.“® Im Ubergang vom Handwerkzeug
zum technischen Apparat und zur modernen Technologie hat sich also die
technische Funktion selbst wesentlich verandert: Der Mensch wird selbst
in die Funktionalitat technischer Ablaufe integriert. Er wird zu einem Teil
der Maschine.®

3.2 Technologie im Uberschritt der Grenzen (zwei Felder)

Die Problematik, die sich mit der modernen Technologie ergibt, soll auf
zwei Feldern diskutiert werden, indem ich die zuerst gewonnenen Krite-
rien zur Unterscheidung von Natur und Technik zur Anwendung bringe.

3.2.1 Der Versuch einer vollstandigen Reproduktion des Natiirlichen

Wie die medialen Technologien das Selbstverstandnis des Menschen ver-
andern, wurde anfangs durch das Beispiel eines Videochats angerissen:
Szientistische Technologien erlauben es heute, die empirische Realitdt, in

wicklung vom Menschen insofern ,konvivial“ gebraucht, als sie den Fertigkeiten derer, die
sie einsetzen, entsprechen. Vgl. ebd., 57: ,[...] daher gehort die Technik zur Natur des Men-
schen, sie ist ein abgegrenzter Besitz ohne die Mdglichkeit wesentlicher Erweiterungen. So
wie der Mensch als Lebender an ein feststehendes System von Kérperbewegungen gebunden
ist, so ist er auch in das feste System der Kiinste verwoben, wie von Vélkern und Epochen
dieser Entwicklungsstufe die Techniken genannt werden.”

60 ORTEGA Y GASSET: Betrachtungen iiber die Technik, 58.

61 Dass mit dieser Entwicklung der Verlust des Humanum droht, indem die die Technik
den Menschen verschlingt, hat zuletzt V. Hosle in die These gefasst, dass ,ein magliches
Ende des Menschen durch die Technik selbst bedingt sein kénnte. Und zwar verstehe ich
hier unter Ende in erster Linie nicht ein Ende der physischen Existenz des Menschen - ob-
gleich dies durchaus eine reale Moglichkeit ist - als vielmehr den weitaus ratselhafteren und
schwerer zu fassenden Vorgang einer radikalen Veranderung dessen, was nach der Tradition
das Wesen des Menschen konstituiert hat, also ein Ende oder zumindest eine ,Antiquierung’
des Humanen.“ HOSLE: Technik, 89.



Zur Ontologie der Artefakte 393

der wir leben, fast vollstandig reproduktiv zu transformieren. In solcher Re-
produktion nehmen die multimedialen Strategien eine privilegierte Posi-
tion ein, da sie mit Erfolg die gesamte erfahrbare Realitdt besetzen und si-
mulieren.®> Man kann heute mit Hilfe der Technik alles medial konzipie-
ren und durch bildgebende und signaltransmittiende Verfahren reprodu-
zieren, so dass aus jeder Landschaft, jedem Baum und jedem Menschen ein
simulacrum wird. Man spricht daher von ,virtual environment®, ,virtual
world“ und ,artificial reality”. Diese Termini beziehen sich auf Formen der
Kommunikation, die imstande sind, die empirische Realitit der Dinge zu
simulieren oder iberhaupt fiir den ,user” zu generieren.

Im Cyberspace% werden in der Vermittlung von Mensch und Maschine
Wahrnehmungen erzeugt, die in ihrer Interpretation durch den Benutzer
die erfahrbare Realitit medial simulieren. Durch solche Vermittlung ge-
lingt es dem Bediener des Mediums, sich in die Simulationen hinein zu
versetzen und virtuell zu bewegen, indem er etwa um die Ecke schaut und
grofle Distanzen in Raum und Zeit {iberwindet. Die mediale Navigation
kennt keine raumzeitlichen Grenzziehungen.% Dies mag gewisse Vorteile
fiir die Kommunikation aus der Ferne mit sich bringen, doch fiihrt dies
auch zu einer ,Ausdiinnung“ der Wirklichkeitsdichte von menschlichen
Begegnungen. Das eingangs skizzierte Beispiel mit der Skype-Konferenz
lief schon deutlich werden, wo die Defizite einer medial vermittelten Kon-
taktnahme mit anderen liegen.

Je mehr der Mensch in die virtuellen Welten der Technik eintaucht,
desto mehr gerdt die empirische Realitat der Dinge in Auflosung. Es ent-
stehen semiotische Welten, die das Reale beherrschen, bar jeder Referenz
auf etwas Externes, es sei denn in der Weise der Interaktion mit anderen
Simulationen, die neue ,Sonderwelten“%s erzeugt. Dieses Konzept der ,Son-
derwelten“, die sich aus Konstruktionen erheben, die aber in der ,Lebens-
welt, die dem Menschen voraufgeht und die er mit sich tragt, griinden,
hat man in der Phinomenologie als eine interessante Option erarbeitet.

62 Die Medientechnik fiihrt dazu, dass sich ihr Gegenstand kaum mehr an irgendeiner
Stelle in Raum und Zeit verorten lisst, wodurch sich die Dinglichkeit des Artefakts irgend-
wie auflost. Auf die damit gegebene Problematik macht H. Poser aufmerksam, der in diesem
Zusammenhang die Frage nach der Wirklichkeit solcher Reproduktionen stellt, um dann zu
konstatieren, dass bei der hier eintretenden ,Verschmelzung von Moglichkeit und Wirklich-
keit” die Grenzen, die die Ontologie kannte, eliminiert werden. Vgl. POSER: Homo Creator, go.

63 WAFFENDER, Manfred (Hg.): Cyberspace. Ausfliige in virtuelle Wirklichkeiten. Reinbek:
Rowohlt 1991, 27: ,Eine Cyberspace-System zeichnet sich meiner Definition dadurch aus,
dass es Benutzern eine dreidimensionale Interaktionserfahrung bietet - einschliefllich der
Illusion, sie befanden sich in einer Welt, anstatt blof3 ein Bild zu betrachten.” Vgl. THIEDEKE,
Udo: Cyberspace: Die Matrix der Erwartungen, in: DERS. (Hg.): Soziologie des Cyberspace. Me-
dien, Strukturen und Semantiken. Wiesbaden: VS Verlag 2004, 121-143.

64 Vgl. HALBACH, Wulf R.: Interfaces. Medien- und kommunikationstheoretische Elemente
einer Interface-Theorie. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1994, 158.

65 Vgl. BAUDRILLARD, Jean: L'échange symbolique et la mort. Paris: Gallimard 1976, 269.



394 Michael Stickelbroek

Bekanntlich hat Husserl in der , Krisis“ von einem ,Ideenkleid” gesprochen,
das die objektive Realitit der Dinge verdeckt:

,Das Ideenkleid ,Mathematik und mathematische Naturwissenschaft’, oder
das Kleid der Symbole, der symbolisch-mathematischen Theorien, befasst
alles, was wie den Wissenschaftlern so den Gebildeten als die ,objektiv
wirkliche und wahre’ Natur die Lebenswelt vertritt, sie verkleidet. Das Ideen-
kleid macht es, dass wir fiir wahres Sein nehmen, was eine Methode ist.”%®

Genauso verhalt es sich mit der Relation zwischen den medialen ,Sonder-
welten“ und dem, was sie reprasentieren: Bevor sie zur Reproduktion der
Wirklichkeit schreiten, bediirfen sie allerdings immer einer vorgiangigen un-
mittelbaren sinnlichen Erfahrung, die man nur im Kontext der ,Lebens-
welt“ machen kann, in der die ,wirkliche Wirklichkeit®, d.h. die Dinge in
ihrer objektiven (aristotelisch: substantiellen) Realitdt, begegnet.

Fiir uns als Lebewesen (vivere viventibus est esse) ist es unmoglich,
unter simulierten Bedingungen zu leben. Anders als die technologisch ge-
nerierten ,Sonderwelten ist die Lebenswelt (Husserl) jene, die konkret er-
fahren wird, wo die graduell konstituierte Erkenntnis heraufdimmert, wo
wir Menschen in einer alltdglichen Vertrautheit mit den Naturdingen, Tie-
ren und Pflanzen - und intersubjektiv — mit anderen menschlichen Wesen
leben, mit denen wir auf verschiedene Weise kommunizieren, und in der
wir auch sterben. Die Strukturen der Lebenswelt sind stabil, mit irrever-
siblen Prozessen, die man nicht vertauschen kann. Hier bleiben alle origi-
ndren Vorginge an die Leiblichkeit gebunden, an den ,Nullpunkt® der
raum-zeitlichen Orientierungen. 7

,En el mundo vital‘ es imposible reproducir ninguna situacién, sobrepasar nin-
P
glin espacio, ni detener instante alguno, duplicarlo o multiplicarlo.”%8

Die hermeneutische Einsicht in das, was zuerst liber das von Natur aus
Seiende erhoben wurde, ergibt hier: Die Lebenswelt ist durch die Anwe-
senheit von ersten Substanzen mit ihrem realen Entstehen und Vergehen,
ihrer naturhaften Selbstbewegung und immanenten Teleologie bestimmt —
Dinge, die in ihrem individuellen Existenzvollzug (actu esse) jeweils ein
»aliquid“ bilden und sich darin voneinander unterscheiden. In dem, was
der Mensch durch Technik hervorgebracht hat und was als virtuelle Welt
ein Eigenleben fiihrt, haben wir es nicht mit einem Seinsbereich zu tun,
der durch die Transzendentalien bestimmt ist. Dort gilt nicht: omne ens
est unum, aliquid, bonum... Die Artefakte sind kein , Etwas®.

66 HuUSSERL, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie (= Werke 6). Den Haag: Nijhoff 1976, 52.

67 Vgl. unten, 4.

68 HEDWIG, Klaus: Ceci est une pipe. Precisiones entre el mundo vital (Lebenswelt) y me-
dios, in: Analogin Filosdfica 18 (2004), 157-174, 167.



Zur Ontologie der Artefakte 395

Aufgrund der Differenz in der ontologischen Struktur, die zwischen
beiden Bereichen waltet, lassen sich einige Griinde gegen die ,universale
Simulation“ ins Feld fithren. Sie ergeben sich aus der Vorrangstellung des
substantiellen Seins im Vergleich mit dem relationalen Gefiige der tech-
nischen Produkte: Technische, auch mediale Gebilde weisen in dem, was
sie sind (,forma“) immer eine Interferenz mit dem auf, was durch die Na-
tur real fir sich besteht. Man kann bei ihnen gar nicht davon absehen.
Lasst sich das substantiell Seiende, die prdte otisia - modern gesprochen:
die Person - medial simulieren, bis sie eine Aufhebung in eine System von
Zeichensetzungen erfihrt? Wohl kaum. Zwar kann man die virtuelle Re-
prasentation, die ein Artefakt ist, als Zeichen interpretieren, die Person in
ihrem naturhaften Sein entzieht sich jedoch solcher Interpretation. Sie ist
Realitdt in sich selbst:

Thomas fiihrt aus, dass der Mensch keine reale Relation zu seinem Bild
(d.h. zu dem von ihm abgeleiteten Zeichen, z.B. einer medialen Reprasen-
tation) besitze, sondern dass nur das Umgekehrte gelte. Die Reproduktion
durch das Medium besitzt eine abgeleitete zeichenhafte Realitat, die nur
als Relation (esse ad) besteht:

“Homo etiam est extra genus artificialium actionum, per quas sibi imago
constituitur. Et ideo nec homo habet relationem realem ad suam imaginem
[...] sed e contrario.”®9

In der virtuellen Welt der Artefakte kann sich das Ich mit seiner eigenen
Identitdt in verschiedene Richtungen verteilen, um auf diese Weise mit
anderen Identititen und simulierten Objekten (die jeweils ihren eigenen
Raum und ihre eigene Zeit besitzen) zu kommunizieren. Demjenigen, der
eingetaucht ist in die virtuelle Welt der Medien, fdllt es nicht schwer, seine
Alterung anzuhalten oder sich in eine weit vorausliegende Zukunft zu ver-
setzen.

Dagegen ist das substantielle Seiende mit seiner immanenten Teleo-
logie und Selbstentfaltung, seinem Entstehen und Vergehen, immer an ein
hic et nunc gebunden. Seine Vollziige und Operationen sind irreversibel;
man kann sie nicht in die Vergangenheit zuriick drehen. Wahrend das Vir-
tuelle sich einer korperlosen Korperlichkeit erfreut, ist das substantiell
Wirkliche immer an einem determinierten Ort und in einem zeitlichen
sJetzt, das im Fluss der Zeit eine Grenze zwischen vorher und nachher
markiert.

Die Leib-Geist-Person, die ,erste Substanz® (préte ousia) lasst sich nicht
mit einem beamer vervielfdltigen oder verpflanzen. Wir konnen als leiblich
verfasste Wesen nicht aus unserem Korper aussteigen - so wie man ein Flug-
zeug wieder verldsst - ; wir konnen die Lebenswelt nicht hinter uns lassen,
um in irgendeiner medialen oder virtuellen Welt zu leben. Unsere Existenz

69 De potentia q.7 a. 10 c.



396 Michael Stickelbroek

in der Welt ist durch die Leiblichkeit singularisiert. Und wer iiber die
kontingente Existenz von ersten Substanzen etwas wissen will, der muss
die Dinge in ihrer eigenen objektiven Realitdt - nicht nur in einem abstra-
hierten Konzept oder einer technischen Reprasentation - vor sich haben:
Ob Petrus sitzt oder umhergeht, kann nur der wissen, der den Petrus dies
tun sieht.

Dasjenige, was ,ist, ist immer einzig, in sich selbst bestehend, von
allen anderen Dingen geschieden. Das Individuum kann nicht logisch aus
einem Allgemeinen hergeleitet werden; man kann es nur darauf zeigen. So
wurde bei Thomas die von Natur aus bestehende Substanz (in Anlehnung
an die préte ousia bei Aristoteles) als dasjenige bedacht, das nicht von ei-
ner anderen Sache ausgesagt werden oder in einem anderen Ding bestehen
kann. Aristoteles hatte vom tode ti gesprochen, das nur mehr deiktisch an-
gewiesen werden kann, indem man darauf hinzeigt. Insbesondere erfahrt
sich der Mensch in der Sprache als ,First Person® - in solcher Identitdat mit
sich selbst, die nicht medial besteht, und die man auch nicht auf andere
Weise deklinieren kann.7°

Auf dem Hintergrund der thomanischen Analyse von technischen Din-
gen lassen sich die medialen Realitdten als ,Artefakte verstehen, deren in-
haltliche Bestimmungen oder ,Formen“ dem entwerfenden Denken des
Menschen entspringen und die technisch realisiert werden. Sie weisen -
gleichwie die Werkzeuge fritherer Zeiten - eine Finalitat auf, die fiir den
Menschen instrumental ist. Nach dieser Interpretation laufen die Bilder,
die daraus hervorgehen, auf ein Ziel zu, das sie im Menschen finden. Sie
sind Instrumente, die der user theoretisch oder praktisch gebraucht. Von
hier aus lasst sich zeigen, dass die medialen Objekte instrumentelle Trager
von Inhalten und Bedeutungen sind, die ,fiir uns“ (Thomas) existieren.

Dagegen lasst sich das Subjekt oder die Substanz als prdte ousia, sofern
sie ,in sich selbst” besteht, im Prinzip nicht instrumentalisieren. Wie im
ersten Abschnitt klar geworden ist, gilt dies fiir alle Dinge, a fortiori aber
fir den Menschen, der ,fiir sich selbst® existiert.”

3.2.2 Das Aufkommen der Cyborgs

Die Technikvisionen der goer Jahre scheinen die unangenehmen Eigen-
schaften zu haben, sich in die Realitdt umsetzen zu lassen. Nathan S. Line
und Manfred E. Clynes hatten bereits 1960 vorgeschlagen, den menschli-
chen Korper mit spezifischen Implantaten fit fiir das Leben im Weltraum
zu machen. Seither lisst die inventive Vorstellung eines Mensch-Maschi-
nen-Systems oder kybernetischer Organismen die neue Generation der

70 In der Analytischen Philosophie wurde dieses Thema ausgiebig diskutiert (G.E.M.
Anscombe, S. Shoemaker, R. Chisholm und W. Poteat).

7' Vgl. S.Th. II-1I q. 64 a. 4 c: “[...] propter seipsum existens®.



Zur Ontologie der Artefakte 397

Techniker nicht mehr los: Entgrenzung des menschlichen Korpers durch
Technologie ist das Ziel - ein ,Uber-Hinaus“ des Menschen.

Die Interferenz von Naturwesen Mensch und technischen Apparaten,
die in seine Biologie integriert werden, scheint dem Individuum kurzfristig
mehr Flexibilitdit in Raum und Zeit zu geben. Wird jedoch das dergestalt
seiner Umwelt flexibler adaptierte und aufgeriistete Wesen dabei nicht in
neue Systeme eingezwangt, die auch neue Abhdngigkeiten mit sich brin-
gen?

Man hat schon frith begonnen, fehlende Teile des menschlichen Kor-
pers durch technische Elaborate auszugleichen. Sie entsprechen in ihrer
Funktion dem, wozu der jeweilige Korperteil dienlich ware, falls vorhan-
den. Dies scheint unproblematisch, solange der Mensch selbst es ist, der
damit Tatigkeiten vollzieht, die seiner species entsprechen und der Ver-
wirklichung seiner Vermogen dient: Kiinstliches Hiiftgelenk, kiinstliche
Knie, kiinstliche Hand, Stents in den Blutgefdfien... - aber Cyborgs sind
dann doch etwas anderes.

Eine Grenziiberschreitung liegt dann vor, wenn die ,Natur® (bei Aristo-
teles die préte ousia) durch das technische Implantat oder durch geneti-
sche Manipulation derart verandert wird, das ein Mischwesen aus biolo-
gischer Substanz und Technologie (Mensch und Maschine) das Lab des
Erfinders verldsst (so wie die ,Borgs” in der Serie ,Star-Trek“ auf einmal
die Szenerie bevolkerten). Dabei findet in der Interferenz von menschli-
cher Erstform und technischen Komponenten eine Verlagerung der Ge-
wichtung hin zur Maschine statt.7>

In dem Fall wird vergessen, dass der Mensch wie er von Natur her da
ist, die Grundlage dafiir bildet, das Technik {iberhaupt sein kann, wiahrend
diese in ihrer vom Menschen gesetzten Zweckbestimmung (externe Teleo-
logie) aufgeht. Prima facie erfolgt die Integration von Mensch und Ma-
schine zwar freiwillig, um die Anpassung an neue Umgebungen zu ermog-
lichen; sie lauft dann aber unbewusst weiter, ohne die personalen Ent-
scheidungen zu beachten, mit denen der Mensch er selbst bleiben kann.

Wo Technologie auf den Menschen selbst angewandt wird, um in seine
Biologie integriert zu werden, gilt es - um des Menschen willen - auf der
Hut zu sein: Die Technik, die durch bestimmte Bediirfnisse entstanden ist
und zur Kompensation seiner fehlenden oder defizienten Ausstattung bzw.
zur Organentlastung dient, greift gravierend in die menschlichen Hand-
lungsfelder ein - bereits dort, wo sie seinem Organismus dufierlich bleibt.

72 Vgl. FREYERMUTH, Gundolf. S.: Ubermenschenbilder. Visionen von Cyborgs kiinden von
einer neuen Kultur menschlicher Selbstverbesserung, in: Spektrum der Wissenschaft Spezial
2/15 (Mensch, Maschine, Visionen. Wie Biologie und Technik verschmelzen) 57-65. Die Mit-
glieder des amerkanischen President’s Council for Bioethics verfassten 2003 eine 300 Seiten
starke Studie “Beyond Therapy. Biotechnology and the Pursuit of Happiness” (New York:
Publisher. Dana Press 2003), in der sie davor warnen, dass die Technisierung des Kérpers
unser gesamtes Welt- und Menschenbild auf den Kopf stellen wiirde.



398 Michael Stickelbroek

Sie wirkt schon bei der permanenten Nutzung von Apparaten auf den
zuriick, der sie gebraucht, und fithrt zu Kompetenzverlust und zur Ande-
rung seiner Denkformen und seines Handelns. (Schon vor dem Aufkom-
men der super-think-tanks des Silicon-Valley).7

Es kann schnell passieren, dass der Mensch - in technische Regelkreise
hinein adaptiert - zum integralen Teil eines Systems wird, in dem er als
Person verschwindet. Im dem Augenblick, wo Computertechnologie oder
Robotik in seine korperlichen Vollziige implantiert wird, um bis zu Gehirn
und Bewusstsein vorzudringen, ist es schon um ihn geschehen. Der Cyborg
ist am Ende nicht mehr menschliche Substanz mit spezifisch menschlichen
Vollziigen, sondern ein Agglomerat, ein Biindel von akzidentellen Relatio-
nen, die ihn externen Zweckbestimmungen gefiigig machen.

4. SCHLUSSBETRACHTUNG

Durch die Verselbstandigung technischer Prozesse in der industriellen
Welt und durch die medialen Simulationen der Realitdt wird die Natur
und damit auch das im Menschen naturhaft Angelegte entleert; sie werden
zur reinen ,Moglichkeit“ eines technischen Entwurfs degradiert. Daraus
entsteht das Problem, dass der substantielle Trager des Seinsaktes hinter
technischen Reproduktionen verschwindet. Dabei iibersieht man, dass die
Natur die ,Wirklichkeit” ist, in der auch der Mensch als homo faber fak-
tisch lebt.

Wir erfahren die ,Natur® heute nicht mehr als den urspriinglich her-
vorbringenden und tragenden Seinsgrund unseres Lebens, sondern als ein
Substrat, dass technologisch und 6konomisch reproduziert und verwertet
wird. In Konsequenz operieren ,Technologien® in ihrer Vernetzung nicht
mehr als partikuldre oder ,konviviale Instrumente (Ortega y Gasset), son-
dern werden in der Produktion ,neuer Realititen“ systemisch eingesetzt.
Es ist offensichtlich, dass diese Strategien eine De-Ontologisierung der Na-
tur nach sich ziehen, die gravierende Probleme aufwirft: Die Natur wird als
ein Biindel von Relationen, d.h. von funktionalen Zusammenhangen, be-
trachtet, der Mensch selbst droht systemisch vereinnahmt zu werden. In
den technischen Entwiirfen und Simulationen begegnet der Mensch nur
sich selbst.74 Anders die primdre Erfahrung des Wirklichen: Die erste Be-
deutung des Seins (actu esse) pragt sich indes nur in der ,Lebenswelt“ dem
Verstand ein.?5 So bleibt der Mensch auf den Umgang mit dem von Natur

73 Vgl. KRAMER, T.: Kommt die gesteuerte Personlichkeit?, in: Spektrum der Wissenschaft
Spezial 2/15, 40-47.

74 Diese Problematik steht auch im Zusammenhang mit den ,alternativen Fakten®, ,post
truth®, ,fake news" und dem zunehmenden Einfluss von selbst kreierten Narrativen im Inter-
net, als Alternative zu den traditionellen Medien.

75 Hier gilt: ,Primum quod cadit in intellectum, est ens.“ Vgl. De pot. Q.9 a. 7ad 15; In |
Met. L. 2 n. 46.



Zur Ontologie der Artefakte 399

aus Seienden verwiesen, soll er die aus der Allgegenwart der Technik und
der Medien resultierende Seinsvergessenheit tiberwinden.

Die Uberlegungen zu den vielfiltigen Interferenzen zwischen dem na-
tirlichen Seinsbereich und technischen Konstruktionen, die das alltdgliche
Leben heute prdgen, haben deutlich gemacht, dass die technischen Pro-
dukte und Reprdsentationen nicht nur auf der naturhaften Wirklichkeit
der Dinge, die ihnen vorgelagert ist, aufruhen, sondern vor allem auf den
Menschen als ihr Ziel zulaufen.

Darum wird man bei der kategorialen Analyse der technischen Reali-
titen gewisse Desiderate nicht ohne weiteres zu Disposition stellen diir-
fen: Es geht um die zentrale Stellung der menschlichen Person (oder sprach-
analytisch: ,First Person®), die, vergleichbar der antiken préte ousia, in
ihren theoretischen und praktischen Selbstaussagen unaussagbar (und tech-
nisch nicht reproduzierbar) bleibt. Aber nicht weniger handelt es sich da-
rum, in den Technikanalysen die anthropologischen Implikate (propter
nos...) freizulegen. Die neuen Realitdten der Technik stehen unter dem An-
spruch, dem Menschen zu dienen und ihm zu seiner Selbstentfaltung, wie
sie in seiner Natur angelegt ist, zu verhelfen.

Die traditionellen Modelle von ousia / téchne - auch wenn sie heute als
Erkldrungsmuster nicht mehr eins-zu-eins wiederholbar sind - konnen un-
ter einer hermeneutischen Perspektive einen iiberraschend aktuellen Bei-
trag zur Klarung jener Fragen liefern, die sich angesichts der systemischen
Technologien stellen.



400 Michael Stickelbroek

Zusammenfassung

Szientistische Technologie stellt heute Apparate zur Verfiigung, mit denen
die Grenzen unserer Erfahrung progressiv erweitert werden. Dass die Tech-
nologie der Medien es schafft, die gesamte Realitdt zu kontrollieren und die
empirischen Objekte zu reproduzieren, fiihrt zu einer virtuellen Welt (virtual
reality), die den Menschen von der urspriinglichen naturhaften Wirklichkeit
radikal zu entfremden scheint. Das Ziel dieses Artikels ist es, die Ontologie
der Artefakte bei Aristoteles in ihrer Kommentierung bei Thomas von Aquin
zu analysieren. Dabei wird deutlich, dass Artefakte mit Instrumenten der
klassischen Ontologie nur minimal analysiert werden konnen, so dass die
traditionelle Metaphysik hier an eine Grenze stéfst. Der Beitrag will mit dem
traditionellen konzeptuellen Instrumentarium (ousia / techne) die Differenz
zwischen dem Virtuell-Technischen und den von Natur bestehenden Dingen
herausarbeiten, um nach einem Grundbestand naturhaften Seins vor dem
Technischen zu fragen.

Summary

Today, scientistic technology provides apparatuses for progressively expan-
ding the boundaries of our experience. The fact that the technology of the
media manages to control the whole of reality and reproduce the empirical
objects leads to a virtual reality, which seems radically to alienate man from
the original natural reality. This article tries to analyze the ontology of
artefacts by Aristotle as commented by Thomas Aquinas. It becomes clear,
though, that the range of classical ontological instruments is insufficient
and can only minimally analyze the artefacts, thus traditional metaphysics
runs into a limit. Using the traditional-conceptual tools (ousia / techne),
this article wants to carve out the difference between the virtual-technical
and the inherently existing things, in order to ask for the basic fundament of
natural being before the technical things.



	Zur Ontologie der Artefakte : die kategoriale Analyse der Artefakte bei Aristoteles / Thomas von Aquin und ihre hermeneutische Relevanz

