
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate attribué à Didyme
l'Aveugle : apport réel ou argument pour la forme?

Autor: Magdziarz, Marcin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marcin Magdziarz op

Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate
attribué à Didyme l'Aveugle :

apport réel ou argument pour la forme

En lisant les écrits des auteurs chrétiens des premiers siècles, on peut avoir
l'impression qu'il y avait dans le christianisme ancien deux courants ou
deux tendances à l'égard de la culture grecque : l'une très critique, même
hostile à la philosophie et à la culture grecque en général ; l'autre plus
favorable et tentée de conserver de la tradition grecque voir « païenne »

tout ce qui pouvait s'accorder avec la foi chrétienne.1 Les auteurs chrétiens
n'étaient pas cependant les premiers confrontés au problème posé par
l'existence de l'hellénisme. Ces deux attitudes représentées par les auteurs
chrétiens face à la philosophie et la culture grecque correspondent à celles

déjà présentes dans le judaïsme de langue grecque.
Indépendamment de leur attitude, aussi bien les auteurs chrétiens

opposés à l'hellénisme que ceux qui y étaient favorables y faisaient référence

- très systématiquement, bien que pour des raisons différentes ; ils
utilisaient les concepts, notions et modèles tirés des historiens, poètes et
philosophes grecs. La référence aux auteurs non chrétiens est parfois plus
directe, en forme de citation directe ou de paraphrase de l'auteur grec.

Dans le développement qui va suivre, j'essayerai de répondre à la question

suivante : quel rôle jouent les citations des auteurs païens dans l'œuvre

De Trinitate attribuée à Didyme d'Alexandrie. S'agit-il ici d'un apport
réel ou plutôt d'un argument purement formel

La question mérite d'être abordée pour deux raisons : premièrement,
c'est rare que dans une œuvre dogmatique comme le De Trinitate, on
introduise des citations d'auteurs non chrétiens. Il est alors intéressant
d'examiner quels sont ces auteurs cités et quelles citations exactement ont
été choisies pour être incorporées au traité mentionné ci-dessus.
Deuxièmement, la définition du rôle des citations non bibliques dans le De

Trinitate nous permettra de voir si, selon l'auteur du traité, le mystère de
la Trinité peut être connu exclusivement grâce à la révélation transmise à

travers la Bible ou s'il était en quelque sorte accessible et connu aussi par
les auteurs païens.2

1 Cf. MORLET, Sébastien : Christianisme et philosophie. Les premières confrontations (Ier-
Vf s.). Paris : Livre de poche 2014, 20. Cf aussi, IB. : Les chrétiens et la culture. Conversion
d'un concept (Ier-VIe s.). Paris : Les Belles Lettres 2016, 21-64.

2 Cf. ORIGENE : Traité des principes, I, 3,1 Sources chrétiennes 252). Paris : Cerf 1978,

143-144 : « Tous ceux qui croient de quelque façon qu'il y a une providence, confessent un



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 353

L'œuvre et son auteur

Avant d'entrer dans le vif du sujet, nous proposons une briève pésentation
de l'ouvrage et son auteur. Il faut dire d'abord que pendant très longtemps,
le traité qui fait l'objet de nos études restait complètement dans l'oubli.
Cela n'est qu'en 1758 que J.L. Mingarelli a découvert dans un manuscrit du
XIe siècle un ouvrage considérable, en trois livres, portant sur la Trinité.
Malheureusement, le traité était tronqué au début et à la fin, de telle sorte
que le nom de l'auteur ainsi que le titre avaient disparu. En s'appuyant sur
l'historien Socrate, Mingarelli attribuait l'ouvrage à Didyme d'Alexandrie
et l'intitulait : De Trinitate.

Didyme, l'auteur présumé du traité, était un des grands personnages de

l'Eglise d'Alexandrie du IVe siècle. « Malgré son handicap de cécité - d'où
vient son surnom "l'Aveugle" - il a réussi à acquérir une immense érudition,

sans avoir jamais fréquenté l'école ni appris à lire »3. Et c'est grâce à

son érudition et à sa fidélité aux positions nicéennes qu'il a été reconnu
par Athanase le Grand - comme « maître de l'école ecclésiastique
d'Alexandrie ».4 Quelques indices permettent cependant de penser que l'enseignement

de l'Alexandrin s'adressait en priorité aux moines.5 Parmi ceux qui
suivaient son enseignement figurent entre autres Rufin d'Aquilée, Jérôme
et Palladius.6

D'après le témoignage des auteurs anciens, Didyme l'Aveugle était
auteur d'un grand nombre d'œuvres tant exégétiques que dogmatiques. Cette
abondante production littéraire suscitait une estime et une admiration qui
l'entourèrent pendant toute sa vie. La situation changea juste après la mort

Dieu inengendré qui a créé et qui gouverne l'univers et reconnaissent qu'il est le père de
l'univers. Qu'il ait un Fils, nous ne sommes pas les seuls à l'affirmer, bien que cela paraisse
assez étrange et incroyable à ceux que, chez les Grecs et les barbares, on considère comme
des philosophes : cependant cette opinion semble tenue par quelques-uns d'entre eux,
lorsqu'ils confessent que tout a été créé par la Parole ou la Raison de Dieu. Mais nous, faisant foi
à sa doctrine que nous tenons avec certitude pour divinement inspirée, nous croyons qu'il
n'est possible de parler du Fils de Dieu d'une manière plus éminente et plus divine et d'en
donner la connaissance aux hommes que par le moyen de son Écriture, inspirée par l'Esprit
Saint, c'est-à-dire de l'Evangile et des écrits apostoliques, de la loi et des prophètes, comme
le Christ lui-même l'a affirmé. Quant à l'être substantiel qu'est l'Esprit Saint, personne n'a

pu en avoir le moindre soupçon, si ce n'est ceux qui connaissent la loi et les prophètes ou
qui professent la foi dans le Christ ».

3 DOUTRELEAU, Louis : Introduction, in : DIDYME L'AVEUGLE : Sur Zacharie, I Sources
chrétiennes 83). Paris : Cerf 1976, 127.

4 RuFIN D'AQUILEE : Historia ecclesiastica, II, 7.
5 Cf. AGBENUTI, Hugues : Didyme d'Alexandrie : sens profond des Ecritures et pneumato-

logie Cahiers de Biblia Patristica 11). Strasbourg : Université de Strasbourg 2011, 14 n. 39.
6 Rufin a demeuré en tout huit ans à Alexandrie auprès de Didyme (RUFINUS : Apologia

contra Hieronymum II, 15) ; Jérôme l'a visité afin de le consulter sur certains problèmes
scripturaires et il est resté chez lui environ trente jours (RUFINUS : Apologia contra Hieronymum

II, 15) ; quant à Palladius, il est allé voir Didyme quatre fois en dix ans (PALLADIUS :

Historia Lausiaca, IV).



354 Marcin Magdziaz

de Didyme (vers 398). En effet, c'était le moment où éclata la première crise

origéniste. En tant que disciple et défenseur d'Origène, Didyme tomba
en disgrâce pour être finalement anathématisé au deuxième concile de

Constantinople. Par conséquent, la plupart de ses œuvres ont disparu. Parmi

les œuvres7 exégétiques conservées, nous avons les commentaires sur la
« Genèse », « Job », les « Psaumes », 1'« Ecclésiaste », « Zacharie », puis de
nombreux fragments de commentaires conservés dans des chaînes et dans
les « Sacra Parallela » de Jean Damascène.

Les œuvres dogmatiques conservées Traité sur le Saint-Esprit, Contre les

Manichéens, et les fragments de Sur les Incorporels, Traité de l'âme, Traité
de la foi, Sermon de la théophanie et Protocole de la discussion avec un
hérétique. En outre, on attribue à Didyme les deux autres ouvrages dogmatiques,

notamment Contre Eunome (les livres IV et V ajoutés au Contre
Eunome de Basile de Césarée) et De Trinitate. En ce qui concerne ce dernier

ouvrage, beaucoup de chercheurs modernes mettent en doute
l'attribution de ce traité à Didyme l'Aveugle.8 L'authenticité didymienne du De
Trinitate fait toujours l'objet d'études critiques. On cherche des preuves
suffisamment concluantes pour confirmer ou contester définitivement
cette authenticité. Dans l'étude la plus récente portant sur ce sujet, parue
en 20129, Panayotis Tzamalikos propose comme auteur du De Trinitate
Cassien le Sabaïte, un moine érudit et l'abbé du monastère St. Sabas en
Palestine, qui vécut au VIe siècle. Toutefois, les critiques font remarquer
que la méthodologie utilisée par Tzamalikos laisse à désirer, et que son
argumentation comporte de graves lacunes et ne peut pas être assumée par
la recherche spécialisée.10 Il faut donc être prudent sur cette attribution.
Pour notre part, nous reconnaissons la critique de la recherche moderne par
rapport à l'authenticité didymienne du De Trinitate, mais nous ne sommes
pas convaincu par l'argumentation de Tzamalikos pour l'attribution du
traité à Cassien le Sabaïte. Il faudrait plutôt penser ici à un auteur du Ve

siècle bien familiarisé avec la doctrine trinitaire des Cappadociens ainsi

7 Pour la liste complète des œuvres de Didyme cf. CPG 2544-2572. Turnhout : Brepols
1974-

8 Cf. DOUTRELEAU, Louis : Le De trinitate est-il l'œuvre de Didyme l'Aveugle?, in : RSR 45
(1957), 514-557 ; DOUTRELEAU, Louis : Didyme l'Aveugle, Sur Zacharie : texte inédit d'après un

papyrus de Toura Sources chrétiennes 83). Paris: Cerf 1962, 126-128 ; BlENERT, Wolfgang :

Allegoria und Anagoge bei Didymos dem Blinden von Alexandria Patristische Texte und
Studien 13). Berlin: De Gruyter 1972, 16-20 ; SlMONETTI, Manlio: Ancora sulla paternité didi-
miana del De trinitate, in : Aug 36 (1996) 2, 377-387.

9 TZAMALIKOS, Panayotis: Appendix II : Pseudo-Didymus' De Trinitate is Cassian's work,
in : IB.: A Newly Discovered Greek Father. Cassian the Sabaite Eclipsed by John Cassian of
Marseilles, in : VigChr Supplements 111). Leiden: Brill 2012, 441-619.

10 Cf. CASIDAY, Augustine: Panayiotis Tzamalikos. A Newly Discovered Greek Father.
Cassian the Sabaite Eclipsed by John Cassian of Marseilles and The Real Cassian Revealed:
Monastic Life, Greek 'Paideia', and Origenism in the Sixth Century, in : The Journal of Medieval

Monastic Studies 3 (2014), 119-125.



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 355

qu'avec la philosophie néoplatonicienne. Mais tout cela demande encore
des études supplémentaires.

Pour la datation, la plupart des chercheurs estiment que le De Trinitate
a été composée entre 380 et 392.u À partir des indications dans le texte, on
déduit aussi que c'est en Égypte, et vraisemblablement à Alexandrie, que le
traité a été rédigé. Selon P. Tzamalikos, le traité a été écrit un peu de temps
après 539 à la laure du Souka en Palestine, où Cassien le Sabaïte était
l'abbé.12

En ce qui concerne la structure, l'ouvrage est composé de trois livres :

« le premier livre traite du Fils, le deuxième du Saint-Esprit, le troisième
résume les précédents et discute les principaux passages bibliques sur
lesquels les adversaires appuyaient leurs conclusions »13. L'auteur défend la
divinité du Fils et de l'Esprit-Saint et rejette leur infériorité envers Dieu le
Père. Pour répondre aux objections des ariens et des Macédoniens, il se

sert des nombreuses citations bibliques. Il arrive cependant que de temps
en temps l'auteur du traité inclue dans son argumentation des citations
d'auteurs païens. Dans toute l'œuvre, nous trouvons 53 citations ou
paraphrases des différents auteurs grecs bien connus parmi lesquels il y des

poètes (Homère, Pindare, Diagoras de Mélos, Oppien de Corycos), des

dramaturges (Sophocle, Euripide, Platon le Comique, Ménandre, Philémon),
des philosophes (Platon, Aristote, Porphyre). On trouve également un
fragment attribué à Orphée, trois petits passages des écrits hermétiques et
quelques fragments d'oracles chaldaïques et sibyllins. Mais à part tout cela,
il y a aussi des citations dont l'origine n'est pas identifiée (cela fait presque
la moitié de toutes les citations).14

La façon dont les citations non bibliques sont introduites, surtout si le

nom de leurs auteurs n'est pas nommé, est très variée.13 Parfois, les cita-

11 Cf. BARDY, Gustave : Didyme l'Aveugle. Paris : Beauchesne 1910, 29-31; BlENERT, W. :

AUegoria und Anagoge bei Didymos dem Blinden von Alexandria, 17 note 72 ; BIZER, Christoph

: Studien zu pseudathanasianischen Dialogen der Orthodoxos und Aëtios, (Diss, theol.).
Bonn : 1970, 34 note 2 ; DOUTRELEAU, Louis : Introduction, in : DIDYME L'AVEUGLE : Traité du
Saint-Esprit Sources chrétiennes 386). Paris : Cerf 1992, 42; HERON, Alasdair : Studies in
the Trinitarian writings ofDidymus the Blind : his authorship of the Adversus Eunomium IV-V
and the De Trinitate, (Diss, theol.). Tübingen : 1972, 168-176. 227 ; HlCKS, Jonathan Douglas :

Trinity, Economy and Scripture. Recovering Didymus the Blind Journal of Theological
Interpretation Supplement 12). Winona Lake : Eisenbrauns 2015, 68 ; KOENEN, Ludwig : Ein
theologischer Papyrus der Kölner Sammlung : Kommentar Didymos' des Blinden zu Zach 9,11

u. 16, in : APF 17 (i960) 1, 61-105, 1C1 88-91 ; LEIPOLDT, Johannes : Didymus der Blinde von
Alexandria Texte und Untersuchungen 14,3). Leipzig : J.C. Hinrichs'sche Buchhandlung
1905,12 ; QUASTEN, Johannes : Initiation aux Pères de l'Eglise, vol. III. Paris : Cerf 1987,134.

12 TZAMALIKOS, P. : A Newly Discovered Greek Father, 378.
13 QUASTEN, J. : Initiation aux Pères de l'Eglise, 134-135.
14 Cf. GRANT, Robert M. : Greek literature in the treatise De Trinitate and Cyril Contra

Julianum, in : JThS 15 (1964) 2, 265-279, ici 265-267.
Cf. DräSEKE, Johannes/JAHN, Albert : Zu Didymos' von Alexandria Schrift Über die Tri-

nität, in : Zeitschrift für Wissenschaftliche Theologie 45 (1902), 414-415.



356 Marcin Magdziaz

tions sont simplement insérées dans le texte de telle sorte qu'on introduit
une formule bien connue. Dans d'autres cas, il y a des petits indices comme
les mots « ÀÉyouaiv » ou « cpaaiv » signalant une citation rapportée. Là, où on
fait une référence aux auteurs des citations non bibliques, on les appelle
d'habitude « oi e?to » (ceux du dehors) et « "EAAr|v£<; » (les Grecs).16 Ce n'est
que huit fois que les auteurs cités dans le traité sont mentionnés par leurs
noms nom (Orphée, Hermès Trismégiste, Platon le Comique, Pindare,
Diagoras de Mélos, Porphyre, Platon, Aristote).

11 faut également noter qu'en principe l'auteur du De Trinitate ne
commente pas les passages non bibliques rapportés dans le texte, ou qu'il les

explique rarement.17 C'est pour cela qu'il convient de suivre très attentivement

son argumentation pour reconnaître ses intentions.
Entrons maintenant dans le vif du sujet et posons-nous la question :

quel rôle jouent les citations des auteurs païens dans l'œuvre attribuée à

Didyme d'Alexandrie
Si on examine de plus près les citations non bibliques rapportées dans

le De Trinitate, on peut constater qu'il n'y a pas une façon uniforme d'utiliser

tous ces fragments : le rôle que jouent les différentes citations est varié

en fonction du genre des textes cités (si c'est p. ex. un fragment de poésie

ou d'un traité philosophique) et de la façon dont est faite leur insertion
dans le traité. Dans le De Trinitate, nous pouvons découvrir quatre façons
d'utiliser des citations non bibliques. Ces quatre façons seront présentées
maintenant à partir de fragments du texte original que j'ai choisi dans cet
article.

Les dictons bien connus ou les arguments d'autorité

Commençons par les citations dont la fonction est la plus proche d'un
argument formel. Le premier passage à évoquer se trouve dans le deuxième
livre du De Trinitate, chapitre 8. Le contexte de ce passage est le suivant :

contre le mouvement hétérodoxe des macédoniens, l'auteur du traité tient

16 L'expression « ceux de dehors » suggère qu'il s'agit ici de ceux qui ne sont pas initiés à

la doctrine chrétienne ; ils n'appartiennent pas à la communauté chrétienne, donc ils restent
« dehors » (cf. lat. profani). Le terme « "EAAqvEc; » indique l'appartenance culturelle et
religieuse (polythéisme) des auteurs cités (cf. lat. pagani).

17 À notre avis, il y a quatre possibilités de répondre à la question de savoir pourquoi
l'auteur du De Trinitate ne traite pas plus largement des citations non bibliques : 1) les

passages rapportés étaient très bien connus des lecteurs du traité, donc, il n'était pas
nécessaire de les commenter ; 2) cela ne convenait pas à une œuvre dogmatique - ou, c'était
trop risqué pour l'auteur du De Trinitate de s'arrêter à l'excès sur les passages tirés des

auteurs païens ; 3) l'auteur du traité avait une connaissance trop superficielles des œuvres et
des auteurs grecs auxquels il se réfère; probablement, il se servait des doxographies, voire
des florilèges, dont l'utilisation était répandue dans l'Antiquité, autant chrétienne que
païenne ; 4) les citations des auteurs païens ne sont pas largement discutées parce qu'elles
ne jouaient pas un rôle essentiel dans le raisonnement développé dans le traité.



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 357

à défendre la divinité du Saint-Esprit en montrant qu'il est roi (c'est-à-dire
le roi suprême), de même que le Père et le Fils. En tant que roi, l'Esprit
Saint donne des ordres et donne une loi qu'il faut observer, autrement cela

peut se terminer mal pour tous ceux qui lui désobéissent :

Tô 5o?av rep ïm£?ovcnq>, Kai pi) Kupicp, oùôdç jtpoaietat- nâv Se ö n av 5o?r| ßaaiAd
xai toïç ûn' auioü Jipox£ipia0£îaiv, touto vopoç, rotç pèv ùjit|kôoiç ënaivov, roïç 5'
àn£i0oûai kivSuvov (pépcov. «'H» yàp « napaKoq,» cpqaiv, «0âvarov KaT£pyà?£Tai- 1)

Se ùnaKoi), ?mi)v aicbvtov-» Kpeioowv yàp ßaotXevq, ore xtocrerai àv&pi xèpt]ï. (PG 39,
624A)18

Dans ce court paragraphe, l'auteur rapporte deux citations non bibliques
une après l'autre. La première sentence (1) napaKof] 0àvarov KarepyàÇETai- 1)

§è ùnaKoi), £cor|v aicbvtov) n'apparaît pas telle quelle dans la Bible, mais elle
très proche de 2 Cor 10,6, et plus encore de Rm 5,19. L'auteur du De Trinitate

signale la citation par le mot « cpqaiv » sans dire d'où il l'a emprunté.19
Le deuxième extrait cité dans ce passage, c'est la citation de l'Iliade :

Kpeiaacüv yàp ßaatÄEuq, öte x<baErat cxvöpi xÉPh1 ~ « Le plus fort, c'est le roi,
quand il s'irrite contre un plus faible »20. Contrairement à la première
sentence, l'auteur ne signale en aucune façon qu'il s'agit ici d'une citation.21 Il
convient de souligner que ni l'une ni l'autre sentence ne sont commentées
par l'auteur du traité.

Dans un autre fragment, l'auteur de l'ouvrage s'oppose à l'opinion des
ariens selon laquelle le Dieu Verbe, c'est-à-dire le Fils, soit « plus petit »

(piKpÔTEpoç) que le Père. Notre auteur essaie de réfuter le raisonnement des
ariens en le réduisant à l'absurde :

Kai Kara tö cßaivöpevov yàp ëtm ctuviSëïv, ön si piKpoç ô uiôç, trc&ç ëarai
péyaç ô 7rarï|p; si ,rjv, öte oùk fjv' ô 0eoç Àôyoç, fjv, öte 7taTpôç övopa oï>x

Û7tfjpxev. "Earw 5è ïXew f)pïv toiaÙTa XéyEiv roXpcaaiv Sià ri)v aXXwv

18 „Niemand wird das annehmen, was dem Untertanen gefallt aber nicht dem König.
Was auch immer der König oder diejenigen, die er vorgesetzt hat, beschließen, wird zum
Gesetz: denen, die es einhalten, bringt es Lob; denen aber, die es brechen, Gefahr. Denn ,der
Ungehorsam - heißt es - bereitet den Tod, der Gehorsam hingegen das ewige Leben'." (trad.
Marcin Magdziarz).

II se peut que la phrase provienne d'Éphrem le Syrien. En effet, on trouve la
formulation identique dans la traduction grecque d'une de ses homélies Cf. EPHRAEM GRAECUS :

In sermonem, quem dixit dominus, quod : In hoc mundo pressuram habebitis, et de perfectione
hominis, in : PHRANTZOLAS, Konstantinos G. : 'Oaiov 'Etppaip rov Zvpov ispya, vol. 4. Thessaloniki

: To neptßöAi rfjç riavaylaç 1992, 389. La sentence trouve des parallèles dans des écrits de
Synésios (SYNESIOS DE CYRENE : Tome III, Correspondance, Lettres LXVIV-CLVI, ép. 66, 11.

117-118, texte établi par Antonio Garzya, trad, et corn, par Denis Roques. Paris : Les Belles
Lettres 2000, 177), de Nil d'Ancyre (NlLUS ANCYRANUS : Epistola CCXLI, PG 79, 172A) et
d'Antiochos le Sabbaïte (ANTIOCHOS MONACHOS : Homilia XXXVII, PG 89,1552B).

20 HOMÈRE : Iliade, chant I, 80, trad. Louis Bardollet. Paris : Robert Laffont 1995, 4.
21 La cursive dans l'édition de Patrologia Graeca provient de l'éditeur.



35« Marcin Magdziaz

äYVü)|ioaiivr|v. 't| yap eiiAaßeia KaÀôv Ë0oç', cfiacrl, 'toïç xP^P^vou;'. (PG 39,
400C)22

Cette dernière phrase est une citation tirée d'une comédie de Ménandre
dont ne sont conservés que des fragments23. Même si le nom de ce grand
auteur comique grec n'est pas mentionné, on peut reconnaître qu'il s'agit
ici d'une citation au mot « tpaai » inséré au milieu de la phrase24. Ce qui est
intéressant ici, c'est que le verbe « (prjpi » est utilisé ici au pluriel (littéralement

: « ils disent », mais on peut aussi le traduire par « [comme] on
dit »). Il semble alors que l'auteur du traité ne se réfère pas à l'auteur même
de la citation mais à un dicton bien connu pour ses lecteurs.

Ces deux passages du De Trinitate présentés ci-dessus constituent
l'exemple des citations non bibliques jouant le rôle d'un argument simplement

rhétorique. Même si elles contribuent, d'une certaine manière, à

l'argumentation développée dans l'ouvrage, elles ne constituent que les
éléments subsidiaires (y compris secondaires) de l'argumentation : en rappelant

des citations des auteurs classiques ainsi que des dictons bien connus
qui ne sont cependant pas liés directement au cœur du sujet, l'auteur du
traité cherche à gagner les lecteurs à sa position. Sans aucun doute, les
citations de ce genre augmentent la valeur littéraire de l'ouvrage, et le
rendent plus attachant pour les lecteurs. En quelque sorte, elles font aussi

contrepoids aux passages bibliques très souvent cités dans le texte. Il faut
mentionner que parfois l'auteur du De Trinitate rapporte aussi des
citations non bibliques à caractère parénétique pour exploiter la même paré-
nèse adressée cette fois à ses propres lecteurs. Par exemple, à la fin du
deuxième livre, dans le chapitre 12, nous trouvons l'exhortation suivante :

"Ooaa kev à0avàroio 0eoü ßouAEiipata cpalvEi,
TaÛTtx où, 0vr|TÔç écbv, ïcxe pàÀ' àcKpctÀécoç-

Mr)5è voov SoALoiaiv ùn' cuvdpciinoiai 5oAcû0Eiç,

'ÄaxETOV àBavàtou prjviv ÈniajxàaEai. (PG 39, 688C)25

22 „Schon nach dem Maßstab weltlicher Dinge kann man das ersehen: Wenn der Sohn
klein ist, wie sollte dann der Vater groß sein? Wenn der Satz stimmt: ,Es war einmal, als der
Gott-Logos nicht war', dann stimmt auch der Satz: ,Es war (auch) einmal, da es den Namen
Vater nicht gab'. (Gott) aber sei uns gnädig, daß wir so etwas zu sagen wagen wegen der
Unwissenheit anderer Leute. ,Die Frömmigkeit zu üben ist nämlich ein guter Brauch', heißt es."

(DlDYMUS DER BLINDE : De trinitate, Buch I, heraus, und übersetzt Jürgen Höhscheid.
Meisenheim am Glan : Anton Hain 1975,183.)

23 MÉNANDRE : Fragmenta, fr. 1111,1, in : KOCK, Theodor : Comicorum Atticorum fragmenta,
vol. 3. Leipzig : Teubner 1888, 269.
24 Cf. la sentence : «H» yàp «itapaKot),» cpr|aiv, «0àvatov Karepycc^Etai- 1) 8è ùncxKor|, £(or|v

alüiviov», présentée dans le passage ci-dessus.
25 „Was auch immer die Ratschlüsse des unsterblichen Gottes [dir] offenbaren, / Daran

sollst du, der du ein Sterblicher bist, festhalten; / Sonst lässt du deinen Verstand von tückischen

Menschen verwirren / [Und] so ziehst du auf dich den Zorn des Unsterblichen." (trad.
Marcin Magdziarz). L'origine de cette citation n'a été pas identifiée. Cf. DräSEKE, J./Jahn,
A. : Zu Didymos'von Alexandria Schrift Über die Trinität, 415-416.



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 359

Les passages comme celui ci-dessus, qui est tiré vraisemblablement d'un
oracle païen, ne font pas au sens strict partie de l'argumentation du traité,
mais ils exhortent simplement les lecteurs de l'ouvrage à croire les témoignages

bibliques sur la Trinité et ils les mettent en garde contre les sophis-
mes des ariens et pneumatomaques.

L'association des citations bibliques et non bibliques

Au contraire du premier groupe des citations non bibliques dont il a été
question jusqu'à présent, le deuxième groupe de citations d'auteurs païens
est beaucoup plus étroitement associé aux passages de la Bible. En fait, on
peut observer une interaction directe entre les deux types de citations.
Voyons de plus près en quoi consiste cette interaction et quel est son objectif.

Dans le chapitre 18 du troisième livre, l'auteur du De Trinitate essaie

d'expliquer le passage de l'Evangile selon St. Jean où le Christ dit : « Si

vous m'aimiez, vous vous réjouiriez de ce que je vais vers le Père, parce
que le Père qui m'a envoyé est plus grand que moi » (cf. Jn 14,28). Il semble

que certains utilisaient ce passage pour nier la divinité du Fils : en effet, s'il
va vers le Père, il n'est pas là où réside le Père, c'est-à-dire que le Fils
n'occupe pas le même rang que Dieu le Père. Il n'est pas donc un vrai Dieu.
Pour répondre à cette objection, l'auteur rapporte plusieurs passages
bibliques qui devraient affirmer l'omniprésence du Fils en tant que Dieu et
son égalité avec le Père.

Parmi ces passages de la Bible, il y a une citation des Actes des Apôtres
(Ac i7,27f.) rapportée par l'auteur dans le fragment suivant du De Trinitate

:

Ai 5è nPd?£iç- «Kai y£ où paKpàv àno evoç ÉKàaxou qptöv ùnàpxovxa- év aùxâ) yàp
JâipEv, xai Kivoùp£0a, Kai Èapév- cbç Kai tiveç râjv Ka0' fpuccç noiqxcôv eipqKaaiv- Tov

yàp Kai yévoç èapév»- 0 ô' ijjrioc: àvÔptojroioiv. (PG 39, 880C-881A)26

On peut observer que la citation biblique contient en soi une autre citation
tirée de l'œuvre Phénomènes du poète grec Aratos.27 (Il faut noter que c'est
une des rares citations d'auteurs non chrétiens dans le Nouveau
Testament.) Ce qui est remarquable, c'est que dans ce fragment du De Trinitate,
l'auteur du traité ne se limite pas seulement à rapporter le passage
biblique28 incluant la citation d'Aratos, mais il y joint encore un autre vers des

26 „Die Apostelgeschichte aber [sagt]: ,Er ist ja nicht fern von jedem von uns; denn in
Ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir, wie auch einige unserer Dichter gesagt haben:
Denn wir sind auch sein Geschlecht' (Apg 17,27^); Er [ist] gütig für die Menschen." (trad.
Marcin Magdziarz).

27 ARATOS : Phénomènes 5, tome I, trad. Jean Marti. Paris : Les Belles Lettres 1998,1.
28 II est intéressant de noter que le passage Ac 17,27t. cité dans le De Trinitate contient

une variante de texte qui n'est présent que dans quelques manuscrits du Nouveau Testament.

Tandis que la plupart des manuscrits comporte la formule xtv£ç xc5v Ka0' vpâc, noiqxcôv,



360 Marcin Magdziaz

Phénomènes, et notamment celui qui suit immédiatement le vers déjà cité
dans les Actes des Apôtres.

La phrase jointe de cette façon peut être considérée comme un simple
appendice au passage des Actes des Apôtres. (On peut s'imaginer que l'auteur

du De Trinitate connaissait excellemment l'œuvre d'Aratos et il a cité
ici de mémoire tout le vers 5 des Phénomènes dont seulement le début a

été rapporté aux Actes des Apôtres). Néanmoins, cette phrase s'inscrit très
bien dans l'argumentation développée dans ce passage du traité : en effet,
le vers ô §' fjjuoq àvGpconoiatv qu'on peut traduire « il [est] bienveillant pour
(ou: parmi) les hommes » confirme la présence perpétuelle du Fils sur la
terre. De même que le Fils n'était pas absent au ciel pendant son séjour sur
la terre, il ne reste pas éloigné de la terre après son ascension dans le ciel -
comme l'explique l'auteur dans le passage suivant.29 Cela montre bien, à

mon avis, que la phrase ô §' rjruoç àvGpconoiatv n'a pas été adjointe à la citation

biblique par hasard. L'addition de la partie du vers 5 des Phénomènes a

permis de mieux harmoniser Ac 17,27t. avec les deux autres citations qui le
suivent au cours de l'argumentation : Mt 28,20 et Ps 10,4 (LXX).3°

On trouve un autre exemple de l'interaction entre une citation biblique
et non biblique dans le chapitre 7 du deuxième livre du De Trinitate. L'auteur

se réfère de nouveau à un passage des Actes des Apôtres, et notamment

à la scène de la lapidation de saint Etienne :

le texte du De Trinitate dit tiveç tûv jcaG' r)fiä<; noir|TÔ)v. La première variante correspond
mieux au contexte de ce passage des Actes des Apôtres : dans son discours à l'Aréopage
d'Athènes, Paul, en imitant des auteurs juifs hellénistiques, « cite des auteurs gréco-romains
à l'appui de son argumentation apologétique » (Cf. MARGUERAT, Daniel : Les Actes des

Apôtres (13-18) Commentaire du Nouveau Testament Vb). Genève : Labor et Fides 2015,
161). Par la formule tiveç tmv kcx0' ifiâc noiryrmv (« certains des poètes chez vous »), l'apôtre
marque sa distance vis-à-vis de la culture gréco-romaine. La variante du De Trinitate suggère
le contraire : l'expression uveç tôv koi0' fj/jäc; noiqrûv indique que Paul se considérait comme
un héritier de la culture gréco-romaine. Dans ce cas-là, l'argumentation développée par
l'apôtre dans son discours à l'Aréopage s'avérerait d'être moins polémique, plus conciliante
que celle comportant la formule tiveç töv ko0' vpac, jioit|tö>v. A notre avis, l'auteur du De
Trinitate a consciemment modifiée la formule tiveç räv koi0' vftäq jtouyrwv en tiveç töv kcx0'

noiqtûv (ou il a choisi cette dernière formule) parce qu'elle correspondait mieux à sa

propre manière d'utiliser les sources non chrétiennes dans le développement de l'argumentation

(il ne polémique pas contre les auteurs païens, mais il se réfère à eux afin de renforcer
son argumentation contre ses vrais adversaires - les ariens et les pneumatomaques). La
formule présentée dans le De Trinitate peut être également un indice de l'appartenance culturelle

de l'auteur ainsi que les destinataires de son ouvrage : vraisemblablement, ils étaient
chrétiens grandis (et éduqués) dans la tradition gréco-romaine.

29 Cf. PG 39, 881A.

3° Cf. PG 39, 881A : Kai ci ô Ai:a;ion]s aÙTÔç E^qyEvrai, cbç oùSejïote toùç oùpavoùç Tfjç éaurov
napouaiaç ÉyupvcvoEV, âcitep oùSé vvv perà rr)v àvà\r|i(nv rfjç yfjç ànoÀipndcvErai- «'I8ov» yàp,
cpqaiv, «éyib pc0' vpâv eipi nocaaç ràç qpépaç Ëcoç rfjç auviEÀEiaç tov aicùvoç-» ßeßaicöv rà napà tov
iEpoKr|puKOç £v 1' rj/aXpcp àaGévra, Si' (ov Kai èm yrjç aùrôv, Kai év oûpavqj éni toû 0eiou

ÉniKa0É^£a0ai 0povou npoaEKqpDTTEV cpqaiv yàp- «Kupioç év vacp àyicp aùroû, Kupioç, év oùpavip ô

0povo<; aèroû.»



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 361

"On T-rj SvvcxpEi koù xùpvn roû àyiou jivEÙpatoç àvanTuxGÉvTEÇ oi oùpavoi töcpGrjaav

itp SinÀoûç aiEcpàvouç <xva5r]aapévû) ànoaTOÀrjç Kai paprupiov. <J>r)aiv yàp-
„ZtÉipavoç n\r)c0£iç nvEtiparoç àyiov eTSev toùç oùpavoùç âvEajypÉvouç." 'Ogte

Eivai to ùnô àpxcdou EipopÉvov- OvpavôSev ö' âp' vneppàyr] äonsToq aiOrjp. (PG 39,
597C)31

Selon l'auteur du traité, c'est par la puissance et la grâce du Saint Esprit
que les cieux furent ouverts et purent être vus par Etienne. Dans le passage
ci-dessus, l'auteur évoque la citation des Actes des Apôtres dans la
paraphrase : « Rempli de l'Esprit Saint, Étienne voyait les cieux ouverts » (cf.
Ac 7,55.56). Ensuite, l'auteur ajoute la citation issue de l'Iliade (ch. 8, 558 ;

ch. 16, 300) : « L'immense éther au ciel s'est déchiré »32. En fait, cette phrase

d'Homère correspond à l'expression oi oùpavoi àvgcpypévoi qui se trouve
dans la citation des Actes des Apôtres rapportée dans le passage ci-dessus.
L'intention de l'auteur, c'est d'illustrer la phrase biblique par une image
tirée de la poésie. De cette façon, l'argumentation s'appuyant sur le passage
de la Bible gagne en pouvoir de conviction sur le lecteur. La différence entre

la citation d'Homère présentée ci-dessus et la citation de l'Iliade précitée

(Kpaaacov yàp ßaaiÄEUC, öte x^aetai àvôpi xÉpqï; PG 39, 624A) repose
dans le fait que, même si cette dernière s'inscrit bien dans le contexte du
raisonnement du De Trinitate, elle n'est aucunement associée à une citation

biblique. En revanche, la phrase rapportée ci-dessus (OùpavôGev 5' dp'
ùn£ppàyr| âartEroç ai0f|p) suit et vient en quelque sorte compléter la citation
des Actes des Apôtres (Ac 7,55.56).

Comme nous le voyons à partir des deux exemples présentés plus haut,
l'interaction entre la citation biblique et la non biblique consiste en
l'association d'extraits comportant la même idée (respectivement la même image)
ou d'énoncés dont l'un contribue à développer en quelque sorte l'idée
présentée dans l'autre. Cette combinaison permet de renforcer l'argumentation

de l'auteur du traité.

L'impact de la philosophie

Du troisième genre de citations d'auteurs païens, nous n'avons qu'un seul

exemple qui se trouve dans le chapitre 4 du troisième livre du De Trinitate.
Dans cette section de l'œuvre, l'auteur essaie d'expliquer le titre npcorÔTOKoç

31 „Die Himmel wurden durch die Kraft und die Gnade des heiligen Geistes enthüllt, und
sie wurden dadurch von Stephanus gesehen, der mit der zweifachen Krone des Aposteltums
und des Martyriums bekränzt war. Denn es heißt: .Stephanus wurde erfüllt vom heiligen
Geist und sah die Himmel offen' (Act. ap. 55 + 56), so daß das Wort des alten Dichters
zutraf: Es öffnete sich aber vom Himmel her der unendliche Äther." (DlDYMUS DER BLINDE: De

trinitate, Buch 2, Kapitel 1-7, herausgegeben, und übersetzt Ingrid Seiler. Meisenheim am
Glan: Anton Hain 1975, 245.)

32 HOMÈRE : Iliade, chant VIII, 558, tome II, trad. Paul Mazon. Paris : Les Belles Lettres
1937, 48 ; HOMERE : Iliade, chant XVI, 300, tome III, trad. Paul Mazon. Paris : Les Belles
Lettres 1938,111.



362 Marcin Magdziaz

nà0t]ç KtiaECûç attribué au Christ dans l'épitre aux Colossiens et utilisé par
les ariens comme preuve que le Fils n'est pas Dieu, mais seulement la
première créature de Dieu. Dans son explication, l'auteur du traité tient à

montrer que ce titre se réfère tout d'abord à l'Incarnation : le Christ en
tant qu'homme est le premier-né d'entre les morts c'est-à-dire le premier
qui est « né au Ciel » et qui a hérité la plénitude de la divinité.® Si on voulait

cependant rapporter cette expression à la divinité du Christ, comme
les ariens ont l'habitude de le faire pour étayer leur position, elle doit être
interprétée par référence à son engendrement du Père qui s'est produit
avant tout l'engendrement créé. Ou, à la place de npwrÔTOKoç (le premier-
né), il faudrait plutôt lire npcororoKoç (celui qui en tant que principe
engendre sa « descendance »), « car c'est en lui qu'ont été créées toutes
choses et tout subsiste en lui », comme il est dit dans l'épitre aux Colossiens

(Col 1,15-16).34
Selon l'auteur du De Trinitate, c'est pour cela que l'Ecriture ne parle pas

du Christ comme du « premier-créé » (jipcdtôktujtoç), mais comme du
« premier-né » (npcoroTOKoç) ou de « celui qui engendre sa descendance »

(npcûToroKoç). De même, il n'est pas écrit : « Il a été fait (èyeveto) avant toutes

choses », mais : « Il est (eoti) avant toutes choses » (Col 1,17), c'est-à-
dire il est sans commencement (àvàpxwç).35 Pour justifier cette dernière
constatation de l'éternité du Fils et ensuite de sa supériorité sur toute la création,

l'auteur recourt à un argument à caractère philosophique. La phrase
susmentionnée de l'épitre aux Colossiens : « Il est avant toutes choses »

(Col 1,17) ne signifie pas simplement que le Fils est antérieur à toute chose.
Le verbe « être » dans cette phrase doit être compris en ce sens qui est

propre à la nature divine. A ce sujet, l'auteur cite un passage tiré du
« Timée » de Platon :

"O0ev 5f| oùSè ôp0cô<ç éjxi xfjç àppf|Tov cpôoEcoç ôvopà^opEv. Aeyopsv yàp 81) cbç fjv,
EOTiv xai Êarai- xfj 5è tô ecm povov xarà tôv àXr)0fj Àôyov npoaf|K£i- to 5è fjv to te
EOTai, Kaxà tôv év cpvcEi xpovov npÉnei Aiyecrôai- Kivr|aiç yàp Écmv- tô Se àei xatà
Tauxà ë\OV CXKtvfjTCOÇ, OVTS npEoßÖTEpOV, OÜTE VECüTEpOV npoaf|KEi yivEo0ai 8ià

Xpovov, oute «yEyovÉvai» vûv, oûte av0iç «£OEO0ai.» (PG 39, 836ABP6

33 Cf. PG 39, 829D.
34 Cf. PG 39, 833C-836A.
35 Cf. PG 39, 836A.
36 « En effet, nous nous exprimons inexactement sur la nature indicible. Car nous disons

de cette nature qu'elle était, qu'elle est et qu'elle sera. Or, en vérité, l'expression est ne
s'applique qu'à la nature indicible. Au contraire était, sera sont des termes qu'il convient de
réserver à ce qui naît et progresse dans le Temps. Car il n'est qu'un changement. Mais ce qui
est toujours immuable et inchangé, cela ne devient ni plus vieux, ni plus jeune, à cause du
temps, et jamais cela ni ne devient actuellement, ni ne sera dans le futur. » Cf. PLATON :

Timée, 37e~38a, ici cf. PLATON : Œuvres complètes, tome X, Timée - Critias, trad. Albert
Rivaud. Paris : Les Belles Lettres 1925, 151 (traduction et ponctuation légèrement adaptée).



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 363

Le Fils en tant que Dieu n'est pas soumis au devenir et aux accidents
comme les choses créées. Son être est donc tout autre que celui des
créatures : le Fils existe éternellement, lui-même n'a pas de commencement,
mais il est le commencement c'est-à-dire la cause de toute chose créée. (Il
en ressort que selon l'auteur du traité, il faudrait interpréter la préposition
jipô dans Col 1,17 au sens causal et non pas temporel). On peut alors
observer que la citation du Timée fait partie intégrante du raisonnement
présenté dans ce passage du De Trinitate : elle est utilisée pour interpréter un
des passages de la Bible qui étaient au cœur de la controverse arienne.

Le fragment ci-dessus n'est pas l'unique endroit dans le traité où l'auteur

se réfère aux philosophes grecs. Dans l'ouvrage, on trouve encore une
autre citation tirée du Timée3? et un extrait de Porphyre^8 ; ensuite des

paraphrases de Platon39 et d'Aristote40, ainsi que des expressions stoïciennes41

et du vocabulaire néoplatonicien42. Dans ce cadre, on peut se deman-

37 De Trinitate, PG 39, 601A : ayaSà oùSdç nepi ovSevôç oùSejtote £YYiyv£Tctl <p9bvoç (PLATON

: Timée, 29e).
38 De Trinitate, PG 39, 760B : (PORPHYRE : Fragm. XV, in : NAUCK, August : Porphyrii phi-

losophi Platonici opuscula selecta. Leipzig : B.G. Teubner 2i886, 189 ; cf. aussi CYRILLE d'Ale-
XANDRIE : Contre Julien, livre I, 49 Sources chrétiennes 322). Paris : Cerf 1985, 190-191).

39 Dans le livre I, chap. 26 du De Trinitate (PG 39, 389A), l'auteur se sert de l'expression
f| <xci xai Kara raùrà i'x'oi'aa qui est une parallèle de la formulation rô àd Karà taùtà cbaautw«;

exov ou to ad Katà taùtà Êyov utilisée plusieurs fois par Platon dans ses œuvres (cf. Phédon,
78cd, 79a, 79d, 80b ; Le Sophiste, 248a, 252a ; Le Politique, 26gd ; Timée, 28a, 29a, 35a, 37b,
38a ; La République, 479a, 484b, 500c). Dans le traitée, on trouve également d'autres
réminiscences platoniciennes comme par. ex. l'opposition entre les vor|tà et les aia0r|tà (cf. De
Trinitate, PG 39, 409A ; PG 39, 509B; PG 39, 553B; PG 39, 537B; PG 39, 944AB).

40 De Trinitate, PG 39, 776A : navire àvôpcortoi Katà tpùaiv toû yivoioKEiv ôpeyôprôa, ôrjÀot
10C10 Kai r) râv aia0f|a£cov Éntôupia, népa tfjç xp£iaS BP""; &p" éautqv napajtépnouaa (cf. ARIS-
TOTE : Métaphysique, 980a 21-25). En outre, le cinquième livre de la Métaphysique d'Aristote
est citée par l'auteur dans le livre III, chap. 5 (PG 39, 840B).

41 tivà 8è êk toû tip' qpïv 0£Xf|patoç (PG 39, 288A); jipôç tqv râv vôpajv aKpißdav jioÀiteùeaGai
(cf. PG 39, 493A).

42 Particulièrement dignes d'intérêt sont ici les mots et les expressions qui apparaissent
dans les œuvres de Proclus et qui n'ont été pas utilisés par ses prédécesseurs : 0eo7rapà8oto<;,
ov (De Trinitate, PG 39, 300B ; KROLL, Wilhelm : Prodi Diadochi in Platonis rem publicam
commentarii, vol. 1. Leipzig : Teubner 1899, 111 ; KROLL, Wilhelm : Prodi Diadochi in Platonis
rem publicam commentarii, vol. 2. Leipzig : Teubner 1901, 217 ; PASQUALI, Giorgio : Prodi
Diadochi in Platonis Cratylum commentaria, CIX. Leipzig : Teubner 1908, 59 ; DlEHL, Ernest :

Procli Diadochi in Platonis Timaeum commentaria, vol. 1. Leipzig : Teubner 1903, 318 et 408 ;

PROCLUS : De Providentia et fato et eo quod in nobis ad Theodorum mechanicum, 21 1. 1, in :

BOESE, Helmut : Procli Diadochi Tria opuscula. Berlin : de Gruyter i960, 131); la conjonction 1)

Siaipopôtqç - q ûtptaiç (De Trinitate, PG 39, 781A ; DlEHL, Ernest : Procli Diadochi in Platonis
Timaeum commentaria, vol. 3. Leipzig : Teubner 1906, 246 ; PROCLUS : De malorum subsis-
tentia, 55 1. 44-45, in : BOESE, Helmut : Procli Diadochi Tria opuscula. Berlin : de Gruyter
i960, 247) ; âpoipov tfjç émataaiaç (De Trinitate, PG 39, 509B ; PROCLUS : Théologie platonicienne,

livre VI, 7, texte ét. et trad, par Henri D. Saffrey et Leendert G. Westerink. Paris : Les
Belles Lettres 1997, 32) ; r) Év0£aotiKT| voqoiç (De Trinitate, PG 39, 909A ; PROCLUS : Commentaire

sur le Parménide de Platon, torn 6, 1072, VI.13-15. Paris : Les Belles Lettres 2017, 50 ;

DlEHL, Ernest : Procli Diadochi in Platonis Timaeum commentaria, vol. 3. Leipzig : Teubner



364 Marcin Magdziaz

der si et dans quelle mesure l'auteur du De Trinitate connaissait les sources

philosophiques auxquelles il se réfère dans son ouvrage. La manière
dont il s'en sert indique que sa connaissance de la philosophie était plutôt
superficielle et fragmentaire. L'auteur du traité cite ou paraphrase quelques

fois des philosophes grecs, il leur emprunte des concepts et des

expressions qui sont utiles pour développer son argumentation, mais il ne se

soucie pas de commenter ou de présenter plus largement les enjeux
philosophiques des sources utilisées. L'influence exercée sur l'auteur du De
Trinitate par la philosophie est donc très limitée.

L'apport des oracles païens et du Corpus hermeticum

Le dernier groupe des citations non bibliques dans le De Trinitate comporte
surtout des fragments des oracles païens et des passages tirés du Corpus

Hermeticum qui est un recueil des traités attribué à l'Hermès Trismégiste.
À la différence des trois genres des citations présentés ci-dessus, ce groupe
est utilisé pour éclaircir une question au sujet de la foi trinitaire, sans
référence directe aux passages de la Bible.

Une des questions théologiques évoquées dans le De Trinitate est celle
de l'origine et du statut de l'Esprit Saint au sein de la trinité. L'auteur
aborde ce sujet dans le chapitre 27 du deuxième livre du traité où il
rapporte plusieurs citations non bibliques. L'objectif de l'auteur est de montrer

que le Saint Esprit - de même que le Fils unique - n'est pas séparé de
Dieu le Père ni par nature, ni par puissance. Bien que l'Esprit procède du
Père, il n'est pas inférieur de lui.

La citation qui apparaît en premier lieu et à laquelle l'auteur attache
une grande importance est un fragment de ce qui passe pour un oracle
païen« ;

1906, 160; KROLL, Wilhelm : Procli Diadochi in Platonis rem publicam commentarii, vol. 1.

Leipzig : Teubner 1899, 79).
43 L'origine de cette composition poétique demeure peu claire. Le fait que ce texte est

accompagné par une autre citation appartenant sans aucun doute aux oracles chaldaïques
(Cf. le fragment 23, in : Oracles Chaldaïques avec un choix de commentaires anciens, éd. et
trad. Édouard des Places. Paris : Les Belles Lettres 1971, 72) ainsi que la présence d'un
vocabulaire commun aux oracles chaldaïques et à Synésios de Cyrène qui était influencé par les
mêmes oracles, témoignent, selon D. Gigli Piccardi, l'appartenance de cette composition aux
oracles chaldaïques (Cf. GIGLI PICCARDI, Daria : Phones APXETONOS. <PPHN [Nonno, D.
12.68 e orac. ap. Didym., De trin. II 27], ZPE 169, 2009, 71-78). H. Seng indique, en revanche,
que la terminologie trinitaire qui apparait dans les vers 1-3 du texte en question est
chrétienne, et qu'elle est incompatible avec les oracles chaldaïques. Dans ce texte, on trouve
également deux phrases qui se réfèrent à nveûpa, et qui correspondent aux deux expressions
bibliques relatives à l'Esprit Saint. Selon le savant allemand, tout cela montre que la composition

poétique rapportée ci-dessus est une production chrétienne (Cf. SENG, Helmut : Pseu-

do-Didymos und die Chaldaeischen Orakel, in : BEATRICE, Pier Franco/POUDERON, Bernard
[éds.] : Pascha nostrum Christus. Essays in honour ofRaniero Cantalamessa [=Theologie his-



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 365

nveupa pèv àGavàroio 0eoû Ifarpöq SK7rpo7töpeupa-
AùtôGev, svGev eßr), pévov ÊpnESov, otiri pEpiatov-
AÀÀà 0EOÏO Aôyoïo pévov ÇaGéoiq Ù7iô k6À7:oi<;,

navra teàei, &te Geïoç S pqSErai àpxéyovot; (]>pf|v-

Kriapaai 5è ^ugTtaai cf>£p£i x«piv, fji uno navra
"Epya 0EOU ÇtoEi, Kai al'Siov ëÀÀax' àpu>yf|v. (PG 39, 753B-756A)44

Le premier vers de l'oracle nous parle d'un esprit qui procède du Dieu Père

immortel. Dans le contexte du De Trinitate, il faut référer cette phrase au
Saint Esprit et sa procession du Père. Ce qui mérite notre attention
particulière, c'est le terme sKTiponcipEuga utilisé dans le texte de l'oracle. Ce

mot est hapax legomenon, on ne le trouve pas dans un autre ouvrage, sauf
dans le De Trinitate. Le terme est néanmoins très proche au verbe
ÈKJiopEÛopai et son dérivé ÈKnopEuaiç appliqués par les Pères cappadociens à

la procession du Saint Esprit du Père pour la distinguer de la génération du
Fils par le Père.4?

L'expression navra teàeï qui apparaît également dans le texte de l'oracle
correspond à la doctrine de Grégoire de Nysse selon laquelle le Saint Esprit
achève tout ce qui est voulu par le Père et réalisé par le Fils. Les idées

comme celle exprimant que l'Esprit Saint donne la grâce (cpépEi x«ptv) aux
créatures ou vivifie toutes les œuvres de Dieu (navra ëpya ©eoû Çcûei), nous
les trouvons aussi chez les Cappadociens, par exemple chez Grégoire de
Nazianze.4®

Même si l'auteur du traité se limite à citer sans expliquer toutes ces

expressions, un lecteur familiarisé avec la théologie trinitaire des Cappadociens

peut reconnaître tous ces éléments dans le texte de l'oracle précité.

torique 123]. Paris : Beauchesne 2016, 175-188, ici 183-188). Il se peut qu'il s'agisse ici d'une
falsification chrétienne d'un oracle païen.

44 „Der Geist ist das, was aus dem unsterblichen Gott Vater hervorgeht; / Von dort, woher

er kommt, bleibt er unerschütterlich, [er ist davon] keineswegs zu trennen; / Sondern er
bleibt im hochheiligen Schoß des Gott-Logos, / Da [er] göttlich [ist], vollbringt er alles, was

er, der allererste Geist, beschließt; / Allen Geschöpfen insgesamt bringt er Gnade, durch
die / alle Werke Gottes leben und immerwährende Hilfe erlangen." (trad. Marcin Mag-
dziarz).

45 èKnpojxoprvpa fait penser à un autre terme grec qui est npojxopEupa. Ce dernier mot
appartient au vocabulaire des oracles chaldaïques (cf. les fragments 64 et 107, in : Oracles
Chaldàiques, 83 et 93), ce qui confirmerait l'appartenance du passage présenté ci-dessus aux
oracles. Or, tandis que, dans les oracles chaldaïques, le mot npoiropeupa désigne une opération,

et notamment la procession des astres (àcrrépiov jtponopEupa), le terme £K7tpo7töpeupa
dans le De Trinitate dénote le résultat d'une procession (c'est l'Esprit-Saint qui procède du
Père). Cf. SENG, H. : Pseudo-Didymos und die Chaldaeischen Orakel, 185. En outre, le fait que
ce terme est extrêmement rare et qu'il est proche de la terminologie trinitaire des Pères
cappadociens indiquent plutôt que ce passage du De Trinitate a été composé ou retravaillé par
un auteur chrétien.

4® MORESCHINI, Claudio : La sapienza pagana al servizio délia dottrina trinitaria secondo
lo Pseudo Didimo di Alessandria, in : Aug 54 (2014), 199-215, ici 214.



366 Marcin Magdziaz

Plus loin dans ce même chapitre, l'auteur du De Trinitate rapporte les
citations empruntées aux Discours à Asclépios d'Hermès Trismégiste. Dans

l'esprit de l'auteur de l'ouvrage, ces passages nous donnent des renseignements

sur la Trinité elle-même. Voici deux citations hermétiques employées

dans le traité :

Où yàp ÈcpiKTÔv éoTiv eiç àpuqxouç xoiaûxa puaxqpia nap£X£ci0ai- àXXà râj vâ>

oncoùaaxE- "Ev jxövov qv cpcôç vocpôv jxpô cpcoxôç vospoO, xai ëgxiv àei voûç voôç
cptoxEtvoç- Kai oùSèv Ëxepov rjv, q q xoùxou èvoxqç. Ad êv aùxcjj <ûv, àri xâ> èauxoû voî
Kai cptüxi Kai nvsùpaxi nàvxa nepiEXEi-

Kai psxa^ù âÀÀcov ÉnàyEi- 'Ekxôç xoùxou où ©eôç, oùk dyyEÀoç, où Saijxcov, oùk
oùaia xiç aAÀq. nàvxcov yàp éoxi Kùptoç Kai Flaxqp, Kai ©eôç, Kai 7xqyq, Kai £a>q,

Kai Sùvaptç, Kai cpû<;, Kai voùç, Kai rivtCpa, Kai nàvxa Év aùxâi Kai ùn' aùxov éaxi.

(PG 39, 757B-76oA)47

Le fragment du traité comprenant les citations ci-dessus est un des rares
passages dans le De Trinitate où l'auteur commente, même brièvement, les
citations non bibliques utilisées dans son argumentation. Par rapport à la

première citation, l'auteur de l'ouvrage explique que Hermès Trismégiste,
en parlant de « l'Intellect de l'Intellect » (voûv èk voû), de « la Lumière
intellectuelle de la Lumière intellectuelle » (çcoç voepov èk (pcoxôç voepoû) et
du « Souffle (riveüpa) par lequel Dieu enveloppe toutes choses », désigne
Dieu le Père, son Fils unique et son Esprit Saint. Or, l'auteur du De Trinitate

ne précise pas quelle expression se réfère à quelle hypostase de la
Trinité. On peut présumer que les formules « l'Intellect de l'Intellect » et « la
Lumière intellectuelle de la Lumière intellectuelle » s'appliquent au Fils et
sa procession de Dieu le Père.48 Par contre, l'auteur du traité montre
clairement que le « Souffle (nveüpa) par lequel toutes choses sont enveloppées

» est le Saint Esprit dont il est dit dans le livre de la Sagesse : « L'Esprit

du Seigneur remplit tout le monde » (Sg 1,7).49

Pour la deuxième citation, quand Hermès parle des anges, démons et de

tous ceux qui sont appelés dieux par les grecs (alors qu'en réalité, ils ne le

47 « "Il n'est pas permis de présenter de tels mystères devant des non-initiés. Mais écoutez

avec votre intelligence : Unique seulement existait la Lumière intellectuelle antérieure à

la Lumière intellectuelle et elle existe toujours, Intellect lumineux de l'Intellect ; et il n'y
avait rien d'autre que l'unité de cet Intellect. Toujours existant en lui-même, toujours il
enveloppe toutes choses par son intellect, sa lumière et son souffle." Et un peu loin, il ajoute :

"En dehors de cet [Intellect], il n'y a ni dieu, ni ange, ni démon, ni quelque autre substance

que ce soit. Car de toute chose il est Seigneur, Père, Dieu, source, vie, force, lumière,
intellect, Souffle ; tout est en lui et sous lui" ». Pour la traduction cf. HERMES TRISMEGISTE :

Corpus Hermeticum, tome 4, Fragments extraits de Stobée XXI1I-XXIX. Fragments divers ;

éd. et trad. André-Jean Festugière. Paris : Les Belles Lettres 1954, 127 (traduction et ponctuation

légèrement adaptée).
48 On trouve cette interprétation chez Cyrille d'Alexandrie qui rapporte lui aussi le

passage précité d'Hermès Trismégiste dans son œuvre Contre Julien. Cf. CYRILLE D'ALEXANDRIE :

Contre Julien, I, 49.
49 Cf. PG 39, 757B-760A.



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 367

sont pas), il veut indiquer qu'ils sont tous soumis à cette indivisible
puissance qui constitue la seule origine créatrice de toutes les choses.5°

À partir de ces deux citations tirées des Discours d'Hermès Trismégiste,
l'auteur du De Trinitate essaie de prouver l'existence des trois hypostases
divines ainsi que leur unité, qui, d'après lui, ont été reconnues par les
auteurs païens. Les deux citations lui permettent également de montrer l'émi-
nence du mystère de la Trinité (ce mystère n'est pas tout à fait accessible

aux hommes, même doués d'un sens supérieur) et sa transcendance envers
toute création.

Comme dernier exemple, nous voudrions évoquer la citation d'un oracle
païen rapportée par l'auteur dans le troisième livre De Trinitate, chapitre 2.
Le fragment de l'oracle apparaît dans un passage consacré à la question de
la génération du Fils et son infériorité supposée envers le Père.51 L'auteur
du traité explique que si le Fils est la vie éternelle même et la vraie
lumière, il n'a pas commencé à exister et à vivre. Analogiquement, si le Père
est la vie éternelle et la vraie lumière, il n'est en rien différent de lui, pas
même à notre pensée. D'après l'auteur de l'ouvrage, si on dit que le Fils est
« la puissance et la sagesse de Dieu » (1 Cor 1,24), il est, de même que celui
qui l'a engendrée, sans commencement (auvâvapxoç). Car il n'y avait pas
un moment où le Père était sans sa puissance et sa sagesse. Il n'est pas permis

non plus d'affirmer que le Père n'avait pas eu quelque chose qu'il
aurait dû se procurer ultérieurement. L'auteur du De Trinitate poursuit en
disant que les auteurs païens estimaient eux aussi qu'il n'y a ni une forme
secondaire de la nature divine ni quelqu'un d'antérieur et de postérieur dans
l'être divin. C'est pour cela qu'ils ont dit :

Aùtôç navra cpépri 0£Ôç äpßpoicx;- aùrôç Éaurou

Kai yev£Tr|<;, Kai pi£a jxéAei, Kai réppa, Kai uioç. (PG 39, 789C)52

Selon l'oracle, Dieu produit toute chose, y compris lui-même. Dans un
milieu païen imprégné par le monothéisme, ce passage n'indiquait pas la
génération d'un fils de dieu, mais l'auto-génération de Dieu. En plus, les

termes comme y£V£Tr|c;, pi la ou réppa pouvaient sans difficulté désigner un
dieu païen. 53 Or, l'auteur du traité interprète ces termes de telle sorte qu'ils
se réfèrent au Père et au Fils. À partir de cette citation empruntée d'un
oracle, l'auteur essaie de prouver qu'il n'y a pas de gradation dans la divinité

: un dieu secondaire n'existe pas, le Fils n'est donc pas inférieur du Père.

L'association du fragment d'oracle précité avec des données de la Bible

5° Cf. PG 39, 760A.
51 Cf. PG 39, 789BC.
52 „Der unsterbliche Gott, Er selbst bewirkt alles ; Er selbst ist für sich selbst / Erzeuger,

und Wurzel, und Ende, und Sohn." (trad. Marcin Magdziarz).
53 MORESCHINI, C. : La sapienza pagana, 210.



368 Marcin Magdziaz

(i Cor 1,24) permet alors à l'auteur du De Trinitate de construire un argument

considérable.

Conclusions

Après avoir examiné de plus près les citations non bibliques rapportées
dans le De Trinitate, nous souhaitons rassembler maintenant quelques
remarques de conclusion. Il faut noter tout d'abord que toutes les citations
empruntées aux auteurs païens sont soigneusement choisies et qu'elles
s'inscrivent très bien dans l'argumentation développée dans le traité.

Ensuite, on peut distinguer, à mon avis, quatre façons d'utiliser certains
passages d'auteurs grecs non chrétiens et, par conséquent, quatre groupes
de citations. Le premier groupe rassemble les citations des auteurs
classiques (comme Homère, Sophocle, Ménandre) ou bien les dictons
probablement bien connus dans le milieu de l'auteur de l'ouvrage.54 Les citations
de ce genre ne sont pas directement liées avec le cœur du sujet ; leur rôle
est principalement limité à la fonction d'obtenir l'attention des lecteurs
sur la teneur du traité, bien que l'auteur emploie quelquefois aussi leur
valeur parénétique.

Le deuxième groupe comporte les passages empruntés aux auteurs
classiques et joints aux citations de la Bible de telle sorte que cela crée une
« interaction » entre les deux genres de citations. Cette « interaction » consiste

en l'association de citations comportant la même idée ou de citations
dont une contribue à développer l'idée présentée dans l'autre. Grâce à cette
association, l'argumentation biblique apportée par l'auteur du traité est
renforcée.

La citation de Platon, représentant le troisième genre de citations, est
utilisée pour interpréter précisément le passage de la Bible qui se trouvait
au cœur de la controverse arienne. Ce fragment permet de mieux exprimer
la suréminence du Fils : son existence immuable et sans commencement.
Le rôle de cet extrait de Platon n'est pas limité à accompagner la citation
biblique, ou à ajouter soit une phrase soit une image conforme à elle
(comme dans les cas précédents), mais à fournir à l'argumentation des

données philosophiques qui déplacent la discussion dogmatique à un autre
niveau. L'apport philosophique de cette citation platonicienne n'est donc

pas négligeable pour l'argumentation présentée dans le De Trinitate. L'ex-

54 Pendant leur propre scolarité, les destinataires de l'ouvrage pouvaient faire la connaissance

au moins d'une partie des auteurs classiques cités dans le De Trinitate. L'auteur du
traité rapporte des extraits d'Homère, Pindare, Ménandre, Sophocle et Euripide qui, selon
H.-I. Marrou, étaient les auteurs étudiés à l'école hellénistique (Cf. MARROU, Henri-Irénée :

Histoire de l'éducation dans l'antiquité. Paris : Seuil 1965, 246-248). Pour les autres poètes et
dramaturges également cités dans l'ouvrage (Diagoras de Mélos, Oppien de Corycos, Platon
le Comique et Philémon), nous n'avons pas trouvé des sources confirmant l'utilisation de ces

œuvres dans les écoles hellénistiques.



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 369

trait de Timée de Platon fait en effet partie intégrante de l'argument contre
les ariens.

Quant aux citations non bibliques du quatrième groupe, on peut les

considérer comme des arguments tout à fait autonomes par rapport aux
témoignages de la Bible. Les fragments des oracles païens et des écrits
hermétiques sont employés pour expliquer les questions concernant la
doctrine trinitaire. On peut donc parler d'un apport réel à l'argumentation
développée dans le traité. En évoquant des oracles et des écrits hermétiques,
l'auteur du De Trinitate essaie de montrer l'accord de certains témoignages
des auteurs païens et de la Bible. Or, il faut peut-être poser la question de

savoir si l'auteur de l'ouvrage situe les deux genres des témoignages au
même niveau d'importance. Il semble que non. Même si l'auteur du traité
attache une grande valeur aux témoignages des auteurs grecs en parlant
d'eux comme de « la sagesse païenne » (1) 'éZco aocpia), des « illustres » (oi
tcôv 'EAAqvcov £Ï>5ÔKipoi), voire des « théologiens grecs » (oi 'EAAqvcov

GsoÀoyoi), il suggère dans le texte que les auteurs païens doivent leur
révélation aux prophètes de l'Ancien Testament.55 Une autre fois, il est dit dans
le « De Trinitate » que certains auteurs païens ont été honorés de la sensation

ou connaissance (auvat00r|on;) de la révélation divine?6, voire qu'ils ont
été forcés de reconnaître, même obscurément et malgré eux, la vérité d'un
seul Dieu??. Ces remarques montrent que l'auteur du traité confère aux
témoignages païens un statut qui les subordonne à la révélation chrétienne
s'appuyant sur la Bible.

Nous aimerions terminer ce développement par une dernière observation.

Dans son œuvre Théologie platonicienne, Proclus présente les quatre
modes de l'exposition théologique à la lumière du néoplatonisme. Le
premier serait « celui des écrits orphiques et d'une manière plus générale de

tous les discours mythiques sur les dieux »?8, y compris homériques. Le

deuxième renvoie aux « images » pythagoriciennes, c'est-à-dire les nombres

et les figures géométriques imitant les modèles intelligibles.?9 Le
troisième mode d'exposition théologique est celui de la dialectique platonicienne

qui use de termes comme un, être, tout, parties, le même etc.60 Le

quatrième mode est celui des oracles (notamment des « Oracles chal-
daïques ») où les dieux parlent sans utiliser un quelconque voile pour révéler

la vérité sur eux-mêmes.61 Comme le fait remarquer Pierre Hadot :

55 PG 39, 512B.945C.
56 PG 39, 753A.784A.
57 PG 39, 788C.
58 HADOT, Pierre : Théologie, exégèse, révélation, écriture, dans la philosophie grecque,

in : TARDIEU, M. (éd.) : Les règles de l'interprétation Patrimoines religions du Livre). Paris :

Cerf 1987,13-34, ici 31.

59 Cf. HADOT, P. : Théologie, exégèse, révélation, 31.
60 Cf. HADOT, P. : Théologie, exégèse, révélation, 32.
61 Cf. HADOT, P. : Théologie, exégèse, révélation, 33.



370 Marcin Magdziaz

« D'une manière générale, la tâche des théologiens néoplatoniciens consistera

[donc] à montrer l'accord (avptpcovia) entre la révélation orphique, qui
comprend les enseignements de Pythagore et de Platon, et la révélation
chaldaïque »6\

Il est intéressant de noter que dans le De Trinitate, on trouve des
citations d'œuvres qui correspondent à presque tous les modes de l'exposition
théologique proposés par Proclus (la seule exception est le mode pythagoricien

d'exposition : bien que l'auteur du traité utilise la numérologie pour
expliquer un passage de la Bible63, il ne rapporte explicitement aucune
citation « pythagoricienne »). On trouve également le concept de l'accord
(oupcpcüvia) entre les deux catégories « témoignages » ou « révélations » :

bibliques et non bibliques. Comment expliquer cette convergence À notre

avis, il y a deux possibilités de réponse.
Premièrement, il se peut que la convergence ait un caractère fortuit.

L'auteur du De Triniate tenait beaucoup à montrer l'accord entre les sources

bibliques et non bibliques. Pour renforcer son argumentation trinitaire
et pour impressionner davantage ses lecteurs, il essayait de fournir
plusieurs types de témoignages non bibliques. Ainsi, il se réfère dans son ouvrage

aux poètes, dramaturges, philosophes, aux écrits hermétiques et oracles
païens. Cela suppose l'accès de l'auteur du traité à une considérable collection

des œuvres ou aux florilèges des auteurs non chrétiens.
Mais, on peut également s'imaginer - et c'est la deuxième possibilité pour

répondre à la question susmentionnée - que l'auteur est entré en contact
avec la pensée de Proclus64, et il s'en est inspiré. Ce qui aurait pu fasciner
l'auteur du traité dans l'enseignement du « Diadoque », c'est son habileté
de l'harmonisation des différents modes d'exposition, c'est-à-dire des
différentes sources de la théologie. En effet, pour gagner les lecteurs à sa
doctrine trinitaire, l'auteur du De Trinitate n'utilise pas seulement des
citations de la Bible, mais il se réfère aussi aux écrits païens de différente sorte.

Même si l'auteur de l'ouvrage était sur ce point peut-être sous l'influence

de Proclus, l'impact du maître néoplatonicien (comme par ailleurs
l'impact de la philosophie en général) sur le De Trinitate semble être très
limité. Bien qu'on trouve dans le traité des sources grecques semblables à

celles dont parle Proclus dans sa Théologie platonicienne, l'auteur du De
Trinitate n'organise pas toutes ses sources (bibliques et non bibliques) dans

un système qui serait basé sur le modèle de celui de Proclus. La seule
classification des sources qu'on peut reconnaître dans le traité, c'est la division
en témoignages bibliques et non bibliques. Ces derniers, comme nous
l'avons dit précédemment, sont considérés par l'auteur comme des sources
secondaires. Indépendamment de la question de savoir si l'auteur du De

62 HADOT, P. : Théologie, exégèse, révélation, 33.
63 Cf. PG 39, 693B-696A.
64 Cf. la note 42 ci-dessus.



Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate (Didyme l'Aveugle) 371

Trinitate a été effectivement influencé par Proclus ou non, il s'inscrit dans
la ligne des apologistes chrétiens (comme p.ex. Justin Martyr ou Eusèbe de
Césarée) qui essayaient de concilier l'héritage de la culture grecque avec la
foi chrétienne.

Résumé

L'objectif de cet article est de montrer quel est le rôle des citations des

auteurs païens dans l'œuvre De Trinitate attribuée à Didyme d'Alexandrie. On

distingue quatre façons d'utiliser certains passages d'auteurs grecs et, par
conséquent, quatre groupes de citations.

Le rôle des deux premiers groupes se limite respectivement à la fonction
de gagner l'attention des lecteurs et d'illustrer une donnée biblique associée.
Les citations du troisième et quatrième groupes font, par contre partie
intégrante de l'argumentation développée dans le traité.

Abstract
The objective of this article is to examine the role ofpagan authors cited in
the work De Trinitate attributed to Didymus ofAlexandria. We can distinguish

four ways to use certain passages of the Greek authors and,
consequently, four groups of citations can be identified.

While the role of the first two groups is limited to gain the reader's
attention and to illustrate an associated biblical issue, the citations of the
third and fourth groups form an integral part of the argumentation
developed in the treatise.




	Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate attribué à Didyme l'Aveugle : apport réel ou argument pour la forme?

