Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Le rble des auteurs paiens dans le De Trinitate attribué a Didyme
I'Aveugle : apport réel ou argument pour la forme?

Autor: Magdziarz, Marcin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARCIN MAGDZIARZ OP

Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate
attribué a Didyme I’Aveugle :
apport réel ou argument pour la forme ?

En lisant les écrits des auteurs chrétiens des premiers siécles, on peut avoir
I'impression qu’il y avait dans le christianisme ancien deux courants ou
deux tendances a I'égard de la culture grecque : I'une tres critique, méme
hostile a la philosophie et a la culture grecque en général ; I'autre plus
favorable et tentée de conserver de la tradition grecque voir « paienne »
tout ce qui pouvait s’accorder avec la foi chrétienne.' Les auteurs chrétiens
n’étaient pas cependant les premiers confrontés au probléme posé par
I'existence de I'hellénisme. Ces deux attitudes représentées par les auteurs
chrétiens face a la philosophie et la culture grecque correspondent a celles
déja présentes dans le judaisme de langue grecque.

Indépendamment de leur attitude, aussi bien les auteurs chrétiens op-
posés a I'hellénisme que ceux qui y étaient favorables y faisaient référence
- trés systématiquement, bien que pour des raisons différentes ; ils utili-
saient les concepts, notions et modéles tirés des historiens, poétes et phi-
losophes grecs. La référence aux auteurs non chrétiens est parfois plus di-
recte, en forme de citation directe ou de paraphrase de I'auteur grec.

Dans le développement qui va suivre, jessayerai de répondre a la ques-
tion suivante : quel rdle jouent les citations des auteurs paiens dans l'ceu-
vre De Trinitate attribuée a Didyme d’Alexandrie. S’agit-il ici d'un apport
réel ou plutot d'un argument purement formel ?

La question mérite d’étre abordée pour deux raisons : premiérement,
c’est rare que dans une ceuvre dogmatique comme le De Trinitate, on in-
troduise des citations d’auteurs non chrétiens. Il est alors intéressant
d’examiner quels sont ces auteurs cités et quelles citations exactement ont
été choisies pour étre incorporées au traité mentionné ci-dessus. Deuxié-
mement, la définition du réle des citations non bibliques dans le De
Trinitate nous permettra de voir si, selon 'auteur du traité, le mystére de
la Trinité peut étre connu exclusivement grace a la révélation transmise a
travers la Bible ou s'il était en quelque sorte accessible et connu aussi par
les auteurs paiens.?

1 Cf. MORLET, Sébastien : Christianisme et philosophie. Les premiéres confrontations (I°-
VI° s.). Paris : Livre de poche 2014, 20. Cf aussi, IB. : Les chrétiens et la culture. Conversion
d’un concept (I*-VI s.). Paris : Les Belles Lettres 2016, 21-64.

2 Cf. ORIGENE : Traité des principes, 1, 3,1 (= Sources chrétiennes 252). Paris : Cerf 1978,
143-144 : « Tous ceux qui croient de quelque facon qu'il y a une providence, confessent un



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I'’Aveugle) 353

L’GGUVRE ET SON AUTEUR

Avant d’entrer dans le vif du sujet, nous proposons une briéve pésentation
de 'ouvrage et son auteur. Il faut dire d’abord que pendant trés longtemps,
le traité qui fait 'objet de nos études restait complétement dans l'oubli.
Cela n’est qu’en 1758 que J.L. Mingarelli a découvert dans un manuscrit du
XI® siécle un ouvrage considérable, en trois livres, portant sur la Trinité.
Malheureusement, le traité était tronqué au début et a la fin, de telle sorte
que le nom de l'auteur ainsi que le titre avaient disparu. En s’appuyant sur
I'historien Socrate, Mingarelli attribuait 'ouvrage a Didyme d’Alexandrie
et l'intitulait : De Trinitate.

Didyme, 'auteur présumé du traité, était un des grands personnages de
I'Eglise d’Alexandrie du IV* siécle. « Malgré son handicap de cécité - d’ou
vient son surnom “l’Aveugle” - il a réussi a acquérir une immense érudi-
tion, sans avoir jamais fréquenté 1'école ni appris a lire »3. Et c’est grace a
son érudition et a sa fidélité aux positions nicéennes qu'il a été reconnu
par Athanase le Grand - comme « maitre de I’école ecclésiastique d’Ale-
xandrie ».4 Quelques indices permettent cependant de penser que I'enseig-
nement de ’Alexandrin s’adressait en priorité aux moines.5 Parmi ceux qui
suivaient son enseignement figurent entre autres Rufin d’Aquilée, Jérome
et Palladius.®

D’apreés le témoignage des auteurs anciens, Didyme I'Aveugle était au-
teur d'un grand nombre d’ceuvres tant exégétiques que dogmatiques. Cette
abondante production littéraire suscitait une estime et une admiration qui
I'entourérent pendant toute sa vie. La situation changea juste apres la mort

Dieu inengendré qui a créé et qui gouverne 'univers et reconnaissent qu’il est le pére de
I'univers. Qu'il ait un Fils, nous ne sommes pas les seuls a l'affirmer, bien que cela paraisse
assez étrange et incroyable a ceux que, chez les Grecs et les barbares, on considére comme
des philosophes : cependant cette opinion semble tenue par quelques-uns d’entre eux, lors-
qu’ils confessent que tout a été créé par la Parole ou la Raison de Dieu. Mais nous, faisant foi
a sa doctrine que nous tenons avec certitude pour divinement inspirée, nous croyons qu’il
n’est possible de parler du Fils de Dieu d’'une maniere plus éminente et plus divine et d’en
donner la connaissance aux hommes que par le moyen de son Ecriture, inspirée par I'Esprit
Saint, c’est-a-dire de I’Evangile et des écrits apostoliques, de la loi et des prophétes, comme
le Christ lui-méme I'a affirmé. Quant a I'étre substantiel qu’est I'Esprit Saint, personne n’a
pu en avoir le moindre soupgon, si ce n’est ceux qui connaissent la loi et les prophétes ou
qui professent la foi dans le Christ ».

3 DOUTRELEAU, Louis : Introduction, in : DIDYME L'AVEUGLE : Sur Zacharie, 1 (= Sources
chrétiennes 83). Paris : Cerf 1976, 127.

4 RUFIN D’AQUILEE : Historia ecclesiastica, 11, 7.

5 Cf. AGBENUTI, Hugues : Didyme d’Alexandrie : sens profond des Ecritures et pneumnato-
logie (= Cahiers de Biblia Patristica 11). Strasbourg : Université de Strasbourg 2011, 14 n. 39.

6 Rufin a demeuré en tout huit ans & Alexandrie aupreés de Didyme (RUFINUS : Apologia
contra Hieronymum II, 15) ; Jéréme I'a visité afin de le consulter sur certains problémes
scripturaires et il est resté chez lui environ trente jours (RUFINUS : Apologia contra Hierony-
mum II, 15) ; quant a Palladius, il est allé voir Didyme quatre fois en dix ans (PALLADIUS :
Historia Lausiaca, IV).



354 Marcin Magdziaz

de Didyme (vers 398). En effet, c’était le moment ou éclata la premiére cri-
se origéniste. En tant que disciple et défenseur d’Origéne, Didyme tomba
en disgrace pour étre finalement anathématisé au deuxieme concile de
Constantinople. Par conséquent, la plupart de ses ceuvres ont disparu. Par-
mi les ceuvres? exégétiques conservées, nous avons les commentaires sur la
« Geneése », « Job », les « Psaumes », '« Ecclésiaste », « Zacharie », puis de
nombreux fragments de commentaires conservés dans des chaines et dans
les « Sacra Parallela » de Jean Damascéne.

Les ceuvres dogmatiques conservées Traité sur le Saint-Esprit, Contre les
Manichéens, et les fragments de Sur les Incorporels, Traité de I'édme, Traité
de la foi, Sermon de la théophanie et Protocole de la discussion avec un
hérétique. En outre, on attribue a Didyme les deux autres ouvrages dogma-
tiques, notamment Contre Eunome (les livres IV et V ajoutés au Contre
Eunome de Basile de Césarée) et De Trinitate. En ce qui concerne ce der-
nier ouvrage, beaucoup de chercheurs modernes mettent en doute I'attri-
bution de ce traité a Didyme I’Aveugle.® L'authenticité didymienne du De
Trinitate fait toujours 'objet d’études critiques. On cherche des preuves
suffisamment concluantes pour confirmer ou contester deéfinitivement
cette authenticité. Dans I'étude la plus récente portant sur ce sujet, parue
en 20129, Panayotis Tzamalikos propose comme auteur du De Trinitate
Cassien le Sabaite, un moine érudit et I'abbé du monastére St. Sabas en
Palestine, qui vécut au VI® siécle. Toutefois, les critiques font remarquer
que la méthodologie utilisée par Tzamalikos laisse a désirer, et que son ar-
gumentation comporte de graves lacunes et ne peut pas étre assumée par
la recherche spécialisée.’? Il faut donc étre prudent sur cette attribution.
Pour notre part, nous reconnaissons la critique de la recherche moderne par
rapport a 'authenticité didymienne du De Trinitate, mais nous ne sommes
pas convaincu par l'argumentation de Tzamalikos pour l'attribution du
traité & Cassien le Sabaite. Il faudrait plutét penser ici & un auteur du V©
siecle bien familiarisé avec la doctrine trinitaire des Cappadociens ainsi

7 Pour la liste compléte des ceuvres de Didyme cf. CPG 2544-2572. Turnhout : Brepols
1974.

8 Cf. DOUTRELEAU, Louis : Le De trinitate est-il l'ceuvre de Didyme l’Aveugle?, in : RSR 45
(1957), 514-557 ; DOUTRELEAU, Louis : Didyme I’Aveugle, Sur Zacharie : texte inédit d’aprés un
papyrus de Toura (= Sources chrétiennes 83). Paris: Cerf 1962, 126-128 ; BIENERT, Wolfgang :
Allegoria und Anagoge bei Didymos dem Blinden von Alexandria (= Patristische Texte und
Studien 13). Berlin: De Gruyter 1972, 16-20 ; SIMONETTI, Manlio: Ancora sulla paternita didi-
miana del De trinitate, in : Aug 36 (1996) 2, 377-387.

9 TZAMALIKOS, Panayotis: Appendix II : Pseudo-Didymus’ De Trinitate is Cassian’s work,
in : IB.: A Newly Discovered Greek Father. Cassian the Sabaite Eclipsed by John Cassian of
Marseilles, in : VigChr (= Supplements 111). Leiden: Brill 2012, 441-619.

10 Cf. CASIDAY, Augustine: Panayiotis Tzamalikos. A Newly Discovered Greek Father.
Cassian the Sabaite Eclipsed by John Cassian of Marseilles and The Real Cassian Revealed:
Monastic Life, Greek ‘Paideia’, and Origenism in the Sixth Century, in : The Journal of Medie-
val Monastic Studies 3 (2014), 119-125.



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I’Aveugle) 355

qu’avec la philosophie néoplatonicienne. Mais tout cela demande encore
des études supplémentaires.

Pour la datation, la plupart des chercheurs estiment que le De Trinitate
a été composée entre 380 et 392." A partir des indications dans le texte, on
déduit aussi que c’est en Egypte, et vraisemblablement & Alexandrie, que le
traité a été rédigé. Selon P. Tzamalikos, le traité a été écrit un peu de temps
aprés 539 a la laure du Souka en Palestine, ot Cassien le Sabaite était
I'abbé.=

En ce qui concerne la structure, I'ouvrage est composé de trois livres :
« le premier livre traite du Fils, le deuxiéme du Saint-Esprit, le troisiéme
résume les précédents et discute les principaux passages bibliques sur les-
quels les adversaires appuyaient leurs conclusions »3. L’auteur défend la
divinité du Fils et de 'Esprit-Saint et rejette leur infériorité envers Dieu le
Pére. Pour répondre aux objections des ariens et des Macédoniens, il se
sert des nombreuses citations bibliques. Il arrive cependant que de temps
en temps l'auteur du traité inclue dans son argumentation des citations
d’auteurs paiens. Dans toute |'ceuvre, nous trouvons 53 citations ou para-
phrases des différents auteurs grecs bien connus parmi lesquels il y des
poétes (Homere, Pindare, Diagoras de Mélos, Oppien de Corycos), des dra-
maturges (Sophocle, Euripide, Platon le Comique, Ménandre, Philémon),
des philosophes (Platon, Aristote, Porphyre). On trouve également un frag-
ment attribué a Orphée, trois petits passages des écrits hermétiques et
quelques fragments d’oracles chaldaiques et sibyllins. Mais a part tout cela,
il y a aussi des citations dont l'origine n’est pas identifiée (cela fait presque
la moitié de toutes les citations).™4

La fagon dont les citations non bibliques sont introduites, surtout si le
nom de leurs auteurs n’est pas nommé, est tres variée.’> Parfois, les cita-

1 Cf. BARDY, Gustave : Didyme I’Aveugle. Paris : Beauchesne 1910, 29-31; BIENERT, W. :
Allegoria und Anagoge bei Didymos dem Blinden von Alexandria, 17 note 72 ; BIZER, Chris-
toph : Studien zu pseudathanasianischen Dialogen der Orthodoxos und Aétios, (Diss. theol.).
Bonn : 1970, 34 note 2 ; DOUTRELEAU, Louis : Introduction, in : DIDYME L’AVEUGLE : Traité du
Saint-Esprit (= Sources chrétiennes 386). Paris : Cerf 1992, 42; HERON, Alasdair : Studies in
the Trinitarian writings of Didymus the Blind : his authorship of the Adversus Eunomium IV-V
and the De Trinitate, (Diss. theol.). Tiibingen : 1972, 168-176. 227 ; HICKS, Jonathan Douglas :
Trinity, Economy and Scripture. Recovering Didymus the Blind (= Journal of Theological
Interpretation Supplement 12). Winona Lake : Eisenbrauns 2015, 68 ; KOENEN, Ludwig : Ein
theologischer Papyrus der Kélner Sammlung : Kommentar Didymos’ des Blinden zu Zach 9,11
u. 16, in : APF 17 (1960) 1, 61-105, ici 88-91; LEIPOLDT, Johannes : Didymus der Blinde von
Alexandria (= Texte und Untersuchungen 14,3). Leipzig : J.C. Hinrichssche Buchhandlung
1905, 12 ; QUASTEN, Johannes : Initiation aux Péres de I'Eglise, vol. I1I. Paris : Cerf 1987, 134.

12 TZAMALIKOS, P. : A Newly Discovered Greek Father, 378.

13 QUASTEN, ]. : Initiation aux Péres de I’Eglise, 134-135.

14 Cf. GRANT, Robert M. : Greek literature in the treatise De Trinitate and Cyril Contra
Julianum, in : JThS 15 (1964) 2, 265-279, ici 265-267.

15 Cf. DRASEKE, Johannes/JAHN, Albert : Zu Didymos'von Alexandria Schrift Uber die Tri-
nitat, in : Zeitschrift fiir Wissenschaftliche Theologie 45 (1902), 414-415.



356 Marcin Magdziaz

tions sont simplement insérées dans le texte de telle sorte qu'on introduit
une formule bien connue. Dans d’autres cas, il y a des petits indices comme
les mots « Aéyovowv » ou « @aowv » signalant une citation rapportée. La, ot on
fait une référence aux auteurs des citations non bibliques, on les appelle
d’habitude « oi #w » (ceux du dehors) et « "EAAnves » (les Grecs).*® Ce n’est
que huit fois que les auteurs cités dans le traité sont mentionnés par leurs
noms nom (Orphée, Hermes Trismégiste, Platon le Comique, Pindare,
Diagoras de Mélos, Porphyre, Platon, Aristote).

Il faut également noter qu’en principe 'auteur du De Trinitate ne com-
mente pas les passages non bibliques rapportés dans le texte, ou qu’il les
explique rarement.'7 C’est pour cela qu’il convient de suivre trés attentive-
ment son argumentation pour reconnaitre ses intentions.

Entrons maintenant dans le vif du sujet et posons-nous la question :
quel role jouent les citations des auteurs paiens dans l'ceuvre attribuée a
Didyme d’Alexandrie ?

Si on examine de plus pres les citations non bibliques rapportées dans
le De Trinitate, on peut constater qu’il n'y a pas une facon uniforme d’uti-
liser tous ces fragments : le role que jouent les différentes citations est va-
rié en fonction du genre des textes cités (si c’est p. ex. un fragment de poé-
sie ou d'un traité philosophique) et de la fagon dont est faite leur insertion
dans le traité. Dans le De Trinitate, nous pouvons découvrir quatre facons
d’utiliser des citations non bibliques. Ces quatre facons seront présentées
maintenant a partir de fragments du texte original que j’ai choisi dans cet
article.

LES DICTONS BIEN CONNUS OU LES ARGUMENTS D’AUTORITE

Commengons par les citations dont la fonction est la plus proche d’un ar-
gument formel. Le premier passage a évoquer se trouve dans le deuxiéme
livre du De Trinitate, chapitre 8. Le contexte de ce passage est le suivant :
contre le mouvement hétérodoxe des macédoniens, 'auteur du traité tient

16 ’expression « ceux de dehors » suggére qu'il s’agit ici de ceux qui ne sont pas initiés a
la doctrine chrétienne ; ils n’appartiennent pas a la communauté chrétienne, donc ils restent
« dehors » (cf. lat. profani). Le terme « “‘EAAnves » indique I'appartenance culturelle et reli-
gieuse (polythéisme) des auteurs cités (cf. lat. pagani).

17 A notre avis, il y a quatre possibilités de répondre a la question de savoir pourquoi
l'auteur du De Trinitate ne traite pas plus largement des citations non bibliques : 1) les
passages rapportés étaient trés bien connus des lecteurs du traité, donc, il n’était pas
nécessaire de les commenter ; 2) cela ne convenait pas a une ceuvre dogmatique - ou, c’était
trop risqué pour l'auteur du De Trinitate de s’arréter a l'excés sur les passages tirés des
auteurs paiens ; 3) 'auteur du traité avait une connaissance trop superficielles des ceuvres et
des auteurs grecs auxquels il se référe; probablement, il se servait des doxographies, voire
des florileges, dont l'utilisation était répandue dans I'Antiquité, autant chrétienne que
paienne ; 4) les citations des auteurs paiens ne sont pas largement discutées parce qu’elles
ne jouaient pas un role essentiel dans le raisonnement développé dans le traité.



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme 'Aveugle) 357

a défendre la divinité du Saint-Esprit en montrant qu’ll est roi (c’est-a-dire
le roi supréme), de méme que le Pere et le Fils. En tant que roi, I'Esprit
Saint donne des ordres et donne une loi qu’il faut observer, autrement cela
peut se terminer mal pour tous ceux qui lui désobéissent :

To d0%av 1@ vneZovoiw, kai un kvpie, ovdeis mpooietat: nav 6¢ 6 Tt &v do&y PaoiAel
kai T0oig Ui’ avtod npoxeiprofeioy, TolTo vOuos, TOIS pév vnnkools Enavov, Toig &’
aneifotor kivdvvov @épwv. «H» yap « mapakon,» ¢pnoiv, «Bavatov katepyaletar 1
8¢ vmaxot), Loty aioviov-» Kpeloowv yap Pacireis, dte ywoerar dvdpi yépni. (PG 39,

624A) 18

Dans ce court paragraphe, 'auteur rapporte deux citations non bibliques
une apres 'autre. La premiére sentence (1 napaxon favatov xatepyaletar 1)
d¢ vmaxor), Lwnv aiwviov) n'apparait pas telle quelle dans la Bible, mais elle
trés proche de 2 Cor 10,6, et plus encore de Rm 5,19. L’auteur du De Trini-
tate signale la citation par le mot « gnociv » sans dire d’ou il I'a emprunté.®®
Le deuxiéme extrait cité dans ce passage, c’'est la citation de I'lliade :
Kpeioowy yap Pacideds, éte xwoetar avdpi xépni — « Le plus fort, c’est le roi,
quand il sirrite contre un plus faible »2°. Contrairement a la premiére sen-
tence, 'auteur ne signale en aucune facon qu'il s’agit ici d’'une citation.?' Il
convient de souligner que ni I'une ni 'autre sentence ne sont commentées
par l'auteur du traité.

Dans un autre fragment, 'auteur de I'ouvrage s’oppose a I'opinion des
ariens selon laquelle le Dieu Verbe, c’est-a-dire le Fils, soit « plus petit »
(nkpotepos) que le Pére. Notre auteur essaie de réfuter le raisonnement des
ariens en le réduisant a 'absurde :

Kai kata to povopevov yap Eott cuvideilv, 6tL € pikpog 0 vidg, ndg Eotou
péyog 6 moarhp; ei ,fv, 6te ok NV O Bedg Abdyog, M, dte maTpdg Svopa ovy
omijpxev. "Eotw &8¢ Aew Muiv toladta Aéyetv toApdowv S v GAAwv

18 Niemand wird das annehmen, was dem Untertanen gefillt aber nicht dem Kénig.
Was auch immer der Konig oder diejenigen, die er vorgesetzt hat, beschliefen, wird zum
Gesetz: denen, die es einhalten, bringt es Lob; denen aber, die es brechen, Gefahr. Denn ,der
Ungehorsam - heifdt es — bereitet den Tod, der Gehorsam hingegen das ewige Leben".“ (trad.
Marcin Magdziarz).

19 1] se peut que la phrase provienne d’Ephrem le Syrien. En effet, on trouve la for-
mulation identique dans la traduction grecque d'une de ses homélies Cf. EPHRAEM GRAECUS :
In sermonem, quem dixit dominus, quod : In hoc mundo pressuram habebitis, et de perfectione
hominis, in : PHRANTZOLAS, Konstantinos G. : Oociov Egpaiu to# Zipov Epya, vol. 4. Thessalo-
niki : To Iepifoht i [Mavayias 1992, 389. La sentence trouve des paralléles dans des écrits de
Synésios (SYNESIOS DE CYRENE : Tome III, Correspondance, Lettres LXVIV-CLVI, ép. 66, Il.
117-18, texte établi par Antonio Garzya, trad. et com. par Denis Roques. Paris : Les Belles
Lettres 2000, 177), de Nil d’Ancyre (NILUS ANCYRANUS : Epistola CCXLI, PG 79, 172A) et
d’Antiochos le Sabbaite (ANTIOCHOS MONACHOS : Homilia XXXVII, PG 89, 1552B).

20 HOMERE : Iliade, chant I, 80, trad. Louis Bardollet. Paris : Robert Laffont 1995, 4.

21 La cursive dans I'édition de Patrologia Graeca provient de I'éditeur.



358 Marcin Magdziaz

ayvwpoovnv. ‘1M yap gvAdBeia kaAov £0o¢’, daoi, ‘Toig xpwpévolg. (PG 39,
400C)22

Cette derniére phrase est une citation tirée d’'une comédie de Ménandre
dont ne sont conservés que des fragments. Méme si le nom de ce grand
auteur comique grec n’est pas mentionné, on peut reconnaitre qu’il s’agit
ici d’'une citation au mot « ¢oaoi » inséré au milieu de la phrase24. Ce qui est
intéressant ici, c’est que le verbe « @nui » est utilisé ici au pluriel (littéra-
lement : «ils disent », mais on peut aussi le traduire par « [comme] on
dit »). Il semble alors que l'auteur du traité ne se réfere pas a 'auteur méme
de la citation mais a un dicton bien connu pour ses lecteurs.

Ces deux passages du De Trinitate présentés ci-dessus constituent |'ex-
emple des citations non bibliques jouant le réle d’'un argument simple-
ment rhétorique. Méme si elles contribuent, d’'une certaine manieére, a l'ar-
gumentation développée dans 'ouvrage, elles ne constituent que les élé-
ments subsidiaires (y compris secondaires) de 'argumentation : en rappe-
lant des citations des auteurs classiques ainsi que des dictons bien connus
qui ne sont cependant pas liés directement au cceur du sujet, 'auteur du
traité cherche a gagner les lecteurs a sa position. Sans aucun doute, les ci-
tations de ce genre augmentent la valeur littéraire de 'ouvrage, et le ren-
dent plus attachant pour les lecteurs. En quelque sorte, elles font aussi
contrepoids aux passages bibliques trés souvent cités dans le texte. Il faut
mentionner que parfois I'auteur du De Trinitate rapporte aussi des cita-
tions non bibliques a caractére parénétique pour exploiter la méme paré-
nése adressée cette fois a ses propres lecteurs. Par exemple, a la fin du
deuxieme livre, dans le chapitre 12, nous trouvons '’exhortation suivante :

‘Oocoa kev davatolo Oeod PovAevpata paivet,

Tadta ov, Bvntds £ov, Toxe ual’ dopaiéws:

Mnd¢ voov doAiotowv v’ dvBpanoiot SoAwleis,
Acyetov dBavartov pfviv émondoear. (PG 39, 688C)25

22 Schon nach dem Maf3stab weltlicher Dinge kann man das ersehen: Wenn der Sohn
klein ist, wie sollte dann der Vater grof3 sein? Wenn der Satz stimmt: ,Es war einmal, als der
Gott-Logos nicht war‘, dann stimmt auch der Satz: ,Es war (auch) einmal, da es den Namen
Vater nicht gab‘. (Gott) aber sei uns gnadig, daf} wir so etwas zu sagen wagen wegen der Un-
wissenheit anderer Leute. ,Die Frommigkeit zu iiben ist ndmlich ein guter Brauch’, heif3t es.”
(DIDYMUS DER BLINDE : De trinitate, Buch I, heraus. und {ibersetzt Jiirgen Héhscheid. Mei-
senheim am Glan : Anton Hain 1975, 183.)

23 MENANDRE : Fragmenta, fr. 11,1, in : KOCK, Theodor : Comicorum Atticorum fragmen-
ta, vol. 3. Leipzig : Teubner 1888, 269.

24 Cf. la sentence : «H» yap «napaxon,» @noiv, «Bavarov katepyaletar 1| d¢ vnaxor), {wnv
atwviov», présentée dans le passage ci-dessus.

25 'Was auch immer die Ratschliisse des unsterblichen Gottes [dir] offenbaren, / Daran
sollst du, der du ein Sterblicher bist, festhalten; / Sonst ldsst du deinen Verstand von tiicki-
schen Menschen verwirren / [Und] so ziehst du auf dich den Zorn des Unsterblichen.“ (trad.
Marcin Magdziarz). L'origine de cette citation n’a été pas identifiée. Cf. DRASEKE, J./JAHN,
A. : Zu Didymos'von Alexandria Schrift Uber die Trinitit, 415-416.



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I’Aveugle) 359

Les passages comme celui ci-dessus, qui est tiré vraisemblablement d'un
oracle paien, ne font pas au sens strict partie de I'argumentation du traité,
mais ils exhortent simplement les lecteurs de 'ouvrage a croire les témoig-
nages bibliques sur la Trinité et ils les mettent en garde contre les sophis-
mes des ariens et pneumatomaques.

L’ASSOCIATION DES CITATIONS BIBLIQUES ET NON BIBLIQUES

Au contraire du premier groupe des citations non bibliques dont il a été
question jusqu’a présent, le deuxieme groupe de citations d’auteurs paiens
est beaucoup plus étroitement associé aux passages de la Bible. En fait, on
peut observer une interaction directe entre les deux types de citations. Vo-
yons de plus prés en quoi consiste cette interaction et quel est son objectif.

Dans le chapitre 18 du troisieme livre, 'auteur du De Trinitate essaie
d’expliquer le passage de I'Evangile selon St. Jean ou le Christ dit: « Si
vous m’aimiez, vous vous réjouiriez de ce que je vais vers le Pére, parce
que le Pére qui m’a envoyé est plus grand que moi » (cf. Jn 14,28). Il semble
que certains utilisaient ce passage pour nier la divinité du Fils : en effet, s’il
va vers le Pére, il n'est pas la ou réside le Pére, c'est-a-dire que le Fils
n'occupe pas le méme rang que Dieu le Pére. Il n’est pas donc un vrai Dieu.
Pour répondre a cette objection, 'auteur rapporte plusieurs passages bib-
liques qui devraient affirmer 'omniprésence du Fils en tant que Dieu et
son égalité avec le Peére.

Parmi ces passages de la Bible, il y a une citation des Actes des Apétres
(Ac 17,27f.) rapportée par l'auteur dans le fragment suivant du De Trini-
tate :

Ai 3¢ TTpageis «Kai ye o0 pakpdv dnd évdg EKAoTov HUdV dnapxovta- &v adtd yap

{dpev, kai kvovueda, kol éopév: ¢ kai Tveg TOV kad’ fHudg nointdv elpnraciv- Tow

pap kai pévog éopév»- 6 & fimog dvbpwmotow. (PG 39, 880C-881A)26

On peut observer que la citation biblique contient en soi une autre citation
tirée de 'ceuvre Phénoménes du poeéte grec Aratos.?? (Il faut noter que c’est
une des rares citations d’auteurs non chrétiens dans le Nouveau Testa-
ment.) Ce qui est remarquable, c’est que dans ce fragment du De Trinitate,
l'auteur du traité ne se limite pas seulement a rapporter le passage bib-
lique?® incluant la citation d’Aratos, mais il y joint encore un autre vers des

26  Die Apostelgeschichte aber [sagt]: ,Er ist ja nicht fern von jedem von uns; denn in
Ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir, wie auch einige unserer Dichter gesagt haben:
Denn wir sind auch sein Geschlecht’ (Apg 17,27f.); Er [ist] giitig fiir die Menschen.“ (trad.
Marcin Magdziarz).

27 ARATOS : Phénoménes 5, tome I, trad. Jean Marti. Paris : Les Belles Lettres 1998, 1.

28 11 est intéressant de noter que le passage Ac 17,27f. cité dans le De Trinitate contient
une variante de texte qui n’est présent que dans quelques manuscrits du Nouveau Testa-
ment. Tandis que la plupart des manuscrits comporte la formule twes 1@v xa®’ dudc nonTdVv,



360 Marcin Magdziaz

Phénomenes, et notamment celui qui suit immédiatement le vers déja cité
dans les Actes des Apotres.

La phrase jointe de cette fagon peut étre considérée comme un simple
appendice au passage des Actes des Apotres. (On peut s'imaginer que l'au-
teur du De Trinitate connaissait excellemment I'ceuvre d’Aratos et il a cité
ici de mémoire tout le vers 5 des Phénoménes dont seulement le début a
été rapporté aux Actes des Apétres). Néanmoins, cette phrase s’inscrit trés
bien dans I'argumentation développée dans ce passage du traité : en effet,
le vers 6 & fjmog dvBpwnoiov qu’on peut traduire « il [est] bienveillant pour
(ou: parmi) les hommes » confirme la présence perpétuelle du Fils sur la
terre. De méme que le Fils n’était pas absent au ciel pendant son séjour sur
la terre, il ne reste pas éloigné de la terre aprés son ascension dans le ciel -
comme l'explique l'auteur dans le passage suivant.?9 Cela montre bien, a
mon avis, que la phrase 6 & fjmiog &vBpwnoiov n’a pas été adjointe a la cita-
tion biblique par hasard. L’addition de la partie du vers 5 des Phénoménes a
permis de mieux harmoniser Ac 17,27f. avec les deux autres citations qui le
suivent au cours de 'argumentation : Mt 28,20 et Ps 10,4 (LXX).3°

On trouve un autre exemple de l'interaction entre une citation biblique
et non biblique dans le chapitre 7 du deuxieme livre du De Trinitate. L'au-
teur se réfere de nouveau a un passage des Actes des Apétres, et notam-
ment a la scéne de la lapidation de saint Etienne :

le texte du De Trinitate dit tives t@v xab’ fuds nomrdv. La premiére variante correspond
mieux au contexte de ce passage des Actes des Apoétres : dans son discours a I’Aréopage
d’Atheénes, Paul, en imitant des auteurs juifs hellénistiques, « cite des auteurs gréco-romains
a l'appui de son argumentation apologétique » (Cf. MARGUERAT, Daniel : Les Actes des
Apdtres (13-18) (= Commentaire du Nouveau Testament Vb). Genéve : Labor et Fides 2015,
161). Par la formule tives t@v xa®’ dudc nomtdv (« certains des poétes chez vous »), 'ap6tre
marque sa distance vis-a-vis de la culture gréco-romaine. La variante du De Trinitate suggére
le contraire : I'expression tweg t@v xad’ Audc nomtdv indique que Paul se considérait comme
un héritier de la culture gréco-romaine. Dans ce cas-la, I'argumentation développée par
I'ap6tre dans son discours a I’Aréopage s’avérerait d’étre moins polémique, plus conciliante
que celle comportant la formule tves t@v xa’ duds not@v. A notre avis, 'auteur du De
Trinitate a consciemment modifiée la formule tives t@v xad’ dudc momtdv en tves TOV xad’
nuds nointd®v (ou il a choisi cette derniere formule) parce qu’elle correspondait mieux a sa
propre maniere d’utiliser les sources non chrétiennes dans le développement de 'argumen-
tation (il ne polémique pas contre les auteurs paiens, mais il se référe a eux afin de renforcer
son argumentation contre ses vrais adversaires - les ariens et les pneumatomaques). La for-
mule présentée dans le De Trinitate peut étre également un indice de I'appartenance cultu-
relle de I'auteur ainsi que les destinataires de son ouvrage : vraisemblablement, ils étaient
chrétiens grandis (et éduqués) dans la tradition gréco-romaine.

29 Cf. PG 39, 881A.

30 Cf. PG 39, 881A : Kai &i 6 Aeondtng avtdg ényeitatl, O ovdénote Tovs ovpavovs T LavTtod
napovoiag éybpvooev, Gdanep ovd¢ viv petd TV dvadmw Tis yis dmolipmaverar «I8od» yap,
@noiv, «éyw ped’ pdV eipt ndoag Tag Nuépas Ewg tiis ovvreAeias Tod ai@vos» Pefardv & napd Tob
iepoxnpvkog év ' YaApd ¢obévta, 8’ @Ov xai éni yfis adtov, xai év ovpav®d éni tol Beiov
¢mxadéleabar Opovov npooexnputtev- @noiv yap- «Koprog év vad dyiw atvtod, Kipiog, év odpavd 6
8pdvog avtoi.»



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I’Aveugle) 361

‘Ot 1f] dvvdper kai xapitt Tob dyiov nvevpartog avantuxfévres oi obpavoi dednoav
@ Smhods otepdvovs dvadnoapévey AdmooToAfis xai paptuvpiov. ®Pnoiv yap-
»2Té@avos nAnofeis nvevparog dyiov eldev tovg ovpavols dveypévous.“ ‘Oote
elvar o Do dpxaiov eipopévov: Odpavibev 8’ dp’ dreppdayn doneros aifnp. (PG 39,
597C)%

Selon l'auteur du traité, c’est par la puissance et la grace du Saint Esprit
que les cieux furent ouverts et purent étre vus par Etienne. Dans le passage
ci-dessus, 'auteur évoque la citation des Actes des Apdtres dans la para-
phrase : « Rempli de I'Esprit Saint, Etienne voyait les cieux ouverts » (cf.
Ac 7,55.56). Ensuite, 'auteur ajoute la citation issue de I'lliade (ch. 8, 558 ;
ch. 16, 300) : « L'immense éther au ciel s’est déchiré »32 En fait, cette phra-
se d’Homere correspond a I'expression oi ovpavoi avewypévor qui se trouve
dans la citation des Actes des Ap6tres rapportée dans le passage ci-dessus.
L’intention de I'auteur, c’est d’illustrer la phrase biblique par une image ti-
rée de la poésie. De cette fagon, I'argumentation s'appuyant sur le passage
de la Bible gagne en pouvoir de conviction sur le lecteur. La différence en-
tre la citation d’'Homére présentée ci-dessus et la citation de I'lliade préc-
itée (Kpsicowv yap Pacidevs, 8te xwoetar dvdpi xépni; PG 39, 624A) repose
dans le fait que, méme si cette derniere s’inscrit bien dans le contexte du
raisonnement du De Trinitate, elle n’est aucunement associée a une cita-
tion biblique. En revanche, la phrase rapportée ci-dessus (Ovpavobev & &p’
vneppayn donerog aifnp) suit et vient en quelque sorte compléter la citation
des Actes des Apétres (Ac 7,55.56).

Comme nous le voyons a partir des deux exemples présentés plus haut,
l'interaction entre la citation biblique et la non biblique consiste en l'asso-
ciation d’extraits comportant la méme idée (respectivement la méme image)
ou d’énoncés dont I'un contribue a développer en quelque sorte l'idée pré-
sentée dans l'autre. Cette combinaison permet de renforcer I'argumenta-
tion de l'auteur du traité.

L'IMPACT DE LA PHILOSOPHIE

Du troisiéme genre de citations d’auteurs paiens, nous n’avons qu'un seul
exemple qui se trouve dans le chapitre 4 du troisieme livre du De Trinitate.
Dans cette section de I'ceuvre, I'auteur essaie d’expliquer le titre npwtotoxog

31 Die Himmel wurden durch die Kraft und die Gnade des heiligen Geistes enthiillt, und
sie wurden dadurch von Stephanus gesehen, der mit der zweifachen Krone des Aposteltums
und des Martyriums bekranzt war. Denn es heifdt: ,Stephanus wurde erfiillt vom heiligen
Geist und sah die Himmel offen‘ (Act. ap. 55 + 56), so da das Wort des alten Dichters zu-
traf: Es 6ffnete sich aber vom Himmel her der unendliche Ather.“ (DIDYMUS DER BLINDE: De
trinitate, Buch 2, Kapitel 1-7, herausgegeben. und iibersetzt Ingrid Seiler. Meisenheim am
Glan: Anton Hain 1975, 245.)

32 HOMERE : Iliade, chant VIII, 558, tome II, trad. Paul Mazon. Paris : Les Belles Lettres
1937, 48 ; HOMERE : Iliade, chant XVI, 300, tome III, trad. Paul Mazon. Paris : Les Belles
Lettres 1938, 111,



362 Marcin Magdziaz

naong kricewg attribué au Christ dans I'épitre aux Colossiens et utilisé par
les ariens comme preuve que le Fils n’est pas Dieu, mais seulement la pre-
miére créature de Dieu. Dans son explication, 'auteur du traité tient a
montrer que ce titre se référe tout d’abord a I'Incarnation : le Christ en
tant quhomme est le premier-né d’entre les morts c’est-a-dire le premier
qui est « né au Ciel » et qui a hérité la plénitude de la divinité.33 Si on vou-
lait cependant rapporter cette expression a la divinité du Christ, comme
les ariens ont I'’habitude de le faire pour étayer leur position, elle doit étre
interprétée par référence a son engendrement du Pére qui s’est produit
avant tout I'engendrement créé. Ou, a la place de npwtdtokos (le premier-
né), il faudrait plutét lire npwrotokos (celui qui en tant que principe
engendre sa « descendance »), « car c’est en lui qu'ont été créées toutes
choses et tout subsiste en lui », comme il est dit dans |'épitre aux Colos-
siens (Col 1,15-16).34

Selon l'auteur du De Trinitate, c’est pour cela que I'Ecriture ne parle pas
du Christ comme du « premier-créé » (npwrtokriorog), mais comme du
« premier-né » (npwtétokog) ou de « celui qui engendre sa descendance »
(mpwtotdxos). De méme, il n'est pas écrit : « Il a été fait (¢yévero) avant tou-
tes choses », mais : « Il est (¥om1) avant toutes choses » (Col 1,17), c’est-a-
dire il est sans commencement (&vapxws).35 Pour justifier cette derniere con-
statation de l'éternité du Fils et ensuite de sa supériorité sur toute la créa-
tion, I'auteur recourt a un argument a caractére philosophique. La phrase
susmentionnée de l'épitre aux Colossiens : « Il est avant toutes choses »
(Col 1,17) ne signifie pas simplement que le Fils est antérieur a toute chose.
Le verbe « étre » dans cette phrase doit étre compris en ce sens qui est
propre a la nature divine. A ce sujet, I'auteur cite un passage tiré du
« Timée » de Platon :

‘O0fev 81 o0d¢ 6pOds i Tis dpprTov pvocws dvopdlopey. Aéyopev yap 31 ©g fv,

gotw kai Eotar- Tfj 8¢ O 0Tt povov katd TOv GAnOf Adyov mpoonker 16 8¢ v 16 TE

£otal, xaT& TOV év Uoel Xpovov nipénet Aéyeabat: xivnoig yap €otive 10 8¢ dei xatd

tavta €xov dxvntwg, olte mpeaPitepov, olte vewtepov mpoonkel yiveoBar Sid

XpOvov, olite «yeyovévaw viv, obte abdig «foeabar» (PG 39, 836AB)3°

33 Cf. PG 39, 829D.

34 Cf. PG 39, 833C-836A.

35 Cf. PG 39, 836A.

36 « En effet, nous nous exprimons inexactement sur la nature indicible. Car nous disons
de cette nature qu’elle était, qu'elle est et qu’'elle sera. Or, en vérité, I'expression est ne
s’applique qu’a la nature indicible. Au contraire était, sera sont des termes qu’il convient de
réserver a ce qui nait et progresse dans le Temps. Car il n'est qu'un changement. Mais ce qui
est toujours immuable et inchangé, cela ne devient ni plus vieux, ni plus jeune, a cause du
temps, et jamais cela ni ne devient actuellement, ni ne sera dans le futur. » Cf. PLATON :
Timée, 37e-38a, ici cf. PLATON : (Euvres complétes, tome X, Timée - Critias, trad. Albert
Rivaud. Paris : Les Belles Lettres 1925, 151 (traduction et ponctuation légérement adaptée).



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I'Aveugle) 363

Le Fils en tant que Dieu n'est pas soumis au devenir et aux accidents
comme les choses créées. Son étre est donc tout autre que celui des créa-
tures : le Fils existe éternellement, lui-méme n’a pas de commencement,
mais il est le commencement c’est-a-dire la cause de toute chose créée. (Il
en ressort que selon l'auteur du traité, il faudrait interpréter la préposition
npé dans Col 1,17 au sens causal et non pas temporel). On peut alors ob-
server que la citation du Timée fait partie intégrante du raisonnement pré-
senté dans ce passage du De Trinitate : elle est utilisée pour interpréter un
des passages de la Bible qui étaient au cceur de la controverse arienne.

Le fragment ci-dessus n’est pas 'unique endroit dans le traité ot 'au-
teur se réfere aux philosophes grecs. Dans 'ouvrage, on trouve encore une
autre citation tirée du Timée37 et un extrait de Porphyre3® ; ensuite des pa-
raphrases de Platon3? et d’Aristote4°, ainsi que des expressions stoicien-
nes# et du vocabulaire néoplatonicien4*. Dans ce cadre, on peut se deman-

37 De Trinitate, PG 39, 601A : dyaf® ovdeis mepi ovdevos ovdénote Eyyiyverar Oovog (PLA-
TON : Timée, 29e).

38 De Trinitate, PG 39, 760B : (PORPHYRE : Fragm. XV, in : NAUCK, August : Porphyrii phi-
losophi Platonici opuscula selecta. Leipzig : B.G. Teubner “1886, 189 ; cf. aussi CYRILLE D’ALE-
XANDRIE : Contre Julien, livre 1, 49 (= Sources chrétiennes 322). Paris : Cerf 1985, 190-191).

39 Dans le livre I, chap. 26 du De Trinitate (PG 39, 389A), 'auteur se sert de 'expression
7 aei kol xatd Tavta éxovoa qui est une paralléle de la formulation 16 dei xard Tavtd doavTwg
£xov ou 16 del xatd tavtd £ov utilisée plusieurs fois par Platon dans ses ceuvres (cf. Phédon,
78cd, 79a, 79d, 8ob ; Le Sophiste, 248a, 252a ; Le Politique, 269d ; Timée, 28a, 29a, 35a, 37b,
38a; La République, 479a, 484b, 500c). Dans le traitée, on trouve également d’autres rémi-
niscences platoniciennes comme par. ex. 'opposition entre les vonta et les aioOnta (cf. De
Trinitate, PG 39, 409A ; PG 39, 509B; PG 39, 553B; PG 39, 537B; PG 39, 944AB).

40 De Trinitate, PG 39, 776A : navtes GvBpwmnot katd @uvow tod ywvookeww dpeyoueda, dnhoi
tobto kai 1) T@v aicbnoewv émbvpia, népa tis xpeiag Nuas ¢’ tavtiv napanépnovoa (cf. ARIS-
TOTE : Métaphysique, 98oa 21-25). En outre, le cinquiéme livre de la Métaphysique d’Aristote
est citée par 'auteur dans le livre III, chap. 5 (PG 39, 840B).

41 Tivd 8¢ éx tob £’ Huiv Bedfuaros (PG 39, 288A); npdg thv tdv vopwv dxpiPeiav moArreveabat
(cf. PG 39, 493A).

42 Particuliérement dignes d'intérét sont ici les mots et les expressions qui apparaissent
dans les ceuvres de Proclus et qui n'ont été pas utilisés par ses prédécesseurs : OeomapdSotog,
ov (De Trinitate, PG 39, 300B ; KROLL, Wilhelm : Procli Diadochi in Platonis rem publicam
commentarii, vol. 1. Leipzig : Teubner 1899, 111 ; KROLL, Wilhelm : Procli Diadochi in Platonis
rem publicam commentarii, vol. 2. Leipzig : Teubner 1901, 217 ; PASQUALI, Giorgio : Procli Dia-
dochi in Platonis Cratylum commentaria, CIX. Leipzig : Teubner 1908, 59 ; DIEHL, Ernest :
Procli Diadochi in Platonis Timaeum commentaria, vol. 1. Leipzig : Teubner 1903, 318 et 408 ;
PROCLUS : De providentia et fato et eo quod in nobis ad Theodorum mechanicum, 211. 1, in :
BOESE, Helmut : Procli Diadochi Tria opuscula. Berlin : de Gruyter 1960, 131); la conjonction 1
dwapopotng - 1) Ugeos (De Trinitate, PG 39, 781A ; DIEHL, Ernest : Procli Diadochi in Platonis
Timaeum commentaria, vol. 3. Leipzig : Teubner 1906, 246 ; PROCLUS : De malorum subsis-
tentia, 55 1. 44-45, in : BOESE, Helmut : Procli Diadochi Tria opuscula. Berlin : de Gruyter
1960, 247) ; dporpov tijs émotaciog (De Trinitate, PG 39, 509B ; PROCLUS : Théologie platoni-
cienne, livre VI, 7, texte ét. et trad. par Henri D. Saffrey et Leendert G. Westerink. Paris : Les
Belles Lettres 1997, 32) ; fj évbeactixr| vonows (De Trinitate, PG 39, 9ogA ; PROCLUS : Commen-
taire sur le Parménide de Platon, tom 6, 1072, V1.13-15. Paris : Les Belles Lettres 2017, 50 ;
DIEHL, Ernest : Procli Diadochi in Platonis Timaeum commentaria, vol. 3. Leipzig : Teubner



364 Marcin Magdziaz

der si et dans quelle mesure 'auteur du De Trinitate connaissait les sour-
ces philosophiques auxquelles il se référe dans son ouvrage. La maniére
dont il s’en sert indique que sa connaissance de la philosophie était plutét
superficielle et fragmentaire. L'auteur du traité cite ou paraphrase quel-
ques fois des philosophes grecs, il leur emprunte des concepts et des ex-
pressions qui sont utiles pour développer son argumentation, mais il ne se
soucie pas de commenter ou de présenter plus largement les enjeux philo-
sophiques des sources utilisées. L'influence exercée sur 'auteur du De Tri-
nitate par la philosophie est donc tres limitée.

L’APPORT DES ORACLES PAIENS ET DU CORPUS HERMETICUM

Le dernier groupe des citations non bibliques dans le De Trinitate compor-
te surtout des fragments des oracles paiens et des passages tirés du Corpus
Hermeticum qui est un recueil des traités attribué a 'Hermes Trismégiste.
A la différence des trois genres des citations présentés ci-dessus, ce groupe
est utilisé pour éclaircir une question au sujet de la foi trinitaire, sans réfé-
rence directe aux passages de la Bible.

Une des questions théologiques évoquées dans le De Trinitate est celle
de l'origine et du statut de I'Esprit Saint au sein de la trinité. L'auteur
aborde ce sujet dans le chapitre 27 du deuxiéme livre du traité ou il rap-
porte plusieurs citations non bibliques. L'objectif de I'auteur est de mon-
trer que le Saint Esprit - de méme que le Fils unique - n’est pas séparé de
Dieu le Pere ni par nature, ni par puissance. Bien que I'Esprit procéde du
Pére, il n’est pas inferieur de lui.

La citation qui apparait en premier lieu et a laquelle l'auteur attache
une grande importance est un fragment de ce qui passe pour un oracle
paien43 :

1906, 160; KROLL, Wilhelm : Procli Diadochi in Platonis rem publicam commentarii, vol. 1.
Leipzig : Teubner 1899, 79).

43 L'origine de cette composition poétique demeure peu claire. Le fait que ce texte est
accompagné par une autre citation appartenant sans aucun doute aux oracles chaldaiques
(Cf. le fragment 23, in : Oracles Chaldaiques avec un choix de commentaires anciens, éd. et
trad. Edouard des Places. Paris : Les Belles Lettres 1971, 72) ainsi que la présence d’'un voca-
bulaire commun aux oracles chaldaiques et a Synésios de Cyréne qui était influencé par les
mémes oracles, témoignent, selon D. Gigli Piccardi, 'appartenance de cette composition aux
oracles chaldaiques (Cf. GIGLI PICCARDI, Daria : Phanes APXEI'ONOZX ®PHN [Nonno, D.
12.68 e orac. ap. Didym., De trin. Il 27], ZPE 169, 2009, 71-78). H. Seng indique, en revanche,
que la terminologie trinitaire qui apparait dans les vers 1-3 du texte en question est chré-
tienne, et qu’elle est incompatible avec les oracles chaldaiques. Dans ce texte, on trouve éga-
lement deux phrases qui se référent a nvebpa, et qui correspondent aux deux expressions
bibliques relatives a I'Esprit Saint. Selon le savant allemand, tout cela montre que la compo-
sition poétique rapportée ci-dessus est une production chrétienne (Cf. SENG, Helmut : Pseu-
do-Didymos und die Chaldaeischen Orakel, in : BEATRICE, Pier Franco/POUDERON, Bernard
[éds.] : Pascha nostrum Christus. Essays in honour of Raniero Cantalamessa [=Theologie his-



Le réle des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I’Aveugle) 365

[Mvebpa pév aBavatolo Oeod Iatpdg éxmpondpevua-

AvToBev, EvOev EBn, pévov Epmedov, obTL peplotov:

AAAd Ogoio Adyoro pevov Labéotg vo kdATOLG,

[Téavto teAel, dte Beiog & prjdetar apxEyovog Gpprv-

Kriopaot 82 Epmact dépel xdprv, At fro ndvra

"Epya Oeod {wel, kod &idiov EAAay’ dpwynv. (PG 39, 753B-756A)44

Le premier vers de l'oracle nous parle d'un esprit qui procéde du Dieu Pére
immortel. Dans le contexte du De Trinitate, il faut référer cette phrase au
Saint Esprit et sa procession du Pére. Ce qui mérite notre attention parti-
culiére, c’est le terme gkmpomdpevpa utilisé dans le texte de l'oracle. Ce
mot est hapax legomenon, on ne le trouve pas dans un autre ouvrage, sauf
dans le De Trinitate. Le terme est néanmoins trés proche au verbe
¢xnopevopar et son dérivé éxndpevois appliqués par les Péres cappadociens a
la procession du Saint Esprit du Pére pour la distinguer de la génération du
Fils par le Pére.45

L’expression ndvta teAel qui apparait également dans le texte de I'oracle
correspond a la doctrine de Grégoire de Nysse selon laquelle le Saint Esprit
achéve tout ce qui est voulu par le Pére et réalisé par le Fils. Les idées
comme celle exprimant que I'Esprit Saint donne la grace (gpéper x&pv) aux
créatures ou vivifie toutes les ceuvres de Dieu (navra Zpya @cod {wet), nous
les trouvons aussi chez les Cappadociens, par exemple chez Grégoire de
Nazianze.4%

Méme si 'auteur du traité se limite a citer sans expliquer toutes ces ex-
pressions, un lecteur familiarisé avec la théologie trinitaire des Cappado-
ciens peut reconnaitre tous ces éléments dans le texte de I'oracle précité.

torique 123]. Paris : Beauchesne 2016, 175-188, ici 183-188). Il se peut qu’il s’agisse ici d'une
falsification chrétienne d’un oracle paien.

44 ,Der Geist ist das, was aus dem unsterblichen Gott Vater hervorgeht; / Von dort, wo-
her er kommt, bleibt er unerschiitterlich, [er ist davon] keineswegs zu trennen; / Sondern er
bleibt im hochheiligen Schof des Gott-Logos, / Da [er] gottlich [ist], vollbringt er alles, was
er, der allererste Geist, beschliefdt; / Allen Geschopfen insgesamt bringt er Gnade, durch
die / alle Werke Gottes leben und immerwdhrende Hilfe erlangen.“ (trad. Marcin Mag-
dziarz).

45 ¢xnpondpevpa fait penser a un autre terme grec qui est npondpevpa. Ce dernier mot
appartient au vocabulaire des oracles chaldaiques (cf. les fragments 64 et 107, in : Oracles
Chaldaiques, 83 et 93), ce qui confirmerait 'appartenance du passage présenté ci-dessus aux
oracles. Or, tandis que, dans les oracles chaldaiques, le mot mpon6épevpa désigne une opéra-
tion, et notamment la procession des astres (dotépiov npondpevpa), le terme ékmpomdpeupa
dans le De Trinitate dénote le résultat d’'une procession (c’est 'Esprit-Saint qui procéde du
Pére). Cf. SENG, H. : Pseudo-Didymos und die Chaldaeischen Orakel, 185. En outre, le fait que
ce terme est extrémement rare et qu’il est proche de la terminologie trinitaire des Péres cap-
padociens indiquent plutdt que ce passage du De Trinitate a été composé ou retravaillé par
un auteur chrétien.

46 MORESCHINI, Claudio : La sapienza pagana al servizio della dottrina trinitaria secondo
lo Pseudo Didimo di Alessandria, in : Aug 54 (2014), 199-215, ici 214.



366 Marcin Magdziaz

Plus loin dans ce méme chapitre, I'auteur du De Trinitate rapporte les
citations empruntées aux Discours a Asclépios d’Hermés Trismégiste. Dans
'esprit de I'auteur de 'ouvrage, ces passages nous donnent des renseigne-
ments sur la Trinité elle-méme. Voici deux citations hermétiques emplo-
yées dans le traité :

Ov y&p é@iktov €otv eig auuntTovs totabta pvotripia napéxeadar GAA& @ v

drovoate: ‘Ev povov fjv @@g voepdv npd @wtds vogpod, kai oty dei vods voog

QTEWOS: Kol oVdEV Etepov Ay, ) 1) TOVTOV £voTNg. Aci év adTd OV, del T® tavtod voi

Kol QWTL Kai TVEDUATL TAVTA TIEPLEXEL.

Kai petafd dAAwv énayerr 'Extog tovtov ov ®gdg, obk dyyelog, ov daipwv, ovk

ovoia 11§ &AAN. IMavrov yap éott Kiprog xai ITathp, kai @eodg, xai nnyn, kai Lo,

xai duvaputs, kai @dg, kai vods, kai [Tvedpa, kai navra év adtd xai O’ adtov éoTt.

(PG 39, 757B-760A)47

Le fragment du traité comprenant les citations ci-dessus est un des rares
passages dans le De Trinitate ot 'auteur commente, méme briévement, les
citations non bibliques utilisées dans son argumentation. Par rapport a la
premiére citation, I'auteur de 'ouvrage explique que Hermés Trismégiste,
en parlant de « 'Intellect de I'Intellect » (vodv éx vot), de « la Lumiére in-
tellectuelle de la Lumiére intellectuelle » (&g voepdv éx pwtds vogpod) et
du « Souffle (ITvebpa) par lequel Dieu enveloppe toutes choses », désigne
Dieu le Pére, son Fils unique et son Esprit Saint. Or, 'auteur du De Trini-
tate ne précise pas quelle expression se réfere a quelle hypostase de la Tri-
nité. On peut présumer que les formules « I'Intellect de I'Intellect » et « la
Lumiére intellectuelle de la Lumiére intellectuelle » s’appliquent au Fils et
sa procession de Dieu le Pére.4® Par contre, 'auteur du traité montre clai-
rement que le « Souffle (ITvedua) par lequel toutes choses sont envelop-
pées » est le Saint Esprit dont il est dit dans le livre de la Sagesse : « L’Es-
prit du Seigneur remplit tout le monde » (Sg 1,7).49

Pour la deuxiéme citation, quand Hermes parle des anges, démons et de
tous ceux qui sont appelés dieux par les grecs (alors qu’en réalité, ils ne le

47 « “Il n’est pas permis de présenter de tels mystéres devant des non-initiés. Mais écou-
tez avec votre intelligence : Unique seulement existait la Lumieére intellectuelle antérieure a
la Lumiére intellectuelle et elle existe toujours, Intellect lumineux de I'Intellect ; et il n’y
avait rien d’autre que l'unité de cet Intellect. Toujours existant en lui-méme, toujours il en-
veloppe toutes choses par son intellect, sa lumiére et son souffle.” Et un peu loin, il ajoute :
“En dehors de cet [Intellect], il n’y a ni dieu, ni ange, ni démon, ni quelque autre substance
que ce soit. Car de toute chose il est Seigneur, Pére, Dieu, source, vie, force, lumiére, in-
tellect, Souffle ; tout est en lui et sous lui” ». Pour la traduction cf. HERMES TRISMEGISTE :
Corpus Hermeticum, tome 4, Fragments extraits de Stobée XXIII-XXIX. Fragments divers ;
éd. et trad. André-Jean Festugiére. Paris : Les Belles Lettres 1954, 1277 (traduction et ponctua-
tion légérement adaptée).

48 On trouve cette interprétation chez Cyrille d’Alexandrie qui rapporte lui aussi le pas-
sage précité d’'Hermés Trismégiste dans son ceuvre Contre Julien. Cf. CYRILLE D’ALEXANDRIE :
Contre Julien, 1, 49.

49 Cf. PG 39, 757B—760A.



Le réle des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I'’Aveugle) 367

sont pas), il veut indiquer qu’ils sont tous soumis a cette indivisible puis-
sance qui constitue la seule origine créatrice de toutes les choses.5°

A partir de ces deux citations tirées des Discours d’Hermes Trismégiste,
I'auteur du De Trinitate essaie de prouver !'existence des trois hypostases
divines ainsi que leur unité, qui, d’apres lui, ont été reconnues par les au-
teurs paiens. Les deux citations lui permettent également de montrer I'émi-
nence du mystére de la Trinité (ce mystére n'est pas tout a fait accessible
aux hommes, méme doués d’un sens supérieur) et sa transcendance envers
toute création.

Comme dernier exemple, nous voudrions évoquer la citation d’'un oracle
paien rapportée par 'auteur dans le troisiéme livre De Trinitate, chapitre 2.
Le fragment de l'oracle apparait dans un passage consacré a la question de
la génération du Fils et son infériorité supposée envers le Pére.5 L'auteur
du traité explique que si le Fils est la vie éternelle méme et la vraie lu-
miére, il n'a pas commencé a exister et a vivre. Analogiquement, si le Pére
est la vie éternelle et la vraie lumiere, il n’est en rien différent de lui, pas
méme a notre pensée. D’aprés l'auteur de I'ouvrage, si on dit que le Fils est
« la puissance et la sagesse de Dieu » (1 Cor 1,24), il est, de méme que celui
qui I'a engendrée, sans commencement (cvvavapyog). Car il n'y avait pas
un moment ou le Pére était sans sa puissance et sa sagesse. Il n’est pas per-
mis non plus d’affirmer que le Pére n’avait pas eu quelque chose qu'il au-
rait da se procurer ultérieurement. L'auteur du De Trinitate poursuit en di-
sant que les auteurs paiens estimaient eux aussi qu'il n'y a ni une forme se-
condaire de la nature divine ni quelqu'un d’antérieur et de postérieur dans
I'étre divin. C’est pour cela qu’ils ont dit :

Avtdg navta @éper Oedg duPpotos: avTodg Eautod
Kai yevétng, xai pila nédet, kai téppa, kai vids. (PG 39, 789C)52

Selon l'oracle, Dieu produit toute chose, y compris lui-méme. Dans un mi-
lieu paien imprégné par le monothéisme, ce passage n’indiquait pas la gé-
nération d’'un fils de dieu, mais l'auto-génération de Dieu. En plus, les
termes comme yevéTns, pila ou téppa pouvaient sans difficulté désigner un
dieu paien.53 Or, 'auteur du traité interpréte ces termes de telle sorte qu'ils
se référent au Pére et au Fils. A partir de cette citation empruntée d’un
oracle, 'auteur essaie de prouver qu’il n'y a pas de gradation dans la divi-
nité : un dieu secondaire n’existe pas, le Fils n’est donc pas inférieur du Pe-
re. L’association du fragment d’oracle précité avec des données de la Bible

50 Cf. PG 39, 760A.

51 Cf. PG 39, 789BC.

52 ,Der unsterbliche Gott, Er selbst bewirkt alles ; Er selbst ist fiir sich selbst / Erzeuger,
und Wurzel, und Ende, und Sohn. (trad. Marcin Magdziarz).

53 MORESCHINI, C. : La sapienza pagana, 210.



368 Marcin Magdziaz

(1 Cor 1,24) permet alors a 'auteur du De Trinitate de construire un argu-
ment considérable.

CONCLUSIONS

Aprés avoir examiné de plus prés les citations non bibliques rapportées
dans le De Trinitate, nous souhaitons rassembler maintenant quelques re-
marques de conclusion. Il faut noter tout d’abord que toutes les citations
empruntées aux auteurs paiens sont soigneusement choisies et qu’elles
s'inscrivent trés bien dans 'argumentation développée dans le traité.

Ensuite, on peut distinguer, a mon avis, quatre facons d’utiliser certains
passages d’auteurs grecs non chrétiens et, par conséquent, quatre groupes
de citations. Le premier groupe rassemble les citations des auteurs clas-
siques (comme Homeére, Sophocle, Ménandre) ou bien les dictons proba-
blement bien connus dans le milieu de I'auteur de 'ouvrage.5+ Les citations
de ce genre ne sont pas directement liées avec le cceur du sujet ; leur role
est principalement limité a la fonction d’obtenir l'attention des lecteurs
sur la teneur du traité, bien que I'auteur emploie quelquefois aussi leur va-
leur parénétique.

Le deuxiéme groupe comporte les passages empruntés aux auteurs clas-
siques et joints aux citations de la Bible de telle sorte que cela crée une
« interaction » entre les deux genres de citations. Cette « interaction » con-
siste en l'association de citations comportant la méme idée ou de citations
dont une contribue a développer l'idée présentée dans I'autre. Grdce a cette
association, I'argumentation biblique apportée par l'auteur du traité est
renforcée.

La citation de Platon, représentant le troisiéme genre de citations, est
utilisée pour interpréter précisément le passage de la Bible qui se trouvait
au cceur de la controverse arienne. Ce fragment permet de mieux exprimer
la suréminence du Fils : son existence immuable et sans commencement.
Le role de cet extrait de Platon n’est pas limité a accompagner la citation
biblique, ou a ajouter soit une phrase soit une image conforme a elle
(comme dans les cas précédents), mais a fournir a l'argumentation des
données philosophiques qui déplacent la discussion dogmatique a un autre
niveau. L’apport philosophique de cette citation platonicienne n’est donc
pas négligeable pour I'argumentation présentée dans le De Trinitate. L'ex-

54 Pendant leur propre scolarité, les destinataires de I'ouvrage pouvaient faire la connais-
sance au moins d'une partie des auteurs classiques cités dans le De Trinitate. L’auteur du
traité rapporte des extraits d’'Homére, Pindare, Ménandre, Sophocle et Euripide qui, selon
H.-1. Marrou, étaient les auteurs étudiés a 1'école hellénistique (Cf. MARROU, Henri-Irénée :
Histoire de I'éducation dans l'antiquité. Paris : Seuil 1965, 246-248). Pour les autres poétes et
dramaturges également cités dans I'ouvrage (Diagoras de Mélos, Oppien de Corycos, Platon
le Comique et Philémon), nous n’avons pas trouvé des sources confirmant I'utilisation de ces
ceuvres dans les écoles hellénistiques.



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme I’Aveugle) 369

trait de Timée de Platon fait en effet partie intégrante de 'argument contre
les ariens.

Quant aux citations non bibliques du quatriéme groupe, on peut les
considérer comme des arguments tout a fait autonomes par rapport aux té-
moignages de la Bible. Les fragments des oracles paiens et des écrits her-
métiques sont employés pour expliquer les questions concernant la doc-
trine trinitaire. On peut donc parler d'un apport réel a 'argumentation dé-
veloppée dans le traité. En évoquant des oracles et des écrits hermétiques,
I'auteur du De Trinitate essaie de montrer 'accord de certains témoignages
des auteurs paiens et de la Bible. Or, il faut peut-étre poser la question de
savoir si l'auteur de l'ouvrage situe les deux genres des témoignages au
méme niveau d'importance. Il semble que non. Méme si l'auteur du traité
attache une grande valeur aux témoignages des auteurs grecs en parlant
d’eux comme de « la sagesse paienne » (1) {w cogia), des « illustres » (ot
t@v EMfvov e0d86xipot), voire des « théologiens grecs » (oi ‘EAvov
Oeoddyor), il suggere dans le texte que les auteurs paiens doivent leur révé-
lation aux prophetes de I’Ancien Testament.5 Une autre fois, il est dit dans
le « De Trinitate » que certains auteurs paiens ont été honorés de la sensa-
tion ou connaissance (cuvvaiofnois) de la révélation divines®, voire qu'ils ont
été forcés de reconnaitre, méme obscurément et malgré eux, la vérité d'un
seul Dieu57. Ces remarques montrent que 'auteur du traité confére aux té-
moignages paiens un statut qui les subordonne a la révélation chrétienne
s’appuyant sur la Bible.

Nous aimerions terminer ce développement par une derniére observa-
tion. Dans son ceuvre Théologie platonicienne, Proclus présente les quatre
modes de I'exposition théologique a la lumiére du néoplatonisme. Le pre-
mier serait « celui des écrits orphiques et d'une maniére plus générale de
tous les discours mythiques sur les dieux »5%, y compris homériques. Le
deuxiéme renvoie aux «images » pythagoriciennes, c’est-a-dire les nom-
bres et les figures géométriques imitant les modéles intelligibles.59 Le troi-
siéme mode d’exposition théologique est celui de la dialectique platoni-
cienne qui use de termes comme un, étre, tout, parties, le méme etc.% Le
quatriéeme mode est celui des oracles (notamment des « Oracles chal-
daiques ») ou les dieux parlent sans utiliser un quelconque voile pour révé-
ler la vérité sur eux-mémes.® Comme le fait remarquer Pierre Hadot :

55 PG 39, 512B.945C.

56 PG 39, 753A.784A.

57 PG 39, 788C.

58 HADOT, Pierre : Théologie, exégese, révélation, écriture, dans la philosophie grecque,
in : TARDIEU, M. (éd.) : Les régles de l'interprétation (= Patrimoines religions du Livre). Paris :
Cerf 1987, 13-34, ici 31.

59 Cf. HADOT, P. : Théologie, exégése, révélation, 31.

60 Cf. HADOT, P. : Théologie, exégése, révélation, 32.

61 Cf. HADOT, P. : Théologie, exégése, révélation, 33.



370 Marcin Magdziaz

« D’une maniere générale, la tache des théologiens néoplatoniciens consis-
tera [donc] a montrer I'accord (ovpgwvia) entre la révélation orphique, qui
comprend les enseignements de Pythagore et de Platon, et la révélation
chaldaique »%.

Il est intéressant de noter que dans le De Trinitate, on trouve des cita-
tions d’ceuvres qui correspondent a presque tous les modes de I'exposition
théologique proposés par Proclus (la seule exception est le mode pythago-
ricien d’exposition : bien que I'auteur du traité utilise la numérologie pour
expliquer un passage de la Bible®, il ne rapporte explicitement aucune ci-
tation « pythagoricienne »). On trouve également le concept de l'accord
(ovpgpwvia) entre les deux catégories « témoignages » ou « révélations » :
bibliques et non bibliques. Comment expliquer cette convergence ? A no-
tre avis, il y a deux possibilités de réponse.

Premiérement, il se peut que la convergence ait un caractére fortuit.
L’auteur du De Triniate tenait beaucoup a montrer I'accord entre les sour-
ces bibliques et non bibliques. Pour renforcer son argumentation trinitaire
et pour impressionner davantage ses lecteurs, il essayait de fournir plu-
sieurs types de témoignages non bibliques. Ainsi, il se référe dans son ouv-
rage aux poétes, dramaturges, philosophes, aux écrits hermétiques et oracles
paiens. Cela suppose 'accés de 'auteur du traité a une considérable collec-
tion des ceuvres ou aux floriléges des auteurs non chrétiens.

Mais, on peut également s'imaginer - et c’est la deuxiéme possibilité pour
répondre a la question susmentionnée — que 'auteur est entré en contact
avec la pensée de Proclus®4, et il s’en est inspiré. Ce qui aurait pu fasciner
I'auteur du traité dans I'enseignement du « Diadoque », c’est son habileté
de 'harmonisation des différents modes d’exposition, c’est-a-dire des diffé-
rentes sources de la théologie. En effet, pour gagner les lecteurs a sa doc-
trine trinitaire, 'auteur du De Trinitate n’utilise pas seulement des cita-
tions de la Bible, mais il se référe aussi aux écrits paiens de différente sorte.

Méme si I'auteur de 'ouvrage était sur ce point peut-étre sous l'influ-
ence de Proclus, I'impact du maitre néoplatonicien (comme par ailleurs
I'impact de la philosophie en général) sur le De Trinitate semble étre trés
limité. Bien qu’on trouve dans le traité des sources grecques semblables a
celles dont parle Proclus dans sa Théologie platonicienne, 'auteur du De
Trinitate n'organise pas toutes ses sources (bibliques et non bibliques) dans
un systeme qui serait basé sur le modele de celui de Proclus. La seule clas-
sification des sources qu’'on peut reconnaitre dans le traité, c’est la division
en témoignages bibliques et non bibliques. Ces derniers, comme nous
I'avons dit précédemment, sont considérés par 'auteur comme des sources
secondaires. Indépendamment de la question de savoir si 'auteur du De

62 HADOT, P. : Théologie, exégése, révélation, 33.
63 Cf. PG 39, 693B-696A.
64 Cf. la note 42 ci-dessus.



Le role des auteurs paiens dans le De Trinitate (Didyme 'Aveugle) 37

Trinitate a été effectivement influencé par Proclus ou non, il s’inscrit dans
la ligne des apologistes chrétiens (comme p.ex. Justin Martyr ou Eusébe de
Césarée) qui essayaient de concilier I'héritage de la culture grecque avec la
foi chrétienne.

Résumé

L’objectif de cet article est de montrer quel est le réle des citations des au-
teurs paiens dans ['ceuvre De Trinitate attribuée a Didyme d’Alexandrie. On
distingue quatre fagons d’utiliser certains passages d’auteurs grecs et, par
conséquent, quatre groupes de citations.

Le réle des deux premiers groupes se limite respectivement a la fonction
de gagner 'attention des lecteurs et d’illustrer une donnée biblique associée.
Les citations du troisiéme et quatriéme groupes font, par contre partie inté-
grante de 'argumentation développée dans le traité.

Abstract

The objective of this article is to examine the role of pagan authors cited in
the work De Trinitate attributed to Didymus of Alexandria. We can distin-
guish four ways to use certain passages of the Greek authors and, conse-
quently, four groups of citations can be identified.

While the role of the first two groups is limited to gain the reader’s
attention and to illustrate an associated biblical issue, the citations of the
third and fourth groups form an integral part of the argumentation de-
veloped in the treatise.



'.I.Y
= w0 " -
- - N - "™
= 2 TH bl
- .\F ,. ..li\ql, -
R I
i) o ...:i| .lHl =
.\l.l)l-.ll. . ST
- o #-!..-’l--.lli N
S
3 = -
e T
i -
.. Jl Y
.i: ii. - \Fll
- I... " = N
. .'-1I e N1 b n
R
- "'r""-..";'."-'-- .
T N L
" 2 ! I. Ol .! n
1::.' . .
, u
= n =
u I N
N F
E =
. N i
. o

FITEE rt
i iyn - n
I. N i
I'I). .
. - .- II
- '-.l «'f
W Pl n “_‘ -
i ==
R = = g .I
B - - . v = F
N Bl i l:_a : ﬂ.&
' Tt .
. - g '!‘J' . "
: S
'.- = 1l #‘i
. .l -.Eu N ey
S v Bm -
q “ n Il
N L’.‘ h‘q" . .. EII
- i,r.__ .
o "E"!! Feoae !
R N -
= - ‘ ..:. L LI ]
g Aot E" .
:'...
-
u .l "
= =



	Le rôle des auteurs païens dans le De Trinitate attribué à Didyme l'Aveugle : apport réel ou argument pour la forme?

