
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: Vie monastique : combat ascétique ou cheminement pacifique sous la
direction du Christ? : Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et
Eucher de Lyon

Autor: Lenkaityte Ostermann, Mante

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mantè Lenkaitytê Ostermann

Vie monastique :

combat ascétique ou cheminement pacifique
sous la direction du Christ

Deux lectures de l'Exode
selon Jean Cassien et Eucher de Lyon*

Jean Cassien (+ après 430) et Eucher de Lyon (+ vers 449) ont tous les deux
laissé leur empreinte dans l'histoire de l'Eglise de Gaule de la première
moitié du Ve siècle. Le premier a fondé deux monastères à Marseille vers
415 et a dédié aux moines provençaux deux traités de spiritualité monastique,

les Institutions cénobitiques (De institutis coenobiorum) et les Conférences

spirituelles (Conlationes), voués à un immense succès. Le deuxième,
un père de famille, est devenu évêque de Lyon autour de 435-439 après
avoir séjourné au monastère de Lérins. C'est à Lérins, dans ce havre de

paix, qu'Eucher a pu composer ses œuvres spirituelles et exégétiques qui
reflètent la culture et la spiritualité de la communauté lérinienne
fraîchement installée1.

Jean Cassien et Eucher se connurent et s'apprécièrent mutuellement :

Eucher était un des deux dédicataires, avec le fondateur du monastère léri-

* Je remercie vivement Gregor Emmenegger, Marcin Magdziarz op et Luc Devillers op
pour leurs remarques suite à la présentation orale de cette contribution, Florence Eustache

pour la révision du français, et le relecteur anonyme.
1 II n'est pas possible d'énumérer ici toutes les études concernant les deux auteurs. Nous

mentionnerons seulement quelques titres, parmi les plus récents et représentatifs. Pour
Cassien, voir STEWART, Columba : Cassian the Monk. New York : Oxford University Press

1998 ; VOGUÉ, Adalbert de : Histoire littéraire du mouvement monastique dans l'antiquité, t.
6 : Les derniers écrits de Jérôme et l'œuvre de Jean Cassien (414-428). Paris : Les éditions du
Cerf 2002 ; CASIDAY, Augustine : Tradition and Theology in St. John Cassian. Oxford : Oxford
University Press 2007. Pour Eucher et le milieu lérinien, reste fondamentale la monographie
de PRICOCO, Salvatore : L'isola dei Santi. Il cenobio di Lerino e le origini del monachesimo
gallico Filologia e critica 23). Roma : Edizioni dell'Ateneo & Bizzarri 1978 ; pour un état de
recherche plus récent, voir PRICOCO, Salvatore : Lérins (Lerino), in : Dl BERARDINO, Angelo
(ed.) : Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane. Seconda edizione aggiornata e

aumentata, vol. 2. Genova : Marietti 2007, 2793sq. ; CODOU, Y./LAUWERS, M. (éds.) : Lérins,
une île sainte de l'Antiquité au Moyen Âge Collection d'études médiévales de Nice 9).
Turnhout : Brepols 2009 ; COLL. : L'île des saints. Eucher de Lyon & Vincent de Lérins Les
Pères dans la foi «35). Paris : Les éditions du Cerf / Editions J.-P. Migne 2018, 185-186
(bibliographie). La thèse de John Pepino est très bien documentée mais reste malheureusement
non publiée, PEPINO, John M. : St. Eucherius of Lyons: Rhetorical Adaptation of Message to
Intended Audience in Fifth Century Provence. Ph.D Dissertation. Washington D.C. : Catholic
University of America 2009.



336 Manté Lenkaityté Ostermann

nien Honorât, de la deuxième série des Conférences de Cassien2, et composera

lui-même un épitomé de ses œuvres3. En tant qu'écrivains, ils
s'adressent tous les deux à un auditoire monastique qui en outre se trouve
dans le même espace géographique, le sud de la Gaule4. Etant donné la
renommée des écrits de Cassien, et le fait que ceux-ci précèdent de quelques
années les compositions ascétiques d'Eucher3, il était logique d'admettre
que dans sa vision de la vie monastique, Eucher était influencé par Cas-
sien. Ainsi on a pu dire que la place occupée par l'Exode dans son Eloge du
désert est directement inspirée par l'importance qu'occupe le même livre
biblique chez Cassien6. Pourtant, cette vision des choses devrait être nuancée.

S'il est vrai qu'Eucher a repris de Cassien certains motifs et certains
éléments du vocabulaire, il ne le suit jamais littéralement et propose sa

propre interprétation des faits bibliques, impliquant sa présentation
originale de la vie monastique?. Le cas le plus notable illustrant cette diver-

2 JEAN Cassien : Conférence XI, préface 1. Eugène Pichery (éd. et trad.) Sources
Chrétiennes 54). Paris : Les éditions du Cerf 1955, 98. Dans la suite de l'article, nous citerons
les Conférences de Cassien à partir de l'édition d'E. Pichery : Conf. I—VII SC 42). Paris :

1955 ; Conf. V1II-XVII SC 54). Paris : 1958 ; Conf. XVIII-XXIV SC 64). Paris : 1959, mais
en y ajoutant la division en paragraphes de PETSCHENIG, Michael/KREUZ, Gottfried : Cassiani

opera. Collationes XXIIU. Editio altera supplements aucta CSEL 13). Wien : Verlag der
Österreichischen Akademie der Wissenschaften 2004. La traduction française d'E. Pichery
sera parfois modifiée.

3 L'œuvre n'est pas conservée mais elle est attestée par GENNADE : De viris illustribus 64.
4 La première série des Conférences (Conf. I-X) est dédiée par Cassien à l'évêque Léonce

de Fréjus et à un anachorète nommé Hellade (qui deviendra évêque, probablement d'Arles,
avant que la deuxième série ne soit publiée, voir Conf. XI, préface 2), la deuxième série
(Conf. XI-XVI1), au fondateur du monastère de Lérins Honorât et à Eucher, et la troisième
série (Conf. XVIII-XXIV), aux quatre abbés Jovinien, Minervius, Léonce et Théodore habitant

les îles des Stoechades (îles d'Hyères). Eucher, de son côté, dédie son Eloge du désert à

Hilaire, un moine lérinien et parent d'Honorat, et futur évêque d'Arles. Pour la figure d'Hi-
laire, voir HONORAT DE MARSEILLE : La vie d'Hilaire d'Arles. Paul-André Jacob (éd.) Sources
Chrétiennes 404). Paris : Les éditions du Cerf 1995.

5 La datation précise des œuvres de Cassien n'est pas connue. Les Institutions sont
habituellement datées entre 419 et 425, et les trois séries des Conférences ont probablement été
composées avant 428. Eucher a composé son Eloge du désert (De laude eremi) à la fin de 427
ou en 428, et le Sur le mépris du monde (De contemptu mundi) en 431.

6 Ainsi Le DÉAUT, Roger/LÊCUYER, Joseph : Exode, in : Dictionnaire de spiritualité 4 (1961),

1957_1995> ici 1986 ; plus récemment, KELLY, Christopher : The Myth of the Desert in Western
Monasticism : Eucherius of Lyon's In Praise of the Desert, in : Cistercian Studies Quarterly
46 (2011) 2, 129-141 ; PRICOCO, Salvatore : Eucherio. Elogio dell'eremo. Introduzione, testo, tra-
duzione e commenta Biblioteca patristica 51). Bologna : EDB 2014, 94-97.

7 Voir LENKAITYTÉ Ostermann, Manté : John Cassian Read by Eucherius of Lyon : Affinities

and Divergences, in : VlNZENT, Markus (ed.) : Papers Presented at the Seventeenth
International Conference on Patristic Studies Held in Oxford 2015 Studia Patristica 97). Leuven :

Peeters 2017, 169-182. Mêmes observations ont été faites à partir des Formulae, un des deux

ouvrages exégétiques d'Eucher, par DULAEY, Martine : Les relations entre Lérins et Marseille :

Eucher et Cassien, in : CODOU, Y./Lauwers, M. (éds.) : Lérins, une île sainte, 63-82.



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 337

gence entre nos deux auteurs est la lecture qu'ils font du livre de l'Exode
dont l'analyse sera l'objet de cet article8.

t. L'Exode chez Jean Cassien

Ceux qui ont étudié la façon dont Cassien lit et utilise la Bible dans ses

œuvres ascétiques, ont remarqué que son interprétation du texte des
Ecritures est basée sur les besoins de la vie monastique. La lecture des
Ecritures pour Cassien est un exercice ascétique, un moyen de combattre les

vices et de cultiver les vertus, dans le chemin de perfection qui doit mener
vers la pureté du cœurs. Le contenu qui intéresse le moine marseillais dans
le texte sacré est celui qui peut former la morale et la vocation monastique
de son lecteur. Les grandes histoires bibliques doivent ainsi servir d'images
et d'allégories de la quête spirituelle et de différentes voies, aussi bonnes

que mauvaises, que cette quête pourrait prendre.

L'Egypte, figure du monde

C'est dans les Conférences que l'histoire de l'Exode prend le plus d'importance10.

Cet événement majeur du peuple hébreu est présenté par Cassien

comme une allégorie de la migration ascétique vers la vie parfaite. La vie
monastique est un cheminement vers la terre promise où le moine doit
emprunter « la voie royale (cf. Nb 20,17) qui conduit à Dieu, la voie directe
et sûre, qui évite les détours et les retards inutiles »u.

8 Une brève présentation du sujet dans Le DÉAUT, R./LÉCUYER, J. : Exode, 1986. L'analyse
de plusieurs passages importants liés à l'Exode chez Cassien dans KELLY, Christopher J. : Cas-

sian's Conferences. Scriptural Interpretation and the Monastic Ideal. Farnham : Ashgate 2012,

58-85. Pour Eucher, nous avons nous-même traité le thème dans LENKAITYTÉ, Manté : Eucher

interprète de la Bible dans 1'« Éloge du désert », in : CODOU, Y./LAUWERS, M. (éds.) : Lérins,
une île sainte, 83-104, ici 93-97, avec une première évaluation de ce sujet par rapport aux écrits
de Cassien, ibid., io2sq.

9 Voir FRANK, Karl Suso : Asketischer Evangelismus. Schriftauslegung bei Johannes Cas-

sianus, in : SCHÖLLGEN, Georg/SCHOLTEN, Clemens (éds.) : Stimuli. Exegese und ihre Hermeneutik

in Antike und Christentum. Festschrift für Ernst Dassmann JAC 23). Münster :

Aschendorff 1996, 435-443 ; STEWART, C. : Cassian the Monk, 90-95, 100-113 ; KELLY, C.J. :

Cassian's Conferences, passim.
10 Dans les Institutions, les événements de l'Exode ne sont évoqués qu'à trois reprises et

toujours comme une application littéraire aux réalités de la vie monastique : l'ordre de Dieu
à Moïse d'enlever les sandales d'Ex 3,5 dans Inst. 1,9,2, pour montrer que dans la tradition
égyptienne le verset est interprété « selon la lettre » (secundum litteram) comme une
obligation d'enlever les sandales lors de la célébration eucharistique ; les paroles du pharaon
déclarant qu'il ignore le Seigneur d'Ex 5,2 dans Inst. XII,8,2, pour montrer que la bonne
attitude (appuyée sur Jn 8,55) est le contraire ; l'institution des chefs du peuple d'Ex 18,25 dans
Inst. IV,7, interprétée comme l'ordre que les novices soient dirigés par un ancien (le dernier
passage sera interprété allégoriquement dans Conf. VII,5,2, voir ici-bas, n. 58).

11 Le DÉAUT, R./LÉCUYER, J. : Exode, 1986. La vie royale est encore un thème lié à l'Exode
qui revient plusieurs fois dans les œuvres de Cassien (Inst. XI,4 ; Conf. 11,2 ; VI,9 ; XXIV,24-



33« Manté Lenkaityté Ostermann

Selon cette approche, l'Egypte est l'image du monde que doivent quitter
les moines symbolisés par le peuple d'Israël. Dans le discours de l'abbé
Paphnuce (Conférence III), parmi les trois manières d'apercevoir la vocation

de suivre Dieu, celle qui se produit par un intermédiaire humain12 est
vue comme étant « de même ordre » (quo ordine) que la libération des
enfants d'Israël de la misère d'Egypte par le ministère de Moïse1?. Moïse
représente « un saint personnage », un ancien, qui par les exhortations décide

la personne à se libérer du monde et à se consacrer à la profession
monastique. Si dans cette occurrence l'allégorie égyptienne ne reçoit pas plus
d'explication, elle est développée dans le chapitre 7 de la même Conférence
III. En s'appuyant sur une interprétation allégorique de Gn 12,1 présentée
dans le chapitre précédant (Conf. 111,6), l'abbé Paphnuce discute comment,
après avoir quitté les biens de ce monde (c'est le renoncement corporel), le

moine doit aussi renier la vie passée avec ses vices et ses passions14. En
effet, le moine ne doit jamais retourner par le désir à ce qu'il a abandonné,
« comme le firent autrefois les Hébreux. Moïse les avait tirés d'Egypte. Ils y
rentrèrent, non de corps certes, mais de cœur w1?. Les Hébreux ont autrefois

abandonné leur Dieu, « qui les avait délivrés parmi un déploiement
inouï de prodiges », pour adorer les idoles égyptiennes. Dans sa colère,
Dieu les frappa dans le désert16. De même les moines, oubliant la manne
qu'ils ont pu goûter en rentrant dans la profession monastique, tomberont
eux aussi sous la même condamnation divine s'ils murmurent comme les

Hébreux : « Qu'il faisait bon en Egypte Nous étions assis devant les pots
de viande, et nous mangions à satiété l'oignon, l'ail, les concombres et les
melons »17.

En effet, ce que le peuple d'Israël a vécu lors de son long périple à

travers le désert est une image de ce que vit le moine aujourd'hui : « Certes,
tout cela arrivait en figure (figura) au peuple [juif], mais nous la voyons
être accomplie maintenant (nunc impleri) tous les jours, dans notre état et
profession »l8. Les « pots de viande » égyptiens que les Hébreux ont tant
regrettés, ce sont les vices, les penchants et les passions d'autrefois qui
perturbent encore l'esprit du moine « qui crie par ses actes et ses pensées

25), mais que nous n'exploiterons pas. Cf. SHERIDAN, Mark : Job and Paul: Philosophy and
Exegesis in Cassian's Sixth Conference, in : Studia monastica 42 (2000), 271-294, ici 283-287.

12 Les deux autres étant celle qui vient directement de Dieu, et celle qui est le résultat
d'une nécessité.

U Conf. 111,4,3 avec une allusion à Ex 3,17 et 14,30 (SC 42, p. 142). La Conf. III est aussi
analysée dans KELLY, C.J. : Cassian's Conferences, 70-76.

14 Ces deux premiers renoncements doivent être suivis par le troisième, celui par lequel
l'esprit renonce à penser ce qui est visible pour se concentrer sur l'invisible.

*5 Conf. 111,7,5, SC 42, p. 148. L'expression corde reversi provient de Ac 7,39-40 cité dans
la suite de ce passage.

16 Ibid.
17 Ibid., la citation biblique de Cassien combinant Nb 11,18, Ex 16,3 et Nb 11,5.
18 Conf. 111,7,6, SC 42, p. i48sq.



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 339

avec eux [se. les Juifs] : 'Qu'il faisait bon en Egypte !' »*9. Et de même que
« sur six cent trois mille hommes en état de porter les armes qui furent
comptés au sortir de l'Egypte, deux seulement entrèrent dans la terre de la

promesse » (cf. Ex 38,26 ; Nb 14,38), de même aujourd'hui peu et rares sont
ceux qui peuvent donner des exemples de vertu, c'est-à-dire ceux qui ont
réussi à quitter le monde non seulement corporellement mais aussi
spirituellement20. Et l'abbé Paphnuce de conclure toute cette section : « Ainsi, un
renoncement corporel et la sortie en quelque sorte locale d'Egypte ne nous
servirait de rien. Mais il y faut joindre le renoncement du cœur, des deux
le plus élevé, le plus utile aussi »21.

L'Egypte, terre du combat spirituel

La terre d'Egypte peut aussi être le symbole du combat spirituel. Dans la

Conférence XXI, l'abbé Théonas raconte que durant le carême, quand le

jeûne est renforcé, les moines sont assaillis par « la nation ennemie », à

comprendre des démons, qui les poussent à quitter leur cellule22. Ces

démons accablants sont en effet des Egyptiens spirituels : « De même que
(secundum illam similitudinem) les Egyptiens opprimaient jadis (tune) les
enfants d'Israël sous de violentes afflictions, ces Égyptiens spirituels (intel-
lectuales Aegyptii) s'efforcent maintenant encore (nunc quoque) de courber
sous un dur et boueux travail le véritable Israël, le peuple des moines
(verum Israhel, id est monachorum plebem) ». Ces « Egyptiens » qui veulent
empêcher les moines de quitter la terre d'Egypte « à l'aide d'une tranquillité

agréable à Dieu » et de passer « au désert des vertus (ad heremum
virtutum) pour [leur] salut »23, agissent en effet sous l'instigation du
Pharaon, celui-ci ne voulant pas laisser les Hébreux offrir le sacrifice au Seigneur

dans le désert2L Car pour un moine, ce n'est que « dans le désert d'un
cœur libre » (non nisi in heremo liberi cordis) qu'un tel sacrifice, considéré
comme vanité par les démons, peut s'offrir23.

Dans ce petit passage de la Conférence XXI que nous avons tenté de

paraphraser, Cassien change constamment entre les images bibliques et les
réalités de la vie spirituelle. Il vient d'abord à l'aide de ses lecteurs en

'9 Conf. 111,7,6, SC 42, p. 149.
20 Selon Paphnuce, l'Evangile confirme cette figure par les mots : « Beaucoup d'appelés,

mais peu d'élus » (Mt 22,14), Conf. 111,7,7, SC 42, p. 149.
21 Conf. 111,7,7, SC 42, p. 149.
22 Conf. XXI,28,3, SC 64, p. 103. B. Ramsey a tort à notre avis d'interpréter cette phrase

dans le sens purement littéraire - il pense que Cassien parle ici des attaques réelles contre
les moines, RAMSEY, Boniface : John Cassian : The Conferences ACW 57). New York N.Y :

Paulist Press 1997, 755. La suite du passage montre clairement qu'il s'agit d'un langage
allégorique.

23 Ibid.
24 Conf. XXI,28,4, SC 64, p. i03sq, avec la citation de Ex 5,8-9 (LXX).
25 Conf. XXI,28,4, SC 64, p. 104, suivi par une citation de Sir 1,24 (LXX).



34° Manté Lenkaityté Ostermann

établissant une analogie (de même que jadis..., de même maintenant...), et
procède ensuite en exploitant les images vétérotestamentaires en fonction
de son sujet. Le sujet véritable de tout ce développement sont les moines,
le « nous » : c'est « nous » que les démons veulent empêcher de passer « au
désert des vertus », et c'est « contre nous » que frémit le Pharaon dans sa
colère. 11 faut savoir lire ces images (et les anciens le savaient beaucoup
mieux que nous aujourd'hui) pour déchiffrer l'enseignement avancé par
l'interlocuteur de Cassien. Dans ce cas précis, c'est en recourant à un autre
passage qui explique l'utilité du jeûne dans la même Conférence XXI26, que
l'on comprend que l'Egypte représente ici le vice et tout ce qui détourne le
moine de Dieu tandis que le Pharaon et les Egyptiens sont les démons. Ces

démons accablent le moine affaibli par le jeûne, en le poussant soit vers le
vice de la gourmandise soit vers celui de l'acédie (ce qui fait que le moine
veut fuir sa cellule27). Ils veulent empêcher le moine de parvenir au « désert
des vertus », ou au « désert d'un cœur libre », c'est-à-dire à cet état de vie
moral et spirituel dans lequel l'ascète atteint la pureté de cœur et de corps,
en offrant de cette manière le sacrifice saint au Seigneur28.

Il faut enfin remarquer le sens du terme verus Israhel appliqué au
« peuple des moines » dans ce passage. Chez les auteurs chrétiens des
premiers siècles, le « véritable Israël » était vu comme étant constitué de
l'ensemble des chrétiens, c'est-à-dire de ceux qui ont reconnu le Christ par
opposition à ceux - les Juifs - qui demeurent dans l'ignorance29. Or Cassien

applique le terme exclusivement aux moines, ce qui reflète son attitude,
exprimée aussi dans d'autres passages, que les moines forment l'élite de

l'Eglise?0, car ils sont des chrétiens les plus fervents qui ont su garder la
perfection de l'Eglise primitive des temps apostoliques?1.

Le même épisode biblique - la corvée des Hébreux sous le Pharaon -
intervient encore une fois dans les Conférences, toujours en lien avec le

26 Con/. XXI,16,2 (SC 64, p. 92) : « [Le jeûne] n'est pas bon en soi, ni nécessaire pour lui-
même : ce qui en fait la pratique salutaire, c'est qu'elle propose d'acquérir la pureté de cœur
et de corps, et de réconcilier l'âme pacifiée avec son Auteur, en émoussant les aiguillons de
la chair ».

27 Voir Conf. V,n,8, SC 54, p. 201.
28 Le sacrifice n'a pas ici le sens de l'eucharistie ; c'est un sacrifice moral et spirituel que

le moine offre à Dieu par son ascèse.

29 SIMON, Marcel : Verus Israel. Etude sur les relations entre chrétiens et juifs dans l'Empire

Romain (135-425)- Paris : E. de Boccard 1948, 100-124 ; BOBICHON, Philippe : Le thème du
« Verus Israel ». Est-il constitutif de la controverse entre christianisme et judaïsme in :

Annali di storia dell'esegesi 22 (2005), 421-444.
3° Cf. RAMSEY, B. : John Cassian : The Conferences, 755. Parmi les références indiquées

par BOBICHON, P. : Le thème du « Verus Israel », 432 et note 66, l'interprétation du véritable
Israël comme étant réalisé dans l'idéal monastique, avant Cassien ne se trouve que chez
PAULIN DE NOLE : Lettre XVIII,5 (PL 61,239c).

31 L'analyse des deux versions des origines apostoliques du monachisme selon Cassien
dans VOGUÉ, Adalbert de : Monachisme et Église dans la pensée de Cassien, in : Théologie de

la vie monastique Théologie 49). Paris : Aubier 1961, 213-240, ici 214-222.



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 341

jeûne monastique. Pour donner un enseignement sur l'importance de se
confesser auprès d'un ancien, l'abbé Moïse dans la Conférence II raconte de
l'abbé Sérapion que, dans sa jeunesse monastique, il avait pris l'habitude
de voler un pain lors du repas de la neuvième heure, pour la dévorer
ensuite en cachette. « Je me trouvais en quelque sorte, comme jadis les
Hébreux, - raconte l'abbé Sérapion, - sous la férule des inspecteurs de
Pharaon ; en place de briques, telle était la lourde corvée à laquelle ils me
contraignaient, et j'en souffrais au dernier point »32. Les « inspecteurs de
Pharaon », ce sont le vice de la gourmandise et les pensées sécrètes, instigués
par les démons, dont la cruelle violence s'exerce sur le moine tant qu'il ne
confesse pas ses péchés à son ancien. C'est « la cruelle tyrannie », « le joug
de la captivité », « la captivité la plus dure », « la domination diabolique »33,

non plus celle que les Hébreux ont subi en Egypte, mais celle qui
tourmente la conscience de l'ermite tant que le vieillard ne l'absout pas.

Le combat contre sept nations

L'imagerie de l'Exode, qui inclut la conquête de la terre promise, se dessine
en arrière fond de l'ensemble de la Conférence V qui traite des huit principaux

vices34. C'est « le témoignage des Ecritures » (scripturarum testimo-
nia)i5 sur lequel s'appuie l'abbé Sérapion pour expliquer le caractère et la
nature de chaque vice particulier et la manière de les combattre. Les vices
sont pour lui « les sept nations dont le Seigneur promet de donner les

terres aux enfants d'Israël, après leur sortie d'Egypte »36. Pour justifier sa
méthode exégétique permettant d'identifier sept vices avec les sept nations
du Canaan, Sérapion recourt à saint Paul : « Tout, selon l'Apôtre, leur arrivait

en figure (in figura, cf. 1 Co 10,6) ; nous devons donc regarder ces
événements comme écrits pour notre instruction ». Suit la citation du Deuté-
ronomiste énumérant les sept nations que le Seigneur livrera au peuple
hébreux37, et la discussion sur le rapport des sept nations au nombre des
vices. Par ce passage, Cassien arrive à justifier sa méthode d'application des
Ecritures pour la vie ascétique en recourant à la phrase de saint Paul sur le
sens figuratif des Ecritures38. Les mêmes paroles de l'Apôtre seront égale-

32 Conf. 11,11,2, SC 42, p. 121.

33 Ce sont les termes qui parsèment le chapitre : saevissima tyrannis, captivitatis iugum,
dominatio, dirissima captivitas, diabolica tyrannis (Conf. II,11, SC 42, p. 121-123).

34 Cf. KELLY, C.J.: Cassian's Conferences, 82-85.
35 Conf. V,4,i, SC 42, p. 190.
36 Conf. V,i6,i, SC 42, p. 207.
37 Conf. V,i6,i, SC 42, p. 207sq, avec la citation de Dt 7,1-2.
38 Le passage paulinien auquel se réfère Cassien (1 Co 10,1-10) présente certes le sens

chrétien de l'Exode, mais chez Paul il s'agit d'un autre événement (le passage de la mer
Rouge et la traversée du désert, et non pas la conquête du Canaan) et d'une lecture qui, tout
en donnant un enseignement moral, s'appuie sur le sens sacramentel de l'Exode (cf. Le
DÉAUT, R./LÉCUYER, J. : Exode, 1969).



342 Mantè Lenkaityté Ostermann

ment citées par Eucher, mais nous verrons qu'il le fera dans un tout autre
sens.

La suite de la conférence de l'abbé Sérapion suit la même ligne
interprétative. A la remarque de Germain (comme s'il repérait une incohérence
dans l'exégèse de l'ancien) qui se demande pourquoi il y a huit principaux
vices alors qu'il n'y a que sept nations opposées au peuple d'Israël, Sérapion

répond par un nouveau développement. De même que à ce moment
de l'histoire les Hébreux sont déjà délivrés d'« une nation très puissante »,
les Egyptiens, de même les moines, « dégagés des filets du siècle », sont
« exempts du vice de la gastrimargie »4° et donc libérés du premier vice,
c'est-à-dire de la première nation ennemie. Toutefois, il reste toujours le

danger qu'« une abstinence excessive, en causant l'épuisement ou la
faiblesse, ne nous force de revenir en Egypte, c'est-à-dire à la concupiscence de
la bouche et de la chair, avec laquelle nous avons rompu en renonçant au
monde ». Les Hébreux qui, « sortis de l'Egypte pour entrer dans la solitude
des vertus », regrettent leurs pots de viande, signifient au sens figuré ifigu-
raliter) ces effets négatifs d'une ascèse trop poussée41.

De même que la terre égyptienne n'est jamais donnée à Israël, de même,
« de quelque ardeur spirituelle que nous soyons entrés au désert des vertus,

la gourmandise reste une voisine »42. Tel l'Egyptien qui n'est pas exterminé

par le peuple d'Israël, ainsi le besoin naturel de la nourriture ne peut
jamais être retranché«. En revanche, de même que les sept nations de
Canaan doivent être exterminées par les Hébreux, de même les sept autres
vices, « comme ils sont mauvais de tout point », doivent être bannis
absolument « des replis secrets du cœur »44.

Dans la suite de sa conférence, l'abbé Sérapion évoque une autre
difficulté, à savoir pourquoi Abraham a parlé des dix nations de Canaan dont la

terre sera l'héritage du peuple juif (cf. Gn 13,18-21), tandis que Moïse ne
parle que des sept. Encore une fois, la solution donnée ne relève pas du
sens historique des Ecritures, mais s'oriente vers le sens spirituel. Les trois
nations auxquelles le moine n'est plus confronté sont d'abord les gentils,
symbole de l'idolâtrie, et les Juifs, symbole du blasphème, c'est-à-dire l'état
de l'âme avant la réception de la grâce du baptême. Puis, en troisième lieu,
viennent les Egyptiens ou la gourmandise, le vice que le moine quitte en

39 Conf. V,i7, SC 42, 210. L'explication du nombre huit sera donné plus tard dans la Conf.
V,25,i (SC 42, p. 215), avec le recours à la parabole de l'esprit immonde qui revient à la

maison nettoyée en prenant avec lui sept autres esprits méchants (Mt 12,43-45).
40 Conf. V,i8,i, SC 42, p. 210.

41 Ibid. Une pareille analogie était déjà faite dans Conf. 111,7,6 voir ci-dessus, n. 19.
42 Conf. V,i9,i, SC 42, p. 211.

43 Conf. V,i9,3 (SC 42, p. 211) : « Refuser au corps l'indispensable nourriture serait vouloir
le tuer, et en même temps charger son âme d'un crime ».

44 Ibid.



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 343

renonçant au monde et en parvenant au désert spirituel4?. Nous avons ici
deux étapes de la vie chrétienne qui se succèdent : le baptême suivi par la
vie monastique. Mais Cassien ne valorise pas le baptême. Ailleurs, il place
« les séculiers » dans la catégorie des « charnels », qui est aussi celle des

païens, tandis que seuls les moines sont « les spirituels »4Ö. Le baptême
paraît n'être qu'une étape préparatoire à l'état monastique, celui-ci étant
nettement supérieur, car seuls les moines ont réussi à se soustraire à la
domination de la loi et du péché. De sorte que, pour Cassien, « la grande
ligne de démarcation entre les hommes est moins le baptême que la
profession monastique »47.

Et voici qu'il ne reste que sept nations, ou sept vices, à combattre. Ce

combat a lieu « dans notre cœur » (in corde nostro), « dans la retraite de

notre âme » (in animae nostrae recessu)48. En s'arrogeant l'âme du moine,
le vice « extermine Israël, c'est-à-dire la contemplation des choses sublimes

et saintes ». En effet, les deux ne peuvent cohabiter - soit les vices
exterminent les vertus, soit ils doivent laisser la place « au peuple d'Israël,
c'est-à-dire aux vertus qui les combattent ». Ces vertus, qui succèdent aux
vices contraires, « méritent bien le nom d'enfants d'Israël, c'est-à-dire de
l'âme qui voit Dieu »49. Nous avons vu dans la Conférence XXI que le

peuple d'Israël pouvait signifier les moines, l'état monastique dans un sens
global?0. Or ici, dans le cadre de l'enseignement sur les vertus et les vices,
le nom d'Israël reçoit une application beaucoup plus restreinte. En entrant
dans la vie monastique, le moine ne peut s'arroger automatiquement le nom
d'« Israël véritable ». Ce titre reste réservé à l'état supérieur de la vie morale

et spirituelle, la pureté du cœur et la contemplation, qui sont le but du
moine et qui permettent que le règne de Dieu s'établisse en lui?1.

Pour terminer ce long développement sur le combat contre les vices,
l'abbé Sérapion invoque un autre passage scripturaire - les nations issues

4? Conf. V,22, SC 42, p. 213.
46 Conf. IV,19, SC 42, p. 182-184.
47 Cf. Conf. XVIII,5-7, SC 64, 14-21. Voir une très bonne analyse par VOGUÉ, Adalbert de :

Monachisme et Église dans la pensée de Cassien, 227-229 (227 pour la citation).
48 Conf. V,23,i, SC 42, p. 214.
49 Conf. V,23,1-2, SC 42, p. 214.

5° Voir n. 23 et 30 ci-dessus.
î1 Ce but est décrit dans la Conférence I. Pour le vocabulaire similaire à celui qui revient

dans notre passage, voir Conf. 1,13,2, SC 42, p. 91. Dans l'étymologie d'Israël comme « l'âme
qui voit Dieu », un autre épisode vétérotestementaire est sous-jacent, celui de Jacob et du
changement de son nom en Israël (Gn 32,23-33). Pour Cassien, Jacob et Israël représentent
en effet deux états successifs de vie spirituelle, à savoir la vie pratique et la vie contemplative.

Pour l'analyse de ces passages chez Cassien et chez ses prédécesseurs à partir de
Philon, voir SHERIDAN, Mark : Jacob and Israel: A Contribution to the History of an Interpretation,

in : Studia Anselmiana 116 (1995), 218-241. Cassien est le premier dans la littérature
latine d'appliquer l'allégorie Jacob-Israël pour décrire l'entier du parcours de la vie
spirituelle, ibid., 239-241.



344 Manté Lenkaityté Ostermann

des trois fils de Noé (Gn 9,18-10,32) - pour rapporter « une vieille tradition

» selon laquelle en chassant des terres de Canaan « les fils de Sem »,
les fils d'Israël ne font que se restituer « l'antique domaine de ses pères »s2.

Encore une fois,

« c'est là une figure (quae figura) qui s'accomplit très certainement en nous.
De par la volonté divine, ce n'est pas aux vices que le domaine de notre cœur a
été donné par droit de nature, mais aux vertus. Après la prévarication d'Adam,
ces Chananéens insolents les chassent de leur fief. Mais, rétablies dans leurs
droits par nos soins et nos labeurs, avec la grâce de Dieu, elles rentrent dans
leur propriété, plutôt qu'elles ne s'emparent d'un bien étranger »53.

L'homme fut créé bon, mais à cause de la chute d'Adam, les vices
envahirent son cœur. En reconquérant l'âme du moine, les vertus ne font
que rentrer en ce qui leur appartient.

L'agir de Dieu et l'œuvre de la grâce

Si le moine sort victorieux de ces combats qui prennent place dans son
cœur, il ne peut en aucun cas mettre la victoire sur son propre compte. Les
forces humaines ne sauraient surmonter de si puissants ennemis sans le

secours divin. Ainsi les paroles de Moïse dans le Deutéronome, avertissant
les Hébreux de ne pas oublier que le Seigneur est celui qui les a délivrés de

l'Egypte et qui a anéanti les peuples devant eux, doivent prévenir les

moines de ne pas se confier à leur succès. C'est la grâce qui donne la

perfection dans la vertu et « c'est à [Dieu] que nous devons rapporter chaque

jour tout l'honneur de nos victoires »s4. Mais le moine n'est pas pour
autant exempt de la responsabilité, puisqu'il est doté du libre arbitre. Il est
certes vrai que c'est l'œuvre de la grâce qui fait entrer Israël dans la terre
promise et qui anéantit devant lui nombre de peuplades, mais il incombe à

Israël soit de les frapper à l'anéantissement, soit au contraire les épargner
et les laisser vivre ; de conclure ou non avec elles des traités ; de s'allier, ou
non, avec elles par des mariages. Responsabilité qui correspond à celle de
l'ascète : « Ménager les occasions de salut, les issues heureuses et la
victoire finale : voilà la part de la grâce divine ; la nôtre consiste à répondre
par l'effort ardent ou la mollesse aux prévenances de Dieu »55. Voilà pour-

52 Conf. V,24,i, SC 42, p. 214. Pour cette « vieille tradition », Cassien est tributaire de PS.

CLÉMENT : Reconnaissances 1,30-31 (voir RAMSEY, B. : John Cassian : The Conferences, 209). Le

roman pseudo-clémentin, traduit du grec en latin par Rufin peu de temps avant l'an 406,
était connu dans le Sud de la Gaule, notamment à Lérins, voir COURCELLE, Pierre : Nouveaux

aspects de la culture lérinienne, in : REL 46 (1968), 379-409, ici 383-386.
53 Conf. V,24,2, SC 42, p. 215.

54 Conf. V,14,5-15,3, SC 42, p. 205-207, avec les citations de Dt 7,21-23 ; Dt 8,12-15 et Dt
9.4-5-

55 Conf. 111,19,2-3, SC 42, p. i62sq., passage débuté par la citation de Dt 7,1-3. Pour le
débat sur le rôle de la grâce et du libre arbitre dans les œuvres de Cassien, cf. CASIDAY, A. :



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 345

quoi Dieu peut également envoyer une tentation pour éprouver un juste
dans l'adversité, de même que Dieu a éprouvé son peuple dans le désert56.

Nous avons présenté les principaux thèmes de l'Exode dont
l'interprétation allégorique est un appui scripturaire sur lequel Cassien construit
sa doctrine ascétique. D'autres moments, plus ponctuels, peuvent intervenir

pour justifier une telle ou une telle pratique ou pour expliquer un
certain état spirituel. Ainsi, le buisson qui ne brûle pas de Ex 3,2 est le

symbole du « buisson de notre chair qui, enveloppé du feu innocent [de la

mortification], ne sera pas consumé » par la luxure57. Ou encore, le moine
qui arrive à « éteindre les passions et réduire sous l'empire de la raison la

troupe inconstante de [ses] pensées », atteint alors « le rang de ce cente-
nier spirituel » (spiritalis huius centurionis) dont le sens était « mystiquement

désigné » (mystice designatum) dans les centeniers institués par Moïse

comme responsables du peuple en suivant le conseil de Jéthro58. On peut
enfin recourir à la symbolique du chiffre quarante (quarante jours de jeûne
de Moïse, « les quarante années qu'Israël demeura dans le désert, et les

quarante mystiques stations qui en marquèrent la traversée ») pour
expliquer « le mystère de ce nombre » (numeri sacramentum) en lien avec le
carême59.

D'après tout ce qui précède, nous pouvons dire que pour Cassien, la vie
monastique est la réalisation, l'accomplissement de l'expérience juive de
l'Exode d'autrefois. Les événements de l'Exode sont des figures (figurae) de

ce qui s'accomplit (impletur) aujourd'hui « en nous », c'est-à-dire les

moines. Pour Cassien, il y a la « similitude » entre les expériences qu'ont
vécues d'un côté le peuple hébreu en Egypte, puis lors de la traversée du
désert et la conquête de la terre promise, et celles que, de l'autre côté, vit
maintenant (nunc) « le vrai Israël », le peuple des moines, ou, dans le sens

plus restreint, l'âme qui a accompli sa traversée du désert et est arrivée à la

contemplation de Dieu. Les réalités du vécu sont les mêmes, mais
aujourd'hui elles sont transposées dans un niveau spirituel : tous les combats
et les conquêtes ont désormais lieu à l'intérieur de l'âme du moine. Les

événements historiques ont la valeur de préfigurer l'expérience monastique

et d'instruire le moine sur les questions de son avancement spirituel.
Cet avancement est vu par Cassien comme un combat quotidien contre les

démons et les vices qui, sauf de rares moments où l'âme atteint les
hauteurs de la contemplation, ne laissent jamais tranquille le cœur de l'ascète.

Tradition and Theology, 66sq (avec de références multiples), à l'intérieur d'une large
discussion sur la théologie monastique de Cassien, ibid., 16-118.

56 Conf. VI,11,1, SC 42, p. 233, avec la citation de Dt 8,2.
57 Conf. XII,u,5, SC 54, p. 139.
58 Conf. VII,5,2, SC 42, p. 250, cf. Ex 18,21.25.

59 Conf. XXI,28,1, SC 64, p. 103, cf. Ex 34,28 ; Nb 33 ; Dt 29,4. Pour cette thématique dans
la littérature patristique, voir DANIÉLOU, Jean : Le symbolisme des quarante jours, in : La

Maison-Dieu 31 (1952), 19-33.



346 Manté Lenkaityté Ostermann

2. L'Exode chez Eucher de Lyon

A la fin de 427 ou en 428, Eucher adresse une lettre intitulée Eloge du
désert {De laude eremi) au moine Hilaire60. Celui-ci vient de regagner la
communauté monastique de Lérins, après avoir suivi quelque temps le
fondateur du monastère Honorât à Arles où ce dernier fut élevé au siège
épiscopal61. Pour Eucher, c'est une occasion de louer les qualités du désert
monastique, représenté par la communauté lérinienne. En dehors du
prologue et de l'épilogue de la lettre, ce petit traité peut être divisé en deux
grandes parties, la première (ch. 5-26) traitant des déserts dans la Bible, et
la deuxième (ch. 27-43) décrivant en termes allégoriques le désert monastique.

Contrairement à Cassien, qui choisit les épisodes bibliques isolées en
fonction de l'enseignement qu'il propose, Eucher parcourt chronologiquement

l'histoire du salut, dont l'événement de l'Exode constitue la partie la

plus importante (ch. 7-16)62. L'argument majeur d'Eucher peut se résumer
ainsi : le désert est le lieu dans lequel abondent les grâces divines et où
Dieu se montre plus facilement à ses saints63. Déjà Moïse reçoit sa mission
dans le désert quand il voit et entend le Seigneur dans le buisson ardent.
L'ordre divin d'ôter les sandales est le signe manifeste de la sainteté du sol
du désert64. Suit la description du périple des Hébreux au désert. Dieu
guide les Juifs par la colonne de nuée et la colonne de feu (ch. 8). Il ouvre
la mer Rouge devant son peuple pour qu'elle recouvre ensuite de ses flots
l'armée de Pharaon (ch. 9-10). Dans le désert du Sinaï, le Seigneur abreuve
les Hébreux, une fois en faisant sortir l'eau d'un rocher, et une autre, en
adoucissant l'eau amère de Marra (ch. 11). Il y nourrit son peuple par la

manne, le pain tombé du ciel (ch. 12), et permet que les vêtements ne
s'usent pas (ch. 14). Au sommet des faveurs divines accordées aux Hébreux
dans le désert, la Loi écrite par le doigt de Dieu (ch. 13).

60 L'édition, la présentation et le commentaire du texte Laud.) dans PRICOCO, S. :

Eucherio. Elogio dell'eremo (voir n. 6 ci-dessus) ; la traduction française par C. Carraud,
revue par nous-même, dans COLL. : L'île des saints PdF 105) (voir n. 1 ci-dessus), 23-44.

61 Le fait est évoqué par Eucher au début de sa lettre, Laud. 1-2. Ce passage est aussi la

source pour HONORAT DE MARSEILLE : Vie d'Hilaire d'Arles 8 (SC 404, p. 104-106), qui cite les

premières phrases d'Eucher.
62 Nous reprenons dans ce chapitre, en résumant et en complétant, nos deux articles,

Eucher interprète de la Bible (voir n. 8 ci-dessus), et Magna loci gratia : désert, lieu de salut
selon Eucher de Lyon, in : HAINTHALER, T./Mali, F./EMMENEGGER, G./LENKAITYTÉ OSTERMANN,

M. (éds.) : Für uns und für unser Heil. Soteriologie in Ost und West Pro Oriente 37 /
Wiener Patristische Tagungen VI). Innsbruck : Tyrolia Verlag 2014, 181-195.

63 Selon J. Pepino, la vraie intention d'Eucher était de retenir Hilaire à Lérins (face à la

possibilité du retour à Arles) en prouvant que c'était le meilleur endroit pour la vie
monastique. Toute l'argumentation de la lettre d'Eucher serait dirigée dans ce sens, PEPINO, J. :

St. Eucherius ofLyons (voir n. 1 ci-dessus), 196-228.
64 Laud. 7,1-2, avec une référence à Ex 3,1-2 et la citation de Ex 3,5, PdF 105, p. 26.



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 347

Le choix des passages de l'Exode par Eucher est très différent de celui
de Cassien. De plus, l'auteur lérinien privilégie le sens littéral, historique,
du texte biblique pour prouver que « ce que la nature des lieux refusait à la
commodité, la magnificence de Dieu y pourvoyait avec éclat »65. Et quand
la même référence biblique se retrouve chez les deux auteurs, le plus
souvent, elle reçoit une interprétation différente. Si pour Cassien, l'épisode du
buisson ardent est le symbole de la mortification, Eucher y voit le signe de
l'honneur divin accordé au désert. De même que pour Cassien, pour Eucher
aussi l'Egypte est la figure du monde duquel il faut se libérer66, mais pour
lui cette libération ne comporte pas de risque de retour à ce qu'on a
abandonné (risque du renoncement seulement corporel). Au contraire, elle est
la condition d'une liberté intérieure, qui permet de « se défaire des
attaches anciennes » pour pouvoir désormais avancer, comme Moïse et les

Hébreux, dans le désert67. Le départ de l'Egypte et la traversée de la mer
Rouge sont définitifs : « Si le Seigneur ouvrit un chemin dans les eaux, puis
s'il le recouvrit, c'était pour qu'on partît au désert sans espoir de
retour »68. Ni les idoles, ni la nostalgie pour les plats égyptiens
n'apparaissent dans le texte d'Eucher, pas plus que les combats avec les peuples du
Canaan. Il y a aussi une portée eschatologique chez Eucher. Le désert,
« aride et inculte », n'est que le lieu de passage. Il faut le traverser pour
atteindre la terre promise, « cette terre ruisselante de lait et de miel » (Dt
6,3), identifiée à « la vraie patrie »6v.

Les passages de l'Exode évoqués par Eucher sont en effet ceux qui
étaient traditionnellement vus comme les figures du baptême et de
l'eucharistie, de même que Moïse était le type du Christ70. A la fin de la
section dédiée à l'Exode, l'auteur lérinien rappelle cette typologie
sacramentelle en recourant à la citation de la Première épître de saint Paul aux
Corinthiens :

« Je sais que ces événements sont rapportés 'comme une figure de nous-mêmes'
(in figuram nostri facta, 1 Co 10,6), que leur aspect témoigne de mystères ca-

65 Laud. 14,2, PdF 105, p. 29.
66 Laud. 8,1, PdF 105, p. 27.
67 Laud. 7,3, PdF 105, p. 26. C'est ainsi qu'Eucher interprète l'ordre de Dieu donné à

Moïse d'enlever ses sandales. Cf. PRICOCO, S. : Eucherio. Elogio dell'eremo, 215 ; Laud. 44,3
(voir ici-bas, n. 78).

68 Laud. 10,2, PdF 105, p. 28.
69 Laud. 16,1-2, PdF 105, p. 30.
70 Le fait fut observé par OPELT, Ilona : Zur literarischen Eigenart von Eucherius' Schrift

De Laude Eremi, in : VigChr 22 (1968), 198-208, qui donne de nombreux parallèles chez les
auteurs chrétiens. Pour la typologie de l'Exode chez les auteurs anciens, cf. LUNDBERG, Per-
Olof : La typologie baptismale dans l'ancienne Église. Uppsala : A.B. Lundequistska Bokhan-
deln 1942, 116-145 DANIÉLOU, Jean : Sacramentum futuri. Études sur les origines de la typologie

biblique. Paris : Beauchesne 1950, 129-200 ; Id. : Exodus, in : RAC 7 (1969), 22-44 I WESSEL,

K. : Durchzug durch das Rote Meer, in : RAC 4 (1959), 370-389 ; Le DÉAUT, R./Lecuyer,
J. : Exode, passim.



348 Manté Lenkaityté Ostermann

chés et que 'tous ont été baptisés en Moïse dans la nuée et dans la mer, tous
ont mangé un aliment spirituel et tous ont bu un breuvage spirituel' (1 Co

10,2-4). Mais, de même que ces récits nous offrent la foi de l'avenir (futuro-
rum fidem), de même ils garantissent la vérité de ces événements (gestorum ve-
ritatem) ; la valeur du désert ne fléchit pas de ce qu'il faille rapporter les faits
à la hauteur des sacrements »A

L'Exode contient le sens sacramentel - et Eucher reste fidèle au texte de

saint Paul - tout autant que sa réalité historique prouve l'abondance de la

grâce divine pour les habitants du désert72. L'approche exégétique d'Eu-
cher est très différente de celle de Cassien qui, rappelons-nous, a fait appel
aux mêmes paroles de saint Paul (in figura) pour justifier sa lecture des

Ecritures dans un sens purement ascétique73.
On peut toutefois trouver une trace de l'interprétation morale de

Cassien dans le texte d'Eucher. Quand celui-ci évoque la Pâque qui ne peut
être observée « plus librement qu'au séjour du désert », tout spécialement
par « les vertus et la continence - la continence qui est le désert du cœur
(cordis eremus) »74, il se rappelle probablement la réflexion du moine
marseillais autour du Pharaon qui voulait empêcher que le peuple d'Israël offre
le sacrifice « dans le désert d'un cœur libre (in heremo liberi cordis) »73.

Mais les quarante jours du jeûne, mentionnés en lien avec la Pâque par les
deux auteurs, perdent leur portée symbolique dans le texte d'Eucher. Pour
lui, les quarante jours du jeûne de Moïse, de même que celui d'Elie et du
Seigneur lui-même, sont le signe de la puissance des lieux dans lesquels
des jeûnes aussi longs sont possibles, et prouvent de la sorte encore une
fois la grâce particulière du désert76.

Dans l'épilogue de la lettre (ch. 44), les images de l'Exode resurgissent
encore une fois avec une typologie baptismale prononcée. En s'adressant à

Hilaire, Eucher le nomme « l'Israël véritable », lui qui regarde « Dieu du
cœur »77. Nous retrouvons ici les traces de l'interprétation allégorico-mo-
rale de l'idéal contemplatif, de l'esprit qui voit Dieu, rencontré chez Cas-
sien. Mais chez Eucher, le titre de véritable Israël a plutôt tendance à

revêtir un sens typologique. L'Exode d'Hilaire, la réplique de l'Exode juif, est
effectué de la manière la plus parfaite, la manière chrétienne. Si Moïse a pu
voir face à face le Dieu de l'Ancien Testament, maintenant Hilaire ren-

71 Laud. 15,1-2, PdF 105, p. 29sq.
72 PRICOCO, S. : Eucherio. Elogio dell'eremo, 228-231, a raison de rappeler que ces deux sens,

historique et spirituel, sont également reconnus par Eucher dans ses traités exégétiques.
Mais la dimension sacramentelle de tout ce passage n'est pas observée ni par S. Pricoco, ni
par Kelly, C. : The Myth of the Desert (voir n. 6 ci-dessus).

73 Voir ci-dessus, n. 38.
74 Laud. 32,3, PdF 105, 36.
75 Voir ci-dessus, n. 25 et 28.
76 Laud. 32,4-5, PdF 105, 36. Pour Cassien, voir ci-dessus, n. 59.
77 Laud. 44,3 (PdF 105, 43) : tu nunc verior Israel, qui corde deum conspicaris.



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 349

contre le Christ dans l'intérieur de son cœur. Il est possible qu'en affirmant
qu'Hilaire est « délivré depuis longtemps de l'Égypte, ténèbres du siècle »,

qu'il a « traversé les eaux salutaires où l'ennemi fut englouti », et a suivi « au
désert le feu de la foi »78, Eucher fasse allusion à la conversion d'Hilaire, à

son baptême et à son entrée au monastère de LérinsA Suivent d'autres
images de l'Exode lues à travers les références néotestamentaires : c'est par
« le bois de la croix » que l'amertume de l'eau goûtée par Hilaire fut changée

en douceur ; le rocher d'où jaillit l'eau pour la vie éternelle, c'est le
Christ (cf. Jn 4,14) ; le pain venu d'en haut ne nourrit plus l'homme de

chair mais l'homme intérieur (cf. Jn 6,50-51) ; le tonnerre de la parole
divine qu'entend Hilaire ne vient plus du mont Sinaï, mais de l'Évangile ;

enfin, Hilaire est « au désert avec Israël », mais il entrera « avec Jésus dans la
Terre promise »8o, cette dernière phrase comportant une allusion à Josué par
son nom même, Ièsous.

Les images sacramentelles et christologiques sont aussi évoquées dans
le reste de la lettre d'Eucher, par le biais des figures de Jean Baptiste et de

Jésus (ch. 21-26), ou par le langage symbolique dans les chapitres qui
dépeignent le désert sous les traits du paradis (ch. 38-41). En outre, la lettre
d'Eucher révèle toute une typologie biblique du désert qui se déploie à

travers les événements de l'Ancien et du Nouveau Testaments ainsi que dans
les demeures monastiques d'aujourd'hui. Cette typologie sert à développer
les thèmes majeurs de l'œuvre : la sécurité entourant les habitants du
désert, la loi divine qui y règne, la nourriture céleste à profusion et la vie de

prière continuelle. Pour Eucher, l'histoire de l'Exode constitue la clef
d'interprétation, à la lumière du Christ, de la vie retirée où les images baptismales

et christologiques manifestent le sens intérieur de l'exode monastique.

C'est ici que réside, à notre avis, la principale divergence entre Eucher
et Cassien. Pour ce dernier, l'histoire de l'Exode sert comme une imagerie
pour développer exclusivement un enseignement ascétique81. L'Exode
symbolise allégoriquement la migration ascétique vers la vie parfaite, et la
traversée du « désert des vertus », où les moines doivent lutter contre les sept
nations de Canaan, symboles de vices, correspond au combat intérieur. Ni
la dimension ecclésiale, ni le sens traditionnel de l'Exode comme préfiguration

du baptême chrétien n'apparaissent pas chez l'auteur marseillais.

78 Laud. 44,3, PdF 105, p. 43sq.
79 L'épisode est raconté par Hilaire lui-même dans le panégyrique d'Honorat, sans toutefois

que le baptême soit mentionné, voir HILAIRE D'ARLES : Vie d'Honorat 23-24. Marie-
Denise Valentin (éd.) Sources Chrétiennes 235). Paris : Les éditions du Cerf, 132-140.
HONORAT DE Marseille : Vie d'Hilaire d'Arles 3-7 (SC 404, p. 92-104) ne fait que s'inspirer du
récit d'Hilaire.

80 Laud. 44,3, PdF 105, p. 44.
81 Cassien est le premier parmi les auteurs latins à interpréter systématiquement l'Exode

dans le sens strictement ascétique, Le DÉAUT, R./LÉCUYER, J. : Exode, 1986.



35° Manté Lenkaityté Ostermann

Eucher, en revanche, ne dédaigne pas le sens historique pour montrer que
la grâce et les dons divins, abondants autrefois pour le peuple d'Israël, sont
toujours présents pour les actuels habitants du désert, les moines. A un
deuxième niveau, il interprète la vie monastique à travers le sens typologique

de l'Exode, où le Christ et les sacrements jouent un rôle important.
Pour l'auteur lérinien, le cheminement vers la terre promise est pacifiquement

dirigé par le Christ. Ce cheminement est certes incarné par la vie
monastique, mais il se fait dans et avec l'Eglise82.

****

L'enquête entreprise se proposait d'examiner la manière dont un même
thème biblique, à savoir l'Exode, pouvait être traité par deux auteurs
contemporains, qui vivaient dans le même cadre monastique, appartenaient
au même espace géographique, et qui en outre se connaissaient et se

respectaient mutuellement. Comment alors expliquer la différence de leur
vision Ainsi que l'a souligné M. Dulaey83, l'expérience humaine d'Eucher,
époux et père, n'était pas celle de Cassien, moine depuis jeune âge. La
spiritualité d'Eucher, qui n'est pas centrée sur le monde du monastère mais
regarde vers l'Eglise tout entière, pourrait être un legs d'Honorat, le fondateur

du monastère de Lérins, et encore plus celui d'Augustin dont les

traces sont multiples dans les Formulae d'Eucher84, mais aussi dans ses

œuvres monastiques85.
La formation de nos deux auteurs s'avère être aussi un élément à prendre

en compte. Cassien mentionne certes une fois que son esprit était «

infecté des œuvres des poètes » dès sa petite enfance86, et ses œuvres se

distinguent par la qualité rhétorique, sans être exempts de certaines connais-

82 « L'univers d'Eucher est celui de l'Eglise universelle et pas seulement celui du monastère,

comme cela semble souvent l'être pour Cassien », DULAEY, M. : Les relations entre
Lérins et Marseille, 8r.

83 DULAEY, M. : Les relations entre Lérins et Marseille, 8isq.
84 Voir DULAEY, M. : Augustin en Provence dans les premières décennies du Ve s. : le

témoignage des Formulae d'Eucher, in : Comunicazione e ricezione del documenta cristiano in

epoca tardoantica. XXXII Incontro di studiosi dell'antichità cristiana. Roma, 8-10 maggio 2003
Studia Ephemeridis Augustinianum 90). Roma : Institutum Patristicum Augustinianum

2004, t2t-i46.
85 Plusieurs parallèles dans l'Eloge sont indiqués par OPELT, I. : Zur literarischen Eigenart,

passim. Dans le De contemptu mundi 17, 1. 402-404 (PRICOCO, S. : Eucherio di Lione. Il
rifîuto del mondo (De contemptu mundi,) Biblioteca patristica 16). Firenze : Nardini edi-
tore 1990, 82), Eucher cite un passage des Confessions d'Augustin (Conf. VIII,8,4-6), sans
toutefois en nommer l'auteur. Deux homélies transmises sous le nom d'Augustin viennent
d'être attribuées à Eucher par WEIDMANN, Clemens : Zwei Weihnachtspredigten des Eucherius

von Lyon, in : ZlMMERL-PANAGL, V./DORFBAUER, L.J./WEIDMANN, C. (éds.) : Edition und
Erforschung lateinischer patristischer Texte. 150 Jahre CSEL. Festschrift für Kurt Smolak zum
70. Geburtstag. Berlin : De Gruyter 2014, 111-138.

86 Conf. XIV,12, SC 54,199.



Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 351

sances philosophiques. Mais dès sa jeunesse, quand il est entré au
monastère de Bethléem, puis lors de son séjour auprès des ermites égyptiens,
ou plus tard à Constantinople87 et à Rome, il fut formé et il a vécu dans le
monde exclusivement monastique et ecclésiastique. Eucher, en revanche, de

par son appartenance à la haute aristocratie gallo-romaine, a dû profiter de
la formation destinée à la classe la plus élevée de l'empire, formation qui
comme telle devait préparer les plus hauts cadres administratifs88. Son

univers, d'abord celui d'un aristocrate de l'ordre sénatorial, et ensuite d'un
homme de l'Eglise, était beaucoup plus large que seulement le cadre
monastique, et ce n'est pas un hasard si quelques années plus tard il fut appelé

à quitter son séjour lérinien pour occuper le prestigieux siège de l'évê-

que de Lyon. Cette différence du milieu dans lequel ont évolué Cassien et
Eucher peut de la sorte expliquer la différence de leur interprétation de
l'Exode : étroitement ascétique chez le premier, plus large, sacramentelle
et ecclésiale, chez le deuxième.

Résumé
L'article se propose d'examiner la manière dont un même thème biblique, à

savoir l'Exode, pouvait être traité dans les écrits de deux auteurs contemporains,

qui vivaient dans le même cadre monastique et appartenaient au même

espace géographique : Jean Cassien (Conférences) et Eucher de Lyon (Eloge
du désert). A travers l'interprétation, fort différente, des événements de

l'Exode, se dessinent deux visions de la vie monastique, et dans un sens plus
large, de la vie chrétienne.

Abstract
The article seeks to examine the way the same biblical theme - the Exodus

story - could be treated in the writings of two contemporary authors living
in the same monastic milieu and in the same geographical area: John Cassian
(The Conferences) and Eucherius of Lyon (In Praise of the Desert). Their
different interpretation of the Exodus' events testifies to two different visions
of monastic, and in a broader sense ofChristian, life.

87 Dans son De incarnatione VII,31,4, Cassien évoque le fait qu'il était le disciple de Jean

Chrysostome à Constantinople.
88 Cf. HAARHOFF, Theodore : Schools of Gaul. A Study of Pagan and Christian Education

in the Last Century of the Western Empire. London : Oxford University Press H. Milford 1920,
124-132.


	Vie monastique : combat ascétique ou cheminement pacifique sous la direction du Christ? : Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon

