Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)
Heft: 2
Artikel: Vie monastique : combat ascétiqgue ou cheminement pacifique sous la

direction du Christ? : Deux lectures de I'Exode selon Jean Cassien et

Eucher de Lyon
Autor: Lenkaityte Ostermann, Mante
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MANTE LENKAITYTE OSTERMANN

Vie monastique :
combat ascétique ou cheminement pacifique

sous la direction du Christ ?
Deux lectures de I'Exode
selon Jean Cassien et Eucher de Lyon*

Jean Cassien (+ aprés 430) et Eucher de Lyon (+ vers 449) ont tous les deux
laissé leur empreinte dans 'histoire de I'Eglise de Gaule de la premiére
moitié du V° siécle. Le premier a fondé deux monastéres a Marseille vers
415 et a dédié aux moines provencaux deux traités de spiritualité monas-
tique, les Institutions cénobitiques (De institutis coenobiorum) et les Confé-
rences spirituelles (Conlationes), voués a un immense succes. Le deuxiéme,
un pére de famille, est devenu évéque de Lyon autour de 435-439 apres
avoir séjourné au monastére de Lérins. C'est a Lérins, dans ce havre de
paix, qu'Eucher a pu composer ses ceuvres spirituelles et exégétiques qui
refletent la culture et la spiritualité de la communauté lérinienne frai-
chement installée.

Jean Cassien et Eucher se connurent et s’appréciérent mutuellement :
Eucher était un des deux dédicataires, avec le fondateur du monastére léri-

* Je remercie vivement Gregor Emmenegger, Marcin Magdziarz op et Luc Devillers op
pour leurs remarques suite a la présentation orale de cette contribution, Florence Eustache
pour la révision du frangais, et le relecteur anonyme.

11] n’est pas possible d’énumérer ici toutes les études concernant les deux auteurs. Nous
mentionnerons seulement quelques titres, parmi les plus récents et représentatifs. Pour
Cassien, voir STEWART, Columba : Cassian the Monk. New York : Oxford University Press
1998 ; VOGUE, Adalbert de : Histoire littéraire du mouvement monastique dans l'antiquité, t.
6 : Les derniers écrits de Jéréme et I'ceuvre de Jean Cassien (414-428). Paris : Les éditions du
Cerf 2002 ; CASIDAY, Augustine : Tradition and Theology in St. John Cassian. Oxford : Oxford
University Press 2007. Pour Eucher et le milieu lérinien, reste fondamentale la monographie
de PRICOCO, Salvatore : L’isola dei Santi. Il cenobio di Lerino e le origini del monachesimo
gallico (= Filologia e critica 23). Roma : Edizioni dell'’Ateneo & Bizzarri 1978 ; pour un état de
recherche plus récent, voir PRICOCO, Salvatore : Lérins (Lerino), in : DI BERARDINO, Angelo
(ed.) : Nuovo dizionario patristico e di antichita cristiane. Seconda edizione aggiornata e
aumentata, vol. 2. Genova : Marietti 2007, 2793sq. ; CODOU, Y./LAUWERS, M. (éds.) : Lérins,
une ile sainte de I'’Antiquité au Moyen Age (= Collection d’études médiévales de Nice g).
Turnhout : Brepols 2009 ; COLL. : L'ile des saints. Eucher de Lyon & Vincent de Lérins (= Les
Péres dans la foi 105). Paris : Les éditions du Cerf / Editions ].-P. Migne 2018, 185-186 (biblio-
graphie). La thése de John Pepino est trés bien documentée mais reste malheureusement
non publiée, PEPINO, John M. : St. Eucherius of Lyons: Rhetorical Adaptation of Message to
Intended Audience in Fifth Century Provence. Ph.D Dissertation. Washington D.C. : Catholic
University of America 2009.



336 Manté Lenkaityté Ostermann

nien Honorat, de la deuxiéme série des Conférences de Cassien?, et compo-
sera lui-méme un épitomé de ses ceuvres3. En tant qu’écrivains, ils
s’adressent tous les deux a un auditoire monastique qui en outre se trouve
dans le méme espace géographique, le sud de la Gaule4. Etant donné la re-
nommée des écrits de Cassien, et le fait que ceux-ci précédent de quelques
années les compositions ascétiques d’Euchers, il était logique d’admettre
que dans sa vision de la vie monastique, Eucher était influencé par Cas-
sien. Ainsi on a pu dire que la place occupée par 'Exode dans son Eloge du
désert est directement inspirée par I'importance qu’'occupe le méme livre
biblique chez Cassien®. Pourtant, cette vision des choses devrait étre nuan-
cée. S'il est vrai qu'Eucher a repris de Cassien certains motifs et certains
éléments du vocabulaire, il ne le suit jamais littéralement et propose sa
propre interprétation des faits bibliques, impliquant sa présentation ori-
ginale de la vie monastique?. Le cas le plus notable illustrant cette diver-

2 JEAN CASSIEN : Conférence XI, préface 1. Eugéne Pichery (éd. et trad.) (= Sources
Chrétiennes 54). Paris : Les éditions du Cerf 1955, 98. Dans la suite de l'article, nous citerons
les Conférences de Cassien a partir de |'édition d’E. Pichery : Conf. I-VII (= SC 42). Paris :
1955 ; Conf. VIII-XVII (= SC 54). Paris : 1958 ; Conf. XVIII-XXIV (= SC 64). Paris : 1959, mais
en y ajoutant la division en paragraphes de PETSCHENIG, Michael/KREUZ, Gottfried : Cassiani
opera. Collationes XXIIII. Editio altera supplementis aucta (= CSEL 13). Wien : Verlag der
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften 2004. La traduction frangaise d’E. Pichery
sera parfois modifiée.

3 L’ceuvre n’est pas conservée mais elle est attestée par GENNADE : De viris illustribus 64.

4 La premiére série des Conférences (Conf. I-X) est dédiée par Cassien a I'évéque Léonce
de Fréjus et a un anachoréte nommé Hellade (qui deviendra évéque, probablement d’Arles,
avant que la deuxiéme série ne soit publiée, voir Conf. XI, préface 2), la deuxiéme série
(Conf. XI-XVII), au fondateur du monastére de Lérins Honorat et a Eucher, et la troisi¢éme
série (Conf. XVIII-XXIV), aux quatre abbés Jovinien, Minervius, Léonce et Théodore habi-
tant les iles des Stoechades (iles d’Hyéres). Eucher, de son c6té, dédie son Eloge du désert a
Hilaire, un moine lérinien et parent d'Honorat, et futur évéque d’Arles. Pour la figure d'Hi-
laire, voir HONORAT DE MARSEILLE : La vie d’Hilaire d'Arles. Paul-André Jacob (éd.) (= Sources
Chrétiennes 404). Paris : Les éditions du Cerf 1995.

5 La datation précise des ceuvres de Cassien n’est pas connue. Les Institutions sont habi-
tuellement datées entre 419 et 425, et les trois séries des Conférences ont probablement été
composées avant 428. Eucher a composé son Eloge du désert (De laude eremi) a la fin de 427
ou en 428, et le Sur le mépris du monde (De contemptu mundi) en 431.

6 Ainsi LE DEAUT, Roger/LECUYER, Joseph : Exode, in : Dictionnaire de spiritualité 4 (1961),
1957-1995, ici 1986 ; plus récemment, KELLY, Christopher : The Myth of the Desert in Western
Monasticism : Eucherius of Lyon’s In Praise of the Desert, in : Cistercian Studies Quarterly
46 (20m) 2, 129-141 ; PRICOCO, Salvatore : Eucherio. Elogio dell’eremo. Introduzione, testo, tra-
duzione e commento (= Biblioteca patristica 51). Bologna : EDB 2014, 94-97.

7 Voir LENKAITYTE OSTERMANN, Manté : John Cassian Read by Eucherius of Lyon : Affini-
ties and Divergences, in : VINZENT, Markus (ed.) : Papers Presented at the Seventeenth Inter-
national Conference on Patristic Studies Held in Oxford 2015 (= Studia Patristica 97). Leuven :
Peeters 2017, 169-182. Mémes observations ont été faites a partir des Formulae, un des deux
ouvrages exégétiques d’Eucher, par DULAEY, Martine : Les relations entre Lérins et Marseille :
Eucher et Cassien, in : CODOU, Y./LAUWERS, M. (éds.) : Lérins, une ile sainte, 63-82.



Deux lectures de I'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 337

gence entre nos deux auteurs est la lecture qu’ils font du livre de I'Exode
dont I'analyse sera l'objet de cet article®.

1. L'EXODE CHEZ JEAN CASSIEN

Ceux qui ont étudié la facon dont Cassien lit et utilise la Bible dans ses
ceuvres ascétiques, ont remarqué que son interprétation du texte des Ecri-
tures est basée sur les besoins de la vie monastique. La lecture des Ecri-
tures pour Cassien est un exercice ascétique, un moyen de combattre les
vices et de cultiver les vertus, dans le chemin de perfection qui doit mener
vers la pureté du coeur?. Le contenu qui intéresse le moine marseillais dans
le texte sacré est celui qui peut former la morale et la vocation monastique
de son lecteur. Les grandes histoires bibliques doivent ainsi servir d'images
et d’allégories de la quéte spirituelle et de différentes voies, aussi bonnes
que mauvaises, que cette quéte pourrait prendre.

L’Egypte, figure du monde

C’est dans les Conférences que l'histoire de 'Exode prend le plus d'impor-
tance. Cet événement majeur du peuple hébreu est présenté par Cassien
comme une allégorie de la migration ascétique vers la vie parfaite. La vie
monastique est un cheminement vers la terre promise ou le moine doit
emprunter « la voie royale (cf. Nb 20,17) qui conduit a Dieu, la voie directe
et slire, qui évite les détours et les retards inutiles »™.

8 Une breve présentation du sujet dans LE DEAUT, R./LECUYER, J. : Exode, 1986. L’analyse
de plusieurs passages importants liés a 'Exode chez Cassien dans KELLY, Christopher J. : Cas-
sian’s Conferences. Scriptural Interpretation and the Monastic Ideal. Farnham : Ashgate 2012,
58-85. Pour Eucher, nous avons nous-méme traité le théme dans LENKAITYTE, Manté : Eucher
interpréte de la Bible dans I'« Eloge du désert », in : CODOU, Y./LAUWERS, M. (éds.) : Lérins,
une ile sainte, 83-104, ici 93-97, avec une premiére évaluation de ce sujet par rapport aux écrits
de Cassien, ibid., 102sq.

9 Voir FRANK, Karl Suso : Asketischer Evangelismus. Schriftauslegung bei Johannes Cas-
sianus, in : SCHOLLGEN, Georg/SCHOLTEN, Clemens (éds.) : Stimuli. Exegese und ihre Herme-
neutik in Antike und Christentum. Festschrift fiir Ernst Dassmann (= JAC 23). Miinster :
Aschendorff 1996, 435-443 ; STEWART, C.: Cassian the Monk, go-95, 100-113 ; KELLY, C.J. :
Cassian’s Conferences, passim.

10 Dans les Institutions, les événements de ’Exode ne sont évoqués qu'a trois reprises et
toujours comme une application littéraire aux réalités de la vie monastique : I'ordre de Dieu
a Moise d’enlever les sandales d’Ex 3,5 dans Inst. 1,9,2, pour montrer que dans la tradition
égyptienne le verset est interprété « selon la lettre » (secundum litteram) comme une obli-
gation d’enlever les sandales lors de la célébration eucharistique ; les paroles du pharaon dé-
clarant qu'’il ignore le Seigneur d’Ex 5,2 dans Inst. XII,8,2, pour montrer que la bonne atti-
tude (appuyée sur Jn 8,55) est le contraire ; I'institution des chefs du peuple d’Ex 18,25 dans
Inst. IV,7, interprétée comme 'ordre que les novices soient dirigés par un ancien (le dernier
passage sera interprété allégoriquement dans Conf. VII,5,2, voir ici-bas, n. 58).

1 LE DEAUT, R./LECUYER, J. : Exode, 1986. La vie royale est encore un théme lié a I'Exode
qui revient plusieurs fois dans les ceuvres de Cassien (Inst. XI,4 ; Conf. 11,2 ; V1,9 ; XXIV,24-



338 Manté Lenkaityté Ostermann

Selon cette approche, I'Egypte est 'image du monde que doivent quitter
les moines symbolisés par le peuple d’Israél. Dans le discours de I'abbé
Paphnuce (Conférence 111), parmi les trois maniéres d’apercevoir la voca-
tion de suivre Dieu, celle qui se produit par un intermédiaire humain® est
vue comme étant « de méme ordre » (quo ordine) que la libération des en-
fants d’Israél de la misére d’Egypte par le ministére de Moise3. Moise re-
présente « un saint personnage », un ancien, qui par les exhortations déci-
de la personne a se libérer du monde et a se consacrer a la profession mo-
nastique. Si dans cette occurrence l'allégorie égyptienne ne recoit pas plus
d’explication, elle est développée dans le chapitre 7 de la méme Conférence
III. En s’appuyant sur une interprétation allégorique de Gn 12,1 présentée
dans le chapitre précédant (Conf. I11,6), 'abbé Paphnuce discute comment,
apreés avoir quitté les biens de ce monde (c’est le renoncement corporel), le
moine doit aussi renier la vie passée avec ses vices et ses passions. En
effet, le moine ne doit jamais retourner par le désir a ce qu’il a abandonné,
« comme le firent autrefois les Hébreux. Moise les avait tirés d’Egypte. lls y
rentrérent, non de corps certes, mais de cceur ». Les Hébreux ont autre-
fois abandonné leur Dieu, « qui les avait délivrés parmi un déploiement
inoui de prodiges », pour adorer les idoles égyptiennes. Dans sa colére,
Dieu les frappa dans le désert®, De méme les moines, oubliant la manne
qu'ils ont pu gotter en rentrant dans la profession monastique, tomberont
eux aussi sous la méme condamnation divine s’ils murmurent comme les
Hébreux : « Qu'’il faisait bon en Egypte ! Nous étions assis devant les pots
de viande, et nous mangions a satiété 1'oignon, l'ail, les concombres et les
melons ! »7.

En effet, ce que le peuple d’Israél a vécu lors de son long périple a tra-
vers le désert est une image de ce que vit le moine aujourd’hui : « Certes,
tout cela arrivait en figure (figura) au peuple [juif], mais nous la voyons
étre accomplie maintenant (nunc impleri) tous les jours, dans notre état et
profession »*®. Les « pots de viande » égyptiens que les Hébreux ont tant
regrettés, ce sont les vices, les penchants et les passions d’autrefois qui
perturbent encore l'esprit du moine « qui crie par ses actes et ses pensées

25), mais que nous n'exploiterons pas. Cf. SHERIDAN, Mark : Job and Paul: Philosophy and
Exegesis in Cassian’s Sixth Conference, in : Studia monastica 42 (2000), 271-294, ici 283-287.

12 Les deux autres étant celle qui vient directement de Dieu, et celle qui est le résultat
d’une nécessité.

13 Conf. 111,4,3 avec une allusion a Ex 3,17 et 14,30 (SC 42, p. 142). La Conf. IIl est aussi
analysée dans KELLY, C.J. : Cassian’s Conferences, 70-76.

14 Ces deux premiers renoncements doivent étre suivis par le troisiéme, celui par lequel
'esprit renonce a penser ce qui est visible pour se concentrer sur I'invisible.

15 Conf. 111,7,5, SC 42, p. 148. L'expression corde reversi provient de Ac 7,39-40 cité dans
la suite de ce passage.

16 hid.

17 Ibid., la citation biblique de Cassien combinant Nb 11,18, Ex 16,3 et Nb 11,5.

18 Conf. 111,7,6, SC 42, p. 148sq.



Deux lectures de 'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 339

avec eux [sc. les Juifs] : ‘Qu’il faisait bon en Egypte ! »%. Et de méme que
« sur six cent trois mille hommes en état de porter les armes qui furent
comptés au sortir de 'Egypte, deux seulement entrérent dans la terre de la
promesse » (cf. Ex 38,26 ; Nb 14,38), de méme aujourd’hui peu et rares sont
ceux qui peuvent donner des exemples de vertu, c’est-a-dire ceux qui ont
réussi a quitter le monde non seulement corporellement mais aussi spiritu-
ellement?°. Et I'abbé Paphnuce de conclure toute cette section : « Ainsi, un
renoncement corporel et la sortie en quelque sorte locale d’Egypte ne nous
servirait de rien. Mais il y faut joindre le renoncement du coeur, des deux
le plus élevé, le plus utile aussi »*.

L’Egypte, terre du combat spirituel

La terre d’Egypte peut aussi étre le symbole du combat spirituel. Dans la
Conférence XXI, 'abbé Théonas raconte que durant le caréme, quand le
jetine est renforcé, les moines sont assaillis par « la nation ennemie », a
comprendre des démons, qui les poussent a quitter leur cellule??. Ces dé-
mons accablants sont en effet des Egyptiens spirituels : « De méme que
(secundum illam similitudinem) les Egyptiens opprimaient jadis (tunc) les
enfants d’Israél sous de violentes afflictions, ces Egyptiens spirituels (intel-
lectuales Aegyptii) s’efforcent maintenant encore (nunc quoque) de courber
sous un dur et boueux travail le véritable Israél, le peuple des moines
(verum Israhel, id est monachorum plebem) ». Ces « Egyptiens » qui veulent
empécher les moines de quitter la terre d’Egypte « a 'aide d’'une tranquil-
lité agréable a Dieu » et de passer « au désert des vertus (ad heremum
virtutum) pour [leur| salut », agissent en effet sous l'instigation du Pha-
raon, celui-ci ne voulant pas laisser les Hébreux offrir le sacrifice au Seig-
neur dans le désert?4. Car pour un moine, ce n’est que « dans le désert d'un
cceur libre » (non nisi in heremo liberi cordis) qu'un tel sacrifice, considéré
comme vanité par les démons, peut s’offrir?.

Dans ce petit passage de la Conférence XXI que nous avons tenté de
paraphraser, Cassien change constamment entre les images bibliques et les
réalités de la vie spirituelle. Il vient d’abord a l'aide de ses lecteurs en

19 Conf. 111,7,6, SC 42, p. 149.

20 Selon Paphnuce, 'Evangile confirme cette figure par les mots : « Beaucoup d’appelés,
mais peu d’élus » (Mt 22,14), Conf. I11,7,7, SC 42, p. 149.

21 Conf. 111,7,7, SC 42, p. 149.

22 Conf. XXI,28,3, SC 64, p. 103. B. Ramsey a tort a notre avis d’interpréter cette phrase
dans le sens purement littéraire — il pense que Cassien parle ici des attaques réelles contre
les moines, RAMSEY, Boniface : John Cassian : The Conferences (= ACW 57). New York N.Y :
Paulist Press 1997, 755. La suite du passage montre clairement qu’il s’agit d'un langage allég-
orique.

23 [bid.

24 Conf. XXI,28,4, SC 64, p. 103sq, avec la citation de Ex 5,8-9 (LXX).

25 Conf. XX1,28,4, SC 64, p. 104, suivi par une citation de Sir 1,24 (LXX).



340 Manté Lenkaityté Ostermann

établissant une analogie (de méme que jadis..., de méme maintenant...), et
proceéde ensuite en exploitant les images vétérotestamentaires en fonction
de son sujet. Le sujet véritable de tout ce développement sont les moines,
le « nous » : c’est « nous » que les démons veulent empécher de passer « au
désert des vertus », et c’est « contre nous » que frémit le Pharaon dans sa
colére. Il faut savoir lire ces images (et les anciens le savaient beaucoup
mieux que nous aujourd’hui) pour déchiffrer I'enseignement avancé par l'in-
terlocuteur de Cassien. Dans ce cas précis, c’est en recourant a un autre
passage qui explique l'utilité du jetine dans la méme Conférence XXI26, que
'on comprend que 'Egypte représente ici le vice et tout ce qui détourne le
moine de Dieu tandis que le Pharaon et les Egyptiens sont les démons. Ces
démons accablent le moine affaibli par le jeline, en le poussant soit vers le
vice de la gourmandise soit vers celui de 'acédie (ce qui fait que le moine
veut fuir sa cellule?7). Ils veulent empécher le moine de parvenir au « désert
des vertus », ou au « désert d’'un cceur libre », c’est-a-dire a cet état de vie
moral et spirituel dans lequel I'ascete atteint la pureté de cceur et de corps,
en offrant de cette maniére le sacrifice saint au Seigneur33.

[1 faut enfin remarquer le sens du terme verus Israhel appliqué au
« peuple des moines » dans ce passage. Chez les auteurs chrétiens des pre-
miers siécles, le « véritable Israél » était vu comme étant constitué de 'en-
semble des chrétiens, c’est-a-dire de ceux qui ont reconnu le Christ par op-
position a ceux - les Juifs - qui demeurent dans I'ignorance?d. Or Cassien
applique le terme exclusivement aux moines, ce qui reflete son attitude, ex-
primée aussi dans d’autres passages, que les moines forment I'élite de
I'Eglise3°, car ils sont des chrétiens les plus fervents qui ont su garder la per-
fection de 'Eglise primitive des temps apostoliques3'.

Le méme épisode biblique - la corvée des Hébreux sous le Pharaon - in-
tervient encore une fois dans les Conférences, toujours en lien avec le

26 Conf. XXI,16,2 (SC 64, p. 92) : « [Le jeine] n’est pas bon en soi, ni nécessaire pour lui-
méme : ce qui en fait la pratique salutaire, c’est qu’elle propose d’acquérir la pureté de cceur
et de corps, et de réconcilier 'dme pacifiée avec son Auteur, en émoussant les aiguillons de
la chair ».

27 Voir Conf. V11,8, SC 54, p. 201.

28 Le sacrifice n’a pas ici le sens de I'eucharistie ; c’est un sacrifice moral et spirituel que
le moine offre a Dieu par son ascese.

29 SIMON, Marcel : Verus Israel. Etude sur les relations entre chrétiens et juifs dans 'Em-
pire Romain (135-425). Paris : E. de Boccard 1948, 100-124 ; BOBICHON, Philippe : Le théme du
« Verus Israel ». Est-il constitutif de la controverse entre christianisme et judaisme ?, in :
Annali di storia dell’esegesi 22 (2005), 421-444.

30 Cf. RAMSEY, B.: John Cassian : The Conferences, 755. Parmi les références indiquées
par BOBICHON, P. : Le théme du « Verus Israel », 432 et note 66, I'interprétation du véritable
Israél comme étant réalisé dans l'idéal monastique, avant Cassien ne se trouve que chez
PAULIN DE NOLE : Lettre XVIIl,5 (PL 61,239C).

31 L'analyse des deux versions des origines apostoliques du monachisme selon Cassien
dans VOGUE, Adalbert de : Monachisme et Eglise dans la pensée de Cassien, in : Théologie de
la vie monastique (= Théologie 49). Paris : Aubier 1961, 213-240, ici 214-222.



Deux lectures de 'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 341

jetine monastique. Pour donner un enseignement sur I'importance de se
confesser auprés d'un ancien, 'abbé Moise dans la Conférence Il raconte de
I'abbé Sérapion que, dans sa jeunesse monastique, il avait pris I'’habitude
de voler un pain lors du repas de la neuviéme heure, pour la dévorer
ensuite en cachette. « Je me trouvais en quelque sorte, comme jadis les Hé-
breux, - raconte 'abbé Sérapion, - sous la férule des inspecteurs de Pha-
raon ; en place de briques, telle était la lourde corvée a laquelle ils me con-
traignaient, et j’en souffrais au dernier point »32. Les « inspecteurs de Pha-
raon », ce sont le vice de la gourmandise et les pensées sécretes, instigués
par les démons, dont la cruelle violence s’exerce sur le moine tant qu'’il ne
confesse pas ses péchés a son ancien. C'est « la cruelle tyrannie », « le joug
de la captivité », « la captivité la plus dure », « la domination diabolique »33,
non plus celle que les Hébreux ont subi en Egypte, mais celle qui tour-
mente la conscience de I'ermite tant que le vieillard ne I'absout pas.

Le combat contre sept nations

L’'imagerie de I'Exode, qui inclut la conquéte de la terre promise, se dessine
en arriere fond de 'ensemble de la Conférence V qui traite des huit princi-
paux vices34, C’est « le témoignage des Ecritures » (scripturarum testimo-
nia)3s sur lequel s’appuie I'abbé Sérapion pour expliquer le caractére et la
nature de chaque vice particulier et la maniére de les combattre. Les vices
sont pour lui «les sept nations dont le Seigneur promet de donner les
terres aux enfants d’Israél, aprés leur sortie d’Egypte »36. Pour justifier sa
méthode exégétique permettant d’'identifier sept vices avec les sept nations
du Canaan, Sérapion recourt a saint Paul : « Tout, selon '’Apétre, leur arri-
vait en figure (in figura, cf. 1 Co 10,6) ; nous devons donc regarder ces évé-
nements comme écrits pour notre instruction ». Suit la citation du Deuté-
ronomiste énumérant les sept nations que le Seigneur livrera au peuple
hébreux37, et la discussion sur le rapport des sept nations au nombre des
vices. Par ce passage, Cassien arrive a justifier sa méthode d’application des
Ecritures pour la vie ascétique en recourant a la phrase de saint Paul sur le
sens figuratif des Ecritures38. Les mémes paroles de I'’Apétre seront égale-

32 Conf. I1,11,2, SC 42, p. 121.

33 Ce sont les termes qui parsément le chapitre : saevissima tyrannis, captivitatis iugum,
dominatio, dirissima captivitas, diabolica tyrannis (Conf. 11,11, SC 42, p. 121-123).

34 Cf. KELLY, C.].: Cassian’s Conferences, 82-85.

35 Conf. V,4,1, SC 42, p. 190.

36 Conf. V,16,1, SC 42, p. 207.

37 Conf. V16,1, SC 42, p. 207sq, avec la citation de Dt 7,1-2.

38 Le passage paulinien auquel se référe Cassien (1 Co 10,1-10) présente certes le sens
chrétien de I'Exode, mais chez Paul il s'agit d'un autre événement (le passage de la mer
Rouge et la traversée du désert, et non pas la conquéte du Canaan) et d’'une lecture qui, tout
en donnant un enseignement moral, s’appuie sur le sens sacramentel de I’Exode (cf. LE
DEAUT, R./LECUYER, J. : Exode, 1969).



342 Manté Lenkaityté Ostermann

ment citées par Eucher, mais nous verrons qu'il le fera dans un tout autre
sens.

La suite de la conférence de 'abbé Sérapion suit la méme ligne inter-
prétative. A la remarque de Germain (comme s'il repérait une incohérence
dans I'exégese de I'ancien) qui se demande pourquoi il y a huit principaux
vices alors qu'il n'y a que sept nations opposées au peuple d’Israél39, Séra-
pion répond par un nouveau développement. De méme que a ce moment
de l'histoire les Hébreux sont déja délivrés d’« une nation trés puissante »,
les Egyptiens, de méme les moines, « dégagés des filets du siécle », sont
« exempts du vice de la gastrimargie »4° et donc libérés du premier vice,
c’est-a-dire de la premiére nation ennemie. Toutefois, il reste toujours le
danger qu’« une abstinence excessive, en causant I’épuisement ou la faib-
lesse, ne nous force de revenir en Egypte, c’est-a-dire a la concupiscence de
la bouche et de la chair, avec laquelle nous avons rompu en renong¢ant au
monde ». Les Hébreux qui, « sortis de 'Egypte pour entrer dans la solitude
des vertus », regrettent leurs pots de viande, signifient au sens figuré (figu-
raliter) ces effets négatifs d’'une ascese trop poussée#.

De méme que la terre égyptienne n’est jamais donnée a Israél, de méme,
« de quelque ardeur spirituelle que nous soyons entrés au désert des ver-
tus, la gourmandise reste une voisine »42. Tel 'Egyptien qui n’est pas exter-
miné par le peuple d’Israél, ainsi le besoin naturel de la nourriture ne peut
jamais étre retranché#. En revanche, de méme que les sept nations de Ca-
naan doivent étre exterminées par les Hébreux, de méme les sept autres vi-
ces, « comme ils sont mauvais de tout point », doivent étre bannis abso-
lument « des replis secrets du coeur »44.

Dans la suite de sa conférence, I'abbé Sérapion évoque une autre diffi-
culté, a savoir pourquoi Abraham a parlé des dix nations de Canaan dont la
terre sera I'héritage du peuple juif (cf. Gn 15,18-21), tandis que Moise ne
parle que des sept. Encore une fois, la solution donnée ne reléve pas du
sens historique des Ecritures, mais s’oriente vers le sens spirituel. Les trois
nations auxquelles le moine n’est plus confronté sont d’abord les gentils,
symbole de 'idolatrie, et les Juifs, symbole du blasphéme, c’est-a-dire 1'état
de 'ame avant la réception de la grace du baptéme. Puis, en troisiéme lieu,
viennent les Egyptiens ou la gourmandise, le vice que le moine quitte en

39 Conf. V,17, SC 42, 210. L'explication du nombre huit sera donné plus tard dans la Conf.
V,25,1 (SC 42, p. 215), avec le recours a la parabole de 'esprit immonde qui revient a la
maison nettoyée en prenant avec lui sept autres esprits méchants (Mt 12,43-45).

40 Conf. V18,1, SC 42, p. 210.

41 Jbid. Une pareille analogie était déja faite dans Conf. Ill,7,6 voir ci-dessus, n. 19.

42 Conf. V19,1, SC 42, p. 211.

43 Conf. V,19,3 (SC 42, p. 211) : « Refuser au corps l'indispensable nourriture serait vouloir
le tuer, et en méme temps charger son dme d’un crime ».

44 Ibid.



Deux lectures de I'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 343

renon¢ant au monde et en parvenant au désert spirituel45. Nous avons ici
deux étapes de la vie chrétienne qui se succédent : le baptéme suivi par la
vie monastique. Mais Cassien ne valorise pas le baptéme. Ailleurs, il place
« les séculiers » dans la catégorie des « charnels », qui est aussi celle des
paiens, tandis que seuls les moines sont « les spirituels »4%. Le baptéme pa-
rait n'étre qu'une étape préparatoire a l'état monastique, celui-ci étant
nettement supérieur, car seuls les moines ont réussi a se soustraire a la do-
mination de la loi et du péché. De sorte que, pour Cassien, « la grande
ligne de démarcation entre les hommes est moins le baptéme que la pro-
fession monastique »47.

Et voici qu'il ne reste que sept nations, ou sept vices, a combattre. Ce
combat a lieu « dans notre cceur » (in corde nostro), « dans la retraite de
notre dme » (in animae nostrae recessu)48. En s’arrogeant 'ame du moine,
le vice « extermine Israél, c’est-a-dire la contemplation des choses subli-
mes et saintes ». En effet, les deux ne peuvent cohabiter - soit les vices
exterminent les vertus, soit ils doivent laisser la place « au peuple d’Israél,
c’est-a-dire aux vertus qui les combattent ». Ces vertus, qui succédent aux
vices contraires, « méritent bien le nom d’enfants d’Israél, c’est-a-dire de
I'dme qui voit Dieu »49. Nous avons vu dans la Conférence XXI que le
peuple d’Israél pouvait signifier les moines, I’état monastique dans un sens
global5®. Or ici, dans le cadre de I'enseignement sur les vertus et les vices,
le nom d’Israél rec¢oit une application beaucoup plus restreinte. En entrant
dans la vie monastique, le moine ne peut s’arroger automatiquement le nom
d’« Israél véritable ». Ce titre reste réservé a I'état supérieur de la vie mo-
rale et spirituelle, la pureté du cceur et la contemplation, qui sont le but du
moine et qui permettent que le régne de Dieu s’établisse en luis.

Pour terminer ce long développement sur le combat contre les vices,
I'abbé Sérapion invoque un autre passage scripturaire - les nations issues

45 Conf. V,22, SC 42, p. 213.

46 Conf. 1V,19, SC 42, p. 182-184.

47 Cf. Conf. XVIIl,5-7, SC 64, 14-21. Voir une trés bonne analyse par VOGUE, Adalbert de :
Monachisme et Eglise dans la pensée de Cassien, 227-229 (227 pour la citation).

48 Conf. V,23,1, SC 42, p. 214.

49 Conf. V,23,1-2, SC 42, p. 214.

50 Voir n. 23 et 30 ci-dessus.

5! Ce but est décrit dans la Conférence 1. Pour le vocabulaire similaire a celui qui revient
dans notre passage, voir Conf. 1,13,2, SC 42, p. 91. Dans I'étymologie d’'Israél comme « I'dme
qui voit Dieu », un autre épisode vétérotestementaire est sous-jacent, celui de Jacob et du
changement de son nom en Israél (Gn 32,23-33). Pour Cassien, Jacob et Israél représentent
en effet deux états successifs de vie spirituelle, a savoir la vie pratique et la vie contem-
plative. Pour I'analyse de ces passages chez Cassien et chez ses prédécesseurs a partir de
Philon, voir SHERIDAN, Mark : Jacob and Israel: A Contribution to the History of an Interpre-
tation, in : Studia Anselmiana 116 (1995), 218-241. Cassien est le premier dans la littérature
latine d’appliquer I'allégorie Jacob-Israél pour décrire 'entier du parcours de la vie spiri-
tuelle, ibid., 239-241.



344 Manté Lenkaityté Ostermann

des trois fils de Noé (Gn 9,18-10,32) — pour rapporter « une vieille tradi-
tion » selon laquelle en chassant des terres de Canaan « les fils de Sem »,
les fils d’Israél ne font que se restituer « 'antique domaine de ses péres »52.
Encore une fois,

« c'est la une figure (quae figura) qui s’accomplit trés certainement en nous.
De par la volonté divine, ce n’est pas aux vices que le domaine de notre cceur a
été donné par droit de nature, mais aux vertus. Aprés la prévarication d’Adam,
ces Chananéens insolents les chassent de leur fief. Mais, rétablies dans leurs
droits par nos soins et nos labeurs, avec la grace de Dieu, elles rentrent dans
leur propriété, plutét qu’elles ne s’'emparent d'un bien étranger »53.

L’homme fut créé bon, mais a cause de la chute d’Adam, les vices
envahirent son coeur. En reconquérant I'ame du moine, les vertus ne font
que rentrer en ce qui leur appartient.

L’agir de Dieu et l'ceuvre de la grdce

Si le moine sort victorieux de ces combats qui prennent place dans son
ceeur, il ne peut en aucun cas mettre la victoire sur son propre compte. Les
forces humaines ne sauraient surmonter de si puissants ennemis sans le
secours divin. Ainsi les paroles de Moise dans le Deutéronome, avertissant
les Hébreux de ne pas oublier que le Seigneur est celui qui les a délivrés de
I'Egypte et qui a anéanti les peuples devant eux, doivent prévenir les
moines de ne pas se confier a leur succés. C'est la grace qui donne la
perfection dans la vertu et « c’est a [Dieu] que nous devons rapporter cha-
que jour tout I'honneur de nos victoires »54. Mais le moine n’est pas pour
autant exempt de la responsabilité, puisqu'’il est doté du libre arbitre. Il est
certes vrai que c’est I'ceuvre de la grace qui fait entrer Israél dans la terre
promise et qui anéantit devant lui nombre de peuplades, mais il incombe a
Israél soit de les frapper a I'anéantissement, soit au contraire les épargner
et les laisser vivre ; de conclure ou non avec elles des traités ; de s’allier, ou
non, avec elles par des mariages. Responsabilité qui correspond a celle de
I'ascete : « Ménager les occasions de salut, les issues heureuses et la vic-
toire finale : voila la part de la grace divine ; la nétre consiste a répondre
par l'effort ardent ou la mollesse aux prévenances de Dieu »55. Voila pour-

52 Conf. V,24,1, SC 42, p. 214. Pour cette « vieille tradition », Cassien est tributaire de PS.
CLEMENT : Reconnaissances 1,30-31 (voir RAMSEY, B. : John Cassian : The Conferences, 209). Le
roman pseudo-clémentin, traduit du grec en latin par Rufin peu de temps avant I'an 406,
était connu dans le Sud de la Gaule, notamment a Lérins, voir COURCELLE, Pierre : Nouveaux
aspects de la culture lérinienne, in : REL 46 (1968), 379-409, ici 383-386.

53 Conf. V,24,2, 5C 42, p. 215.

54 Conf. V,14,5-15,3, SC 42, p. 205-207, avec les citations de Dt 7,21-23 ; Dt 8,12-15 et Dt
9,4-5.

55 Conf. 111,19,2-3, SC 42, p. 162sq., passage débuté par la citation de Dt 7,1-3. Pour le
débat sur le role de la grace et du libre arbitre dans les ceuvres de Cassien, cf. CASIDAY, A. :



Deux lectures de 'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 345

quoi Dieu peut également envoyer une tentation pour éprouver un juste
dans I'adversité, de méme que Dieu a éprouvé son peuple dans le désertsS.

Nous avons présenté les principaux thémes de I'’Exode dont l'inter-
prétation allégorique est un appui scripturaire sur lequel Cassien construit
sa doctrine ascétique. D’autres moments, plus ponctuels, peuvent interve-
nir pour justifier une telle ou une telle pratique ou pour expliquer un
certain état spirituel. Ainsi, le buisson qui ne briile pas de Ex 3,2 est le
symbole du « buisson de notre chair qui, enveloppé du feu innocent [de la
mortification], ne sera pas consumé » par la luxure5’. Ou encore, le moine
qui arrive a « éteindre les passions et réduire sous 'empire de la raison la
troupe inconstante de [ses] pensées », atteint alors « le rang de ce cente-
nier spirituel » (spiritalis huius centurionis) dont le sens était « mystique-
ment désigné » (mystice designatum) dans les centeniers institués par Moise
comme responsables du peuple en suivant le conseil de Jéthros8. On peut
enfin recourir a la symbolique du chiffre quarante (quarante jours de jetine
de Moise, « les quarante années qu’lsraél demeura dans le désert, et les
quarante mystiques stations qui en marquérent la traversée ») pour ex-
pliquer « le mystére de ce nombre » (numeri sacramentum) en lien avec le
caréme>9.

D’aprés tout ce qui précéde, nous pouvons dire que pour Cassien, la vie
monastique est la réalisation, 'accomplissement de 'expérience juive de
'’Exode d’autrefois. Les événements de I'Exode sont des figures (figurae) de
ce qui s'accomplit (impletur) aujourd’hui « en nous», c’est-a-dire les
moines. Pour Cassien, il y a la « similitude » entre les expériences qu’ont
vécues d'un cété le peuple hébreu en Egypte, puis lors de la traversée du
désert et la conquéte de la terre promise, et celles que, de 'autre coté, vit
maintenant (nunc) « le vrai Israél », le peuple des moines, ou, dans le sens
plus restreint, I'dme qui a accompli sa traversée du désert et est arrivée a la
contemplation de Dieu. Les réalités du vécu sont les mémes, mais au-
jourd’hui elles sont transposées dans un niveau spirituel : tous les combats
et les conquétes ont désormais lieu a l'intérieur de 'dme du moine. Les
événements historiques ont la valeur de préfigurer l'expérience monas-
tique et d’instruire le moine sur les questions de son avancement spirituel.
Cet avancement est vu par Cassien comme un combat quotidien contre les
démons et les vices qui, sauf de rares moments ou I'dme atteint les hau-
teurs de la contemplation, ne laissent jamais tranquille le cceur de 'ascéte.

Tradition and Theology, 66sq (avec de références multiples), a I'intérieur d'une large dis-
cussion sur la théologie monastique de Cassien, ibid., 16-118.

56 Conf. VI,11,1, SC 42, p. 233, avec la citation de Dt 8,2.

57 Conf. XIl,11,5, SC 54, p. 139.

58 Conf. V11,5,2, SC 42, p. 250, cf. Ex 18,21.25.

59 Conf. XX1,28,1, SC 64, p. 103, cf. Ex 34,28 ; Nb 33 ; Dt 29,4. Pour cette thématique dans
la littérature patristique, voir DANIELOU, Jean : Le symbolisme des quarante jours, in : La
Maison-Dieu 31 (1952), 19-33.



346 Manté Lenkaityté Ostermann

2. EXODE CHEZ EUCHER DE LYON

A la fin de 427 ou en 428, Eucher adresse une lettre intitulée Eloge du
désert (De laude eremi) au moine Hilaire®. Celui-ci vient de regagner la
communauté monastique de Lérins, aprés avoir suivi quelque temps le
fondateur du monastére Honorat a Arles ou ce dernier fut élevé au siége
épiscopal®. Pour Eucher, c’est une occasion de louer les qualités du désert
monastique, représenté par la communauté lérinienne. En dehors du pro-
logue et de I'épilogue de la lettre, ce petit traité peut étre divisé en deux
grandes parties, la premiére (ch. 5-26) traitant des déserts dans la Bible, et
la deuxieme (ch. 27-43) décrivant en termes allégoriques le désert monas-
tique.

Contrairement a Cassien, qui choisit les épisodes bibliques isolées en
fonction de I'enseignement qu’il propose, Eucher parcourt chronologique-
ment 'histoire du salut, dont I'événement de I’Exode constitue la partie la
plus importante (ch. 7-16)%2. L'argument majeur d’Eucher peut se résumer
ainsi : le désert est le lieu dans lequel abondent les graces divines et ou
Dieu se montre plus facilement a ses saints®. Déja Moise regoit sa mission
dans le désert quand il voit et entend le Seigneur dans le buisson ardent.
L’ordre divin d’6ter les sandales est le signe manifeste de la sainteté du sol
du désert®. Suit la description du périple des Hébreux au désert. Dieu
guide les Juifs par la colonne de nuée et la colonne de feu (ch. 8). Il ouvre
la mer Rouge devant son peuple pour qu’elle recouvre ensuite de ses flots
I'armée de Pharaon (ch. 9-10). Dans le désert du Sinai, le Seigneur abreuve
les Hébreux, une fois en faisant sortir 'eau d’'un rocher, et une autre, en
adoucissant I'eau amére de Marra (ch. 11). Il y nourrit son peuple par la
manne, le pain tombé du ciel (ch. 12), et permet que les vétements ne
s’'usent pas (ch. 14). Au sommet des faveurs divines accordées aux Hébreux
dans le désert, la Loi écrite par le doigt de Dieu (ch. 13).

60 [’édition, la présentation et le commentaire du texte (= Laud.) dans PRICOCO, S.:
Eucherio. Elogio dell’eremo (voir n. 6 ci-dessus) ; la traduction frangaise par C. Carraud,
revue par nous-méme, dans COLL. : L’ile des saints (= PdF 105) (voir n. 1 ci-dessus), 23-44.

61 Le fait est évoqué par Eucher au début de sa lettre, Laud. 1-2. Ce passage est aussi la
source pour HONORAT DE MARSEILLE : Vie d’Hilaire d’Arles 8 (SC 404, p. 104-106), qui cite les
premiéres phrases d’Eucher.

62 Nous reprenons dans ce chapitre, en résumant et en complétant, nos deux articles,
Eucher interpréte de la Bible (voir n. 8 ci-dessus), et Magna loci gratia : désert, lieu de salut
selon Eucher de Lyon, in : HAINTHALER, T./MALI, F./EMMENEGGER, G./LENKAITYTE OSTERMANN,
M. (éds.) : Fiir uns und fiir unser Heil. Soteriologie in Ost und West (= Pro Oriente 37 /
Wiener Patristische Tagungen VI). Innsbruck : Tyrolia Verlag 2014, 181-195.

63 Selon ]. Pepino, la vraie intention d’Eucher était de retenir Hilaire a Lérins (face a la
possibilité du retour a Arles) en prouvant que c’était le meilleur endroit pour la vie mo-
nastique. Toute I'argumentation de la lettre d’Eucher serait dirigée dans ce sens, PEPINO, ]J. :
St. Eucherius of Lyons (voir n. 1 ci-dessus), 196-228.

64 Laud. 7,1-2, avec une référence a Ex 3,1-2 et la citation de Ex 3,5, PdF 105, p. 26.



Deux lectures de 'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 347

Le choix des passages de 'Exode par Eucher est tres différent de celui
de Cassien. De plus, 'auteur lérinien privilégie le sens littéral, historique,
du texte biblique pour prouver que « ce que la nature des lieux refusait a la
commodité, la magnificence de Dieu y pourvoyait avec éclat »%. Et quand
la méme référence biblique se retrouve chez les deux auteurs, le plus sou-
vent, elle recoit une interprétation différente. Si pour Cassien, I'épisode du
buisson ardent est le symbole de la mortification, Eucher y voit le signe de
I'honneur divin accordé au désert. De méme que pour Cassien, pour Eucher
aussi 'Egypte est la figure du monde duquel il faut se libérer®6, mais pour
lui cette libération ne comporte pas de risque de retour a ce qu’on a aban-
donné (risque du renoncement seulement corporel). Au contraire, elle est
la condition d’une liberté intérieure, qui permet de «se défaire des
attaches anciennes » pour pouvoir désormais avancer, comme Moise et les
Hébreux, dans le désert®”. Le départ de I'Egypte et la traversée de la mer
Rouge sont définitifs : « Si le Seigneur ouvrit un chemin dans les eaux, puis
s'il le recouvrit, c’était pour qu’on partit au désert sans espoir de re-
tour »%. Ni les idoles, ni la nostalgie pour les plats égyptiens n’appa-
raissent dans le texte d’Eucher, pas plus que les combats avec les peuples du
Canaan. Il y a aussi une portée eschatologique chez Eucher. Le désert,
« aride et inculte », n’est que le lieu de passage. Il faut le traverser pour
atteindre la terre promise, « cette terre ruisselante de lait et de miel » (Dt
6,3), identifiée a « la vraie patrie »%9,

Les passages de 1I'Exode évoqués par Eucher sont en effet ceux qui
étaient traditionnellement vus comme les figures du baptéme et de l'eu-
charistie, de méme que Moise était le type du Christ7°. A la fin de la
section dédiée a I'Exode, l'auteur lérinien rappelle cette typologie sacra-
mentelle en recourant a la citation de la Premiere épitre de saint Paul aux
Corinthiens :

« Je sais que ces événements sont rapportés ‘comme une figure de nous-mémes’
(in figuram nostri facta, 1 Co 10,6), que leur aspect témoigne de mystéres ca-

65 Laud. 14,2, PdF 105, p. 29.

66 Laud. 8,1, PdF 105, p. 27.

67 Laud. 7,3, PdF 105, p. 26. C'est ainsi qu’'Eucher interpréte 'ordre de Dieu donné a
Moise d’enlever ses sandales. Cf. PRICOCO, S.: Eucherio. Elogio dell’eremo, 215 ; Laud. 44,3
(voir ici-bas, n. 78).

68 Laud. 10,2, PdF 105, p. 28.

69 Laud. 16,1-2, PdF 105, p. 30.

70 Le fait fut observé par OPELT, llona : Zur literarischen Eigenart von Eucherius’ Schrift
De Laude Eremi, in : VigChr 22 (1968), 198-208, qui donne de nombreux paralléles chez les
auteurs chrétiens. Pour la typologie de 'Exode chez les auteurs anciens, cf. LUNDBERG, Per-
Olof : La typologie baptismale dans l'ancienne Eglise. Uppsala : A.B. Lundequistska Bokhan-
deln 1942, 16-145 ; DANIELOU, Jean : Sacramentum futuri. Etudes sur les origines de la typolo-
gie biblique. Paris : Beauchesne 1950, 129-200 ; ID. : Exodus, in : RAC 7 (1969), 22-44 ; WES-
SEL, K. : Durchzug durch das Rote Meer, in : RAC 4 (1959), 370-389 ; LE DEAUT, R./LECUYER,
J. : Exode, passim.



348 Manté Lenkaityté Ostermann

chés et que ‘tous ont été baptisés en Moise dans la nuée et dans la mer, tous
ont mangé un aliment spirituel et tous ont bu un breuvage spirituel’ (1 Co
10,2-4). Mais, de méme que ces récits nous offrent la foi de I'avenir (futuro-
rum fidem), de méme ils garantissent la vérité de ces événements (gestorum ve-
ritatem) ; la valeur du désert ne fléchit pas de ce qu'’il faille rapporter les faits
a la hauteur des sacrements »7'.

L’Exode contient le sens sacramentel — et Eucher reste fidéle au texte de
saint Paul - tout autant que sa réalité historique prouve 'abondance de la
grace divine pour les habitants du désert7>. L'approche exégétique d’Eu-
cher est tres différente de celle de Cassien qui, rappelons-nous, a fait appel
aux mémes paroles de saint Paul (in figura) pour justifier sa lecture des
Ecritures dans un sens purement ascétique7.

On peut toutefois trouver une trace de l'interprétation morale de
Cassien dans le texte d’Eucher. Quand celui-ci évoque la Pdque qui ne peut
étre observée « plus librement qu’au séjour du désert », tout spécialement
par « les vertus et la continence - la continence qui est le désert du coeur
(cordis eremus) »74, il se rappelle probablement la réflexion du moine mar-
seillais autour du Pharaon qui voulait empécher que le peuple d’Israél offre
le sacrifice « dans le désert d’'un cceur libre (in heremo liberi cordis) »75,
Mais les quarante jours du jetine, mentionnés en lien avec la Paque par les
deux auteurs, perdent leur portée symbolique dans le texte d’Eucher. Pour
lui, les quarante jours du jeine de Moise, de méme que celui d’Elie et du
Seigneur lui-méme, sont le signe de la puissance des lieux dans lesquels
des jelines aussi longs sont possibles, et prouvent de la sorte encore une
fois la grace particuliére du désert7S.

Dans I'épilogue de la lettre (ch. 44), les images de 'Exode resurgissent
encore une fois avec une typologie baptismale prononcée. En s’adressant a
Hilaire, Eucher le nomme « I'Israél véritable », lui qui regarde « Dieu du
coeur »77. Nous retrouvons ici les traces de l'interprétation allégorico-mo-
rale de 'idéal contemplatif, de I'esprit qui voit Dieu, rencontré chez Cas-
sien. Mais chez Eucher, le titre de véritable Israél a plutot tendance a re-
vétir un sens typologique. L’Exode d’Hilaire, la réplique de I’Exode juif, est
effectué de la maniére la plus parfaite, la maniére chrétienne. Si Moise a pu
voir face a face le Dieu de I'’Ancien Testament, maintenant Hilaire ren-

7 Laud. 15,1-2, PdF 105, p. 29sq.

72 PRICOCO, S. : Eucherio. Elogio dell’eremo, 228-231, a raison de rappeler que ces deux sens,
historique et spirituel, sont également reconnus par Eucher dans ses traités exégétiques.
Mais la dimension sacramentelle de tout ce passage n’est pas observée ni par S. Pricoco, ni
par KELLY, C. : The Myth of the Desert (voir n. 6 ci-dessus).

73 Voir ci-dessus, n. 38.

74 Laud. 32,3, PdF 105, 36.

75 Voir ci-dessus, n. 25 et 28.

76 Laud. 32,4-5, PdF 105, 36. Pour Cassien, voir ci-dessus, n. 59.

77 Laud. 44,3 (PdF 105, 43) : tu nunc verior Israel, qui corde deum conspicaris.



Deux lectures de 'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 349

contre le Christ dans l'intérieur de son cceur. Il est possible qu’en affirmant
qu'Hilaire est « délivré depuis longtemps de 'Egypte, ténébres du siécle »,
qu'il a « traversé les eaux salutaires ou 'ennemi fut englouti », et a suivi « au
désert le feu de la foi »78, Eucher fasse allusion a la conversion d’Hilaire, a
son baptéme et a son entrée au monastére de Lérins7?. Suivent d’autres
images de I'Exode lues a travers les références néotestamentaires : c’est par
« le bois de la croix » que 'amertume de I'eau gotitée par Hilaire fut chan-
gée en douceur ; le rocher d’ou jaillit 'eau pour la vie éternelle, c’est le
Christ (cf. Jn 4,14) ; le pain venu d’en haut ne nourrit plus 'homme de
chair mais ’homme intérieur (cf. Jn 6,50-51) ; le tonnerre de la parole di-
vine qu’entend Hilaire ne vient plus du mont Sinai, mais de I'Evangile ; en-
fin, Hilaire est « au désert avec Israél », mais il entrera « avec Jésus dans la
Terre promise »8, cette derniére phrase comportant une allusion a Josué par
son nom méme, [esous.

Les images sacramentelles et christologiques sont aussi évoquées dans
le reste de la lettre d’Eucher, par le biais des figures de Jean Baptiste et de
Jésus (ch. 21-26), ou par le langage symbolique dans les chapitres qui dé-
peignent le désert sous les traits du paradis (ch. 38-41). En outre, la lettre
d’Eucher réveéle toute une typologie biblique du désert qui se déploie a tra-
vers les événements de I’Ancien et du Nouveau Testaments ainsi que dans
les demeures monastiques d’aujourd’hui. Cette typologie sert a développer
les thémes majeurs de I'ceuvre : la sécurité entourant les habitants du dé-
sert, la loi divine qui y régne, la nourriture céleste a profusion et la vie de
priére continuelle. Pour Eucher, I'histoire de I'Exode constitue la clef d’in-
terprétation, a la lumiére du Christ, de la vie retirée ou les images baptis-
males et christologiques manifestent le sens intérieur de I'exode monas-
tique.

C’est ici que réside, a notre avis, la principale divergence entre Eucher
et Cassien. Pour ce dernier, I'histoire de 'Exode sert comme une imagerie
pour développer exclusivement un enseignement ascétique®. L’Exode sym-
bolise allégoriquement la migration ascétique vers la vie parfaite, et la tra-
versée du « désert des vertus », ou les moines doivent lutter contre les sept
nations de Canaan, symboles de vices, correspond au combat intérieur. Ni
la dimension ecclésiale, ni le sens traditionnel de I'Exode comme préfigu-
ration du baptéme chrétien n’apparaissent pas chez 'auteur marseillais.

78 Laud. 44,3, PdF 105, p. 43sq.

79 L’épisode est raconté par Hilaire lui-méme dans le panégyrique d’'Honorat, sans toute-
fois que le baptéme soit mentionné, voir HILAIRE D’ARLES : Vie d’Honorat 23-24. Marie-
Denise Valentin (éd.) (= Sources Chrétiennes 235). Paris : Les éditions du Cerf, 132-140.
HONORAT DE MARSEILLE : Vie d’Hilaire d’Arles 3-7 (SC 404, p. 92-104) ne fait que s’inspirer du
récit d’Hilaire.

80 Laud. 44,3, PdF 105, p. 44.

81 Cassien est le premier parmi les auteurs latins a interpréter systématiquement I’Exode
dans le sens strictement ascétique, LE DEAUT, R./LECUYER, ]. : Exode, 1986.



350 Manté Lenkaityté Ostermann

Eucher, en revanche, ne dédaigne pas le sens historique pour montrer que
la grice et les dons divins, abondants autrefois pour le peuple d’Israél, sont
toujours présents pour les actuels habitants du désert, les moines. A un
deuxiéme niveau, il interpréte la vie monastique a travers le sens typolo-
gique de I'Exode, ou le Christ et les sacrements jouent un réle important.
Pour l'auteur lérinien, le cheminement vers la terre promise est pacifique-
ment dirigé par le Christ. Ce cheminement est certes incarné par la vie
monastique, mais il se fait dans et avec I'Eglise82.

*hk Ik

L’enquéte entreprise se proposait d’examiner la maniére dont un méme
théme biblique, a savoir 'Exode, pouvait étre traité par deux auteurs con-
temporains, qui vivaient dans le méme cadre monastique, appartenaient
au méme espace géographique, et qui en outre se connaissaient et se res-
pectaient mutuellement. Comment alors expliquer la différence de leur
vision ? Ainsi que I'a souligné M. Dulaey®3, 'expérience humaine d’'Eucher,
époux et pere, n’était pas celle de Cassien, moine depuis jeune age. La spi-
ritualité d’Eucher, qui n’est pas centrée sur le monde du monastére mais
regarde vers I'Eglise tout entiére, pourrait étre un legs d’Honorat, le fonda-
teur du monastere de Lérins, et encore plus celui d’Augustin dont les
traces sont multiples dans les Formulae d’Eucher®, mais aussi dans ses
ceuvres monastiques®.

La formation de nos deux auteurs s’avere étre aussi un élément a pren-
dre en compte. Cassien mentionne certes une fois que son esprit était « in-
fecté des ceuvres des poétes » dés sa petite enfance®, et ses ceuvres se dis-
tinguent par la qualité rhétorique, sans étre exempts de certaines connais-

82 « L'univers d’Eucher est celui de I'Eglise universelle et pas seulement celui du monas-
tére, comme cela semble souvent I'étre pour Cassien », DULAEY, M. : Les relations entre Lé-
rins et Marseille, 81.

83 DULAEY, M. : Les relations entre Lérins et Marseille, 81sq.

84 Voir DULAEY, M. : Augustin en Provence dans les premiéres décennies du V° s. : le
témoignage des Formulae d’Eucher, in : Comunicazione e ricezione del documento cristiano in
epoca tardoantica. XXXII Incontro di studiosi dell’antichita cristiana. Roma, 8-10 maggio 2003
(= Studia Ephemeridis Augustinianum g9o). Roma : Institutum Patristicum Augustinianum
2004, 121-146.

85 Plusieurs paralléles dans 1'Eloge sont indiqués par OPELT, 1. : Zur literarischen Eigen-
art, passim. Dans le De contemptu mundi 17, 1. 402-404 (PRICOCO, S. : Eucherio di Lione. Il
rifiuto del mondo (De contemptu mundi) (= Biblioteca patristica 16). Firenze : Nardini edi-
tore 1990, 82), Eucher cite un passage des Confessions d’Augustin (Conf. VIII,8,4-6), sans
toutefois en nommer l'auteur. Deux homélies transmises sous le nom d’Augustin viennent
d’étre attribuées a Eucher par WEIDMANN, Clemens : Zwei Weihnachtspredigten des Euche-
rius von Lyon, in : ZIMMERL-PANAGL, V./DORFBAUER, L.J./WEIDMANN, C. (éds.) : Edition und
Erforschung lateinischer patristischer Texte. 150 Jahre CSEL. Festschrift fiir Kurt Smolak zum
70. Geburtstag. Berlin : De Gruyter 2014, 111-138.

86 Conf. XIV,12, SC 54, 199.



Deux lectures de I'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon 351

sances philosophiques. Mais dés sa jeunesse, quand il est entré au mo-
nastére de Bethléem, puis lors de son séjour auprés des ermites égyptiens,
ou plus tard a Constantinople®” et a Rome, il fut formé et il a vécu dans le
monde exclusivement monastique et ecclésiastique. Eucher, en revanche, de
par son appartenance a la haute aristocratie gallo-romaine, a dii profiter de
la formation destinée a la classe la plus élevée de I'empire, formation qui
comme telle devait préparer les plus hauts cadres administratifs®. Son
univers, d’abord celui d’'un aristocrate de I'ordre sénatorial, et ensuite d'un
homme de I'Eglise, était beaucoup plus large que seulement le cadre mo-
nastique, et ce n’est pas un hasard si quelques années plus tard il fut appe-
1é a quitter son séjour lérinien pour occuper le prestigieux siége de I'évé-
que de Lyon. Cette différence du milieu dans lequel ont évolué Cassien et
Eucher peut de la sorte expliquer la différence de leur interprétation de
I’Exode : étroitement ascétique chez le premier, plus large, sacramentelle
et ecclésiale, chez le deuxiéme.

Résumé

L’article se propose d’examiner la maniére dont un méme théme biblique, a
savoir UExode, pouvait étre traité dans les écrits de deux auteurs contempo-
rains, qui vivaient dans le méme cadre monastique et appartenaient au méme
espace géographique : Jean Cassien (Conférences) et Eucher de Lyon (Eloge
du désert). A travers linterprétation, fort différente, des événements de
IExode, se dessinent deux visions de la vie monastique, et dans un sens plus
large, de la vie chrétienne.

Abstract

The article seeks to examine the way the same biblical theme - the Exodus
story - could be treated in the writings of two contemporary authors living
in the same monastic milieu and in the same geographical area: John Cassian
(The Conferences) and Eucherius of Lyon (In Praise of the Desert). Their
different interpretation of the Exodus’ events testifies to two different visions
of monastic, and in a broader sense of Christian, life.

87 Dans son De incarnatione VII,31,4, Cassien évoque le fait qu'il était le disciple de Jean
Chrysostome a Constantinople.

88 Cf. HAARHOFF, Theodore : Schools of Gaul. A Study of Pagan and Christian Education
in the Last Century of the Western Empire. London : Oxford University Press H. Milford 1920,
124-132.



	Vie monastique : combat ascétique ou cheminement pacifique sous la direction du Christ? : Deux lectures de l'Exode selon Jean Cassien et Eucher de Lyon

