
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 2

Artikel: "...car la force de ses arguments avait raison des juifs en public quand il
prouvait par les Écritures que le Messie c'était Jésus." (Ac 18.28.)... :
Aperçu du conflit d'exegèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe
siècles : le témoignage d'Origène;...

Autor: Andrist, Patrick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Patrick Andrist

«... car la force de ses arguments avait raison
des juifs en public quand il prouvait par les

Écritures que le Messie c'était Jésus. »

(Ac 18.28)...
Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux

IIIe et IVe siècles : le témoignage d'Origène ; les

arguments de Zachée dans le Dialogus Athanasii et
Zachaei à la lumière des exégèses midrashiques et

rabbiniques

Dans le chapitre 18 des Actes des Apôtres, Luc met en scène plusieurs
disputes de l'apôtre Paul avec les juifs, notamment avec ceux de l'Achaïe,
auxquels il prouve, sur la base de passages du Premier Testament, que
Jésus de Nazareth est le Christ. Le texte ne donne ici aucun détail sur les

arguments scripturaires utilisés, ni sur les explications contradictoires des

uns et des autres. Cependant, comme on le sait, la dispute entre juifs non
chrétiens d'une part (ci-dessous juifs1) et d'autre part juifs chrétiens et chrétiens

non juifs (ci-dessous chrétiens) a perduré dans les siècles suivants, et
nous avons parfois gardé quelques traces des exégèses utilisées par les

1 Nous sommes conscient du débat sur l'utilisation du terme « judéen » pour traduire le
terme grec « iouSaïoç », à la place de la traduction traditionnelle « juif », et reconnaissons la

pertinence des distinctions qui amènent bon nombre de chercheurs actuels à opter pour le

premier terme. D'une part, cependant, le besoin de distinguer entre les différents sens du
terme grec dans l'usage des auteurs anciens ne varie pas, quel que soit le mot utilisé ; d'autre
part, il est naturel pour un historien de la littérature antijudaïque qui s'intéresse aussi à la

production de la période byzantine, de privilégier la constance de la traduction d'un même
terme, plutôt que de chercher l'impossible réponse à la question de savoir à partir de quand,
ou selon quels critères, il faut changer de vocabulaire (sans mentionner l'incohérence dans
le traitement des textes qui se trouveraient de part et d'autre de cette limite). Pour une
explication en faveur de « judéen », voir, par exemple, MlMOUNI, Simon Claude : Le judaïsme
ancien du Vf siècle avant notre ère au Ilf siècle de notre ère. Des prêtres aux rabbins
Nouvelle Clio). Paris : PUF 2012, 22-24. Sur cette question, voir le résumé de BÉLANGER,

Steve : La « croisée des chemins» parting of the ways) entre le « judaïsme » et le « christianisme

» anciens : Un débat insoluble Quelques remarques historiographiques, épistémolo-
giques et terminologiques sur la recherche actuelle en histoire du «judaïsme» et du «

christianisme » ancien, in : VANNIER, Marie-Anne (ed.) : Judaïsme et Christianisme chez les Pères

Judaïsme ancien et origines du christianisme 8). Turnhout : Brepols 2015, 41-106.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 293

chrétiens dans ce contexte, et des contre-exégèses des juifs, comme nous
allons brièvement en voir quelques exemples.

Rappelons tout d'abord trois banalités.
• La mise en rapport des Écritures avec la geste de Jésus, y compris les

preuves prophétiques, n'est ni une invention ni une particularité de
Paul. Dans les évangiles on trouve de nombreuses fois l'expression « afin
que soit accompli » la parole de tel ou tel prophète, parfois même dans
la bouche de Jésus. Par exemple, dans l'Apparition aux disciples d'Em-
maiis, on lit que « commençant par Moïse et par tous les prophètes, il
leur expliqua dans toutes les Écritures ce qui le concernait » (Le 24.27).
De même, dans les Actes, d'autres que Paul interprètent des passages
du Premier Testament dans un sens prophétique chrétien, par exemple
Philippe en Ac 8.30-35, pour l'eunuque éthiopien.

Aussi loin que nous pouvons remonter dans l'histoire du christianisme,

nous trouvons des chrétiens en train d'expliquer la personne et
la vie de Jésus, ainsi que l'avènement du christianisme, à la lumière des

prophéties du Premier Testament2.
• Or, deuxièmement, ce type d'exégèse est très répandu au cours des

premiers siècles de notre ère, et pas seulement dans la polémique
antijudaïque ; il joue notamment un rôle important dans la réflexion théologique

en général, dans la dogmatique, dans les disputes intra-chré-
tiennes, mais également dans l'apologétique envers « les gentils ».

Par exemple, dans le De Principiis d'Origène, toute la systématique
de l'auteur repose sur le fait que la Bible est véridique. Mais comment
fonde-t-il alors la véracité de la Bible

(Orig., Princ. 4.1.6)3 En montrant succinctement ce qui regarde la divinité
de Jésus, en nous servant des paroles prophétiques qui le concernent, nous
montrons que les Écritures qui ont prophétisé à son sujet étaient inspirées
par Dieu, ainsi que les écrits qui ont annoncé sa venue, qui ont rapporté un
enseignement donné avec puissance et autorité et qui pour cela a dominé
sur ceux qui ont été élus parmi les nations. Il faut dire que l'inspiration
divine des paroles prophétiques et le caractère spirituel de la loi de Moïse
apparurent d'une manière éclatante avec la venue de Jésus. Il n'était pas

2 MORLET, Sébastien : Extraire dans la littérature antique, in : IDEM (ed.) : Lire en extraits.
Une contribution à l'histoire de la lecture et de la littérature, de l'Antiquité au Moyen Âge.
Paris : Presses de l'Université Paris-Sorbonne 2015, 43-44 ; ANDRIST, Patrick : Instrumentali-
sation de la polémique antijudaïque dans les apologies envers les gentils (s. II-IV). Le rôle
pivot du Contre Celse d'Origène, in : CAPONE, Alessandro (ed.) : Cristiani, ebrei e pagani: il di-
battito sulla Sacra Scrittura tra III e VI secolo Judaïsme ancien et origines du christianisme

12). Turnhout : Brepols 2016, 133-165, ici 134-140, « L'importance de la preuve prophétique

dans le christianisme ancien ».

3 Ed. et trad. CROUZEL, Henri/SlMONETTI, Manlio : Origène. Traité des principes. T. 3,
Livres III et IV : introduction, texte critique de la Philocalie et de la version de Rufin,
traduction Sources chrétiennes 268). Paris : Éditions du Cerf 1980, 280-281.



294 Patrick Andrist

très possible de présenter des exemples clairs de l'inspiration divine des
anciennes Écritures avant la venue du Christ [...].

Comme nous venons de le lire, pour Origène, la foi en la véracité de la
Bible repose sur l'argument des prophéties qui se sont accomplies. On
peut ainsi dire que, d'une certaine façon, la preuve prophétique est la

pierre angulaire de son système4.
• Troisièmement, et malgré tout ce nous venons de rappeler sur l'étendue

et la diversité d'usage de ce genre d'exégèse, nous remarquons que,
dans le dialogue polémique avec les juifs, et contrairement à d'autres
dialogues polémiques, l'interprétation prophétique de l'Écriture est au
centre des débats. Dans cette littérature, elle prend une couleur
particulière, parce qu'elle est se déroule dans le contexte d'un conflit
d'interprétation plus large5.

En effet, les juifs, auxquels personne ne conteste un lien particulier avec
les écrits qui contiennent ces prophéties, contestent les interprétations des

chrétiens. En conséquence, les juifs avec lesquels les chrétiens discutaient
sur les places publiques, de même que, mais avec moins de crédibilité, les

juifs littéraires des dialogues et des traités, n'acceptaient pas tout bonnement

les interprétations des chrétiens, mais les contestaient et proposaient
d'autres lectures des mêmes passages ; d'où un conflit évident d'exégèse
Or, contrairement à la littérature juive de l'époque, qui, malgré les

passages présentés ci-dessous, reflète rarement ce conflit d'exégèse, celui-ci a

laissé de nombreuses traces dans la littérature chrétienne, comme nous
allons en regarder quelques exemples dans deux dossiers succincts :

Le premier, autour d'Origène, illustre un rare témoignage de première
main sur les exégèses et contre-exégèses juives de l'époque.

Le second, tiré du Dialogue d'Athanase et Zachée, concerne des

interprétations liées à la Genèse. Nous y considérerons les explications exégé-

4 Cf. ANDRIST, P. : Instrumentalisation, 137-138.
5 Sur l'importance de l'exégèse biblique dans la polémique antijudaïque, BOBICHON,

Philippe : La Bible dans les œuvres de controverse judéo-chrétienne (IIe-XVIIIe siècles) : entre
texte révélé et littérature, in : ATTIAS, Jean-Christophe/GlSEL, Pierre (ed.) : De la Bible à la
littérature. Actes du Colloque « Judaïsme et littérature », Univ. de Lausanne, décembre 2002

Religions en perspective 15). Genève : Labor et Fides 2003, 69-97. MORLET, Sébastien :

Enjeux, méthodes et arguments de la polémique chrétienne antique contre le judaïsme, in : BOISSON,

Didier/PlNTO-MATHIEU, Elisabeth (ed.) : L'Apologétique chrétienne. Expressions de la

pensée religieuse de l'Antiquité à nos jours. Rennes : Presses universitaires de Rennes 2012,

35~59> 'c' 37~42- MORLET, Sébastien : Les dialogues adversus iudaeos : origines, caractéristiques,

référentialité, in : MORLET, Sébastien/MUNNICH, Olivier/POUDERON, Bernard (ed.) :

Les dialogues adversus iudaeos. Permanences et mutations d'une tradition polémique. Actes
du colloque international organisé les 7 et 8 décembre 2011 à l'Université de Paris-Sorbonne

Collection des études augustiniennes. Antiquité 196). Paris : Institut d'études augusti-
niennes 2013, 21-45. ANDRIST, Patrick : Polémique religieuse et dialogue adversus iudaeos au
service de la catéchèse, l'exemple de Cyrille de Jérusalem, in : MORLET, S./MUNNICH, O./POU-
DERON, B. (ed.) : Les dialogues adversus iudaeos, 199-223, ici 207-211, 217-219.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 295

tiques attribuées au personnage littéraire juif Zachée à la lumière des
commentaires conservés dans la littérature juive tardoantique, et rencontrerons

un cas où l'argument de Zachée provient clairement d'une source
extérieure à la tradition polémique intra-chrétienne.

Ces exemples illustrent les méthodes et les stratégies exégétiques mises

en œuvre par les chrétiens, la façon dont ils percevaient ou du moins
présentaient les contre-exégèses des juifs, et les possibles ressemblances et
distances avec ce que nous savons des lectures midrashiques et rabbini-
ques anciennes de ces passages. Il s'agit cependant d'une première
approche sommaire, et il faudra se garder d'en tirer des conclusions trop gé-
néralisatrices.

1. Les exégèses juives selon le témoignage d'Origène

Les premiers exemples sont tirés des deux premiers livres du Contre Celse

d'Origène6 : vers 180, le philosophe épicurien Celse avait écrit son Discours
véritable contre les chrétiens. Quelque 70 ans plus tard, en 248, Origène,
âgé de 60 ans, entreprend de répondre aux critiques de Celse à la demande
de son ami et mécène Ambroise. Dans son traité, Celse, très habilement,
met en œuvre une double ligne d'attaque contre les chrétiens : l'une, qui
relève de sa critique de philosophe païen, et une autre qu'il attribue à un
juif littéraire et fictif, et à laquelle il n'adhère pas nécessairement. Origène,
qui doit répondre sur les deux plans, engage aussi une dispute avec le juif
fictif de Celse. Comme il l'explique lui-même :

(Orig., C. Ce/s. 1.28)7 II [Celse] use alors de prosopopée, à la manière d'un
enfant qui introduit une figure de rhétorique, et il met en scène un juif qui
adresse à Jésus des propos puérils indignes d'un philosophe grisonnant.
Examinons-les donc de notre mieux, et prouvons qu'il n'a pas du tout
gardé le personnage qui conviendrait à un juif. Il présente alors un juif en
dialogue avec Jésus lui-même, prétendant le convaincre de plusieurs
choses...

Comme nous l'avons développé ailleurs, Celse instrumentalise la
polémique entre juifs et chrétiens au service de la polémique philosophique
antichrétienne, et Origène répond sur le même plan ; une forme de polé-

6 Sur cette œuvre en général, voir les différentes contributions dans PERRONE, Lorenzo
(ed.) : Discorsi di verità. Paganesimo, giudaismo e cristianesimo a confronto nel Contro Celso
di Origene. Atti del II convegno del Gruppo Italiano di Ricerca su "Origene e la Tradizione
Alessandrina" Studia Ephemeridis Augustinianum 61). Roma : Institutum Patristicum Au-
gustinianum 1998 ; voir aussi l'introduction de NORELLI, Enrico, in : MORESCHINI, Claudio/
NORELLI, Enrico : De Paul à l'ère de Constantin Histoire de la littérature chrétienne
ancienne grecque et latine 1). Genève : Labor et fîdes 2000, 341-345.

7 BORRET, Marcel (ed. et trad.) : Origène, Contre Celse. Tome 1 (Livres I et II) Sources
chrétiennes 132). Paris : Éditions du Cerf 1967, 150-153.



296 Patrick Andrist

mique antijudaïque devient ici un chapitre de la polémique antiphilosophique

et donc de l'apologétique chrétienne8.
Cette œuvre d'Origène est intéressante pour la présente étude à

plusieurs égards, notamment parce qu'elle donne à Origène l'occasion de

s'exprimer sur les contacts directs qu'il a eus avec des juifs de sa région. Il
s'agit pour lui de contraster les juifs qu'il a réellement rencontrés, avec le

personnage fictif de Celse, pour montrer le manque de vraisemblance dans

l'argumentaire de ce dernier9. Indépendamment de la question de savoir
dans quelle mesure ces récits d'Origène sont fidèles à la réalité sur tous les

détails, ils sont précieux car ils constituent de rares témoignages de
première main à propos des discussions et débats réels, « historiques », entre
juifs et chrétiens. Or, dans ces brèves remarques, Origène mentionne à

deux reprises une contre-exégèse, qu'il affirme avoir directement entendue
de ses interlocuteurs juifs, de la démonstration scripturaire qu'il leur
présentait. Examinons ces deux passages.

1.1 C. Cels. 1.54-55 - Is 53, sur la passion

La première mention intervient dans une discussion sur la crucifixion de

Jésus et concerne l'interprétation d'Is 53.

(Orig., C. Cels. 1.54)10 II avait été prédit que même les peuples des gentils,
bien que les prophètes n'aient pas vécu chez eux, le reconnaîtraient, et
annoncé qu'on le verrait offrir aux yeux des hommes une apparence misérable.
Le passage est le suivant : « Voici que mon Serviteur sera plein d'intelligence,
de grandeur et d'exaltation souveraine... (citation d'Is 52.23-53.8) ».

Origène donne ensuite quelques précisions sur la contre-exégèse juive de

ces passages :

8 Sur les rapports entre Origène et les juifs en général, de LANGE, Nicholas R.M. : Origen
and the Jews. Studies in Jewish-Christian Relations in Third-Century Palestine Oriental
Publications 25). Cambridge : Cambridge University Press 1976, réimpr. 1978 (sur les
contacts directs avec les juifs, 89-102 ; sur sa connaissance des exégèses juives, 90-132).
McGuCKIN, John Anthony : Origen and the Jews, in : WOOD, Diana (ed.) : Christianity &
Judaism Studies in Church History 29). Oxford : Blackwell 1992, 1-13 ; réimpr. dans
FERGUSON, Everett (ed.) : Recent Studies in Church History 2. Hamden (CT) : Garland Publishing
1999. BARDY, Gustave : Les traditions juives dans l'oeuvre d'Origène, in : Revue Biblique 34
(1925), 217-252, ici 225, 249-250. - Pour quelques remarques sur le passage cité et la mise en
scène littéraire de cette partie du Contre Celse et son possible impact sur la littérature
adversus iudaos postérieure, ANDRIST, P. : Instrumentalisation, 147-150, 157-159.

9 Nous ne discutons pas ici de l'hypothèse selon laquelle Celse aurait utilisé une source
écrite juive antichrétienne, cf. NIEHOFF Maren R. : A Jewish Critique of Christianity from
Second-Century Alexandria: Revisiting the Jew Mentioned in Contra Celsum, in : Journal of Early
Christian Studies 21 (2013), 151-175 ; voir aussi CARLETON PAGET, James N. : The Jew of Celsus
and adversus Judaeos, in : Zeitschrift für antikes Christentum 21 (2017), 201-242.

10 Orig., C. Cels. 1.54-55 : BORRET, M. (ed. et trad.) : Origène, 222-227.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 297

(Orig., C. Ce/s. 1.55) Je me rappelle avoir un jour, dans un débat avec des

hommes réputés savants chez les juifs, cité ces prophéties. À quoi le juif
répliqua que ces prédictions visaient comme un individu l'ensemble du peuple,
dispersé et frappé pour que beaucoup de prosélytes fussent gagnés à l'occasion

de la dispersion des juifs parmi les autres peuples. Ainsi interprétait-il
les mots « ta forme sera méprisée par les hommes », « ceux qui n'avaient pas reçu

de message sur lui verront », « homme dans la calamité ».

Il détaille cependant plus longuement sa propre réponse, que nous ne
citons qu'en partie :

(Orig., C. Ce/s. 1.55) J'amenais donc alors plusieurs arguments dans le débat
Mais j'ai paru élever la plus grande difficulté avec le texte « par les iniquités
de mon peuple il a été conduit à la mort. » Car si l'objet de la prophétie, selon

eux, est le peuple, comment dit-on qu'il est conduit à la mort « par les iniquités

du peuple » de Dieu, s'il n'est autre que le peuple de Dieu

Dans cet exemple, le débat d'Origène porte sur l'interprétation des

prophéties christologiques, en l'occurrence, sur celle du fameux oracle du
Serviteur souffrant (Is 52,13-53,12), qui est appliqué à Jésus dans le Nouveau
Testament de diverses manières11. Le point crucial est de savoir de qui le

prophète parle, dans le cas où l'on essaie de tenir compte de tout ce qu'il
dit. Remarquons que l'interlocuteur juif d'Origène ne donne pas une
interprétation littérale du passage, puisqu'il comprend le Serviteur comme
« l'ensemble du peuple » ; sous cet aspect, Origène est ici plus littéraliste
que lui. En conséquences, les interlocuteurs divergent aussi sur la
dimension christologique à donner à ce passage.

1.2 C. Cels. 1.56 - Ps 44 à propos des deux avènements du Christ

Quelques lignes plus loin, Origène poursuit la discussion avec un autre verset

« classique » de la démonstration prophétique chrétienne :

(Orig., C. Ce/s. 1.56)12 II serait trop long de citer les prophètes ; il suffira pour
l'instant du psaume quarante-quatrième, qui, entre autres choses, porte le titre
de Chant du bien-aimé. Le Christ y est manifestement proclamé Dieu dans ces

paroles...

Après avoir cité les v. 3-8, en deux temps, et avoir insisté sur la récurrence
du terme « Dieu » appliqué à plusieurs personnages, il continue :

(Orig., C. Cels. 1.56) Et je me rappelle même avoir, par cette parole, mis dans
une grande difficulté le juif considéré comme savant. Embarrassé pour donner
une réponse en harmonie avec son judaïsme, il dit : « c'est au Dieu de l'univers

que s'adressent „Ton trône, ô Dieu, est pour toujours et à jamais, et le

sceptre de ta royauté est un sceptre de droiture" (v. 7), mais au Christ : „Tu as ai-

11 Des parties de cet oracle sont explicitement mis en rapport avec Jésus dans Mt 8.17, Ac
8.32-35, Rm 15.21, et dans le centon de 1 P 2.21-25.

12 BORRET, M. (ed. et trad.) : Origène, 228-231.



298 Patrick Andrist

mé la justice et haï l'iniquité, c'est pourquoi Dieu, ton Dieu, t'a donné l'onction"

(v. 8) etc. »

Ici, comme dans le premier exemple, la divergence porte sur l'identité des

personnages évoqués dans le texte. Origène, comme, bien avant lui, l'auteur

de l'Épître aux Hébreux1?, rapporte les versets 7-8 au Christ, alors que
son interlocuteur scinde le flux à cet endroit, et applique le v. 7 à Dieu et le
v. 8 au Christ.

t.3 C. Ce/s. j.34 - Is 7.14 à propos de la naissance du Christ

Un troisième exemple concerne l'Oracle de l'Emmanuel. Après avoir cité Is

7.10-14, Origène ajoute :

(Orig., C. Ce/s. 1.34)14 Et si un juif veut chicaner sur l'expression et prétend
que la leçon n'est pas « Voici : la Vierge... » mais « Voici : la jeune fille... », je
lui répliquerai...
Et si, même dans ce cas, on continue à chicaner en disant que c'est à

Achaz que s'adresseraient les mots : « Demande pour toi au Seigneur un
signe », je répliquerai...

Cet exemple est moins probant comme témoignage historique, parce
qu'Origène, d'une part, n'affirme pas avoir entendu directement les deux

contre-arguments, et que, d'autre part, c'est un lieu commun de la
polémique chrétienne d'attribuer aux juifs ces contre-arguments1?. Ici encore,
l'enjeu est de savoir qui désigne le texte. La première contre-objection
porte sur la traduction d'un mot hébreu, qui permet ensuite de proposer
un autre accomplissement du signe que la naissance de Jésus, c'est la
seconde contre-objection. Origène tente de montrer que cette proposition
est absurde. Comme dans le premier exemple, les « interlocuteurs » divergent

fondamentalement sur la dimension christologique du passage.

1.4 Deux observations supplémentaires sur le Contre Celse

Avant de quitter le Contre Celse, faisons deux observations supplémentaires

:

• D'autres remarques d'Origène sur ses discussions avec des juifs
permettent de compléter quelque peu l'image que nous pouvons nous faire
des circonstances dans lesquelles il aurait entendu les explications exé-

gétiques mentionnées ci-dessus. Par exemple :

x3 He 1.8-9.
H BORRET, M. (ed et trad.): Origène, 168-173.
x5 BOBICHON, P. : La Bible, 87. IDEM : Justin Martyr. Dialogue avec Tryphon. Édition

critique, traduction, commentaire Paradosis. Études de littérature et de théologie anciennes
47). Fribourg : Academic press 2003, ici vol. 2, 702-703. ANDRIST, P. : Polémique religieuse,
214.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 299

(Orig., C. Cels. 1.45)16 Je me souviens d'avoir un jour, dans une discussion
avec des juifs dont on vantait la science, en présence de nombreux juges pour
dirimer le débat, employé un argument de ce genre : « Dites-moi, mes amis... ».

Puis Origène fait une longue comparaison entre Moïse et Jésus, mais sans
citer explicitement le texte biblique, et sans mentionner la réaction des

juifs.

(Orig., C. Ce/s. 1.49)17 Mais un juif ne proclamerait pas qu'un prophète a dit
que le Fils de Dieu viendrait, car ce qu'ils disent, c'est que viendra le Christ
de Dieu. Bien plus, souvent, ils nous posent directement des questions sur le

titre de Fils de Dieu, disant qu'un tel être n'existe pas et n'a pas été prophétisé.

Même si ici de nouveau aucun passage biblique n'est explicitement
mentionné, on voit bien que l'argumentaire scripturaire chrétien déployé pour
démontrer la Trinité était l'objet d'explications radicalement divergentes
de la part des juifs.

• Dans cet ouvrage Origène n'expose pas sa méthode exégétique, par
ailleurs complexe18. Mais il donne quelques explications qu'il vaut la

peine, dans le cadre du présent colloque, de relever :

(Orig., C. Cels. 1.48)19 Un examen approfondi de la question fera dire :

suivant le terme de l'Écriture, il existe une sorte de genre, un sens divin, que
le bienheureux seul trouve à présent, au dire de Salomon : « Tu trouveras un
sens divin. » (Pr 2.5). Et ce sens comporte des espèces... Ayant trouvé le sens
divin, les bienheureux prophètes regardaient divinement, écoutaient divinement,

goûtaient et sentaient de même façon, pour ainsi dire d'un sens qui
n'est pas sensible...

Derrière les écritures, il y a des sens qu'il n'est pas donné à chacun de trouver,

mais qui procurent des délices spirituels. Les prophètes connaissaient
ces sens spirituels, mais ne les ont pas toujours exprimés de façon obvie :

(Orig., C. Ce/s. 1.50)20 II faut donc répondre d'abord que bien des
prophètes ont fait des prédictions de bien des manières chez les juifs sur le
Christ : les uns en énigmes, les autres par allégorie ou autres figures, et
certains même littéralement.

Le sens divin peut être exprimé de trois manières : par énigmes, par figures
ou littéralement, mais Origène ne développe pas ici sa pensée. On retient
cependant que le lecteur ne peut pas généraliser une méthode ; pour re-

*6 BORRET, M. (éd. et trad.) : Origène, 192-193.
'7 BORRET, M. (ed. et trad.) : Origène, 210-211.
18 Voir De LUBAC, H. : Histoire et Esprit. L'intelligence de l'Écriture d'après Origène. Paris :

Aubier 1950.
'9 BORRET, M. (ed. et trad.) : Origène, 202-205.
20 BORRET, M. (ed. et trad.) : Origène, 212-213.



300 Patrick Andrist

trouver le sens divin, il doit analyser chaque passage séparément et de

façon appropriée. Le Ps 44 ne relève ni de l'allégorie, ni des figures, et ne
parle pas clairement du Christ : il doit donc, pour Origène, relever de la
catégorie de l'énigme. Nous évoquerons tout à l'heure une discussion
autour de la personnification de la Sagesse, qui correspond bien à la catégorie

des figures. Enfin, on peut se demander s'il rangeait les phrases d'Is 53,
qu'il lisait, comme nous l'avons vu ci-dessus, de façon très littérale pour
pouvoir identifier le Serviteur souffrant à Jésus Christ, dans la catégorie
des prédictions littérales.

Le Contre Celse d'Origène confirme, sans grande surprise, qu'au IIIe
siècle les débats réels entre juifs et chrétiens portaient aussi sur l'interprétation

des prophéties. Il est précieux car, comme nous l'avons déjà dit, il
présente des témoignages de première main.

2. Exégèses juives de la Genèse dans le Dialogus Athanasii et Zacchaei
ET QUELQUES PARALLÈLES DANS LA LITTÉRATURE JUIVE ANCIENNE

Notre second dossier est tiré du Dialogus Athanasii et Zacchaei (AZ ci-dessous)

écrit en grec à la fin du IVe ou au début du Ve siècle. Ce texte
appartient à la catégorie littéraire des dialogues de polémique antijudaïque,
généreusement représentée dans le monde grec jusqu'au VIIIe siècle21.

Comme nous l'avons déjà relevé ci-dessus, une des caractéristiques de ces
textes est de mettre en scène un (ou plusieurs) juif(s) et un chrétien en
débats contradictoires sur le sens des prophéties vétérotestamentaires. Ils
offrent donc les conditions littéraires privilégiées pour observer le conflit
d'exégèse vu par leurs auteurs chrétiens.

Cette mise en scène a cependant souvent été un piège pour les historiens,

notamment pour ceux qui ont cru y déceler un reflet plus ou moins
fidèle des débats réels et historiques contemporains. D'un côté, on ne peut
pas nier qu'il doit y avoir un lien avec cette réalité où d'authentiques
débats et discussions avaient lieu, comme nous l'avons vu avec Origène.
D'un autre côté, de nombreuses études ont mis en évidence la dimension
stéréotypée des arguments déployés dans ces textes, et le peu de réalisme

21 Pour un survol récent de ce texte et quelques notes utiles : VAN DER HORST, Pieter W. :

You Christians are being Led Astray!' Some Notes on the Dialogue of Athanasius and Zac-
chaeus, in : SPRONK, Klaas/VAN STAALDUINE-SULMAN, Eveline (eds) : Hebrew Texts in jewish,
Christian and Muslim Surroundings. Leiden : Brill 2018, 252-263. Pour une liste des dialogues
antijudaïques écrits en grec, ainsi qu'une introduction et une bibliographie de base sur AZ,
ANDRIST, Patrick : Literary Distance and Complexity in Late Antique and Early Byzantine
Greek Dialogues Adversus ludaeos (late 4'''-early g' c.), in : CAMERON, Averil/GAUL, Niels
(eds) : Dialogues and Debate from Late Antique to Late Byzantium. London : Routledge 2017,

43-64 ; sur AZ, 43-44, 57 n. 4, 62. - Pour la date, ANDRIST, Patrick : Les protagonistes égyptiens

du débat apollinariste. Le Dialogue d'Athanase et Zachée et les dialogues pseudo-
athanasiens. Intertextualité et polémique religieuse en Egypte vers la fin du IVe siècle, in :

Recherches augustiniennes 34 (2005), 63-141, ici 92-93, 121.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 301

du personnage juif, trop vite convaincu et baptisé ; les études ont également

mis en évidence diverses fonctions pédagogique et / ou apologétique
de cette littérature22. Ce sont des œuvres littéraires, qui ont été écrites
dans des buts spécifiques, et doivent donc aussi être lues en fonction de

ces buts. S'il fallait esquisser un modèle, nous dirions que la plupart des
écrits chrétiens adversus iudaeos de cette époque sont, de fait, des
constructions littéraires, qui sont en tension entre le judaïsme réel de l'époque
et les discussions qui avaient lieu entre juifs et chrétiens d'une part, et
d'autre part le judaïsme mythique de l'imaginaire chrétien sous ses diverses

formes, suivant l'exposition de l'auteur à l'un et à l'autre23.

Toutefois, le fait que ce sont des textes écrits « à froid » par des chrétiens

nous apprend beaucoup sur leurs exégèses et leurs raisonnements
sous-jacents, ainsi que sur la façon dont ils « construisaient » leurs
adversaires, se représentaient le conflit dont nous parlons et la force de leurs

propres explications. De façon générale, ces textes font très peu entendre
les arguments exégétiques des protagonistes juifs. Dans AZ cependant, ce

déséquilibre est un peu moins prononcé que dans la plupart des autres
textes, bien que l'argumentaire de Zachée reste très faible et peu convaincant,

comme nous allons le voir dans deux exemples, qui concernent aussi
des passages classiques de l'exégèse dogmatique et prophétique de l'époque.

Ces deux cas sont intéressants pour quatre raisons au moins : parce
qu'ils mettent en lien un texte du Premier Testament avec une exégèse
typiquement chrétienne ; parce que, dans le projet de l'auteur, ils devraient
démontrer la véracité de la croyance chrétienne à un esprit raisonnable ;

parce que la démonstration chrétienne est contestée par le personnage
juif, de sorte que nous apercevons la façon dont l'auteur se représentait les

divergences avec les juifs et comment, toujours selon lui, ceux-ci se
défendaient ; parce qu'enfin, exceptionnellement, nous pouvons comparer les

répliques du personnage juif construit par l'auteur chrétien, avec les
exégèses conservées dans la littérature juive antérieure à AZ ou plus ou moins
contemporaine.

22 Par exemple ANDRIST, P. : Instrumentalisation ; MORLET, Sébastien : Dialogue de Timo-
thée et Aquila. Dispute entre un juif et un chrétien Bibliothèque de l'Orient chrétien).
Paris : Belles lettres 2017, XV-XVII, XXIX-XXXIV.

23 Sur la question controversée du rapport à la réalité historique, ANDRIST, P. : Polémique
religieuse, 219-221 ; MORLET, S. : Dialogue, XXIII-XXXIV. Pour un avis contraire, LAHEY,
Lawrence Lanzi : Evidence for Jewish Believers in Christian-Jewish Dialogues through the Sixth
Century (excluding Justin), in : SKARSAUNE, Oskar/HVALVIC, Reidar (eds) : Jewish Believers in
Jesus : The Early Centuries. Peabody (MA) : Hendrickson 2007, 581-639.



302 Patrick Andrist

2.1 L'interprétation juive de Gn 1.26 selon l'auteur d'AZ

La première citation scripturaire du personnage Athanase, Gn 1.26, qui est
aussi un passage obligé dans les démonstrations dogmatiques sur le thème
de la nature de Dieu, est vivement discutée entre les deux protagonistes :

(AZ 324) Athanase : Je veux te guider à partir du premier livre [de la Bible], et
ainsi, dans l'ordre, te conduire dans tous les autres.
Zachée : Tu ne peux pas le montrer.
Athanase : Même si Moïse dit que Dieu a déclaré, « Faisons l'homme à notre
image et ressemblance » (Gn 1.26) À qui dis-tu toi même que Dieu a déclaré
[ceci]

La question de base est à nouveau l'identification des personnes, mais cette
fois elle se cristallise sur la ire personne du pluriel : «faisons ».

Après une digression les interlocuteurs reviennent à la question, et
Zachée propose successivement deux explications :

5. Zachée : Il parlait à lui-même.
Athanase : Mais il n'a pas dit, « Que je fasse l'homme », mais : « Faisons
l'homme ».

Zachée ne répond pas à Athanase, mais avance une deuxième explication :

6. Zachée : 11 parlait aux anges.
Athanase : Et tu dis que les anges sont les auxiliaires de Dieu
Zachée : Et qu'y a-t-il d'absurde

Dans la littérature chrétienne, ces deux explications sont diversement
imputées aux juifs25. La première se trouve, par exemple, chez Justin ou chez
Théodoret26, et la seconde également chez Justin, qui l'attribue apparem-

24 AZ 3-7 : éd. provisoire ANDRIST, Patrick : Le Dialogue d'Athanase et Zachée. Étude des

sources et du contexte littéraire. Thèse de doctorat, Université de Genève, 2001. Publiée sur
internet, URL http://www.unige.ch/cyberdocuments/theses2001/AndristP/these.pdf, 27-61, ici
27-28 (édition améliorée du texte grec à paraître dans le Corpus Christianorum). Ancienne
édition, CONYBEARE, Frederick C. : The Dialogues ofAthanasius and Zacchaeus and of Timothy

and Aquila Anecdota Oxoniensia. Classical Series VIII). Oxford : Clarendon Press 1898,

1-64, ici 3-5 ; réimprimée avec traduction anglaise par VARNER, William : Ancient Jewish-
christian Dialogues : Athanasius and Zacchaeus, Simon and Theophilus, Timothy and Aquila :

Introductions, Texts and Translations Studies in the Bible and early Christianity 58). Le-
wiston (NY), Queenston (Ontario) : Edwin Mellen Press 2004, 22-84, 'c' 22-24.

25 Pour les discussions anciennes sur ce passage, voir BOBICHON, P. : Justin, vol. 2, 948-
952, qui donne une longue liste d'attestations dans la littérature chrétienne polémique ; voir
aussi ALEXANDRE, Monique : Le commencement du livre Genèse I-V : la version grecque de la

Septante et sa réception Christianisme antique 3). Paris : Beauchesne 1988, ici 169-173 ;

l'auteure rappelle l'existence d'un débat à l'intérieure du judaïsme avant la naissance du
christianisme. Pour les interprétations de Zachée, voir aussi ANDRIST, P. : Le Dialogue, 259-
260.

26 lustin., Dial. 62.2 (BOBICHON, P. [ed.] : Justin, vol. 1, 350) ; Theodoretus : Quaest. in
Octat., Quaest. 19 in Gn (Fernandez Marcos, N./Saenz-Badillos, A. [ed.] : Theodoreti



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 303

ment à une secte juive2?, chez Tertullien ou chez Eusèbe de Césarée28. II
s'agit clairement d'un argument traditionnel, dans une partie du texte pour
laquelle l'auteur dépend largement d'une source plus ancienne, également
utilisée par le Dialogus Timothei et Aquilae29.

La discussion sur ce point s'achève avec une sorte de syllogisme et jeu
de mots d'Athanase :

Athanase : N'a-t-il donc plus «fait toute chose avec Sagesse » (Ps 103.24)

7. Zachée : Oui, « il a fait tout chose avec sagesse ».
Athanase : Il est donc clair que c'est à Lui [la Sagesse] qu'il disait, « Faisons
l'homme à notre image et ressemblance ».

2.2 L'interprétation de Gn 1.26 dans la littérature juive

De façon très intéressante, les deux interprétations imputées à Zachée se

retrouvent de façon plus ou moins proche aussi dans la littérature juive
antique. Parcourrons quelques occurrences30 :

Philon, dans le De opificio mundi, s'étonne de ce pluriel, et l'explique lui
aussi par la présence de collaborateurs de Dieu, sans que ceux-ci ne soient
explicitement désignés comme des anges31 :

(Philo, Opif. 75)32 Aussi est-ce à propos de la seule création de l'homme que,
selon Moïse, Dieu prononça cette parole : « Faisons », ce qui indique qu'il
s'adjoignit d'autres artisans pour l'aider, afin que les volontés et les actions

Cyrensis Quaestiones in Octateuchum Textos y Estudios "Cardenal Cisneros" 17). Madrid :

Instituto Arias Montano 1979, 21-22).
27 Iustin., Dial. 62.2 (BOBICHON, P. [ed.]: Justin, vol. 1, 350 et commentaire vol. 2, 950-

951). L'interprétation de ce passage, qui est au centre des hypothèses de Daniel Boyarin sur
la séparation entre le judaïsme et le christianisme, est discutable ; cf. BOYARIN, Daniel : Border

Lines. The Partition ofJudaeo-Christianity, in : Coll. Divinations: Rereading Late Ancient
Religion, Philadelphia : PENN Press 2004, 37-73 ; pour une interprétation opposée, MUN-
NICH, Olivier, article à paraître ; cf. infra n. 31.

2f* Tertul., Adu. Prax. 12 (SCARPAT, G. [ed.] : Corona Patrum). Torino : Società éditrice
internationale 1985,170) ; Euseb., Demo. 5.7 (HEIKEL, I.A. [ed.] : GCS Euseb. 6. Berlin : Akad.-
Verl. 1913, 230).

29 Pour la source commune (surnommée TAZ), ANDRIST, Patrick : Le Dialogue, 179-184,

274-279-
3° Voir la bibliographie à la note 25.
31 Pour des attestations supplémentaires de cette interprétation dans le judaïsme non

rabbinique et une discussion sur une possible évolution des rabbins, qui l'auraient d'abord
rejetée, voir COSTA, José : Le récit de la création dans l'exégèse des rabbins et des Pères de

l'Église : un essai de comparaison, in : VANNIER, M.-A. (ed.) : Judaïsme et christianisme, 13-42,
ici 38-39 ; voir aussi ci-dessus n. 27.

32 Ed. et trad. ARNALDEZ, Roger : De opificio mundi Philon d'Alexandrie 1). Paris : Cerf
1961, 190-191. Sur ce passage, cf. RÉMY, Gérard : Philon et Origène, interprètes du récit de la

Création, in : VANNIER, M.-A. (ed.) : Judaïsme et christianisme, 53-85, ici 54-60 ; dans le
même volume, NAUROY, Gérard : La création de l'homme (Gn 1, 26) dans une lecture critique
de Philon le Juif: l'Epistula 29 (43 M) d'Ambroise de Milan face au De opificio mundi. 87-108,
ici 90-92.



304 Patrick Andrist

irréprochables de l'homme de bien soient imputées à Dieu, guide de l'univers,

et leurs contraires à d'autres de ses subordonnés.

La première interprétation est également mise en scène dans le Targum Ps.

Jonathan :

(Targum Jo., Gn 1.26)33 Élohim dit aux anges qui servent en sa présence, qui
avaient été créés le second jour de la création du monde : « Faisons Adam à

notre image, selon notre ressemblance ».

L'explication de R. Jehuda rapportée dans le Talmud de Babylone va dans le
même sens :

(Talmud Bab., Sanhédrin 38bp4 R. Jehuda sagte im Namen Rabhs : « Als der
Heilige, gepriesen sei er, den Menschen erschaffen wollte, erschuf er vorher
eine Klasse von Dienstengeln und sprach zu ihnen: "Ist es euer Wille, dass

wir einen Menschen in unserem Ebenbilde erschaffen?..." ».

Pour notre enquête cependant, c'est la Genèse Rabba, datée vers 400^
donc contemporaine d'AZ, qui fournit les matériaux les plus intéressants.
Nous y trouvons d'abord plusieurs explications différentes à propos du
« nous » de Gn 1.26, y compris celles qui ont été avancées par Zachée :

(Bereshit Rabba, 8.3p6 Elohim dit : « Faisons l'homme ». Avec qui s'est-il
concerté Rabbi Yehochoua dit au nom de Rabbi Lévy : « Il s'est concerté avec
l'œuvre céleste et terrestre... ». Rabbi Chemouel bar Nahman dit : « Il s'est
concerté avec l'œuvre de chacun des jours... ». Rabbi Ami dit : « Il s'est
concerté avec son cœur... ».

4. Rabbi Hanina ne fit pas ce commentaire mais le suivant : « Le Saint béni
soit-il, en s'apprêtant à créer Adam le premier homme, se concerta avec les

anges du service et leur dit : "Faisons l'homme à notre image, selon notre
ressemblance"... ».

7. Dire de Rabbi Yehochoua de Sikhnin au nom de Rabbi Lévy : « Il s'est
concerté avec les âmes des justes... ».
8. Dire de Rabbi Chemouel bar Nahman au nom de Rabbi Yonathan : « cet
homme que j'ai créé, n'en ai-je pas fait descendre des grands comme des
petits Aussi, quand un grand, s'apprêtant à solliciter le consentement d'un
inférieur, s'écrie : "Pourquoi solliciterais-je le consentement d'un inférieur ?" Il

33 Trad. Le DÉAUT, Roger : Genèse Targum du Pentateuque 1). Paris : Cerf 2008, 81. Les

Targum Onqelos et Targum Néofîti 1 rendent ce verbe sans l'interpréter.
34 Faute d'avoir pu nous procurer la traduction française d'Israël Salzer, nous citons celle

de GOLDSCHMIDT, Lazarus : Der Babylonische Talmud, Bd. 7. Berlin: Jüdischer Verlag 1934, ré-
impr. in tome 8. Frankfurt : Jüdischer Verlag, 2002, ici 609.

35 STEMBERGER, Günter : Einleitung in Talmud und Midrasch. München : Beck 2011, 9ème

édition, 259-261.
36 Bereshit Rabba, 8 : JULIUS, Theodor/ALBECK, Chanoch (ed.) : Bereshit Rabba mit

kritischem Apparat und Kommentar. 2 vol. Jerusalem : Wahrmann Books 1965, vol. 1, 54-67 ; trad.
MARUANI, Bernard/COHEN-ARAZI, Albert : Midrach Rabba. Genèse, 2 vol. Paris : Verdier 1986,
vol. 1, 103-115. Pour une discussion de ce texte, en comparaison avec lustin., Dial., 62.2, voir
BOBICHON, P. : Justin, vol. 2, 949 et COSTA, J. : Le récit de la création, 36-38.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 305

faut lui répondre : "Prends leçon de ton créateur, lui qui a créé l'en-haut et
l'en-bas s'est concerté avec les anges du service pour la création de

l'homme !"... ».

Puis le texte raconte l'histoire des débats entre R. Samlaï et des «

hérétiques » :

(Bereshit Rabba, 8.9) Les hérétiques [minim] interpellèrent Rabbi Samlaï :

« Combien de dieux ont créé le monde ».

Il répondit : « Demandons-le, vous et moi, aux premiers jours. Il est écrit :

"Demande aux premiers jours qui t'ont précédé depuis le jour où Elohim a créé
l'homme" (Dt 4.32) ; non pas "ont créé" mais "a créé" ».

Les hérétiques revinrent à la charge : « Et que dis-tu du verset "au
commencement Elohim créa" (Gn 1.1) ».
Il répondit : « Il n'est pas écrit "Elohim créèrent" mais "Elohim créa" ». -
« Partout, disait Rabbi Samlaï, où tu trouves dans le texte de quoi fournir un
argument aux hérétiques, tu en verras sur place la réfutation ».
Ils revinrent à la charge : « Et que dis-tu du verset „faisons l'homme à notre
image, selon notre ressemblance" (Gn 1.26) ».
Il répondit : « Lisez la suite il n'est pas dit "Elohim créèrent l'homme à leur
image" mais "Elohim créa l'homme à son image" (v. 27). » Après le départ des

hérétiques....

Les hérétiques combattus par R. Samlaï ont été diversement identifiés par
la recherche comme des gnostiques, des chrétiens, voire des manichéens37.
Si on prend au sérieux l'idée qu'il existait, au sein du judaïsme ancien, un
courant tenace qui soutenait l'existence de deux puissances divines^8, il
pourrait aussi s'agir de juifs non chrétiens. D'un côté en effet, le sens
général de leur argumentation et la mention de Gn 1.26 correspondent bien à

l'argumentaire des dialogues polémiques chrétiens de l'époque, écrits en

grec. D'un autre côté, les deux premiers arguments, qui reposent sur la
forme morphologiquement plurielle « Elohim », impliquent que ces
hérétiques argumentaient à partir de la Bible hébreu, ou du moins avaient
certaines notions d'hébreu ; tel n'est pas le cas des personnages chrétiens de

nos dialogues, dans lesquels ces arguments ne sont pas utilisés, parce qu'ils
n'étaient probablement pas connus des auteurs. Cette difficulté est levée si
les hérétiques en question sont des juifs, chrétiens ou autres, utilisant le

texte hébreu.
Toutes proportions gardées, ce texte peut être lu comme un pendant

juif de la discussion d'AZ concernant la nature de Dieu. En effet, dans les

37 Cf. TEPPLER, Yaakov Y. : Birkat haMinim. Jews and Christians in Conflict in the Ancient
World Texts and studies in Ancient Judaism 120). Tübingen : Mohr Siebeck, 301-315 ; sur
les disputes avec les rabbins, voir aussi 125-128.

38 Cf. SCHÄFER, Peter : Zwei Götter im Himmel: Gottesvorstellungen in der jüdischen
Antike. München : Beck 2017. BOYARIN, Daniel : Border Lines. The Partition ofJudaeo-Christiani-
ty Divinations: Rereading Late Ancient Religion). Philadelphia : University of Pennsylvania

Press 2004, 89-147.



3O6 Patrick Andrist

deux cas nous avons affaire à un débat entre des personnages juifs et d'autres

personnages, qui porte sur l'interprétation de certains passages
bibliques, même si ici le dialogue du Talmud se limite à trois répliques,
correspondant à la citation de trois versets. Dans les deux cas, ce sont les
adversaires du personnage principal qui entament le débat... et sont vite
vaincus. Dans les deux cas, nous avons affaire à une littérature visant un
public interne au groupe, du moins un public différent des adversaires mis
en scène. Fondamentalement, nous n'avons pas plus de raisons de croire
que le dialogue de Genèse Rabba reflète fidèlement une discussion historique

avec R. Samlaï, qu'AZ reflète une discussion historique avec l'évêque
d'Alexandrie, même si Athanase semble davantage un prête-nom que Samlaï,

et même si, dans les deux cas, les arguments attribués à l'adversaire ne
sont pas non plus sans lien avec ceux qui devaient être réellement utilisés
dans les débats « historiques ». Dans les deux cas, seul un pan limité des

arguments adverses sont présentés, de façon très caricaturale, et dans les
deux cas, le lecteur arrive à la conclusion que les arguments des adversaires

sont très faciles à renverser, donc que l'auteur a raison.
Pour en revenir à AZ, l'auteur n'a, par exemple, pas mis dans la bouche

de Zachée l'argument grammatical fort (qu'il ne connaissait peut-être pas)
selon lequel les passages du Premier Testament où Dieu parle de lui au
pluriel sont suivis d'une phrase où Dieu est sujet d'un verbe au singulier.

Comme on le voit, les arguments de Zachée ne sont pas étrangers à

l'exégèse juive de l'époque. Mais sa façon de ne pas argumenter contraste
fortement avec ce que nous donne à lire la littérature midrashique et rab-
binique de l'époque.

2.3 L'interprétation juive de Gn 19.24 selon l'auteur d'AZ 14-15

Après avoir cité une grande partie de Gn 18, Athanase, pour montrer qu'il y
avait deux puissances à l'œuvre dans le récit de la destruction de Sodome
et Gomorrhe, porte le débat sur Gn 19.24-25 :

(AZ 1539) Athanase : Quand l'Écriture dit, « Et le Seigneur Dieu fit pleuvoir sur
Sodome et Gomorrhe du soufre et du feu d'auprès du Seigneur, et il détruisit ces
villes et tout le pays alentour » (Gn 19.24-253), d'auprès de quel Seigneur le

Seigneur Dieu fit pleuvoir sur Sodome et Gomorrhe du soufre et du feu
Zachée : Elle ne dit pas « le Seigneur Dieu fit pleuvoir », mais « le Seigneur fît
pleuvoir ».

39 AZ 15-18 : ed. ANDRIST, P. : Le Dialogue, 31-32. Ancienne édition, CONYBEARE, F.C. : The

Dialogues, 12-14, réimpr. in : VARNER, W. : Ancient Jewish-christian Dialogues : 28-30. - Sur
ce passage, voir aussi ANDRIST, Patrick : The Greek Bible used by the Jews in the dialogues
Contra ludaeos (fourthtenth centuries CE), in : DE LANGE, Nicholas R.M./KRIVORUCHKO, Julia
G./BOYD-TAYLOR, Cameron (eds) : Jewish Reception of Greek Bible Versions. Studies in Their
Use in Late Antiquity and the Middle Ages Texts and Studies in Medieval and Early
Modern Judaism 23). Tübingen : Mohr Siebeck 2009, 235-262, ici 259.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 307

Athanase : La vaste majorité des manuscrits contient, « le Seigneur Dieu ».

Mais admettons que le nom de Dieu ne s'y trouve pas ; n'est-il pas évident
que celui qui fit pleuvoir, c'est celui qui dit à Lot, « Voici, j'ai tenu compte de

ta personne aussi pour cette parole : je ne détruirai pas la ville dont tu as

parlé » (Gn 19.21)
16. Zachée : Non, mais [dans ce passage] « le Seigneur fit pleuvoir sur Sodome
et Gomorrhe d'auprès du Seigneur du feu et du soufre », c'est un ange qui fit
pleuvoir d'auprès du Seigneur Dieu.
Athanase : Ainsi, l'ange du Seigneur, tu l'appelles Seigneur, mais sa

Puissance, tu ne l'appelles pas Seigneur
Zachée : J'ai dit qu'il a appelé Seigneur l'ange qui fit pleuvoir d'auprès du

Seigneur Dieu. En effet, a-t-il vraiment appelé Seigneur sa puissance

Nouvel usage d'un verset habituel de la polémique antijudaïque, déjà utilisé

par Justin et par Eusèbe40, même si son emploi n'était pas aussi
fréquent que Gn 1.26 ou Is 7.14, et que, d'habitude, aucune contre-interprétation

n'était présentée. En l'occurrence, l'explication selon laquelle il s'agit,
au v. 24, d'un ange, ne se trouve pas explicitement attribuée aux juifs dans
les textes chrétiens plus anciens ou contemporains d'AZ, bien qu'elle soit
implicite dans le Dialogue de Justin : pour Tryphon en effet, dans les
épisodes de l'Épiphanie au chêne de Mamré et de la Destruction de Sodome et
Gomorrhe, le texte fait référence à trois anges41. Contrairement aux objections

de Zachée à propos de Gn 1.26, il ne s'agit pas ici d'une contre-exégèse

traditionnelle, et la source de l'auteur n'est pas identifiée.
Nouvelle dispute d'identité, cette fois sur le personnage qui a fait pleuvoir

du feu et du souffre. Pour Zachée il s'agit simplement d'un ange ; pour
Athanase il s'agit de la Puissance de Dieu, identifiable à la seconde
personne de la Trinité.

L'argument de Zachée, selon lequel la plupart des manuscrits lisent « le

Seigneur Dieu », ne se retrouve pas par ailleurs dans la polémique
antijudaïque, dans laquelle du reste il est rare que les interlocuteurs discutent
d'une variante textuelle42.

À nouveau, la discussion continue avec un syllogisme, même si, dans ce

cas, elle se poursuit encore sur quelques répliques, vu la difficulté de
Zachée à comprendre l'explication :

(AZ 17) Athanase : Nous avons dit, au début de la discussion, qu'il est écrit,
« il a fait toute chose avec Sagesse » (Ps 103, 24 ; cf. supra). C'est évident que

40 Iustin., Dial. 56.12, 22-23, 129.1 (BOBICHON, P. [ed.] : Justin, vol. 1, 328, 335, 530). Euseb.,
Demo. 5.7-9 (HEIKEL, I.A. [ed.]: GCS Euseb. 6. Berlin 1913), 230-231.

41 Voir lustin., Dial. 56 en entier, en particulier 56.9 (BOBICHON, P. [ed.] : Justin, vol. 1,

322-334.
42 En l'occurrence, dans les témoins conservés de la tradition directe, cette variante

n'apparaît que très rarement ; cf. WEVERS, John William : Genesis Septuaginta 1). Göttingen :

Vandenhoeck & Ruprecht 1974, 197-198.



3o8 Patrick Andrist

si « toute chose » [a été faite par lui], celle-ci aussi ; car «faire pleuvoir du feu
et du soufre sur Sodome et Gomorrhe » est aussi [inclus] dans « toute chose ».

Zachée : Le Seigneur Dieu a donc fait pleuvoir d'auprès du Seigneur Sagesse
Athanase : Mais [non] la Sagesse elle-même, qui est Seigneur et Dieu, « fît
pleuvoir d'auprès du Seigneur Dieu du feu et du soufre ».

Zachée : Pourtant il ne dit pas, « d'auprès du Seigneur Dieu », mais, « d'auprès

du Seigneur ». La Sagesse serait-elle donc appelée « Seigneur Dieu », mais
Dieu seulement « Seigneur »

18. Athanase : Parce que tous s'accordent à dire que celui qui est cause et
engendreur de la Sagesse est Seigneur et Dieu ; c'est pourquoi, pour lui, il dit
seulement « Seigneur ». Mais pour la Sagesse, il ajoute « Dieu », car il
connaissait ceux qui ne croiraient pas en lui.

2.4 L'interprétation de Gn 19.24 dans la littérature juive ancienne

La particularité de Gn 19.24 n'avait pas échappé aux exégètes juifs, et on
trouve à nouveau dans la littérature targoumique, midrashique et rabbini-
que des parallèles de l'explication de Zachée.

Le Targum Neofîti 1 et, de façon plus développée, le Targum Ps. Jonathan

réécrivent le début de la phrase. De façon ironique, ces deux targu-
mim, surtout le second, pourraient facilement donner lieu à une interprétation

allant dans le sens de l'Athanase littéraire :

(Targum Neofîti 1, Gn 19.24)43 Et la Parole de Yahvé fit descendre sur Sodome
et sur Gomorrhe du souffre et du feu de devant Yahvé (du haut) des cieux.
(Targum Jo., Gn 19.24) La Parole de Yahvé fit descendre des pluies bienfaisantes

sur Sodome et sur Gomorrhe, afin qu'ils fassent pénitence ; mais ils n'en
firent rien, car ils se disaient : « Les actions mauvaises ne sont pas connues
devant Yahvé. » Voici qu'alors descendirent sur eux du souffre et du feu de
devant la Parole de Yahvé, (du haut) des cieux.

Ce verset est également discuté dans un passage du Talmud de Babylone à

quelques lignes de celui que nous avons déjà lu, où il est beaucoup question

de discussions avec les hérétiques. Parcourons-le pas à pas :

(Talmud Bab., Sanhédrin 38b)44 R. Eliezer sagte: « Befleißige dich, die Tora
zu lernen, [und wisse,] was du dem Gottesleugner zu erwidern hast. » Hierzu
sagte R. Johanan: « Dies gilt nur von einem nichtjüdischen Gottesleugner, ein
jisraelitischer Gottesleugner aber würde dadurch in seiner Gottlosigkeit noch
mehr bestärkt werden ».

La distinction est intéressante, d'abord parce qu'elle témoigne que les
auteurs se sentaient mis au défi par différentes sortes d'impies. D'autre part,
vu que, plus bas, le texte répond à l'argument de Gn 19.24, il faut en con-

43 Targum Jo. et Targum Neofîti 1, Gn 19.24, Le DÉAUT, R. (trad.) : Targum, 198-199. À

nouveau, le Targum Onqelos est proche du texte biblique.
44 Talmud Bab., Sanhédrin 38b : GOLDSCHMIDT, L. (trad.) : Der Babylonische Talmud,

608-612.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 309

clure que, si l'instruction de R. Johanan doit être prise au sérieux, il s'agit
d'un argument des impies du dehors, dont les chrétiens faisaient donc
visiblement partie45.

Mais avant d'en arriver à ce point, le texte continue :

(Talmud Bab., Sanhédrin 38b) R. Johanan sagte: «An allen Stellen, aus
welchen die Minäer ihre Beweise entnehmen, findet sich die Antwort daneben

».

C'est le principe qu'avait déjà énoncé R. Samlaï ci-dessus. R. Johanan cite
ensuite Gn 1.26, résolu par le verset 27 ; Gn 7.11, résolu par le verset 5 ; Gn

35.7, où le verbe au pluriel ne se lit pas en grec, résolu par le v. 3 ; toujours
en hébreu, les verbes au pluriel du début de Dt 4.7 et de 2 S 7.23, résolus
les deux fois par la fin du verset ; puis il discute plus avant « les thrones »

de Dn 7.9. Ici aussi nous remarquons que les adversaires de R. Jonathan
sont censés connaître l'hébreu.

La suite est encore plus intéressante pour notre enquête :

(Talmud Bab., Sanhédrin 38b) R. Naman sagte: « Wer den Minäern zu
antworten versteht, wie R. Idith, tue die, wer aber nicht, antworte ihnen
überhaupt nicht. »

Puis il rapporte un dialogue autour d'Ex 24.1, entre R. Idith et un hérétique
auquel n'est attribué pas moins de trois répliques. Ce micro-dialogue est
suivi d'un autre, qui porte justement sur Gn 19.24 ; Marcel Simon avait déjà
fait le rapprochement avec AZ46.

(Talmud Bab., Sanhédrin 38b) Ein Minäer sprach einst zu R. Jismael b. Jose :

« Es heißt : "der Herr aber Hess auf Sedom und Amora Schwefel und Feuer regnen

vom Herrn aus" ; es sollte ja heissen : "von ihm aus"!? »

Da sprach ein Wäscher zu ihm: « Lass ihn, ich will ihm antworten. Es heisst :

"da sprach Lemekh zu seinen Frauen : Ada und Çila, höret meine Worte, Frauen

Lemekhs" (Gn 4.23) ; es sollte ja heißen: "meine Frauen"; du musst also
erklären, dies sei die erzählende Form der Schrift, ebenso ist es auch hierbei
die erzählende Form der Schrift ».

Dans ce bout de dialogue, il n'y a qu'un seul échange. La réplique « orthodoxe

» consiste à citer des parallèles scripturaires pour cette forme d'expression

grammaticalement surprenante.
Genèse Rabba développe cet argument grammatical, non sans présenter

elle aussi un recoupement intéressant avec l'interprétation de Zachée :

45 Sur ce passage, voir aussi SCHÄFER, P. : Zwei Götter im Himmel, 95-98.
46 SIMON, Marcel : Verus Israël. Étude sur les relations entre chrétiens et juifs dans l'Empire

romain (135-425), 2e ed. Paris : de Boccard 1964, 231. Voir aussi VAN DER HORST, P. : You

Christians, 262. Sur ce passage, voir aussi TEPPLER, Y. : Birkat haMinim, 326.



3io Patrick Andrist

(Bereshit Rabba 51.z)47 Rabbi Helbo fils de Rabbi Hilphaï ben Simqaï dit au
nom de Rabbi Yehouda bar Rabbi Simon : « Et YHVH fît pleuvoir sur
Sodome », c'est Gabriel qui le fit ; « de YHVH, du ciel », là c'est le Saint béni
soit-il.
Rabbi Eléazar dit : « Chaque fois qu'il est spécifié „et YHVH", il s'agit de lui et
de son tribunal ».
Rabbi Itshaq dit : « Dans le Pentateuque comme dans les Prophètes et les
Hagiographes, nous voyons des personnages du commun mentionnés deux
fois dans le même verset. Dans le Pentateuque : "Lamekh dit à ses femmes,
Ada et Tsilla : 'Ecoutez ma voix'" (Gn 4.23), or la suite n'est pas "mes
femmes", mais "femmes de Lamekh". Dans les Prophètes : "Le roi leur dit : 'Prenez
avec vous les serviteurs de votre maître et montez Salomon mon fils sur la mule
qui est à moi'" (3 R 1.33 LXX/i R 1.33 TM), non pas "prenez mes serviteurs" mais
"prenez les serviteurs de votre maître". Dans les Hagiographes : "Car un écrit
qui est écrit au nom du roi et scellé avec l'anneau du roi ne peut être révoqué"
(Est 8.8). Et tu t'étonnerais que le Saint béni soit-il mentionne son nom par
deux fois dans le même verset

Dans les deux exemples survolés ci-dessus, il est intéressant de remarquer
que l'on trouve les interprétations de Zachée dans la littérature juive plus
ou moins contemporaine, dont elles sont comme un écho très imparfait.
Mais la situation est différente : dans le cas de Gn 1.26, nous avions affaire à

une contre-exégèse traditionnelle de la littérature adversus iudaeos,
provenant de la source de l'auteur. Telle n'est cependant pas la situation de
Gn 19.24 : l'interprétation de Zachée ne s'explique pas facilement par la
littérature chrétienne antérieure connue, et nous ne pouvons pas entièrement

exclure un canal moins littéraire.
Dans les deux cas, la littérature midrashique et rabbinique va beaucoup

plus loin et déploie, à propos de ces passages, un argumentaire plus riche.
Les Sages invoquent des points de grammaire ou des constructions
parallèles dans d'autres phrases de la Bible : à propos de Gn 1.26, R. Samlaï et
R. Johanan soulignent le singulier du v. 27 ; et à propos de Gn 19.24,
l'accompagnateur anonyme de R. Jismael, comme R. Itshaq, évoquent des

constructions parallèles dans la Bible, notamment Gn 4.23. Mais le Zachée
de notre dialogue, qui est un personnage sans grande profondeur ni
substance, ne connaît pas ces exégèses ; il donne un argument, se fait
rabrouer, n'insiste pas mais passe à une autre objection, qui est tout aussi
vite « liquidée ». On ne sait pas si l'auteur ignorait ces interprétations, ou
s'il se contente de les omettre. On relève pourtant que celui-ci n'était pas
étranger à ce genre d'arguments stylistiques et grammaticaux, comme on
le voit dans un passage où Athanase veut montrer l'unité de Dieu et de son
image :

47 Bereshit Rabba, 51 : THEODOR, J./ALBECK, Ch. (ed.) : Bereshit Rabba, vol. 2, 531-541 ;

Maruani, B./Cohen-Arazi, A. (trad.) : Midrach Rabba, vol. 1, 538-544.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 311

(AZ 2048) Athanase : Et dans le Cantique [Moïse] dit, « Il a jeté à la mer
cheval et cavalier » (Ex. 15.1 15.21), à cause de l'identité de nature. Si [donc]
il parle au singulier des chevaux et des cavaliers, bien qu'ils soient plusieurs
corps, il ne saurait mentionner au pluriel le Dieu incorporel et sa Parole qui
est Dieu.

En tout état de cause, la défense du personnage littéraire juif en AZ
n'apparaît pas comme crédible aux yeux de l'historien : tant dans son
déroulement que dans son dénouement, on ne peut pas considérer ce
dialogue comme le récit plus ou moins fidèle de discussions réelles. Cependant,

dans un autre article, nous avons argumenté que celui-ci n'avait pas
non plus besoin d'être réaliste aux yeux de l'historien, du moment qu'il
l'était aux yeux de ses lecteurs, car ce n'étaient pas des juifs qui étaient
premièrement visés par ces écrits49. Pour atteindre ses buts l'auteur met
donc en scène un dialogue dans lequel quelques arguments juifs réels, mal
défendus, sont facilement démontés.

La façon dont Zachée ne résiste pas aux réfutations d'Athanase participe
naturellement de cette construction d'une image biaisée : il y a un conflit
d'exégèse entièrement déséquilibré en faveur des interprétations
chrétiennes.

Conclusions

Répétons succinctement les quelques constatations que ce bref parcours
dans les témoignages d'Origène et les mises en scène du Dialogus Atha-
nasii et Zacchaei nous ont permis de faire :

- l'importance de la preuve scripturaire prophétique dans la
démonstration dogmatique et apologétique du christianisme ;

- la réalité des débats autour de l'interprétation des Écritures, connue
de la recherche depuis longtemps, et illustrée par Origène, bien que l'étendue

de ceux-ci soit difficile à mesurer ; le conflit d'exégèse n'est pas une
illusion ou une construction littéraire ;

- pour un certain nombre de textes centraux dans la démonstration du
christianisme, la présence, dans la littérature juive de l'époque, notamment

dans certains textes midrashiques, targoumiques ou talmudiques,
d'exégèses différentes, parfois présentées, sous forme de micro-dialogues,
comme des réponses à divers hérétiques, qui sont très rapidement défaits ;

- la validité « historique » de certains arguments mis dans la bouche du

personnage littéraire Zachée, quand on les compare à ces textes juifs ; oui,
comme pour les arguments de Tryphon dans le Dialogue de Justin, certains

48 ANDRIST, P. (ed.) : Le Dialogue, 32-33. Ancienne édition, CONYBEARE, F.C. : The
Dialogues, 15-17, réimpr. in : VARNER, W. -.Ancient Jewish-christian Dialogues, 32.

49 ANDRIST, P. : Instrumentalisation.



312 Patrick Andrist

rabbins ont expliqué certains passages bibliques en partie de la même
manière que Zachée !5°

- surtout, et toujours à la lumière des textes juifs, le caractère très limité
de l'argumentaire et de la défense de Zachée ; il ne connaît qu'une partie

des explications existant à son époque, et se laisse convaincre par des
arguments « faciles » d'Athanase, là où, justement, les textes rabbiniques ou
autres présentent des exégèses supplémentaires « solides » ;

- le contraste entre une série de contre-objections tout à fait traditionnelles,

dans le cas de Gn 1.26, et une contre-objection, présente seulement
indirectement dans la littérature antérieure conservée, à propos de Gn

19.24, qui soulève en l'occurrence la question d'une source non littéraire ;

- tant dans le Dialogue d'Athanase et Zachée que dans les micro-dialogues

rabbiniques, l'aspect très artificiel des débats, et la rapidité peu
réaliste avec laquelle les auteurs réfutent leurs adversaires. Notamment, de

façon frappante, le caractère peu convaincant de Zachée, qui présente des

objections mais ne les défend pas, et les explications inégales d'Athanase

permettent d'affirmer que ce texte avait un rapport très faible avec les
réalités de la polémique « historique », telle qu'Origène par exemple
l'expérimentait.

Pour toutes ces raisons, on ne peut pas tirer argument des rapprochements

entre les explications de Zachée dans AZ et la littérature juive tardo-
antique, pour affirmer que l'auteur d'AZ avait une connaissance directe du
judaïsme de son époque, ou une expérience directe des débats avec les

juifs. Au contraire, une analyse plus large du texte met surtout en évidence
sa dette envers la littérature chrétienne polémique antérieures1. Cependant,
le second exemple, où l'auteur attribue à Zachée un argument juif non
traditionnel de la littérature chrétienne, ouvre un interstice : a-t-il entendu

cet argument lors d'un débat Quelqu'un le lui a-t-il rapporté Était-il
directement en contact avec des juifs, ou des convertis du judaïsme Ou
l'a-t-il tiré d'une source chrétienne aujourd'hui perdue Dans l'état actuel
de la recherche, il n'est pas possible de trancher.

Ces deux exemples illustrent bien la tension évoquée ci-dessus : d'un
côté un écho d'arguments juifs réels ; d'un autre, la mise en scène littéraire
de la supériorité exégétique du christianisme sur un judaïsme artificiel,
incapable d'interpréter les Écritures de façon convaincante, donc vite renversé.

Ainsi, à l'image d'AZ, si les dialogues adversus iudaeos en général n'ap-

5° BOBICHON, Philippe : Comment Justin a-t-il acquis sa connaissance exceptionnelle des

exégèses juives (contenus et méthodes) in : Revue de Théologie et de Philosophie 139

(2007), 9-124, ici 117-120. Un autre exemple connu, pour le VIe siècle, est une variante
textuelle dérivée de l'hébreu, à propos du Ps 118.27 (u7-27 MT), alors que, par ailleurs, les

auteurs chrétiens n'hésitent pas à attribuer à leurs personnages juifs des variantes bibliques
néotestamentaires, ou des variantes composites, voire des versets inexistants, cf. ANDRIST,
P. : The Greek Bible, 255-261.

51 ANDRIST, P. : Le Dialogue, 169-310.



Aperçu du conflit d'exégèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles 313

paraissent pas comme entièrement coupés de l'exégèse juive contemporaine

ou antérieure, ils ne nous permettent pas de reconstruire le conflit
dans sa complexité historique. Ils constituent cependant un miroir important

de la façon dont les auteurs chrétiens se représentaient à la fois le
judaïsme de leur époque et la rationalité de leur argumentaire.

Ces constatations soulèvent une fois de plus la question de savoir quelle
part de réalité contemporaine se cache dans les arguments avancés par les

juifs littéraires des dialogues, et de quel type de judaïsme à quelle époque
ils sont l'écho imparfait. Face à la réalité d'un judaïsme historique antique
qui apparaît à la recherche de plus en plus durablement complexe52, le défi
n'en est que plus stimulant.

52 Voir, par exemple, MlMOUNI, S. : Le judaïsme ancien, 475-505, 529-567.



314 Patrick Andrist

Résumé
Les disputes entre juifs et chrétiens au cours des premiers siècles sont
souvent caractérisées par un conflit d'exégèse autour des textes du Premier
Testament. Si, dans ce cadre, les exégèses utilisées par les chrétiens sont bien

connues, les contre-exégèses juives sont rarement données dans les textes
conservés, écrits par des chrétiens, et elles sont parfois sujettes à
déformation dans le contexte d'une transmission interne au christianisme. Pour

essayer de mieux comprendre la nature de ces contre-exégèses, nous
analysons d'une part celles auxquelles Origène dit avoir été confronté lors de

discussions avec des rabbins, et prenons d'autre part deux exemples dans le

Dialogue d'Athanase et Zachée. Ce deuxième dossier s'avère particulièrement

fructueux, car il met en relief à la fois l'existence de ces exégèses dans
la littérature juive de l'Antiquité, et leur utilisation très sélective et peu
crédible dans le Dialogue. Il pose enfin la question des sources de l'auteur,
clairement internes à la littérature chrétienne pour le premier argument,
mais apparemment externes à celle-ci pour le second.

Abstract
The disputes between Jews and Christians in the first centuries are often
characterized by conflicts of exegesis of texts of the First Testament. If, in
this framework, the exegeses used by the Christians are well known, the
Jewish counter-exegeses are rarely given in the texts preserved, written by Christians,

and they are often subject to deformations in the context of a
transmission internal to Christian literature. In order better to understand the
nature of these counter-exegeses, we will analyze on the one hand those with
which Origen claimed he was confronted during his discussions with the
rabbis. On the other hand we will take two examples from the Dialogue of
Athanasius and Zacchaeus. This second file shows itself to be particularly
fruitful, because it illustrates sharply both the existence of these two
exegeses in the Jewish literature ofantiquity, and their very selective and barely
credible use in the Dialogue. It raises the question of the sources used by the
author. They were clearly internal to Christian literature for the first
argument. They were apparently external to Christian literature for the second.


	"...car la force de ses arguments avait raison des juifs en public quand il prouvait par les Écritures que le Messie c'était Jésus." (Ac 18.28.)... : Aperçu du conflit d'exegèse entre juifs et chrétiens aux IIIe et IVe siècles : le témoignage d'Origène; les arguments de Zachée dans le Dialogus Athanasii et Zachaei à la lumière des exégèses midrashiques et rabbiniques

