
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Glaube und Vernunft : die Bestimmung ihres gegenseitigen
Verhältnisses in der Postmoderne

Autor: Jahae, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raymond Jahae

Glaube und Vernunft
Die Bestimmung ihres gegenseitigen Verhältnisses

in der Postmoderne

l. Die Zuspitzung des Problems von „Glaube und Vernunft" durch die
Problematisierung der Bedeutung des Wortes „Vernunft" in der sog.
Postmoderne

Die Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Vernunft ist geradezu so
alt wie die christliche Theologie selbst, wird diese Frage doch etwa bereits
im ersten Brief des heiligen Apostels Paulus an die Christen von Korinth
angesprochen. Er spricht von der Spannung zwischen der Weisheit der
Welt, die Torheit ist vor Gott, und der Weisheit Gottes, die der Welt
töricht scheint (1 Kor 1,18-2,16). Diese Aussage darf nicht aus dem Ganzen
des Denkens Pauli isoliert und als solche betrachtet werden, sagt er in
seinem Brief an die Römer doch auch, daß die Vernunft Gott durch Seine
geschaffenen Werke erkennen kann (Rom 1,19-20). Es ist nicht unbedingt
deutlich, wie die zitierten Aussagen des mutmaßlich ersten christlichen
Schriftstellers überhaupt jeweils und in ihrem gegenseitigen Verhältnis zu
verstehen sind. Das hat wohl dazu beigetragen, daß das Problem des
Verhältnisses von Glaube und Vernunft seitdem in der christlichen Theologie
nicht zur Ruhe gekommen ist. Logischerweise sind verschiedene Positionen

zu dieser Frage denkbar. Man kann einen nicht zu überwindenden
Widerspruch zwischen Glaube und Vernunft, die gegenseitige harmonische

Zuordnung beider bzw. die Aufhebung des einen Poles des Verhältnisses

im anderen oder auch die schlechthinnige Heterogenität und somit
die prinzipielle Spannungslosigkeit zwischen beiden behaupten. Die faktische

Verschiedenheit von Stellungnahmen zum Problem des Verhältnisses
von Glaube und Vernunft in der Theologiegeschichte hängt mit einer
Spannung im Selbstverständnis des Christentums zusammen. Es versteht
sich nicht als Philosophie, als bloß von Menschen Ausgedachtes und
menschlich Plausibles, sondern als in göttlicher Offenbarung mit Blick auf das
Heil der Menschen begründet. Diese ist einerseits nur bestimmten
Personen - „auserwählten Zeugen" (Apg 10,40-41) - zuteilgeworden und qua
historische, endliche Wirklichkeit notwendig ein Partikulares, andererseits
aber eine naturgemäß universale Wahrheit, die außerdem - und hierin
liegt ihre entscheidende Besonderheit - den Anspruch erhebt, jeden
Menschen unbedingt anzugehen. Die Spannung zwischen historischer Kontingenz

und universalem Anspruch ist dem Christentum inhärent und dürfte



174 Raymond jahae

zumindest zum Teil erklären, warum manche Theologen die Spannung
zwischen Glaube und Vernunft, andere die gegenseitige Einheit beider
betonen. Aber die faktische Uneinigkeit der Theologie bzgl. des besagten
Problems liegt wohl auch am Umstand, daß sie nicht von einem eindeutigen

Verständnis dessen, was Vernunft ist und was als vernünftig gelten
darf, ausgehen kann. Auch das außerchristliche bzw. säkulare Denken gibt
keine eindeutige Antwort auf die Frage, was Vernunft ist. Wie H.M.
Baumgartner gezeigt hat, unterliegt das Wort „Vernunft" einem historischen
Bedeutungswandel. Die Vernunft, so Baumgartner, „wandelt sich von einem
obersten, das Wesen des Menschen charakterisierenden Erkenntnisvermögen

mit einem, sei es objektivem sei es transzendentalem .Inhalt'", so in
der vormodernen Philosophie,

„zu einem Mittel, zu einem Instrument der Bearbeitung vorgegebener Erkenntnis,

und sie wird schließlich zu einem selber geschichtlichen Bedingungsgefüge
für Prozeduren möglicher Kommunikation. Bezüglich ihres Inhalts verläuft
dieser Prozeß von der Erkenntnis des Seins und der göttlichen Wahrheit über
die Selbstgewißheit des Denkens und die Erkenntnis regulativer Prinzipien
aller Erfahrungskenntnis zum selber inhaltsleeren, nur noch formalen
Verfahrenskriterium für die vielfältige intersubjektive Verständigung über und
Diskussion von sei es theoretischen oder praktischen oder ästhetischen
Geltungsansprüchen".1

Baumgartners Worte lassen schon erahnen, daß es auch heute kein
einheitliches philosophisches Verständnis von Vernunft gibt. Ein flüchtiger
Blick auf die einschlägige Literatur bestätigt diese Vermutung. So ist unter
Jürgen Habermas' „kommunikativer Vernunft" etwas anderes zu verstehen
als unter Wolfgang Welschs „transversaler Vernunft". Wer heute das
Problem von Glaube und Vernunft thematisiert, soll diesem Umstand unbedingt

Rechnung tragen. Die Theologie soll nicht unbedarft von „der
Vernunft" reden, denn es ist mitnichten klar, was „die Vernunft" sein könnte,
ja ob es „die Vernunft" überhaupt gibt. Wenn die Theologie das Verhältnis
von Glaube und Vernunft thematisieren und artikulieren will, soll die
Theologie zunächst fragen, was denn unter Vernunft zu verstehen sei,
bzw. gegenüber welcher Vernunftgestalt sie den Glauben positionieren
will.

Die Theologie hat damit Rücksicht zu nehmen auf den „Streit um die
Vernunft", die nach dem bereits zitierten Wolfgang Welsch die sog.
Postmoderne charakterisiert. Er lehnt die weitverbreitete Ansicht, sie sei im
Wesentlichen ein „Streit ums Subjekt", ab. Ihr zufolge breche die Postmoderne

insofern mit der Moderne, als diese ein „starkes" Subjekt vertrete,
d.h. den Menschen als den unumschränkten Herrn seiner selbst, seines

1 BAUMGARTNER, Hans Michael: Wandlungen des Vernunftbegriffs in der Geschichte des

europäischen Denkens, in: SCHEFFCZYK, Leo (Hg.): Rationalität. Ihre Entwicklung und ihre
Grenzen Grenzfragen 16). Freiburg: Alber 1989, 167-203, hier 199.



Glaube und Vernunft 175

Denkens und Lebens und seiner Welt verstehe, die Postmoderne aber die
vermeintliche Autonomie und Autarkie des modernen Subjektes wegen
seiner vielfältigen Fremdbestimmtheit als illusorisch entlarve und es damit
„dekonstruiere". Tatsächlich findet nach Welsch eine Art von Dekonstruk-
tion des modernen Subjekts statt, doch ist sie nicht als Auflösung des
Subjekts überhaupt zu verstehen, und sie ist nichts Ursprüngliches, sondern
die Folge eines gegenüber früher veränderten Verständnisses von
Vernunft, das, bevor es überhaupt zum Thema der Philosophie wurde, bereits
längst in den verschiedenen Bereichen des Lebens - Wissenschaft, Kunst
usw. - am Werke war. Grundlegend für die Postmoderne ist also nicht die
Dekonstruktion des Subjektes, sondern das veränderte Verständnis von
Vernunft. Während die sog. Neuzeit, exemplifiziert im Denken Descartes',
einen einheitlichen Begriff von Vernunft im Sinne einer mathesis universalis,

d.h. die umfassende Orientierung von Leben und Denken an einer
einheitlichen mathematischen Rationalität, vertrat, habe sich schon in der
Moderne - man denke etwa an die Vernunftkritik Kants - das Bewusstsein
einer Pluralität heterogener, nicht aufeinander zurückzuführender
Rationalitätstypen angekündigt. In der Postmoderne habe dann endgültig eine
uniforme Vernunftkonzeption einer pluriformen Platz gemacht, und mit
diesem Übergang sei die innere Differenzierung des vorher einförmigen
Subjektes zu einem vielgestaltigen einhergegangen. Es handelt sich bei
alledem nach Welsch um einen Umbruch in der Geschichte des Denkens,
den er begrüßt und für einen Fortschritt hält, den man gleichwohl
zunächst einmal als Faktum wahrzunehmen habe, bevor man sich daran
macht, ihn zu bewerten. Der Theologe tut gut daran, die philosophiegeschichtlichen

und systematisch-philosophischen Analysen des Vernunftbegriffs

von Welsch zur Kenntnis zu nehmen, weil sie den Theologen nicht
nur mit der Vernunftproblematik, wie sie sich dem säkularen Denken heute

stellt, vertraut machen, sondern auch neues Licht auf die für die Theologie

überhaupt ihrem Selbstverständnis nach grundlegende Frage des
Verhältnisses von Glaube und Vernunft werfen können. Wichtig ist die
Tatsache, daß nach dem heutigen Verständnis von Vernunft eine Pluralität
von Rationalitätstypen anzuerkennen ist und vom Theologen nicht erwartet

wird, daß er aufzeigt, daß der Offenbarungsglaube einer vorgefassten,
ihm fremden Norm des angeblich Vernünftigen entspricht, sondern, daß
er die dem Glauben immanente Rationalität bzw. Vernünftigkeit offenlegt.
Vorausgesetzt, daß eventuell sich auftuende Spannungen zwischen
begründungsfähigen christlichen Glaubensaussagen und anderslautenden,
jedoch gleichermaßen begründungsfähigen nichtreligiösen bzw.
nichtchristlichen Überzeugungen nicht immer sofort zugunsten dieser oder
jener zu entscheiden sind, sind die betreffenden Spannungen
gegebenenfalls, nämlich dann, wenn sich keine überzeugenden Lösungen
aufdrängen, als Spannungen auszuhalten. Allein so dürfte dem Anspruch der
Wahrheit Genüge getan werden.



Raymond Jahae

2. Das neue Verständnis von Rationalität und Vernunft in der
Postmoderne nach W. Welsch2

Die Rede von der Postmoderne im Verhältnis zur Moderne hat seit dem
Anfang dieses Jahrhunderts viel von der Beliebtheit, die sie in den letzten
Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts genoss, verloren. Die nach W.
Welsch mit dieser Rede bezeichnete Sache ist jedoch immer noch aktuell.
1987 hat er in einem bis in die Gegenwart hinein immer wieder neu aufgelegten

Buch unter dem Titel Unsere postmoderne Moderne versucht, den

Begriff der Postmoderne zu klären. Dabei weiß sich sein Verfasser dem
Denken J.-F. Lyotards verpflichtet. Er ist mit seinen Büchern La condition
postmoderne (1979) und Le différend (1983) für Welsch der Theoretiker
schlechthin der Postmoderne, dem er gebührende Zustimmung zollt, den
er gleichwohl an einem entscheidenden Punkt zu kritisieren sich genötigt
weiß. Entscheidend für die Postmoderne im Verhältnis zur Moderne ist
nach Welsch, wie wir gesehen haben, nicht der Gedanke vom „Tod des

Subjekts", sondern ein verändertes Verständnis von Vernunft. Mit ihm
stellt die Postmoderne jedoch keinen Bruch mit der Moderne, sondern
deren konsequente Weiterentwicklung dar. Die Postmoderne stelle allenfalls

einen Bruch mit der sog. Neuzeit (17. Jahrhundert) dar. Dem Begriff
der Vernunft hat Welsch eine monumentale Monographie, Vernunft (1995),

gewidmet. In ihr kommt vielleicht noch besser als in Unsere postmoderne
Moderne zum Ausdruck, daß die Sache der Postmoderne, der Begriff einer
nicht monolithischen, sondern sozusagen innerlich differenzierten und in
diesem Sinne vielförmigen Vernunft, in der Geschichte des Denkens
mindestens apokryph immer schon präsent war und im als Postmoderne
bezeichneten Zeitalter allenfalls konsequent entfaltet und neu und ausdrücklich

ins Bewusstsein gehoben wird. Die Sache ist nach Welsch tatsächlich
schon zumindest ansatzweise bei Aristoteles, Pascal, Kant und Wittgenstein

vorhanden.
Welsch unterscheidet zwischen Moderne und Neuzeit. Letztere zeichnet

sich wie bei Descartes durch eine umfassende Kritik der Tradition aus,
der herkömmlichen Gestalt des Denkens, die sich als Quelle von Irrtümern
erwiesen hat, und somit durch den Willen zur radikalen und durchgehenden

Neugestaltung des Denkens von seinen Fundamenten her.
Tatsächlich ist dieses Unternehmen beseelt vom Bestreben, Leben, Denken
und Flandeln ganz am Ideal der als sicheres Wissen ausgewiesenen
wissenschaftlichen Denkform auszurichten. Vernunft erhält damit eine eindeutige,

ja uniforme Gestalt: die Gestalt der mathematischen Physik. Was sich

2 Zu diesem Abschnitt, siehe WELSCH, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne. 5.
Auflage. Berlin: Akademieverlag 1997; WELSCH, Wolfgang: Vernunft. Die zeitgenössische
Vernunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft

1238). Frankfurt: Suhrkamp 1996.



Glaube und Vernunft 177

nicht auf quasimathematische Art und Weise nachweisen lässt, kann nicht
beanspruchen, vernunftgemäß, Wissen, allgemeingültig und/oder universal

bindend zu sein. Die neuzeitliche Vernunft, die sich nach dem Ideal
einer mathesis universalis bestimmt, ist jedoch repressiv, denn sie mar-
ginalisiert alles, was sich nicht auf logisch zwingende Art und Weise
beweisen lässt. Tatsächlich lässt sich schon in der Neuzeit selbst der Ansatz
zu einer Kritik des Ideals von Vernunft als mathesis universalis ausfindig
machen, nämlich bei Descartes' Zeitgenossen Pascal. Er betrachtet die He-
terogenität der drei von ihm so genannten Ordnungen von Liebe, Geist
und Fleisch bzw. Glauben, Wissenschaft und Politik als Inkompatibilität:
Sie können nicht aufeinander bzw. auf eine von ihnen zurückgeführt oder
in einer umfassenden Vernunftgestalt aufgehoben werden, sondern stellen
jeweils originäre, eigenständige Rationalitätstypen dar, so daß das, was im
einen sinnvoll ist, im anderen sinnlos sein kann und umgekehrt. Pascal ist
nach Welsch jedoch insofern inkonsequent, als die gegenseitige Inkompatibilität

bzw. - im Sprachgebrauch Welschs - Inkommensurabilität der
Rationalitätstypen bedeutet, daß zwischen ihnen keine Hierarchie besteht,
Pascal aber Wissenschaft und Politik dem Glauben unterordnet. Auf diesen

Punkt wird noch zurückzukommen sein. Freilich, nicht nur die Lehre
von den drei Ordnungen, sondern auch die Unterscheidung zwischen
esprit de géométrie und esprit de finesse verrät Pascals Bewusstsein von der
inneren Differenziertheit der Vernunft, die nicht auf die mathematische
Denkform zu reduzieren ist. In Kants Vernunftkritik, seinem Unterschied
zwischen spekulativer Vernunft, praktischer Vernunft und Urteilskraft,
sieht Welsch dasselbe Bewusstsein am Werke. Kant achtet die gegenseitige
Irreduzibilität von Erkenntnis des faktisch Gegebenen, insbesondere
Naturwissenschaft, und Wissen von dem, was zu tun ist, Moral bzw. Ethik. In
Kants Differenzierung der Vernunft widerspiegelt sich schließlich der
aristotelische Unterschied zwischen theoria, praxis und poiesis, bzw. Wissen,
Handeln und Technik. Die neuzeitliche Bestimmung der Vernunft im Lichte

des Ideals einer einheitlichen mathesis universalis erweist sich somit als
eine bedauerliche akzidentelle, freilich korrigierbare Fehlentwicklung in
der Geschichte des Denkens und wird von der Moderne selbst überwunden.

Die postmoderne Differenzierung der Vernunft, die Anerkennung der
Heterogenität gegenseitig inkommensurabler, prinzipiell gleichberechtigter

Rationalitätstypen, ist nach Welsch nichts anderes als die konsequente
Fortführung einer bereits in der Moderne in Gang gekommenen Tendenz,
erhielt ihre entscheidenden Antriebe jedoch nicht von der Philosophie,
sondern von Entwicklungen in Architektur, Kunst und Wissenschaft.
Wichtig waren vor allem Entwicklungen in der sog. hard science, Mathematik

und Physik. Das Ideal von der Vernunft als mathesis universalis,
nach dem das Ganze der Wirklichkeit auf logisch konsistente Art und
Weise mit mathematischer Notwendigkeit zu rekonstruieren und in einem



i78 Raymond Jahae

einheitlichen theoretischen System zu erfassen ist, war von ihnen
ausgegangen; an ihnen sollte es auch scheitern. Seit der Entstehung der
Quantenmechanik sieht sich die Physik prinzipiell außerstande, das Ganze der
Natur genau zu bestimmen bzw. in einer einzigen, einheitlichen,
umfassenden Theorie zu erfassen. Ebenso weiß sich die Mathematik dank Gödels
Unvollständigkeitssatz als prinzipiell unfähig, ein einziges einheitliches
formales System, in dem alle möglichen Aussagen entschieden werden
können, zu entwickeln. Damit steht für Mathematik und Physik nebst der
Unmöglichkeit des Erfassens alles dessen, was erfasst werden kann bzw.
soll, in einer einzigen, umfassenden, einheitlichen, innerlich restlos
konsistenten Theorie die Unumgänglichkeit einer Pluralität nicht aufeinander
zurückzuführender, also gegenseitig inkommensurabler formaler Systeme
bzw. Theorien zum Erfassen des zu Erfassenden fest. Den Entwicklungen
in der „harten Wissenschaft" entsprechen solche in der Philosophie, wie
sie sich vor allem im Werke Wittgensteins beobachten lassen. Hatte sein
Tractatus logico-philosophicus (1921) noch sinnvollen Sprachgebrauch mit
der Beschreibung von Tatsachen bzw. Sachverhalten durch die Physik unter

Ausschluss jeder anderen Rede identifiziert, freilich um den Preis der
Untergrabung des Sinnes des nicht naturwissenschaftlichen, sondern
philosophischen Werkes, das der Tractatus ist, so unterscheiden Wittgensteins

Philosophische Untersuchungen (1953) eine Vielzahl von Sprachspielen,

die jeweils in entsprechenden Lebensformen wurzeln und mit Blick
auf sie jeweils eigenständig ihren Sinn ausweisen. Die Sprachspiele, wie
Beschreiben, Befehlen, Bitten usw., sind logisch nicht aufeinander bzw. auf
ein einziges, ausgezeichnetes Sprachspiel zurückzuführen, sondern sind in
ihrer jeweiligen logischen Eigenständigkeit, die auch ihre jeweilige
Begrenztheit ausmacht, zu achten.

Mit Wittgensteins Theorie der Sprachspiele findet eine entscheidende
Radikalisierung der bereits von Aristoteles, Pascal und Kant vollzogenen
inneren Differenzierung der Vernunft statt. Während sie nur drei
Vernunftgestalten anerkennen, gibt es für Wittgenstein logischerweise eine
große Vielfalt an Sprachspielen. Seine Sprachspieltheorie steht der von
Welsch vertretenen postmodernen Vernunftkonzeption sehr nahe. Sie

geht aus von der faktisch anzutreffenden Vielzahl von „Diskursarten", in
denen sich ebenso viele „Rationalitätstypen" zu Wort melden. So sind
wissenschaftliche, ethische, ästhetische usw. Diskursarten bzw. Rationalitätstypen

voneinander zu unterscheiden. Wie der Gebrauch der Mehrzahl
bereits andeutet, gibt es nicht einfach „den" wissenschaftlichen oder „den"
ethischen Diskurs bzw. Rationalitätstyp, sondern vielmehr unterschiedliche

wissenschaftliche bzw. ethische Rationalitätstypen. So umfasst der
ethische Diskurs den deontologischen Rationalitätstyp, den utilitaristischen

usw. Ebenso wenig gibt es „die Naturwissenschaft", geschweige denn
„die Wissenschaft". Der Wissenschaftsbegriff deckt eine Vielzahl von
Disziplinen bzw. Subdisziplinen ab, die sich je selbst nach Methoden und



Glaube und Vernunft 179

Gegenständen bestimmen und dementsprechend voneinander unterscheiden.

Die betreffenden Methoden und Gegenstände machen den jeweiligen
Rationalitätstyp aus und bestimmen damit, was in der betreffenden
Diskursart sinnvollerweise gesagt werden kann und was nicht. So betrachtet,
sind die verschiedenen Rationalitätstypen selbstgenügsam. Ihre jeweilige
Autonomie bzw. Autarkie geht mit gegenseitiger Heterogenität, ja Inkom-
mensurabilität gepaart und führt gegebenenfalls zu nicht aufzulösenden
Widersprüchen zwischen ihnen. Dieser Umstand lässt sich auf verschiedenen

Ebenen feststellen. Die wissenschaftliche Beschreibung dessen, was
der Fall ist, hat im Prinzip nichts mit der ethischen Bewertung von
Handlungen zu tun. Eine für die Wirtschaft gute, ja notwendige Maßnahme
kann sich aus ökologischer Sicht verbieten. Eine Handlung, die eine deon-
tologische Ethik gut nennt, kann der Utilitarismus für schlecht befinden
und umgekehrt. Wir stoßen hier auf Beispiele vom Widerstreit, der sich
zwischen Rationalitätstypen auftun kann und der in der gegenseitigen
Unvereinbarkeit ihrer jeweiligen Aussagen, Handlungsoptionen usw.
besteht. Er lässt sich insofern nicht auflösen, als jeder Rationalitätstyp sich
nach ihm eigenen Rationalitätsstandards bestimmt, jene von anderen
Rationalitätstypen ihm fremd sind und rationale Kriterien, aufgrund derer
entschieden werden könnte, daß der eine Rationalitätstyp dem anderen
vorzuziehen sei, sich nicht ausmachen lassen. Der Versuch, solche Kriterien

zu bestimmen, gliche den sog. Metaerzählungen der Neuzeit, die
jeweils einen bestimmten, also partikularen Wert - etwa die Wissenschaft
oder den Fortschritt - verabsolutierten, diesem Wert alles opferten und
sich damit als repressiv, ja zerstörerisch erwiesen. Demgegenüber ist daran
festzuhalten, daß die verschiedenen Rationalitätstypen je eigenständig
ihren Sinn ausweisen, sie keinem vermeintlichen umfassenden Sinn, der
sich gar nicht feststellen lässt, zu opfern sind und ihren Geltungsansprüchen

somit gerecht zu werden ist. Die Vernunft ist nach Welsch das

Vermögen, das zwischen Rationalitätstypen unterscheidet, Verknüpfungen
zwischen ihnen herstellt, feststellt, ob bzw. inwiefern sie miteinander
vereinbar sind usw. Die Arbeit, die von der Vernunft geleistet wird, kann
nicht von den verschiedenen Rationalitätstypen selbst oder von einem von
ihnen geleistet werden, da ein jeder Rationalitätstyp nur seiner
Selbstbestimmung fähig ist und nichts über die anderen Rationalitätstypen bzw.
sein Verhältnis zu ihnen zu sagen vermag. Ein Beispiel: Die Biologie kann
nichts über ihren eigenen ethischen Wert sagen, sowie die Ethik nichts zu
den biologisch zu beschreibenden Hirnprozessen, die ethischen Entscheidungen

als ihr materielles Substrat zugrunde liegen, sagen kann. Die Ethik
kann nur von Ethischem sprechen, die Biologie nur von Biologischem -
und die Vernunft kann sich weder zum einen noch zum anderen äußern -
versuchte sie es, so griffe sie unberechtigterweise in die Eigenkompetenz
der Rationalitätstypen ein -, ist jedoch in der Lage, den biologischen und
den ethischen Diskurs voneinander zu unterscheiden, damit aber auch



i8o Raymond Jahae

Verbindungen zwischen den beiden Diskursen herzustellen, was etwa
dann geschieht, wenn auf den ethischen Wert bestimmter biologischer
Forschungsprojekte hingewiesen wird. Welsch nennt die Vernunft, wie er
sie konzipiert, „transversale" Vernunft. Vernunft gibt für ihn keine inhaltliche

Bestimmung von dem ab, was wissenschaftlich wahr, ethisch gut
oder ästhetisch schön ist, sondern stellt Querverbindungen zwischen den
verschiedenen wissenschaftlichen, ethischen, ästhetischen u.a. Diskursarten

her, indem sie diese formal voneinander unterscheidet, herausstellt,
inwiefern sie miteinander zusammengehen, auf Konflikte zwischen ihnen
hinweist usw. Wo sie auf solche Konflikte stößt - etwa den Konflikt
zwischen dem politisch begründeten Interesse an maximaler nationalstaatlicher

Autonomie und dem wirtschaftlich begründeten Interesse an enger
internationaler Zusammenarbeit -, kann sie sie insofern nicht lösen, als
die wechselseitige Inkommensurabilität der Rationalitätstypen einen
Vergleich zwischen ihnen und damit das rational begründete Vorziehen des

einen Rationalitätstyps vor dem anderen bzw. der einen Handlungsoption
vor der anderen unmöglich macht. Es gilt somit, solche Konflikte auszuhalten

und dort, wo ob Handlungsdrucks man sich zugunsten der einen
Handlungsoption auf Kosten der anderen entscheiden muss, sich der
Ungerechtigkeit, die der getroffenen Entscheidung anhaftet, bewusst zu bleiben.

Es handelt sich nach Welschs großem philosophischem Vorbild J.-F.

Lyotard insofern um Ungerechtigkeit, als es im Prinzip keinen rationalen
Grund gibt, die eine Option der anderen vorzuziehen.

3. Die Bedeutung des postmodernen Vernunftbegriffs für die Theologie,

INSBESONDERE DAS ÜBERDENKEN DES VERHÄLTNISSES VON GLAUBE UND

Vernunft

a) Positive Bedeutung: die Möglichkeit der Würdigung der eigenständigen
Vernunftgestalt von Glaube und Theologie inmitten der Vielfalt von
Vernunftgestalten

„Theologie" ist Rede von Gott. Daß von etwas geredet wird, bedeutet, daß
es sich der Vernunft erschließt und es sich bei ihm um einen prinzipiell
universal vermittelbaren Gehalt handelt. Der christliche Gottes- bzw.
Offenbarungsglaube ist qua sprachlich vermittelter an sich vernünftig; die
„wissenschaftliche" Theologie ist bloß dazu da, seinen immanenten
vernünftigen Sinn nachträglich zu explizieren. So betrachtet, stehen Glaube
und Vernunft einander nicht wie zwei fremde Größen gegenüber, obwohl
die Rede von „Glaube und Vernunft" das suggerieren könnte. Das Problem,
auf das diese Rede hinweist, besteht nicht darin, daß der Glaube an sich
vernunftlos, die Vernunft an sich glaubenslos und Vermittlung zwischen
ihnen somit faktisch unmöglich wäre, sondern darin, daß zwischen der
dem Glauben immanenten Vernünftigkeit bzw. Rationalität und den Ver-



Glaube und Vernunft 181

nunft- bzw. Rationalitätsgestalten, die sich in nichtreligiösen bzw.
nichtchristlichen Diskursarten zu Wort melden, offensichtlich eine nicht leicht
zu lösende Spannung besteht. Auf ein derartiges Problem stoßen jedoch
nicht nur Religion und Theologie, sondern, was oft übersehen wird, auch
die verschiedenen Profanwissenschaften. Das zeigt sich auf verschiedenen
Ebenen. Bereits die verschiedenen Naturwissenschaften, etwa Physik und
Biologie, lassen sich keineswegs miteinander vermitteln. Das Verhältnis
zwischen Natur- und Geistes- oder Humanwissenschaften zu klären,
gestaltet sich noch schwieriger. Besonders dornig ist das Problem des
Verhältnisses zwischen den theoretischen, bloß Sachverhalte beschreiben
wollenden Wissenschaften und den praktischen, d.h. aufs Handeln
ausgerichteten Wissenschaften wie Jura und Ethik: Jene suchen
quasideterministische Verhältnisse in der Welt, denen alles Weltliche unterliegt und
auch der Mensch sich nicht entziehen kann, diese setzen voraus, er sei

vernünftig und frei und handle in Eigenverantwortung.3 Es käme jedoch kaum
jemandem in den Sinn, wegen solcher Spannungen zwischen den
Wissenschaften, Spannungen, die suggerieren, daß die Wissenschaften nicht alle
gleichermaßen wahr sein können, die eine oder andere von ihnen als

falsch, irrational, unvernünftig und/oder pseudowissenschaftlich
zurückzuweisen. Ein solches Vorgehen wäre schwerlich rational zu verantworten.
Es gibt Gründe, an der Freiheit des Menschen und an seiner Verantwortung

für sein Verhalten festzuhalten; es gibt ebenso Gründe anzunehmen,
es sei fremdbestimmt. Die Spannungen zwischen den verschiedenen
Wissenschaften sind also nicht aufzulösen, indem die eine oder andere von
ihnen unterdrückt wird; denn alle weisen sich qua Formen des Erfassens

von Gegebenem so, wie es sich darstellt, als sinnvoll aus. Zugleich bedeutet

die offenbar nicht aufzuhebende Vielfalt der Wissenschaften, wie sie
sich vor allem im Widerstreit zwischen den praktischen und den
theoretischen Wissenschaften bekundet, die Beschränktheit und Relativität einer
jeden von ihnen. Keine kann sich als „absolutes Wissen" gelieren. Das läuft
nicht auf die vollständige Preisgabe des Unterschieds zwischen Sinn und
Unsinn bzw. wahr und falsch - die vermeintliche Beliebigkeit der
Postmoderne, das oft heraufbeschworene Schreckgespenst des anything goes -
hinaus. Die Selbstbestimmung einer bestimmten Wissenschaft mit Blick
auf ihren Gegenstand und ihre Methoden entscheidet darüber, welche
Aussagen sie erlaubt und welche nicht. Sie kann sich jedoch nicht zu Sinn
und Wahrheit von Aussagen überhaupt äußern, sondern nur zu Sinn und
Wahrheit, die Aussagen innerhalb der Diskursart haben, die sie ausmacht
und die sie eigenständig bestimmt. Jeder Rationalitätstyp ist autonom und
autark - als solcher aber auch nicht kompetent, sich zu anderen Rationalitätstypen

zu äußern.

3 Siehe dazu HAEFFNER, Gerd: Philosophische Anthropologie Grundkurs Philosophie 1).

3. Auflage. Stuttgart: Kohlhammer 2000, 187-194.



l82 Raymond Jahae

So stellt sich in Welschs Augen die Lage der Wissenschaften heute, in
der Postmoderne, dar. Sie ist demnach grundsätzlich religionsfreundlich.
Bevor man sich über ihren - vermeintlichen oder echten - Relativismus
beschwert, ist es zunächst einmal positiv zu bewerten, daß sie, wie allen
geschichtlich gewachsenen und bewährten Sinngebilden, so auch Religion
und Christentum die Gelegenheit gibt, sich selbst, die ihnen immanente
Rationalität, zu explizieren, statt von vornherein von ihnen zu fordern,
sich an einer ihnen fremden Vernunftgestalt messen zu lassen.4 Die
Selbstexplikation des Glaubens ist die primäre Aufgabe der Theologie, die sich
dabei allerdings bereits nichttheologischen Wissens bedienen wird. In
einem zweiten Schritt wird sie dann explizit die im Christentum sich
artikulierende Rationalitätsgestalt mit den Rationalitätsgestalten konfrontieren,

die sich in nichtchristlichen bzw. außerreligiösen Diskursarten -
vornehmlich den nichtchristlichen Religionen und den Profanwissenschaften
- melden. Es geht dabei nicht primär darum auszumachen, welche von
ihnen wahr und welche von ihnen falsch sind - die Theologie ist ja nicht in
der Lage, über nichttheologisches Wissen zu urteilen, und umgekehrt -,
sondern darum, verschiedene Perspektiven auf die Wirklichkeit, die sich
bereits bewährt haben, miteinander ins Gespräch zu bringen. Dabei wird
sich zeigen, inwiefern sie miteinander verträglich sind. Das Problem des

Verhältnisses von Glaube und Vernunft erweist sich dabei als ein
vielgestaltiges, da es „die" nichtchristliche bzw. außerreligiöse Vernunft, zu der
sich die Theologie in Beziehung zu setzen hätte, nicht gibt, sondern nur
eine Vielfalt von Rationalitätsformen, denen gegenüber sich die Theologie
je auf eigene Art und Weise positionieren und artikulieren muss. So wird
die Auseinandersetzung der Theologie mit den Naturwissenschaften sich
anders gestalten als die mit den verschiedenen moralphilosophischen
Entwürfen der Gegenwart. Diese wird viel intensiver als jene sein, weil es

kaum Berührungspunkte zwischen Christentum und modernen
Naturwissenschaften gibt, zwischen christlicher Religion und Moral hingegen ein

enges Band besteht. Spannungen zwischen nichtchristlichen bzw. außerreligiösen

Diskursarten und christlicher Theologie sind auszuhalten, solange
es keinen vernünftigen Grund gibt, sich zugunsten einer der einander
widerstreitenden Rationalitätsformen auf Kosten der anderen zu entscheiden.

Das bedeutet z.B., daß man weder die theologische Rede vom freien
Handeln Gottes in und an der Welt noch die naturwissenschaftliche Rede

von Naturgesetzen fallenzulassen braucht, wenn beide Redeweisen, auch
wenn sie zueinander in Spannung zu stehen scheinen, sich als sinnvoll
ausgewiesen haben. Eine solche Haltung, die als typisch postmodern be-

4 So verfahrt MOINGT, Joseph: Croire au Dieu qui vient. T. I: De la croyance à la foi
critique. Paris: Gallimard 2014, 86-95, m't Blick auf die Rationalität von Religion überhaupt
und insbesondere auf jene der vorchristlichen Religionen.



Glaube und Vernunft 183

trachtet wird, ist, so meinen wir, durchaus vernünftig, intellektuell redlich,
zu nennen.

Freilich: Das soeben gegebene Beispiel der postmodernen Art und Weise,

mit Spannungen zwischen unterschiedlichen Rationalitätstypen
umzugehen, bezog sich auf den Umgang mit der Spannung zwischen theoretischen

Vernunftgestalten („Weltbildern"). Er ist insofern unproblematisch,
als man nicht genötigt ist, sich zugunsten der einen auf Kosten der anderen

zu entscheiden. Der Umgang mit der Spannung zwischen einander
ausschließenden Handlungsoptionen, zwischen denen man, weil unter
Handlungsdruck stehend, sich entscheiden muss, ist weniger unproblematisch.

Nach der postmodernen Vernunftkritik scheint eine rational begründete

Entscheidung kaum möglich zu sein. Sie wird vielmehr insofern
willkürlich ausfallen, als die verschiedenen sich darbietenden Optionen in
verschiedenen Rationalitätstypen wurzeln, diese aber inkommensurabel sind,
so daß man keinen vernünftigen Grund hat, den einen Rationalitätstyp
dem anderen vorzuziehen, also nicht diesem, sondern vielmehr jenem
gemäß zu handeln. 5 Übrigens dürfte die ungelöste Spannung zwischen
anscheinend kaum miteinander zu vermittelnden theoretischen Vernunftgestalten

(„Weltbildern"), obzwar weit weniger problematisch als die Spannung,

die dadurch entsteht, daß man sich zwischen einander ausschlies-
senden, aber gleichermaßen sinnvoll scheinenden Handlungsoptionen
entscheiden muss, gleichwohl für das Individuum seelisch schwer auszuhalten
sein, so daß es praktisch dazu geneigt sein wird, das ihm weniger plausible
Weltbild zugunsten des ihm plausibler erscheinenden fallenzulassen. Es

erhebt sich die in der Tat von vielen Kritikern der Postmoderne gestellte
Frage, ob man wirklich beim Widerstreit der Rationalitätstypen, der letztlich

doch auf so etwas wie irrationale Beliebigkeit hinauszulaufen droht,
stehenbleiben kann oder es doch nicht möglich, ja geboten ist, zu versuchen,

ihn irgendwie zu überwinden. Ein solcher Versuch darf jedoch nicht
dazu führen, daß eine sich zeigende unaufhebbare Heterogenität von
Rationalitätstypen unterdrückt, verschwiegen oder bagatellisiert wird. Mit
solchen Verdrängungsmechanismen ist der Sache der Vernunft nicht
gedient. Es gehört zu den Verdiensten des postmodernen Vernunftbegriffs,
darauf eindringlich hingewiesen zu haben. Mit Blick auf die Theologie ist
anzuerkennen, daß er das Verhältnis zwischen Glaube und Vernunft insofern

korrekt bestimmt, als die Postmoderne den Glauben nicht a priori am
Maßstab einer ihm fremden Vernunft messen will, sondern ihm wie jedem
anderen geschichtlich gewachsenen Sinngebilde auch die Gelegenheit gibt,
die ihm inhärente Rationalität zu explizieren, was überhaupt die Voraussetzung

dafür ist, daß er in der Öffentlichkeit wahrgenommen und
anerkannt wird.

5 Dieses Problem wird von WELSCH: Vernunft, 716-747, wahrgenommen und angegangen,
aber nicht wirklich gelöst.



184 Raymond Jahae

b) Das Problem: die praktische Sterilität des postmodernen Vernunftbegriffs

durch die Verkennung notwendiger Wahrheiten und der führenden
Rolle der Ethik unter den Rationalitätstypen

Zu kritisieren an Welschs Vernunftkonzeption ist zunächst der Umstand,
daß sie unter den Diskursarten überhaupt keine Rangordnung anerkennt.
Welsch wirft Pascal vor, die Heterogenität der Ordnungen nicht zu respektieren,

weil er Politik und Wissenschaft dem Glauben unterordne. Der
Kritik an Pascal entspricht, daß Welsch eine letzte gegenseitige Inkom-
mensurabilität der Diskursarten für unüberwindbar hält und daraus
zumindest implizit den Schluss zieht, es bestehe keine Hierarchie unter
ihnen und es könne und dürfe auch keine unter ihnen bestehen.6 So wird
aber eine Feststellung von Wahrheit stillschweigend und auf logisch
fragwürdige Art und Weise in einen ethischen Imperativ verwandelt: Das
Faktum der Inkommensurabilität von Diskursarten impliziere die Pflicht,
sie alle als gleichberechtigt anzusehen und zu behandeln. Diese Implikation

gibt es aber nicht. Das Eigene des Ethischen besteht gerade darin,
Leben und Handeln überhaupt Orientierung zu verschaffen. Das Ethische
ist von seiner Natur her allen anderen Rationalitätstypen übergeordnet.
Wie Pascal richtig bemerkte, impliziert die Inkommensurabilität der
Diskursarten eine Rangordnung unter ihnen: Das Eigentümliche des
Ethischen impliziert seinen hervorgehobenen, alles bestimmenden Platz unter
den Diskursarten. Welsch scheint diesem Umstand im Buche Vernunft
Rechnung zu tragen, wenn der Vernunfttheoretiker betont, die Vernunft
als die allen partikularen Rationalitätstypen übergeordnete Instanz habe
ein Interesse daran, daß unter allen Umständen den Menschenrechten
Rechnung getragen werde.7 Gegenüber dieser Bemerkung erhebt sich die
Frage, wie die transversale Vernunft, die ursprünglich doch als ein bloßes
Instrument zur formallogischen Unterscheidung und Verknüpfung von
Rationalitätstypen gedacht war, imstande sein soll, einem bestimmten
Inhalt als unbedingt zu beachtender Norm unter allen Lebens- und
Handlungsoptionen einen vorrangigen Platz einzuräumen. Im Lichte der früheren

Überlegungen Welschs zu den ethischen Rationalitätstypen, von
denen angeblich vernünftigerweise keiner die Priorität vor den anderen
erhalten kann, mutet die Bestimmung der Menschenrechte - deren Gültigkeit

wir nicht in Frage stellen wollen, die Philosophie jedoch nicht einfach
hinnehmen bzw. unreflektiert voraussetzen darf - als eben diese Norm an
wie die rational unbegründete, willkürliche Hervorhebung einer partikularen

ethischen Sicht, eben der typisch westlichen des Liberalismus und des

Bürgertums, somit wie ein Akt der Ungerechtigkeit, nämlich der irrationa-

6 Die „transversale Vernunft" kann aufzeigen, inwiefern bestimmte Rationalitätstypen
einander vertragen, aber unter den Rationalitätstypen keinen „ausgezeichneten", der die
anderen überböte, ausmachen.

7 Siehe WELSCH: Vernunft, 723.



Glaube und Vernunft 185

len Unterdrückung anderer ethischer Diskursarten mit jeweils grundsätzlich

gleichwertigem Geltungsanspruch.8 Freilich: Als unvermeidlich
handelndes, d.h. zum Handeln genötigtes Wesen, nimmt der Mensch
unvermeidlich Bewertungen der sich ihm anbietenden Optionen vor. Man darf
sich fragen, wozu eine Vernunft, die bei der Durchführung solcher
Bewertungen überhaupt keine Orientierung zu verschaffen vermag, überhaupt
gut ist.

Nicht nur aus praktisch-philosophischer, sondern auch aus theoretisch-
philosophischer Perspektive stellt sich bei Welschs Konzept von Vernunft
eine Frage. Wenn es auch stimmt, daß jede Rede einer bestimmten
Diskursart und somit einem bestimmten Rationalitätstyp zuzuordnen ist, so
bedeutet das u.E. noch nicht, daß die fragliche Rede die Partikularität
ihrer Dislcursart nicht übersteigt. So ist nicht einzusehen, wie man leugnen
kann, daß es etwas gibt, daß man existiert, daß man etwas weiß usw. Es

handelt sich hier um unbedingtes Wissen, nämlich um ein Wissen, das
nicht von der vernünftig letztlich nicht zu begründenden, also mehr oder
weniger willkürlichen Annahme nichtnotwendiger Axiome und dergleichen

abhängt. Es handelt sich hier um metaphysisches Wissen im Sinne
des Wissens von Unbestreitbarem. Die Metaphysik ist eine bestimmte und
somit partikulare Diskursart, aber die Partikularität der Metaphysik
besteht gerade darin, daß sie das, was unvermeidlich als wahr bzw. wirklich

bestätigt wird, ans Licht bringt. Letzteres ist möglich durch Retorsion,
ein Verfahren, durch das aufgezeigt wird, daß man im Akt der ausdrücklichen

Verneinung einer bestimmten Aussage stillschweigend diese immer
noch bejaht bzw. ihre Wahrheit kundtut.9 So manifestiert die dem Gorgias
zugeschriebene Behauptung, daß es nichts gibt, daß wir, wenn es etwas
gäbe, es nicht wissen könnten, und daß wir, wenn wir etwas wüssten, es

nicht sagen könnten,10 die Wahrheit der entgegengesetzten Behauptung.
Der gegen die Behauptung der Möglichkeit unbedingten Wissens bzw.
unbedingter Wahrheit erhobene Einwand, jede Bestätigung von Wahrheit
sei doch sprachlich vermittelt und damit bedingt, nämlich an einer
bestimmten Sprache und damit an einer bestimmten Weltsicht gebunden, ist

8 Strenggenommen sind die Menschenrechte für Welsch kein nicht zu hinterfragendes
Dogma. Aber wenn er ihre Vernünftigkeit bzw. allgemeine, allgemein akzeptable und allgemein

anzuerkennende Gültigkeit verteidigt (siehe WELSCH: Vernunft, 739-747), ignoriert er
den Umstand, daß sie etwa mit dem islamischen Rechtsverständnis bzw. bestimmten Auffassungen

von diesem nicht kompatibel sind.
9 Zur Bedeutung der Retorsion für die Metaphysik, siehe etwa Weissmahr, Béla: Ontologie

Grundkurs Philosophie 3). Stuttgart: Kohlhammer 1985, 31-35. Bei Lambert, Domi-
nique/LECLERC, Marc: Au cœur des sciences. Une métaphysique rigoureuse Bibliothèque
des Archives de Philosophie. Nouvelle série 60). Paris: Beauchesne 1996, wird die Retorsion
speziell mit Blick auf die rationale Verantwortung der Methode der Naturwissenschaften
bedacht.

10 Siehe dazu kurz SCHÖNDORF, Harald: Erkenntnistheorie Grundkurs Philosophie 2).
Stuttgart: Kohlhammer 2014, 61-62.



i86 Raymond Jahae

zu entkräften mit dem Hinweis, daß universale Verständigung unter den
Menschen über die Partikularität von Sprachen hinweg - auch wenn diese
durch die Übersetzung eines Textes von der einen Sprache in die andere
nicht weggewischt wird - möglich ist. Es mag sein, daß man aus fernöstlicher

Sicht sagen kann: „Es gibt mich nicht; ich bin nicht wirklich,
sondern nur Schein" - richtig verstanden, wird diese Aussage Descartes' cogi-
to, richtig verstanden, nicht widerlegen, von ihm aber auch nicht widerlegt!

Diese Feststellung hat nichts mit Beliebigkeit und Willkür zu tun,
sondern mit dem richtigen Verständnis der beiden Aussagen, die inhaltlich
einander nicht unbedingt widersprechen müssen. Mithilfe des Retorsions-
verfahrens ist es auch möglich, die soeben festgestellte schmerzliche Lücke
in Welschs transversaler Vernunft zu füllen, nämlich Orientierung im
Praktischen, insbesondere ethische Orientierung zu erhalten. Es gibt auch
im Praktischen Wahrheiten bzw. Werte, Normen usw., die man
unvermeidlich bejaht. So erschließt sich die prinzipielle Pflicht, den Menschen

qua Vernunftwesen als Zweck an sich im Sinne von Ziel zu achten, aus der
Selbstachtung, die ein jeder Mensch qua Vernunftwesen notwendig sich
selbst entgegenbringt.

Von den verschiedenen Rationalitätstypen darf erwartet werden, daß
sie mit den durch Retorsion als notwendig bejaht ausgewiesenen
Wahrheiten, Werten usw. verträglich sind. Die Zurückweisung derselben wäre
widersinnig. Sie stellen auch eine vernünftige Norm jeder Religion,
einschließlich des Christentums, dar.

c) Schluss

Das postmoderne Vernunftverständnis, wie es von W. Welsch vertreten
wird, wirft ein erhellendes Licht auf das Problem, das unter dem Begriffspaar

„Glaube und Vernunft" verhandelt wird. Von der christlichen Theologie

wird nicht primär erwartet, daß sie ihren Sinn beweist, indem sie zeigt,
daß sie den Ansprüchen einer ihr fremden, vermeintlich absoluten und
absolut gültigen Vernunft als der nicht zu hinterfragenden Norm alles
Menschlichen genügt. Vom Christentum darf, wie von allen historisch
gewachsenen Institutionen, angenommen werden, daß es einen immanenten
Sinn hat und dieser sich in der Geschichte bewährt hat. Die Aufgabe der
Theologie besteht primär darin, diesen dem Glauben immanenten
vernünftigen Sinn zu explizieren. In zweiter Instanz wird die Vernunftgestalt,
die sich im Christentum manifestiert, der Konfrontation mit anderen,
sowohl religiösen als auch profanen, Vernunftgestalten ausgesetzt. Mit Recht
verlangt die postmodern verstandene Vernunft im Falle von Konflikten
zwischen unterschiedlichen Vernunftgestalten nicht, daß die eine oder
andere von ihnen ihre Geltungsansprüche fallenlässt, wenn dazu kein
überzeugender Grund besteht. Mit dem von Welsch vertretenen postmodernen
Vernunftkonzept aber - darin besteht seine entscheidende Schwäche - ist



Glaube und Vernunft 187

es überhaupt nicht möglich, Konflikte zwischen unterschiedlichen
Rationalitätstypen auf befriedigende Art und Weise zu lösen, ja es erweist sich
als schlechterdings unfähig, im Leben praktische Orientierung zu geben.
Dieses Problem lässt sich zumindest im Ansatz dadurch überwinden, daß
durch Retorsion die notwendige Akzeptanz bestimmter Wahrheiten, Werte,

Normen usw. aufgewiesen werden kann. Die Vernünftigkeit des
Christentums weist sich u.a. dadurch aus, daß es diese Wahrheiten, Werte usw.
ausdrücklich bejaht.

Zusammenfassung
Die Frage nach dem Verhältnis von Glaube und Vernunft stellt sich in der
Postmoderne als die Frage nach dem Verhältnis des Rationalitätstyps, das
sich in der christlichen Religion meldet, zu den Rationalitätstypen, die in den
nichtchristlichen Religionen und den nichtreligiösen (den verschiedenen
wissenschaftlichen, ethischen usw.) Diskursarten begegnen. Der postmoderne
Vernunftbegriff ermöglicht es der christlichen Religion wie jedem anderen
Rationalitätstyp auch, sich selbst zu explizieren, gibt aber keine Orientierung
im Falle eines Widerstreits zwischen verschiedenen Rationalitätstypen. Eine
solche bietet das Retorsionsverfahren, mit dem Unleugbares ans Licht
gebracht wird.

Abstract
In postmodernism, the problem of the relationship between faith and reason
appears as the problem of the relationship between the type of rationality
that we find in the Christian religion and the various types of rationality
that we meet in the various non-Christian religions and the various non-religious

(scientific, ethical, etc.) forms of speech. The postmodern concept of
reason deserves credit for allowing the Christian religion, just like any other
type of rationality, to explain itself, but offers no orientation in case of

conflict between various types of rationality. Establishing undeniable truth by
means of retortion indicates a way out of the postmodern dilemma.


	Glaube und Vernunft : die Bestimmung ihres gegenseitigen Verhältnisses in der Postmoderne

