Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Glaube und Vernunft : die Bestimmung ihres gegenseitigen
Verhaltnisses in der Postmoderne

Autor: Jahae, Raymond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825857

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAYMOND JAHAE

Glaube und Vernunft

Die Bestimmung ihres gegenseitigen Verhaltnisses
in der Postmoderne

1. DIE ZUSPITZUNG DES PROBLEMS VON , GLAUBE UND VERNUNFT“ DURCH DIE
PROBLEMATISIERUNG DER BEDEUTUNG DES WORTES , VERNUNFT“ IN DER SOG.
POSTMODERNE

Die Frage nach dem Verhaltnis von Glaube und Vernunft ist geradezu so
alt wie die christliche Theologie selbst, wird diese Frage doch etwa bereits
im ersten Brief des heiligen Apostels Paulus an die Christen von Korinth
angesprochen. Er spricht von der Spannung zwischen der Weisheit der
Welt, die Torheit ist vor Gott, und der Weisheit Gottes, die der Welt to-
richt scheint (1 Kor 1,18-2,16). Diese Aussage darf nicht aus dem Ganzen
des Denkens Pauli isoliert und als solche betrachtet werden, sagt er in sei-
nem Brief an die Romer doch auch, daf3 die Vernunft Gott durch Seine
geschaffenen Werke erkennen kann (R6m 1,19-20). Es ist nicht unbedingt
deutlich, wie die zitierten Aussagen des mutmafilich ersten christlichen
Schriftstellers Giberhaupt jeweils und in ihrem gegenseitigen Verhiltnis zu
verstehen sind. Das hat wohl dazu beigetragen, daf§ das Problem des Ver-
haltnisses von Glaube und Vernunft seitdem in der christlichen Theologie
nicht zur Ruhe gekommen ist. Logischerweise sind verschiedene Positio-
nen zu dieser Frage denkbar. Man kann einen nicht zu iiberwindenden
Widerspruch zwischen Glaube und Vernunft, die gegenseitige harmoni-
sche Zuordnung beider bzw. die Aufhebung des einen Poles des Verhalt-
nisses im anderen oder auch die schlechthinnige Heterogenitiat und somit
die prinzipielle Spannungslosigkeit zwischen beiden behaupten. Die fakti-
sche Verschiedenheit von Stellungnahmen zum Problem des Verhaltnisses
von Glaube und Vernunft in der Theologiegeschichte hdangt mit einer
Spannung im Selbstverstandnis des Christentums zusammen. Es versteht
sich nicht als Philosophie, als blof3 von Menschen Ausgedachtes und men-
schlich Plausibles, sondern als in gottlicher Offenbarung mit Blick auf das
Heil der Menschen begriindet. Diese ist einerseits nur bestimmten Per-
sonen - ,auserwdhlten Zeugen“ (Apg 10,40-41) - zuteilgeworden und qua
historische, endliche Wirklichkeit notwendig ein Partikulares, andererseits
aber eine naturgemdf} universale Wahrheit, die auflerdem - und hierin
liegt ihre entscheidende Besonderheit — den Anspruch erhebt, jeden Men-
schen unbedingt anzugehen. Die Spannung zwischen historischer Kontin-
genz und universalem Anspruch ist dem Christentum inhdrent und diirfte



174 Raymond Jahae

zumindest zum Teil erkliren, warum manche Theologen die Spannung
zwischen Glaube und Vernunft, andere die gegenseitige Einheit beider
betonen. Aber die faktische Uneinigkeit der Theologie bzgl. des besagten
Problems liegt wohl auch am Umstand, daf3 sie nicht von einem eindeuti-
gen Verstandnis dessen, was Vernunft ist und was als verniinftig gelten
darf, ausgehen kann. Auch das aufSerchristliche bzw. sakulare Denken gibt
keine eindeutige Antwort auf die Frage, was Vernunft ist. Wie H.M. Baum-
gartner gezeigt hat, unterliegt das Wort ,Vernunft” einem historischen Be-
deutungswandel. Die Vernunft, so Baumgartner, ,wandelt sich von einem
obersten, das Wesen des Menschen charakterisierenden Erkenntnisvermo-
gen mit einem, sei es objektivem sei es transzendentalem ,Inhalt™, so in
der vormodernen Philosophie,

,Zu einem Mittel, zu einem Instrument der Bearbeitung vorgegebener Erkennt-
nis, und sie wird schlief8lich zu einem selber geschichtlichen Bedingungsgefiige
fir Prozeduren moéglicher Kommunikation. Beziiglich ihres Inhalts verlauft
dieser Prozefd von der Erkenntnis des Seins und der gottlichen Wahrheit iiber
die Selbstgewiflheit des Denkens und die Erkenntnis regulativer Prinzipien
aller Erfahrungskenntnis zum selber inhaltsleeren, nur noch formalen Verfah-
renskriterium fiir die vielfaltige intersubjektive Verstandigung tiber und Dis-
kussion von sei es theoretischen oder praktischen oder asthetischen Geltungs-
anspriichen®.t

Baumgartners Worte lassen schon erahnen, daff es auch heute kein ein-
heitliches philosophisches Verstandnis von Vernunft gibt. Ein fliichtiger
Blick auf die einschliagige Literatur bestatigt diese Vermutung. So ist unter
Jirgen Habermas’ ,kommunikativer Vernunft® etwas anderes zu verstehen
als unter Wolfgang Welschs ,transversaler Vernunft”. Wer heute das Pro-
blem von Glaube und Vernunft thematisiert, soll diesem Umstand unbe-
dingt Rechnung tragen. Die Theologie soll nicht unbedarft von ,der Ver-
nunft“ reden, denn es ist mitnichten klar, was ,die Vernunft® sein konnte,
ja ob es ,die Vernunft“ iiberhaupt gibt. Wenn die Theologie das Verhdltnis
von Glaube und Vernunft thematisieren und artikulieren will, soll die
Theologie zunidchst fragen, was denn unter Vernunft zu verstehen sei,
bzw. gegeniiber welcher Vernunftgestalt sie den Glauben positionieren
will.

Die Theologie hat damit Riicksicht zu nehmen auf den ,Streit um die
Vernunft“, die nach dem bereits zitierten Wolfgang Welsch die sog. Post-
moderne charakterisiert. Er lehnt die weitverbreitete Ansicht, sie sei im
Wesentlichen ein ,Streit ums Subjekt®, ab. Ihr zufolge breche die Postmo-
derne insofern mit der Moderne, als diese ein ,starkes“ Subjekt vertrete,
d.h. den Menschen als den unumschriankten Herrn seiner selbst, seines

! BAUMGARTNER, Hans Michael: Wandlungen des Vernunftbegriffs in der Geschichte des
europdischen Denkens, in: SCHEFFCZYK, Leo (Hg.): Rationalitat. Ihre Entwicklung und ihre
Grenzen (= Grenzfragen 16). Freiburg: Alber 1989, 167-203, hier 199.



Glaube und Vernunft 175

Denkens und Lebens und seiner Welt verstehe, die Postmoderne aber die
vermeintliche Autonomie und Autarkie des modernen Subjektes wegen
seiner vielfaltigen Fremdbestimmtheit als illusorisch entlarve und es damit
,dekonstruiere”. Tatsdachlich findet nach Welsch eine Art von Dekonstruk-
tion des modernen Subjekts statt, doch ist sie nicht als Auflésung des Sub-
jekts tiberhaupt zu verstehen, und sie ist nichts Urspriingliches, sondern
die Folge eines gegeniiber frither veranderten Verstindnisses von Ver-
nunft, das, bevor es tiberhaupt zum Thema der Philosophie wurde, bereits
langst in den verschiedenen Bereichen des Lebens - Wissenschaft, Kunst
usw. - am Werke war. Grundlegend fiir die Postmoderne ist also nicht die
Dekonstruktion des Subjektes, sondern das veranderte Verstindnis von
Vernunft. Wahrend die sog. Neuzeit, exemplifiziert im Denken Descartes’,
einen einheitlichen Begriff von Vernunft im Sinne einer mathesis universa-
lis, d.h. die umfassende Orientierung von Leben und Denken an einer ein-
heitlichen mathematischen Rationalitat, vertrat, habe sich schon in der
Moderne - man denke etwa an die Vernunftkritik Kants - das Bewusstsein
einer Pluralitat heterogener, nicht aufeinander zuriickzufithrender Ratio-
nalitatstypen angekiindigt. In der Postmoderne habe dann endgiiltig eine
uniforme Vernunftkonzeption einer pluriformen Platz gemacht, und mit
diesem Ubergang sei die innere Differenzierung des vorher einférmigen
Subjektes zu einem vielgestaltigen einhergegangen. Es handelt sich bei
alledem nach Welsch um einen Umbruch in der Geschichte des Denkens,
den er begrifdt und fir einen Fortschritt halt, den man gleichwohl zu-
nachst einmal als Faktum wahrzunehmen habe, bevor man sich daran
macht, ihn zu bewerten. Der Theologe tut gut daran, die philosophiege-
schichtlichen und systematisch-philosophischen Analysen des Vernunftbe-
griffs von Welsch zur Kenntnis zu nehmen, weil sie den Theologen nicht
nur mit der Vernunftproblematik, wie sie sich dem sdakularen Denken heu-
te stellt, vertraut machen, sondern auch neues Licht auf die fiir die Theolo-
gie iiberhaupt ihrem Selbstverstandnis nach grundlegende Frage des Ver-
haltnisses von Glaube und Vernunft werfen kénnen. Wichtig ist die Tat-
sache, dafd nach dem heutigen Verstandnis von Vernunft eine Pluralitat
von Rationalitatstypen anzuerkennen ist und vom Theologen nicht erwar-
tet wird, dafd er aufzeigt, daf} der Offenbarungsglaube einer vorgefassten,
ihm fremden Norm des angeblich Verniinftigen entspricht, sondern, daf
er die dem Glauben immanente Rationalitat bzw. Verniinftigkeit offenlegt.
Vorausgesetzt, dafd eventuell sich auftuende Spannungen zwischen be-
grindungsfiahigen christlichen Glaubensaussagen und anderslautenden,
jedoch gleichermafden begriindungsfahigen nichtreligiésen bzw. nicht-
christlichen Uberzeugungen nicht immer sofort zugunsten dieser oder
jener zu entscheiden sind, sind die betreffenden Spannungen gegebe-
nenfalls, namlich dann, wenn sich keine iiberzeugenden Losungen auf-
drangen, als Spannungen auszuhalten. Allein so diirfte dem Anspruch der
Wahrheit Genlige getan werden.



176 Raymond Jahae

2. DAS NEUE VERSTANDNIS VON RATIONALITAT UND VERNUNFT IN DER POST-
MODERNE NACH W. WELSCH?

Die Rede von der Postmoderne im Verhadltnis zur Moderne hat seit dem
Anfang dieses Jahrhunderts viel von der Beliebtheit, die sie in den letzten
Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts genoss, verloren. Die nach W.
Welsch mit dieser Rede bezeichnete Sache ist jedoch immer noch aktuell.
1987 hat er in einem bis in die Gegenwart hinein immer wieder neu aufge-
legten Buch unter dem Titel Unsere postmoderne Moderne versucht, den
Begriff der Postmoderne zu klaren. Dabei weif sich sein Verfasser dem
Denken ].-F. Lyotards verpflichtet. Er ist mit seinen Blichern La condition
postmoderne (1979) und Le différend (1983) fir Welsch der Theoretiker
schlechthin der Postmoderne, dem er gebiihrende Zustimmung zollt, den
er gleichwohl an einem entscheidenden Punkt zu kritisieren sich genétigt
weifd. Entscheidend fiir die Postmoderne im Verhdltnis zur Moderne ist
nach Welsch, wie wir gesehen haben, nicht der Gedanke vom ,Tod des
Subjekts“, sondern ein verdndertes Verstindnis von Vernunft. Mit ihm
stellt die Postmoderne jedoch keinen Bruch mit der Moderne, sondern
deren konsequente Weiterentwicklung dar. Die Postmoderne stelle allen-
falls einen Bruch mit der sog. Neuzeit (17. Jahrhundert) dar. Dem Begriff
der Vernunft hat Welsch eine monumentale Monographie, Vernunft (1995),
gewidmet. In ihr kommt vielleicht noch besser als in Unsere postmoderne
Moderne zum Ausdruck, dafd die Sache der Postmoderne, der Begriff einer
nicht monolithischen, sondern sozusagen innerlich differenzierten und in
diesem Sinne vielformigen Vernunft, in der Geschichte des Denkens min-
destens apokryph immer schon prasent war und im als Postmoderne be-
zeichneten Zeitalter allenfalls konsequent entfaltet und neu und ausdriick-
lich ins Bewusstsein gehoben wird. Die Sache ist nach Welsch tatsachlich
schon zumindest ansatzweise bei Aristoteles, Pascal, Kant und Wittgen-
stein vorhanden.

Welsch unterscheidet zwischen Moderne und Neuzeit. Letztere zeich-
net sich wie bei Descartes durch eine umfassende Kritik der Tradition aus,
der herkémmlichen Gestalt des Denkens, die sich als Quelle von Irrtiimern
erwiesen hat, und somit durch den Willen zur radikalen und durchge-
henden Neugestaltung des Denkens von seinen Fundamenten her. Tat-
sachlich ist dieses Unternehmen beseelt vom Bestreben, Leben, Denken
und Handeln ganz am Ideal der als sicheres Wissen ausgewiesenen wissen-
schaftlichen Denkform auszurichten. Vernunft erhdlt damit eine eindeu-
tige, ja uniforme Gestalt: die Gestalt der mathematischen Physik. Was sich

2 Zu diesem Abschnitt, siehe WELSCH, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne. 5. Auf-
lage. Berlin: Akademieverlag 1997; WELSCH, Wolfgang: Vernunft. Die zeitgendssische Ver-
nunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft (= Suhrkamp Taschenbuch Wissen-
schaft 1238). Frankfurt: Suhrkamp 1996.



Glaube und Vernunft 177

nicht auf quasimathematische Art und Weise nachweisen lasst, kann nicht
beanspruchen, vernunftgemaf3, Wissen, allgemeingiiltig und/oder univer-
sal bindend zu sein. Die neuzeitliche Vernunft, die sich nach dem Ideal
einer mathesis universalis bestimmt, ist jedoch repressiv, denn sie mar-
ginalisiert alles, was sich nicht auf logisch zwingende Art und Weise be-
weisen lasst. Tatsachlich lasst sich schon in der Neuzeit selbst der Ansatz
zu einer Kritik des Ideals von Vernunft als mathesis universalis ausfindig
machen, ndamlich bei Descartes’ Zeitgenossen Pascal. Er betrachtet die He-
terogenitat der drei von ihm so genannten Ordnungen von Liebe, Geist
und Fleisch bzw. Glauben, Wissenschaft und Politik als Inkompatibilitat:
Sie konnen nicht aufeinander bzw. auf eine von ihnen zuriickgefiithrt oder
in einer umfassenden Vernunftgestalt aufgehoben werden, sondern stellen
jeweils origindre, eigenstandige Rationalitatstypen dar, so daf das, was im
einen sinnvoll ist, im anderen sinnlos sein kann und umgekehrt. Pascal ist
nach Welsch jedoch insofern inkonsequent, als die gegenseitige Inkompa-
tibilitdt bzw. - im Sprachgebrauch Welschs - Inkommensurabilitdt der Ra-
tionalitatstypen bedeutet, dafd zwischen ihnen keine Hierarchie besteht,
Pascal aber Wissenschaft und Politik dem Glauben unterordnet. Auf die-
sen Punkt wird noch zurtickzukommen sein. Freilich, nicht nur die Lehre
von den drei Ordnungen, sondern auch die Unterscheidung zwischen es-
prit de géométrie und esprit de finesse verrat Pascals Bewusstsein von der
inneren Differenziertheit der Vernunft, die nicht auf die mathematische
Denkform zu reduzieren ist. In Kants Vernunftkritik, seinem Unterschied
zwischen spekulativer Vernunft, praktischer Vernunft und Urteilskraft,
sieht Welsch dasselbe Bewusstsein am Werke. Kant achtet die gegenseitige
Irreduzibilitit von Erkenntnis des faktisch Gegebenen, insbesondere Na-
turwissenschaft, und Wissen von dem, was zu tun ist, Moral bzw. Ethik. In
Kants Differenzierung der Vernunft widerspiegelt sich schlief3lich der aris-
totelische Unterschied zwischen theoria, praxis und poiesis, bzw. Wissen,
Handeln und Technik. Die neuzeitliche Bestimmung der Vernunft im Lich-
te des Ideals einer einheitlichen mathesis universalis erweist sich somit als
eine bedauerliche akzidentelle, freilich korrigierbare Fehlentwicklung in
der Geschichte des Denkens und wird von der Moderne selbst tiberwun-
den.

Die postmoderne Differenzierung der Vernunft, die Anerkennung der
Heterogenitdt gegenseitig inkommensurabler, prinzipiell gleichberechtig-
ter Rationalitatstypen, ist nach Welsch nichts anderes als die konsequente
Fortfiihrung einer bereits in der Moderne in Gang gekommenen Tendenz,
erhielt ihre entscheidenden Antriebe jedoch nicht von der Philosophie,
sondern von Entwicklungen in Architektur, Kunst und Waissenschaft.
Wichtig waren vor allem Entwicklungen in der sog. hard science, Mathe-
matik und Physik. Das Ideal von der Vernunft als mathesis universalis,
nach dem das Ganze der Wirklichkeit auf logisch konsistente Art und
Weise mit mathematischer Notwendigkeit zu rekonstruieren und in einem



178 Raymond Jahae

einheitlichen theoretischen System zu erfassen ist, war von ihnen ausge-
gangen; an ihnen sollte es auch scheitern. Seit der Entstehung der Quan-
tenmechanik sieht sich die Physik prinzipiell auferstande, das Ganze der
Natur genau zu bestimmen bzw. in einer einzigen, einheitlichen, umfas-
senden Theorie zu erfassen. Ebenso weifd sich die Mathematik dank Godels
Unvollstindigkeitssatz als prinzipiell unfdahig, ein einziges einheitliches
formales System, in dem alle moglichen Aussagen entschieden werden
kénnen, zu entwickeln. Damit steht fiir Mathematik und Physik nebst der
Unmoglichkeit des Erfassens alles dessen, was erfasst werden kann bzw.
soll, in einer einzigen, umfassenden, einheitlichen, innerlich restlos kon-
sistenten Theorie die Unumganglichkeit einer Pluralitat nicht aufeinander
zurlickzufiihrender, also gegenseitig inkommensurabler formaler Systeme
bzw. Theorien zum Erfassen des zu Erfassenden fest. Den Entwicklungen
in der ,harten Wissenschaft” entsprechen solche in der Philosophie, wie
sie sich vor allem im Werke Wittgensteins beobachten lassen. Hatte sein
Tractatus logico-philosophicus (1921) noch sinnvollen Sprachgebrauch mit
der Beschreibung von Tatsachen bzw. Sachverhalten durch die Physik un-
ter Ausschluss jeder anderen Rede identifiziert, freilich um den Preis der
Untergrabung des Sinnes des nicht naturwissenschaftlichen, sondern phi-
losophischen Werkes, das der Tractatus ist, so unterscheiden Wittgen-
steins Philosophische Untersuchungen (1953) eine Vielzahl von Sprachspie-
len, die jeweils in entsprechenden Lebensformen wurzeln und mit Blick
auf sie jeweils eigenstandig ihren Sinn ausweisen. Die Sprachspiele, wie
Beschreiben, Befehlen, Bitten usw., sind logisch nicht aufeinander bzw. auf
ein einziges, ausgezeichnetes Sprachspiel zuriickzufiihren, sondern sind in
ihrer jeweiligen logischen Eigenstandigkeit, die auch ihre jeweilige Be-
grenztheit ausmacht, zu achten.

Mit Wittgensteins Theorie der Sprachspiele findet eine entscheidende
Radikalisierung der bereits von Aristoteles, Pascal und Kant vollzogenen
inneren Differenzierung der Vernunft statt. Wahrend sie nur drei Ver-
nunftgestalten anerkennen, gibt es fiir Wittgenstein logischerweise eine
grofde Vielfalt an Sprachspielen. Seine Sprachspieltheorie steht der von
Welsch vertretenen postmodernen Vernunftkonzeption sehr nahe. Sie
geht aus von der faktisch anzutreffenden Vielzahl von ,Diskursarten®, in
denen sich ebenso viele ,Rationalitatstypen® zu Wort melden. So sind
wissenschaftliche, ethische, asthetische usw. Diskursarten bzw. Rationali-
tatstypen voneinander zu unterscheiden. Wie der Gebrauch der Mehrzahl
bereits andeutet, gibt es nicht einfach ,,den” wissenschaftlichen oder ,den®
ethischen Diskurs bzw. Rationalitatstyp, sondern vielmehr unterschiedli-
che wissenschaftliche bzw. ethische Rationalitatstypen. So umfasst der
ethische Diskurs den deontologischen Rationalititstyp, den utilitaristi-
schen usw. Ebenso wenig gibt es ,die Naturwissenschaft®, geschweige denn
,die Wissenschaft“. Der Wissenschaftsbegriff deckt eine Vielzahl von Dis-
ziplinen bzw. Subdisziplinen ab, die sich je selbst nach Methoden und



Glaube und Vernunft 179

Gegenstianden bestimmen und dementsprechend voneinander unterschei-
den. Die betreffenden Methoden und Gegenstande machen den jeweiligen
Rationalitatstyp aus und bestimmen damit, was in der betreffenden Dis-
kursart sinnvollerweise gesagt werden kann und was nicht. So betrachtet,
sind die verschiedenen Rationalitatstypen selbstgeniigsam. lhre jeweilige
Autonomie bzw. Autarkie geht mit gegenseitiger Heterogenitat, ja Inkom-
mensurabilitat gepaart und fiihrt gegebenenfalls zu nicht aufzulésenden
Widerspriichen zwischen ihnen. Dieser Umstand ldsst sich auf verschie-
denen Ebenen feststellen. Die wissenschaftliche Beschreibung dessen, was
der Fall ist, hat im Prinzip nichts mit der ethischen Bewertung von Hand-
lungen zu tun. Eine flr die Wirtschaft gute, ja notwendige Mafdnahme
kann sich aus 6kologischer Sicht verbieten. Eine Handlung, die eine deon-
tologische Ethik gut nennt, kann der Utilitarismus fir schlecht befinden
und umgekehrt. Wir stofden hier auf Beispiele vom Widerstreit, der sich
zwischen Rationalitatstypen auftun kann und der in der gegenseitigen
Unvereinbarkeit ihrer jeweiligen Aussagen, Handlungsoptionen usw. be-
steht. Er lasst sich insofern nicht auflésen, als jeder Rationalitdtstyp sich
nach ihm eigenen Rationalitdtsstandards bestimmt, jene von anderen
Rationalitatstypen ihm fremd sind und rationale Kriterien, aufgrund derer
entschieden werden konnte, dafd der eine Rationalitatstyp dem anderen
vorzuziehen sei, sich nicht ausmachen lassen. Der Versuch, solche Krite-
rien zu bestimmen, gliche den sog. Metaerzahlungen der Neuzeit, die je-
weils einen bestimmten, also partikularen Wert - etwa die Wissenschaft
oder den Fortschritt — verabsolutierten, diesem Wert alles opferten und
sich damit als repressiv, ja zerstorerisch erwiesen. Demgegeniiber ist daran
festzuhalten, daf} die verschiedenen Rationalitdtstypen je eigenstandig
ihren Sinn ausweisen, sie keinem vermeintlichen umfassenden Sinn, der
sich gar nicht feststellen lasst, zu opfern sind und ihren Geltungsansprii-
chen somit gerecht zu werden ist. Die Vernunft ist nach Welsch das
Vermogen, das zwischen Rationalitatstypen unterscheidet, Verkniipfungen
zwischen ihnen herstellt, feststellt, ob bzw. inwiefern sie miteinander
vereinbar sind usw. Die Arbeit, die von der Vernunft geleistet wird, kann
nicht von den verschiedenen Rationalitdtstypen selbst oder von einem von
ihnen geleistet werden, da ein jeder Rationalitatstyp nur seiner Selbstbe-
stimmung fahig ist und nichts {iber die anderen Rationalitdtstypen bzw.
sein Verhaltnis zu ihnen zu sagen vermag. Ein Beispiel: Die Biologie kann
nichts iiber ihren eigenen ethischen Wert sagen, sowie die Ethik nichts zu
den biologisch zu beschreibenden Hirnprozessen, die ethischen Entschei-
dungen als ihr materielles Substrat zugrunde liegen, sagen kann. Die Ethik
kann nur von Ethischem sprechen, die Biologie nur von Biologischem -
und die Vernunft kann sich weder zum einen noch zum anderen auflern -
versuchte sie es, so griffe sie unberechtigterweise in die Eigenkompetenz
der Rationalitdtstypen ein -, ist jedoch in der Lage, den biologischen und
den ethischen Diskurs voneinander zu unterscheiden, damit aber auch



180 Raymond Jahae

Verbindungen zwischen den beiden Diskursen herzustellen, was etwa
dann geschieht, wenn auf den ethischen Wert bestimmter biologischer
Forschungsprojekte hingewiesen wird. Welsch nennt die Vernunft, wie er
sie konzipiert, ,transversale“ Vernunft. Vernunft gibt fiir ihn keine inhalt-
liche Bestimmung von dem ab, was wissenschaftlich wahr, ethisch gut
oder asthetisch schon ist, sondern stellt Querverbindungen zwischen den
verschiedenen wissenschaftlichen, ethischen, dsthetischen u.a. Diskurs-
arten her, indem sie diese formal voneinander unterscheidet, herausstellt,
inwiefern sie miteinander zusammengehen, auf Konflikte zwischen ihnen
hinweist usw. Wo sie auf solche Konflikte st6f3t - etwa den Konflikt zwi-
schen dem politisch begriindeten Interesse an maximaler nationalstaat-
licher Autonomie und dem wirtschaftlich begriindeten Interesse an enger
internationaler Zusammenarbeit -, kann sie sie insofern nicht losen, als
die wechselseitige Inkommensurabilitat der Rationalitdatstypen einen Ver-
gleich zwischen ihnen und damit das rational begriindete Vorziehen des
einen Rationalitatstyps vor dem anderen bzw. der einen Handlungsoption
vor der anderen unmdaglich macht. Es gilt somit, solche Konflikte auszu-
halten und dort, wo ob Handlungsdrucks man sich zugunsten der einen
Handlungsoption auf Kosten der anderen entscheiden muss, sich der Un-
gerechtigkeit, die der getroffenen Entscheidung anhaftet, bewusst zu blei-
ben. Es handelt sich nach Welschs grofem philosophischem Vorbild J.-F.
Lyotard insofern um Ungerechtigkeit, als es im Prinzip keinen rationalen
Grund gibt, die eine Option der anderen vorzuziehen.

3. DIE BEDEUTUNG DES POSTMODERNEN VERNUNFTBEGRIFFS FUR DIE THEOLO-
GIE, INSBESONDERE DAS UBERDENKEN DES VERHALTNISSES VON GLAUBE UND
VERNUNEFT

a) Positive Bedeutung: die Moglichkeit der Wiirdigung der eigenstdndigen
Vernunftgestalt von Glaube und Theologie inmitten der Vielfalt von Ver-
nunftgestalten

,Theologie“ ist Rede von Gott. Daf§ von etwas geredet wird, bedeutet, daf3
es sich der Vernunft erschliefdt und es sich bei ihm um einen prinzipiell
universal vermittelbaren Gehalt handelt. Der christliche Gottes- bzw. Of-
fenbarungsglaube ist qua sprachlich vermittelter an sich verniinftig; die
ywissenschaftliche Theologie ist blof3 dazu da, seinen immanenten ver-
ninftigen Sinn nachtraglich zu explizieren. So betrachtet, stehen Glaube
und Vernunft einander nicht wie zwei fremde Grofden gegentiber, obwohl
die Rede von ,Glaube und Vernunft“ das suggerieren konnte. Das Problem,
auf das diese Rede hinweist, besteht nicht darin, dafd der Glaube an sich
vernunftlos, die Vernunft an sich glaubenslos und Vermittlung zwischen
ihnen somit faktisch unméglich ware, sondern darin, dafd zwischen der
dem Glauben immanenten Verniinftigkeit bzw. Rationalitdat und den Ver-



Glaube und Vernunft 181

nunft- bzw. Rationalitdtsgestalten, die sich in nichtreligiosen bzw. nicht-
christlichen Diskursarten zu Wort melden, offensichtlich eine nicht leicht
zu losende Spannung besteht. Auf ein derartiges Problem stofden jedoch
nicht nur Religion und Theologie, sondern, was oft iibersehen wird, auch
die verschiedenen Profanwissenschaften. Das zeigt sich auf verschiedenen
Ebenen. Bereits die verschiedenen Naturwissenschaften, etwa Physik und
Biologie, lassen sich keineswegs miteinander vermitteln. Das Verhaltnis
zwischen Natur- und Geistes- oder Humanwissenschaften zu klaren, ge-
staltet sich noch schwieriger. Besonders dornig ist das Problem des Ver-
hiltnisses zwischen den theoretischen, bloff Sachverhalte beschreiben
wollenden Wissenschaften und den praktischen, d.h. aufs Handeln ausge-
richteten Wissenschaften wie Jura und Ethik: Jene suchen quasideter-
ministische Verhaltnisse in der Welt, denen alles Weltliche unterliegt und
auch der Mensch sich nicht entziehen kann, diese setzen voraus, er sei ver-
niinftig und frei und handle in Eigenverantwortung.3 Es kame jedoch kaum
jemandem in den Sinn, wegen solcher Spannungen zwischen den Wissen-
schaften, Spannungen, die suggerieren, dafd die Wissenschaften nicht alle
gleichermaflen wahr sein konnen, die eine oder andere von ihnen als
falsch, irrational, unverniinftig und/oder pseudowissenschaftlich zuriick-
zuweisen. Ein solches Vorgehen ware schwerlich rational zu verantworten.
Es gibt Griinde, an der Freiheit des Menschen und an seiner Verantwor-
tung fiir sein Verhalten festzuhalten; es gibt ebenso Griinde anzunehmen,
es sei fremdbestimmt. Die Spannungen zwischen den verschiedenen Wis-
senschaften sind also nicht aufzuldsen, indem die eine oder andere von
ihnen unterdrickt wird; denn alle weisen sich qua Formen des Erfassens
von Gegebenem so, wie es sich darstellt, als sinnvoll aus. Zugleich bedeu-
tet die offenbar nicht aufzuhebende Vielfalt der Wissenschaften, wie sie
sich vor allem im Widerstreit zwischen den praktischen und den theore-
tischen Wissenschaften bekundet, die Beschranktheit und Relativitat einer
jeden von ihnen. Keine kann sich als ,absolutes Wissen® gerieren. Das lauft
nicht auf die vollstindige Preisgabe des Unterschieds zwischen Sinn und
Unsinn bzw. wahr und falsch - die vermeintliche Beliebigkeit der Post-
moderne, das oft heraufbeschworene Schreckgespenst des anything goes —
hinaus. Die Selbstbestimmung einer bestimmten Wissenschaft mit Blick
auf ihren Gegenstand und ihre Methoden entscheidet dariiber, welche
Aussagen sie erlaubt und welche nicht. Sie kann sich jedoch nicht zu Sinn
und Wahrheit von Aussagen tiberhaupt dufdern, sondern nur zu Sinn und
Wahrheit, die Aussagen innerhalb der Diskursart haben, die sie ausmacht
und die sie eigenstandig bestimmt. Jeder Rationalitatstyp ist autonom und
autark - als solcher aber auch nicht kompetent, sich zu anderen Rationali-
tatstypen zu dufSern.

3 Siehe dazu HAEFFNER, Gerd: Philosophische Anthropologie (= Grundkurs Philosophie 1).
3. Auflage. Stuttgart: Kohlhammer 2000, 187-194.



182 Raymond Jahae

So stellt sich in Welschs Augen die Lage der Wissenschaften heute, in
der Postmoderne, dar. Sie ist demnach grundsatzlich religionsfreundlich.
Bevor man sich uber ihren - vermeintlichen oder echten - Relativismus
beschwert, ist es zundchst einmal positiv zu bewerten, dafd sie, wie allen
geschichtlich gewachsenen und bewdhrten Sinngebilden, so auch Religion
und Christentum die Gelegenheit gibt, sich selbst, die ihnen immanente
Rationalitdt, zu explizieren, statt von vornherein von ihnen zu fordern,
sich an einer ihnen fremden Vernunftgestalt messen zu lassen.4 Die Selbst-
explikation des Glaubens ist die primdre Aufgabe der Theologie, die sich
dabei allerdings bereits nichttheologischen Wissens bedienen wird. In
einem zweiten Schritt wird sie dann explizit die im Christentum sich arti-
kulierende Rationalitatsgestalt mit den Rationalitdtsgestalten konfrontie-
ren, die sich in nichtchristlichen bzw. auflerreligiosen Diskursarten - vor-
nehmlich den nichtchristlichen Religionen und den Profanwissenschaften
- melden. Es geht dabei nicht primar darum auszumachen, welche von
ihnen wahr und welche von ihnen falsch sind - die Theologie ist ja nicht in
der Lage, tiber nichttheologisches Wissen zu urteilen, und umgekehrt -,
sondern darum, verschiedene Perspektiven auf die Wirklichkeit, die sich
bereits bewdhrt haben, miteinander ins Gesprach zu bringen. Dabei wird
sich zeigen, inwiefern sie miteinander vertraglich sind. Das Problem des
Verhaltnisses von Glaube und Vernunft erweist sich dabei als ein vielge-
staltiges, da es ,die” nichtchristliche bzw. aufierreligiose Vernunft, zu der
sich die Theologie in Beziehung zu setzen hatte, nicht gibt, sondern nur
eine Vielfalt von Rationalititsformen, denen gegeniiber sich die Theologie
je auf eigene Art und Weise positionieren und artikulieren muss. So wird
die Auseinandersetzung der Theologie mit den Naturwissenschaften sich
anders gestalten als die mit den verschiedenen moralphilosophischen Ent-
wiirfen der Gegenwart. Diese wird viel intensiver als jene sein, weil es
kaum Beriithrungspunkte zwischen Christentum und modernen Naturwis-
senschaften gibt, zwischen christlicher Religion und Moral hingegen ein
enges Band besteht. Spannungen zwischen nichtchristlichen bzw. auf3erre-
ligiosen Diskursarten und christlicher Theologie sind auszuhalten, solange
es keinen verniinftigen Grund gibt, sich zugunsten einer der einander wi-
derstreitenden Rationalitiatsformen auf Kosten der anderen zu entschei-
den. Das bedeutet z.B., daf3 man weder die theologische Rede vom freien
Handeln Gottes in und an der Welt noch die naturwissenschaftliche Rede
von Naturgesetzen fallenzulassen braucht, wenn beide Redeweisen, auch
wenn sie zueinander in Spannung zu stehen scheinen, sich als sinnvoll
ausgewiesen haben. Eine solche Haltung, die als typisch postmodern be-

4 So verfahrt MOINGT, Joseph: Croire au Dieu qui vient. T. I: De la croyance a la foi
critiqgue. Paris: Gallimard 2014, 86-95, mit Blick auf die Rationalitat von Religion iiberhaupt
und insbesondere auf jene der vorchristlichen Religionen.



Glaube und Vernunft 183

trachtet wird, ist, so meinen wir, durchaus verniinftig, intellektuell redlich,
ZUu nennen.

Freilich: Das soeben gegebene Beispiel der postmodernen Art und Wei-
se, mit Spannungen zwischen unterschiedlichen Rationalitatstypen umzu-
gehen, bezog sich auf den Umgang mit der Spannung zwischen theoreti-
schen Vernunftgestalten (,Weltbildern“). Er ist insofern unproblematisch,
als man nicht gendtigt ist, sich zugunsten der einen auf Kosten der ande-
ren zu entscheiden. Der Umgang mit der Spannung zwischen einander
ausschlieffenden Handlungsoptionen, zwischen denen man, weil unter
Handlungsdruck stehend, sich entscheiden muss, ist weniger unproblema-
tisch. Nach der postmodernen Vernunftkritik scheint eine rational begriin-
dete Entscheidung kaum moglich zu sein. Sie wird vielmehr insofern will-
kiirlich ausfallen, als die verschiedenen sich darbietenden Optionen in ver-
schiedenen Rationalitatstypen wurzeln, diese aber inkommensurabel sind,
so dafd man keinen verniinftigen Grund hat, den einen Rationalitdtstyp
dem anderen vorzuziehen, also nicht diesem, sondern vielmehr jenem ge-
mifd zu handeln.s Ubrigens diirfte die ungeloste Spannung zwischen an-
scheinend kaum miteinander zu vermittelnden theoretischen Vernunftge-
stalten (,Weltbildern“), obzwar weit weniger problematisch als die Span-
nung, die dadurch entsteht, daff man sich zwischen einander ausschlies-
senden, aber gleichermafien sinnvoll scheinenden Handlungsoptionen ent-
scheiden muss, gleichwohl fiir das Individuum seelisch schwer auszuhalten
sein, so dafd es praktisch dazu geneigt sein wird, das ihm weniger plausible
Weltbild zugunsten des ihm plausibler erscheinenden fallenzulassen. Es
erhebt sich die in der Tat von vielen Kritikern der Postmoderne gestellte
Frage, ob man wirklich beim Widerstreit der Rationalitatstypen, der letzt-
lich doch auf so etwas wie irrationale Beliebigkeit hinauszulaufen droht,
stehenbleiben kann oder es doch nicht moglich, ja geboten ist, zu versu-
chen, ihn irgendwie zu iberwinden. Ein solcher Versuch darf jedoch nicht
dazu fithren, daf eine sich zeigende unaufhebbare Heterogenitit von Ra-
tionalitatstypen unterdriickt, verschwiegen oder bagatellisiert wird. Mit
solchen Verdrangungsmechanismen ist der Sache der Vernunft nicht ge-
dient. Es gehort zu den Verdiensten des postmodernen Vernunftbegriffs,
darauf eindringlich hingewiesen zu haben. Mit Blick auf die Theologie ist
anzuerkennen, dafd er das Verhaltnis zwischen Glaube und Vernunft inso-
fern korrekt bestimmt, als die Postmoderne den Glauben nicht a priori am
Maf3stab einer ihm fremden Vernunft messen will, sondern ihm wie jedem
anderen geschichtlich gewachsenen Sinngebilde auch die Gelegenheit gibt,
die ihm inharente Rationalitat zu explizieren, was tiberhaupt die Voraus-
setzung dafiir ist, daf} er in der Offentlichkeit wahrgenommen und aner-
kannt wird.

5 Dieses Problem wird von WELSCH: Vernunft, 716-747, wahrgenommen und angegangen,
aber nicht wirklich gelost.



184 Raymond Jahae

b) Das Problem: die praktische Sterilitdt des postmodernen Vernunftbe-
griffs durch die Verkennung notwendiger Wahrheiten und der fiihrenden
Rolle der Ethik unter den Rationalitdtstypen

Zu kritisieren an Welschs Vernunftkonzeption ist zunachst der Umstand,
dafs sie unter den Diskursarten tiberhaupt keine Rangordnung anerkennt.
Welsch wirft Pascal vor, die Heterogenitiat der Ordnungen nicht zu respek-
tieren, weil er Politik und Wissenschaft dem Glauben unterordne. Der
Kritik an Pascal entspricht, dafd Welsch eine letzte gegenseitige Inkom-
mensurabilitdt der Diskursarten fiir uniiberwindbar halt und daraus zu-
mindest implizit den Schluss zieht, es bestehe keine Hierarchie unter ih-
nen und es konne und diirfe auch keine unter ihnen bestehen.¢ So wird
aber eine Feststellung von Wahrheit stillschweigend und auf logisch frag-
wiirdige Art und Weise in einen ethischen Imperativ verwandelt: Das
Faktum der Inkommensurabilitat von Diskursarten impliziere die Pflicht,
sie alle als gleichberechtigt anzusehen und zu behandeln. Diese Implika-
tion gibt es aber nicht. Das Eigene des Ethischen besteht gerade darin,
Leben und Handeln iiberhaupt Orientierung zu verschaffen. Das Ethische
ist von seiner Natur her allen anderen Rationalitatstypen iibergeordnet.
Wie Pascal richtig bemerkte, impliziert die Inkommensurabilitdt der Dis-
kursarten eine Rangordnung unter ihnen: Das Eigentimliche des Ethi-
schen impliziert seinen hervorgehobenen, alles bestimmenden Platz unter
den Diskursarten. Welsch scheint diesem Umstand im Buche Vernunft
Rechnung zu tragen, wenn der Vernunfttheoretiker betont, die Vernunft
als die allen partikularen Rationalitatstypen tibergeordnete Instanz habe
ein Interesse daran, dafd unter allen Umstanden den Menschenrechten
Rechnung getragen werde.7 Gegentiber dieser Bemerkung erhebt sich die
Frage, wie die transversale Vernunft, die urspriinglich doch als ein blof3es
[nstrument zur formallogischen Unterscheidung und Verkniipfung von
Rationalitatstypen gedacht war, imstande sein soll, einem bestimmten In-
halt als unbedingt zu beachtender Norm unter allen Lebens- und Hand-
lungsoptionen einen vorrangigen Platz einzuraumen. Im Lichte der friihe-
ren Uberlegungen Welschs zu den ethischen Rationalitatstypen, von de-
nen angeblich verniinftigerweise keiner die Prioritat vor den anderen er-
halten kann, mutet die Bestimmung der Menschenrechte - deren Giiltig-
keit wir nicht in Frage stellen wollen, die Philosophie jedoch nicht einfach
hinnehmen bzw. unreflektiert voraussetzen darf - als eben diese Norm an
wie die rational unbegriindete, willkiirliche Hervorhebung einer partikula-
ren ethischen Sicht, eben der typisch westlichen des Liberalismus und des
Biirgertums, somit wie ein Akt der Ungerechtigkeit, namlich der irrationa-

6 Die ,transversale Vernunft“ kann aufzeigen, inwiefern bestimmte Rationalititstypen
einander vertragen, aber unter den Rationalitdtstypen keinen ,ausgezeichneten, der die an-
deren Uberbote, ausmachen.

7 Siehe WELSCH: Vernunft, 723.



Glaube und Vernunft 185

len Unterdriickung anderer ethischer Diskursarten mit jeweils grundsdtz-
lich gleichwertigem Geltungsanspruch.8 Freilich: Als unvermeidlich han-
delndes, d.h. zum Handeln genétigtes Wesen, nimmt der Mensch unver-
meidlich Bewertungen der sich ihm anbietenden Optionen vor. Man darf
sich fragen, wozu eine Vernunft, die bei der Durchfithrung solcher Bewer-
tungen tberhaupt keine Orientierung zu verschaffen vermag, tiberhaupt
gut ist.

Nicht nur aus praktisch-philosophischer, sondern auch aus theoretisch-
philosophischer Perspektive stellt sich bei Welschs Konzept von Vernunft
eine Frage. Wenn es auch stimmt, daf} jede Rede einer bestimmten Dis-
kursart und somit einem bestimmten Rationalitatstyp zuzuordnen ist, so
bedeutet das u.E. noch nicht, dafd die fragliche Rede die Partikularitat
ihrer Diskursart nicht tibersteigt. So ist nicht einzusehen, wie man leugnen
kann, dafd es etwas gibt, dafd man existiert, dafd man etwas weifd usw. Es
handelt sich hier um unbedingtes Wissen, nimlich um ein Wissen, das
nicht von der verniinftig letztlich nicht zu begriindenden, also mehr oder
weniger willkiirlichen Annahme nichtnotwendiger Axiome und derglei-
chen abhangt. Es handelt sich hier um metaphysisches Wissen im Sinne
des Wissens von Unbestreitbarem. Die Metaphysik ist eine bestimmte und
somit partikulare Diskursart, aber die Partikularitait der Metaphysik
besteht gerade darin, dafd sie das, was unvermeidlich als wahr bzw. wirk-
lich bestatigt wird, ans Licht bringt. Letzteres ist mdglich durch Retorsion,
ein Verfahren, durch das aufgezeigt wird, daf® man im Akt der ausdriick-
lichen Verneinung einer bestimmten Aussage stillschweigend diese immer
noch bejaht bzw. ihre Wahrheit kundtut.? So manifestiert die dem Gorgias
zugeschriebene Behauptung, dafd es nichts gibt, dafd wir, wenn es etwas
gabe, es nicht wissen konnten, und dafd wir, wenn wir etwas wiissten, es
nicht sagen konnten,o die Wahrheit der entgegengesetzten Behauptung.
Der gegen die Behauptung der Moglichkeit unbedingten Wissens bzw.
unbedingter Wahrheit erhobene Einwand, jede Bestatigung von Wahrheit
sei doch sprachlich vermittelt und damit bedingt, namlich an einer be-
stimmten Sprache und damit an einer bestimmten Weltsicht gebunden, ist

8 Strenggenommen sind die Menschenrechte fiir Welsch kein nicht zu hinterfragendes
Dogma. Aber wenn er ihre Verniinftigkeit bzw. allgemeine, allgemein akzeptable und allge-
mein anzuerkennende Giiltigkeit verteidigt (siehe WELSCH: Vernunft, 739-747), ignoriert er
den Umstand, dafd sie etwa mit dem islamischen Rechtsverstandnis bzw. bestimmten Auffas-
sungen von diesem nicht kompatibel sind.

9 Zur Bedeutung der Retorsion fiir die Metaphysik, siehe etwa WEISSMAHR, Béla: Ontolo-
gie (= Grundkurs Philosophie 3). Stuttgart: Kohlhammer 1985, 31-35. Bei LAMBERT, Domi-
nique/LECLERC, Marc: Au ceceur des sciences. Une métaphysique rigoureuse (= Bibliothéque
des Archives de Philosophie. Nouvelle série 60). Paris: Beauchesne 1996, wird die Retorsion
speziell mit Blick auf die rationale Verantwortung der Methode der Naturwissenschaften be-
dacht.

10 Siehe dazu kurz SCHONDORF, Harald: Erkenntnistheorie (= Grundkurs Philosophie 2).
Stuttgart: Kohlhammer 2014, 61-62.



186 Raymond Jahae

zu entkraften mit dem Hinweis, daf§ universale Verstandigung unter den
Menschen tber die Partikularitat von Sprachen hinweg - auch wenn diese
durch die Ubersetzung eines Textes von der einen Sprache in die andere
nicht weggewischt wird - moglich ist. Es mag sein, daf} man aus fernost-
licher Sicht sagen kann: ,Es gibt mich nicht; ich bin nicht wirklich, son-
dern nur Schein“ - richtig verstanden, wird diese Aussage Descartes’ cogi-
to, richtig verstanden, nicht widerlegen, von ihm aber auch nicht wider-
legt! Diese Feststellung hat nichts mit Beliebigkeit und Willkiir zu tun,
sondern mit dem richtigen Verstandnis der beiden Aussagen, die inhaltlich
einander nicht unbedingt widersprechen miissen. Mithilfe des Retorsions-
verfahrens ist es auch moglich, die soeben festgestellte schmerzliche Liicke
in Welschs transversaler Vernunft zu fiillen, namlich Orientierung im
Praktischen, insbesondere ethische Orientierung zu erhalten. Es gibt auch
im Praktischen Wahrheiten bzw. Werte, Normen usw., die man unver-
meidlich bejaht. So erschliefdt sich die prinzipielle Pflicht, den Menschen
qua Vernunftwesen als Zweck an sich im Sinne von Ziel zu achten, aus der
Selbstachtung, die ein jeder Mensch qua Vernunftwesen notwendig sich
selbst entgegenbringt.

Von den verschiedenen Rationalitatstypen darf erwartet werden, dafd
sie mit den durch Retorsion als notwendig bejaht ausgewiesenen Wahr-
heiten, Werten usw. vertraglich sind. Die Zuruckweisung derselben ware
widersinnig. Sie stellen auch eine verniinftige Norm jeder Religion, ein-
schliefdlich des Christentums, dar.

c) Schluss

Das postmoderne Vernunftverstindnis, wie es von W. Welsch vertreten
wird, wirft ein erhellendes Licht auf das Problem, das unter dem Begriffs-
paar ,Glaube und Vernunft® verhandelt wird. Von der christlichen Theolo-
gie wird nicht primadr erwartet, dafd sie ihren Sinn beweist, indem sie zeigt,
dafd sie den Anspriichen einer ihr fremden, vermeintlich absoluten und ab-
solut gultigen Vernunft als der nicht zu hinterfragenden Norm alles
Menschlichen geniigt. Vom Christentum darf, wie von allen historisch ge-
wachsenen Institutionen, angenommen werden, daf§ es einen immanenten
Sinn hat und dieser sich in der Geschichte bewdhrt hat. Die Aufgabe der
Theologie besteht primar darin, diesen dem Glauben immanenten ver-
niinftigen Sinn zu explizieren. In zweiter Instanz wird die Vernunftgestalt,
die sich im Christentum manifestiert, der Konfrontation mit anderen, so-
wohl religiosen als auch profanen, Vernunftgestalten ausgesetzt. Mit Recht
verlangt die postmodern verstandene Vernunft im Falle von Konflikten
zwischen unterschiedlichen Vernunftgestalten nicht, daf die eine oder an-
dere von ihnen ihre Geltungsanspriiche fallenldsst, wenn dazu kein tber-
zeugender Grund besteht. Mit dem von Welsch vertretenen postmodernen
Vernunftkonzept aber - darin besteht seine entscheidende Schwache - ist



Glaube und Vernunft 187

es Uberhaupt nicht moglich, Konflikte zwischen unterschiedlichen Ratio-
nalitatstypen auf befriedigende Art und Weise zu losen, ja es erweist sich
als schlechterdings unfdhig, im Leben praktische Orientierung zu geben.
Dieses Problem lasst sich zumindest im Ansatz dadurch Giberwinden, dafd
durch Retorsion die notwendige Akzeptanz bestimmter Wahrheiten, Wer-
te, Normen usw. aufgewiesen werden kann. Die Verniinftigkeit des Chris-
tentums weist sich u.a. dadurch aus, daf es diese Wahrheiten, Werte usw.
ausdriicklich bejaht.

Zusammenfassung

Die Frage nach dem Verhdltnis von Glaube und Vernunft stellt sich in der
Postmoderne als die Frage nach dem Verhdltnis des Rationalitdtstyps, das
sich in der christlichen Religion meldet, zu den Rationalitdtstypen, die in den
nichtchristlichen Religionen und den nichtreligiésen (den verschiedenen wis-
senschaftlichen, ethischen usw.) Diskursarten begegnen. Der postmoderne
Vernunftbegriff erméglicht es der christlichen Religion wie jedem anderen Ra-
tionalitdatstyp auch, sich selbst zu explizieren, gibt aber keine Orientierung
im Falle eines Widerstreits zwischen verschiedenen Rationalitdtstypen. Eine
solche bietet das Retorsionsverfahren, mit dem Unleugbares ans Licht ge-
bracht wird.

Abstract

In postmodernism, the problem of the relationship between faith and reason
appears as the problem of the relationship between the type of rationality
that we find in the Christian religion and the various types of rationality
that we meet in the various non-Christian religions and the various non-reli-
gious (scientific, ethical, etc.) forms of speech. The postmodern concept of
reason deserves credit for allowing the Christian religion, just like any other
type of rationality, to explain itself, but offers no orientation in case of con-
flict between various types of rationality. Establishing undeniable truth by
means of retortion indicates a way out of the postmodern dilemma.



	Glaube und Vernunft : die Bestimmung ihres gegenseitigen Verhältnisses in der Postmoderne

