Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie
Autor: Bertelloni, Francesco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCISCO BERTELLONI

Johannes Quidort und der Beginn der
neuzeitlichen Staatstheorie

1. EINFUHRUNG: DIE SAKULARE SOZIALPHILOSOPHIE VON JOHANNES QUIDORT

In der Zeit zwischen den Kommentaren Alberts des Grossen und Thomas’
von Aquin zur aristotelischen Politik (nach 12602) und der Schule von Sala-
manca im 16. Jh. erweist sich der Beitrag des Dominikanerordens zur Ent-
stehung einer neuen politischen Reflexion als besonders bedeutsam.
Unmittelbar nach Albert und Thomas hat zuerst Johannes Quidort von
Paris neue Wege des politischen Denkens beschritten. Und spdter in der
Schule von Salamanca waren es besonders zwei Dominikaner, Francisco de
Vitoria und Bartolomé de las Casas, die in einem von ihren Mitbriidern
ganz verschiedenen Kontext neue Ideen verfochten, um die politische und
juristische Lage der Indianer in den neu entdeckten und von Spanien
besetzten Territorien Amerikas theoretisch zu ergrinden.

Bleiben wir im ausgehenden Mittelalter, so tritt vor allem die Figur des
franzosischen Dominikaners Johannes Quidort vor unsere Augen, dessen
Traktat De potestate regia et papali3 (1302-1303) als die erste ,moderne” po-
litische Schrift betrachtet werden kann. Die Modernitat dieses politischen
Traktats hat vor fast hundert Jahren Alois Dempf dazu angeregt, Quidort
als einen ,Reprasentanten der beginnenden neuzeitlichen Staatstheorie®
zu charakterisieren. Dempf charakterisiert die Wende, die von Quidorts
Staatsauffassung in der politischen Theorie eingetreten ist, wie folgt: ,Der

1 Fiir eine sprachliche Uberpriifung des Manuskriptes méchte ich Jiirgen Miethke danken.

2 Beide Texte wurden verfasst, nachdem Wilhelm von Moerbecke um 1260 die Politik des
Aristoteles vollstindig ins Lateinische iibertragen hatte. Es ist jedoch schwierig, diese Uber-
setzungsleistung genauer zu datieren: ,[...] les précisions chronologiques extérieures nous
manquent pour décider de facon stre lequel des deux commentaires est le premiére en date”
(vgl. DONDAINE, Hyacinthe F./BATAILLON, Louis ]. in: Sancti Thomae de Aquino Opera Omnia
Tussu Leonis XIII P.M. Edita, T. XLVIII: Sententia Libri Politicorum. Tabula Libri Ethicorum.
Romae: Ad Sanctae Sabinae 1971, A 8b). Dazu vgl. FLUELER, Christoph: Rezeption und Inter-
pretation der Aristotelischen Politica im spdten Mittelalter. Amsterdam: B.R. Griiner 1992, Bd.
I, 15-29 und ID.: Politischer Aristotelismus im Mittelalter, Einleitung, in: Vivarium Vol. XL, I
(2002), 1-13.

3 Im Folgenden zitiere ich DRPP und Seite der Ausgabe von BLEIENSTEIN, Friedrich: jo-
hannes Quidort von Paris. Uber kénigliche und pdpstliche Gewalt. De regia potestate et papali
(Textkritische Edition mit deutscher Ubersetzung). Stuttgart: Ernst Klett 1969. Nahezu alle
hier zitierten deutschen Ubersetzungen von De regia potestate et papali stammen von F.
Bleienstein. Nur dort wurde davon abgewichen, wo der Sinn des Arguments verfehlt worden
1st.



156 Francisco Bertelloni

Normalmensch ist fiir ihn der Wirtschaftsmensch [...], von dem aus die
Staatskonstruktion aufzubauen ist [...]“.4 Seit Dempf sein Urteil formulier-
te, hat bis heute die Literatur tiber Quidort betrachtlich zugenommen. Als
Ergebnis des stetig anwachsenden Interesses der Forschung an seinem
Traktat verfiigen wir, besonders seit den letzten dreissig Jahren, iiber eine
umfangreiche Bibliothek von Studien, die nicht allein die Lehren,s sondern
auch historische und literarische® Aspekte des Textes untersucht hat.

Es stellt sich jedoch die Frage, ob die Wende, die die politische Theorie
des Mittelalters aufgrund der neuartigen politischen Ideen Quidorts erfah-
ren hat, eigentlich so radikal gewesen ist, wie Dempf sie geschildert hat.
Was bedeutet eigentlich, dass Quidort ein ,moderner” Staatsdenker war?
M.E. liegt seine Modernitat vor allem darin, dass er durch drei wichtige
Neuerungen die politische Theorie bereichert hat. Einmal ist er der erste
Verfasser, welcher die Entstehung des Konigtums bzw. des Staates erklart,
ohne sich auf die Heilsgeschichte zu berufen. Ursprung und Entstehung
der politischen Ordnung (regnum) werden von ihm ausschliesslich anhand

4 Vgl. DEMPF, Alois: Sacrum Imperium. Geschichts- und Staatsphilosophie des Mittelalters
und der politischen Renaissance. Miinchen: R. Oldenbourg 1929, 422-423.

5 Uber die doktrinalen Fragen des Traktats vgl. (chronologisch) bes. RENNA, Thomas J.:
The ‘populus’ in John of Paris’ Theory of Monarchy, in: Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis 42
(1975), 243-268; PODLECH, Adalbert: Die Herrschaftstheorie des Johannes von Paris, in: Der
Staat 16 (1977), 465-492; COLEMAN, Janet: Medieval Discussions on Property: ratio and do-
minium according to John of Paris and Marsilius of Padua, in: History of Political Thought 4
(1983), 209-228; GARFAGNINI, Gian Carlo: Il ‘Tractatus de potestate regia et papali’ di Giovanni
da Parigi e la disputa tra Bonifacio VIII e Filippo il Bello, in: Conciliarismo, Stati nazionali,
Inizi de 'Umanesimo [= Atti dei convegni dell’ Accademia Tudertina. Centro di studi sulla
spiritualita medievale, n.s. 2], Fondazione Centro di Studi Italiani Sull’Alto Medioevo,
Spoleto, 1990, 147-180; MIETHKE, Jiirgen: Die Legitimitdt der politischen Ordnung im Spdt-
mittelalter: Theorien des friithen 14. Jahrhunderts (Aegidius Romanus, Johannes Quidort, Wil-
helm von Ockham), in: MOJsISCH, Burkhard/PLuTA, Olaf (Hgg.): Historia Philosophiae Medii
Aevi. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Amsterdam: B.R. Griiner 1991,
643-674; TURSI, Antonio D.: Sobre el galicanismo en el De regia potestate et papali de Jean
Quidort de Paris, in: Patristica et mediaevalia XIV (1993), 57-62; MIETHKE, Jirgen: Die
Anfinge des sdkularisierten Staates in der politischen Theorie des spdteren Mittelalters, in:
MUSSGNUG, Reinhard (Hg.): Entstehen und Wandel des Verfassungsdenkens [Tagung der Ver-
einigung fur Verfassungsgeschichte in Hofgeismar, 15. bis 17.3.1993] (= Der Staat. Beiheft u).
Berlin: Duncker & Humblot 1996, 7-43; UBL, Karl/VINX, Lars: Kirche, Arbeit und Eigentum bei
Johannes Quidort von Paris, OP (f 1306), in: EGGER, Christoph/WEIGL, Herbig (Hgg.): Text-
Schrift-Codex. Quellenkundliche Arbeiten aus dem Institut fiir Osterreichische Geschichtsfor-
schung (= Mitteilungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung. Erg.-Bd. 35).
Wien: Oldenbourg Wissenschaftsverlag 2000, 304-344; UBL, Karl: Debating the Emergence of
an Idea. John of Paris and Conciliarism, in: JONES, Chris (Hg.): John of Paris, Beyond Royal
and Papal Power (= Disputatio 23). Turnhout: Brepols Publisher, 2015, 263-306.

6 Uber den historischen Kontext des Traktats vgl. UBL, Karl: Johannes Quidorts Weg zur
Sozialphilosophie, in: Francia 30/1 (2003), 43-73; ID.: Die Genese der Bulle Unam sanctam:
Anlass, Vorlagen, Intention, in: KAUFHOLD, Martin (Hg.): Politische Reflexion in der Welt des
spdten Mittelalters. Political Thought in the Age of Scholasticism: Essays in Honour of Jiirgen
Miethke (= Studies in Medieval and Reformation Thought 103). Leiden: Brill 2004, 129-149;
und UBL, Karl/VINX, Lars: Kirche, Arbeit und Eigentum... (wie oben, Anm. 5).



Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 157

von sdakularen bzw. naturalistischen Kategorien erlautert, die eher aus der
aristotelischen ,Okonomik“ stammen als von der aristotelischen ,Politik“.
Der Staat (regnum) ist fiir ihn eine rein menschliche Konstruktion, ein
artificium, das die Menschen als Instrument errichten, um ihre natiirlichen
Bediirfnisse zu befriedigen. Zum anderen hat Quidort die Untertanen als
arbeitende Besitzer betrachtet und den Staat auf das Privateigentum
gegriindet und als Ergebnis des Privateigentums gedacht. Drittens leitet er
die potestas des Konigs, die er iurisdictio nennt, von einer Entscheidung
des Volkes ab, welches einen Konig als Richter fiir eventuelle Konflikte
zwischen arbeitenden Untertanen einsetzt.

Im Folgenden werde ich mich auf diese drei sdkularen Gedanken Qui-
dorts beziehen, ndamlich auf die ,0konomischen“ Ziige seines Staatsbe-
griffs, auf die ,Verbiirgerlichung“ der Untertanen und damit des Staates
und auf die sich daraus ergebende ,Demokratisierung“ der Politik. Diese
drei Gedanken bilden den theoretischen Kern seiner Sozialphilosophie.

2. DIE OKONOMISCHEN ZUGE DES STAATES

Der historische Kontext des Traktats ist der Konflikt zwischen Papst Boni-
faz VIII. und dem Ko6nig Frankreichs Philipp dem Schénen um 1300.7
Dieser Kontext bestimmt sowohl! das literarische Profil, als auch das litera-
rische Genus des Traktats, dessen Typus demjenigen der kirchenpoliti-
schen mittelalterlichen Streitschriften entspricht, die sich mit dem Kon-
flikt zwischen regnum und sacerdotium beschiftigt haben. Fiir Quidort
kann dieser Streit erst dann aufgelost werden, wenn eine via media ,zwi-
schen zwei irrigen Auffassungen” iiber das dominium in [rebus| tempora-
libus gefunden wird, das von Papst und kirchlichen Prdlaten beansprucht
werden. Die erste dieser irrigen Auffassungen behauptet, Papst und Pries-
ter ,durften [liberhaupt] weder zeitliche Herrschaft haben noch zeitliche
Reichtiimer“.8 Die zweite Auffassung behauptet, ,der Papst habe die Herr-
schaft iiber die zeitlichen Giiter kraft seiner vorrangigen Autoritat (secun-
dum primariam auctoritatem) und unmittelbar von Gott“.9 Fiir diese Auf-
fassung ist das dominium in [rebus| temporalibus der Kirche auf dem pries-
terlichen Stand und also sakramental begriindet.:o

Nur die richtige Bestimmung der zeitlichen Herrschaft und der zeitli-
chen Reichtiimer des sacerdotium kann einer Antwort auf die Frage nach
dem Wesen des regimen regale und nach dem sacerdotium den Weg frei-

7 Eine zusammenfassende Darstellung des Konflikts in MIETHKE, Jiirgen: De potestate
papae. Die pdpstliche Amtskompetenz im Widerstreit der politischen. Theorie von Thomas von
Aquin bis Wilhelm von Ockham. Tiibingen: Mohr Siebeck 2000, 68-82. Auch in UBL, Karl: Jo-
hannes Quidorts Weg..., wie oben., Anm. 6.

8 DRPP, 69
9 DRPP, 70
10 “[...] per se ratione status sui” (DRPP, 72).



158 Francisco Bertelloni

geben. Und nur die richtige Bestimmung des Wesens von regnum und
sacerdotium wird als Basis des richtigen Verhaltnisses der beiden Gewalten
dienen konnen und folglich die Neutralisierung des Konflikts zwischen
ihnen ermoglichen. So sind Quidorts Erlauterungen der zeitlichen Herr-
schaft der Priester und seine Definitionen von regnum und sacerdotium
das Vorspiel zu einer Antwort auf die kirchenpolitische Frage nach dem
Verhdltnis beider Gewalten. Ich werde mich hier ausschliesslich auf Qui-
dorts Charakterisierung der politischen Ordnung bzw. des regnum be-
schranken, um zu zeigen, wie er die Entstehung des Konigtums durch sa-
kulare Kategorien erklart.

Quidort stiitzt sich vor allem auf die Schrift De regno des Thomas von
Aquin, wo Thomas hauptsdchlich zwei Probleme lésen will: Ursprung und
Entstehung des Staates (origo regni) und Ziel des Staates (officium regis).n

Bei seiner Behandlung von Ursprung und Entstehung des Staates zeigt
sich Thomas etwas unentschlossen zwischen dem klassischen aristote-
lischen Modell der Politik und einem Modell, das offensichtlich Abstand
von Aristoteles nimmt. Dieser Abstand wird daraus ersichtlich, dass der
Staat bzw. die civitas nicht nur den Rahmen fur das tugendhafte menschli-
che Leben bildet, sondern im Grunde als ein gemeinsames Leben verstan-
den werden muss, dessen Ziel die Befriedigung aller Lebensbediirfnisse des
Individuums ist: ,[...] die Gesellschaft der vielen muss umso vollkommener
sein, je mehr sie den Bediurfnissen des Lebens zu entsprechen vermag [...].
[n einer Stadt [...], die die vollendetste Form gemeinschaftlichen Lebens
darstellt, sind alle Lebensbediirfnisse ausreichend vorhanden [...]“.z So
halt Thomas die civitas fur vollkommen, d.h. perfecta, weil sie allen
Lebensbedirfnissen entspricht.

Bei seiner Erklarung des officium regis geht Thomas von der Aufgabe
der Regierung (regimen) aus, welche er in folgender Weise definiert: ,das
Wesen der Regierung besteht darin, das, was sie fiihrt, in entsprechender
Weise zu dem geforderten Ziele zu bringen“.3 Da der Konig viele Men-
schen regiert, ergibt sich sein ,Amt‘ (officium) aus der Bestimmung des

1 Im Folgenden zitiere ich DR, Seite und Reihe der Ausgabe von DONDAINE, Hyacinthe F.:
De Regno ad regem Cypri, in: Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. edita. Roma: Editori di San
Tommaso, 1979. Alle hier zitierten deutschen Ubersetzungen von De regno stammen von:
Thomas von Aquin. Uber die Herrschaft der Fiirsten (De regno), iibersetzt von Schreyvogel,
Friedrich. Nachwort von Matz, Ulrich (= Reclams Universalbibliothek 9326). Stuttgart: Phi-
lipp Reclam, 1971. Hier: DR 449, 4-5.

12 “[, ] oportet quod tanto sit perfectior multitudinis societas, quanto magis per se suffi-
ciens erit ad necessaria vitae. Habetur siquidem aliqua vitae sufficientia in una familia do-
mus unius, quantum scilicet ad naturales actus nutritionis, et prolis generandae, et aliorum
huiusmodi; in uno autem vico, quantum ad ea quae ad unum artificium pertinent; in civitate
vero, quae est perfecta communitas, quantum ad omnia necessaria vitae...” (DR 451, 156~
164).

13 “[...] gubernare est id quod gubernatur convenienter ad debitum finem perducere”
(DR, 465, 5-7).



Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 159

Zieles dieser Vielheit, welches dasselbe ist, wie das des Einzelmenschen.
Thomas unterscheidet sodann zwischen einem blossen vivere und dem
bene vivere, d.h. dem tugendhaften gemeinsamen Leben der Menschen im
regnum. Durch diese Unterscheidung stellt er den Ubergang vom blossen
Dasein zum menschlichen von Tugend geleiteten Leben dar.4 Wiirden
sich die Menschen nur um des blossen Lebens willen zusammenschliessen
oder nur um Reichtimer zu erwerben, so waren sie wie Tiere und Sklaven
oder wie die Handler (negotiantes) ausschliesslich am wirtschaftlichen
Verkehr interessiert.’s Diese Unterscheidung zeigt, dass sich Thomas trotz
seiner Definition der civitas als einer alle Lebenbediirfnisse befriedigenden
Gemeinschaft¢ das klassische Modell des Aristoteles wenigstens teilweise
zu eigen macht, da er darauf besteht, dass das letzte und eigentliche Ziel
des Menschen in dieser Welt das tugendhafte Leben sei (vivere secundum
virtutem).\7

Doch fiir Thomas spricht das tugendhafte Leben noch nicht das letzte
und hochste Ziel der Menschen an. Obwohl die zeitliche Gewalt (und so-
mit auch der Konig) die Aufgabe hat, die Vielheit der Menschen (multi-
tudo congregata) dem vivere secundum virtutem zuzufithren, ist damit
nicht das gesamte Vermodgen und sind damit nicht alle Tugenden der
menschlichen Natur erschopft. Das gesamte Vermogen der menschlichen
Natur besteht namlich darin: ,durch das tugendvolle Leben in den Genuss
der gottlichen Verheissungen zu gelangen®.:8 Mit Klarheit weist diese
letzte Formulierung auf eine Hinordnung des vivere secundum virtutem
auf das iibernatiirliche Ziel (fruitio Dei) als letztes Ziel hin. Diese
Hinordnung macht zwei Konsequenzen sichtbar. Erstens, dass Thomas das
tugendhafte Leben als eigenes Ziel des zeitlichen Lebens versteht. Die
fruitio Dei versteht er als eigenes Ziel des iibernatiirlichen Lebens. Beides
aber sind Glieder derselben finalen bzw. teleologischen Kausalreihe.
Deswegen bleiben beide Ziele eng miteinander verkniipft. Zweitens ergibt

14 “[...] bona autem vita est quae est secundum virtutem, virtuosa igitur vita finis est con-
gregationis humane“ (DR, 466, 62-64). Vgl. auch DR, 466, 66-73: ,Si enim propter solum
vivere homines convenirent, animalia et servi essent pars aliqua congregationis civilis [...].
Nunc autem videmus eos solos sub una multitudine computari qui sub eisdem legibus et eo-
dem regimine diriguntur ad bene vivendum.”

15 “Si enim propter solum vivere homines convenirent, animalia et servi essent pars ali-
qua congregatonis civilis; si vero propter adquirendas divitias, omnes simul negotiantes ad
unam civitatem pertinerent” (DR, 466, 66-70).

16 Vgl. oben, Anm. 12.

17 “Videtur autem finis esse multitudinis congregatae vivere secundum virtutem: ad hoc
enim homines congregantur ut simul bene vivant, quod consequi non posset unusquisque
singulariter vivens; bona autem vita est secundum virtutem; virtuosa igitur vita finis est con-
gregationis humanae” (DR, 466, 58-64).

18 “Sed quia homo vivendo secundum virtutem ad ulteriorem finem ordinatur, qui con-
sistit in fruitione divina [...], oportet autem eundem finem esse multitudinis humanae qui
est hominis unius, non est ultimus finis multitudinis congregate vivere secundum virtutem,
sed per virtuosam vitam pervenire ad fruitionem divinam” (DR, 466, 74-80).



160 Francisco Bertelloni

sich, dass fiir ihn das einzige letzte Ziel dieser einen finalen Kausalreihe
nicht das tugendhafte Leben des Menschen im regnum ist, sondern die
ubernatiirliche fruitio Dei.

Diese innige Verknlpfung beider Ziele zeigt zunadchst, dass Thomas
beide Ziele nicht als jeweiligen Endpunkt einer verschiedenen und vonein-
ander unabhdangigen Kausalreihe ansieht. Thomas erkennt nur eine Kau-
salreihe an und ordnet beide Ziele dieser Kausalreihe ein, die in diesem
Leben durch den Vollzug der Tugend beginnt (per virtuosam vitam...) und
sich in dem anderen Leben fortsetzt (...pervenire ad fruitionem divinam).
Dass beide Ziele als einer einzigen Kausalreihe angehorig verstanden wer-
den, macht es dariiber hinaus nicht nur unmaéglich, ein Ziel von dem ande-
ren unabhangig zu betrachten, sondern es bringt vielmehr mit sich, dass
eines der Ziele, insofern es letztgiiltiger ist als das andere, bevorzugt wer-
den muss, und dass die Erfiilllung des letzten Zieles als Erfullung eines vor-
angehenden, diesem Ziel untergeordneten Zieles zu gelten hat. Die Ver-
knipfung von beiden Zielen zeigt daher ebenso, dass der Mensch in die-
sem Leben die natiirliche Tugend verwirklichen soll, um sein tbernatir-
liches Ziel zu erreichen.

Die Folgen, die diese Ethik von zwei einer einzigen finalen Kausalreihe
angehorenden Zielen fiir die Politik erreichen kann, sind also leicht zu er-
sehen. Denn die politische Antwort von Thomas auf die Frage nach dem
Verhaltnis der beiden Gewalten entspricht seiner Einordnung beider Ziele
in einer einzigen Kausalreihe. Seine teleologische Ethik der zwei Ziele er-
moglicht es ihm, das Verhaltnis der beiden Gewalten theoretisch zu be-
stimmen und somit die Folgen daraus zu schliessen, die direkt die Politik
betreffen: Wird in der Kausalreihe der Ziele dem iibernatiirlichen als letzt-
glltigerem Ziel der Vorzug vor dem natiirlichen Ziel eingerdumt, so wird
in der Kausalreihe der beiden Gewalten die geistliche Gewalt der weltli-
chen vorgezogen, da nur sie zu diesem letztgiiltigen Ziel fihrt. Fiir Thomas
muss der Mensch in diesem Leben von der weltlichen Gewalt regiert wer-
den, die ihn zu seinem irdischen Ziel fithrt, doch gleichzeitig muss er, auch
in diesem Leben, von der geistlichen Gewalt regiert werden, die ihn zu sei-
nem Endziel, der ewigen Glickseligkeit, fithrt.19 So sind in diesem Leben
zwei verschiedene Gewalten vorhanden, die gleichzeitig auf dieselben Un-
tertanen Zwang ausiiben, um sie den verschiedenen Zielen zuzufiihren. Da
aber das irdische Ziel dem tibernatiirlichen Ziel untergeordnet ist, ,miissen
dem, der das letzte Ziel zu besorgen hat, alle diejenigen unterworfen sein,
denen die Sorge um die (vorldufigen) (Vor-)Ziele obliegt, und sie miissen

19 “Sed est quoddam bonum extrinsecum homini quamdiu mortaliter vivit, scilicet ulti-
ma beatitudo, quae in fruitione Dei expectatur post mortem [...]. Unde homo christianus [...]

”

indiget alia spirituali cura per quam dirigatur ad portum salutis eternae [...]" (DR 465, 33-
42).



Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 161

sich durch sein Gebot lenken lassen®.20 Diese ist die wichtigste politische
Folge des thomistischen Traktats, die das Verhaltnis der zwei Gewalten

betrifft.

Einige Formulierungen des Traktats De regia potestate et papali wurden
von Quidort vermutlich aus De regno iibernommen. Wo er z.B. die Ent-
stehung des regnum erklart, erwahnt Quidort Aristoteles, seine Zitate sind
jedoch nur rhetorisch, da er sich eigentlich nicht auf die aristotelische
Politik stiitzt, sondern auf die Schrift De regno des Thomas:

“Nam cum homo sit animal natu-
raliter politicum seu civile ut dici-
tur I Politicorum, quod ostenditur
secundum Philosophum ex victu,
vestitu, defensione, in quibus sibi
solus non sufficit, [...] necesse est
homini ut in multitudine vivat et
tali multitudine, quae sibi sufficiat
ad vitam [...]".2

“Naturale autem est homini ut sit
animal sociale et politicum, in mul-
titudine vivens, [...] quod quidem
naturalis necessitas declarat. Aliis
enim animalibus natura praeparavit
cibum, tegumenta, pilorum, defen-
sionem, ut dentes, cornua, ungues,
vel saltem velocitatem ad fugam.
Homo autem institutus est nullo
horum sibi a natura praeparato, sed
loco omnium data est ei ratio, per
quam sibi haec omnia officio ma-
nuum posset praeparare, ad quae
omnia praeparanda unus homo non
sufficit. Nam unus homo per se suf-
ficienter vitam transigere non pos-
set. Est igitur homini naturale quod
in societate multorum vivat. [...] est
igitur necessarium homini quod in
multitudine vivat...” .22

Andere Zitate, die auch die Entstehung des Staates erklaren, sind fast
wortwortlich von De regno tbernommen und ad litteram transkribiert,
aber ohne Thomas namentlich zu nennen:

“Omnis autem multitudo quolibet
quaerente quod suum est dissipa-
tur et in diversa dispergitur nisi ad
bonum commune ordinetur per
aliquem unum cui sit cura de bono
communi, sicut corpus hominis

“Si ergo naturale est homini quod in
societate multorum vivat, necesse
est in hominibus esse per quod
multitudo regatur. Multis enim
existentibus hominibus et unoquo-
que id, quod est sibi congruum,

20 “Sic enim ei, ad quem finis ultimi cura pertinet, subdi debent illi, ad quos pertinet
cura antecedentium finium, et eius imperio dirigi” (DR, 466, 115-119).

21 DRPP, 75,22-76,3.
22 DR, 449,25-450,52.




162

Francisco Bertelloni

deflueret nisi esset aliqua vis com-
munis in corpore quae ad bonum
commune omnium membrorum in-
tenderet. Propter quod Salomon in
Proverbiis XI (14): Ubi non est gu-
bernatur dissipabitur populus. Hoc
enim necessarium est, nam non est
idem quod proprium et quod com-
mune est. Secundum proprium qui-
dem differunt, secundum vero com-
mune uniuntur. Diversorum autem
diversae sunt causae, ideo oportet
praeter id quod movet ad proprium
bonum uniuscuiusque esse aliquid
guod moveat ad bonum commune
multorum”.23

providente, multitudo in diversa
dispergeretur, nisi etiam esset ali-
quis de eo quod ad bonum multitu-
dinis pertinet curam habens; sicut
et corpus hominis et cuiuslibet ani-
malis deflueret, nisi esset aliqua vis
regitiva communis In corpore, quae
ad bonum commune omnium mem-
brorum intenderet. Quod conside-
rans Salomon dicit: ubi non est gu-
bernator, dissipabitur populus. Hoc
autem rationabiliter accidit: non
enim idem est quod proprium et
quod commune. Secundum propria
quidem differunt, secundum autem
commune uniuntur. Diversorum au-

tem diversae sunt causae. Oportet
igitur, praeter id quod movet ad pro-
prium bonum uniuscuiusque, esse
aliquid quod movet ad bonum com-
mune multorum” .24

Diese Zitate zeigen deutlich die Rezeption der thomasischen Schrift im
spateren Dominikanerorden.2s Quidort hat jedoch den Traktat von Tho-
mas nicht nur gelesen. Seine Rezeption mochte die Gedanken des Thomas
nicht nur wiederholen. Er hat sogar verschiedene Stiicke aus De regno
benutzt, um eine eigene, von der thomasischen verschiedene Staatsauf-
fassung zu bilden. Schwankte Thomas in seinem Traktat zwischen dem
klassischen, tugendhaften Modell der aristotelischen pélis und einem 6ko-
nomisierenden Modell des Staates, das die Erfiillung der Lebensbediirf-
nisse dem tugendhaftes Leben voranstellt, so entscheidet sich Quidort fiir
das zweite Modell, d.h. fiir ein 6konomisierendes Modell des Staates, das
tbrigens schon Thomas in seinem Traktat angedeutet hatte.2¢6 Dieser

23 DRPP, 76,6-17.

24 DR, 450,68-88.

25 Eine Ubersicht in LECLERCQ, Jean: Jean de Paris et I'écclesiologie du XIII® siécle. Paris:
Vrin, 1942, 34-35; Bemerkungen dazu in MIETHKE, Jirgen: De potestate papae. Tibingen:
Mohr Siebeck, 2000, 122-126.

26 Vgl. bes. HABERMAS, Jiirgen: Theorie und Praxis. Neuwied-Berlin: Luchterhand, 1963,
18-19; ARENDT, Hannah: The human condition. Chicago: Chicago University Press, 1958, bes.
Kap. II., und BERTELLONI, Francisco: Ndhe und Distanz zu Aristoteles. Die neue Bedeutung
von civitas im politischen Denken des 13. bis 15. Jahrhunderts: zwischen Thomas von Aquin und
Nikolaus von Kues, in: CESALLI, Laurent/GERMANN Nadja/HOENEN, Maarten (Hgg.): Universi-
ty, Council, City. Intellectual Culture on the Rhine (1300-1550) (= Societé Internationale pour
I'Etude de la Philosophie Médiévale). Turnhout: Brepols, 2007, 323-347, hier: 328-331.



Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 163

Ubergang zu einer moderneren Staatsauffassung wird nicht nur darin
sichtbar, dass Quidort die Entstehung des Konigtums mit siakularen
Kategorien erklart, sondern vor allem darin, dass er die politische Ordnung
(regnum) als eine reine menschliche Konstruktion versteht, durch die die
Menschen ihre Bediirfnisse zu befriedigen versuchen. Diese Metamorphose
des Staates, die diesen in eine Art ,grosses Haus“ umwandelt, erlaubt es, ja
zwingt uns dazu, Quidorts politische These als die erste ,vorbiirgerliche’
Staatsauffassung zu betrachten. Seine Neuerung wird an seinem
Staatsbegriff leicht sichtbar, den er auf eine von Thomas ganz
verschiedene theoretische Basis stiitzt und folglich anders als Thomas
definiert,

Zum Verstindnis dieser theoretischen Basis soll in Erinnerung gebracht
werden, dass Thomas sowohl das tugendhafte Leben, als auch die fruitio
Dei miteinander verkniipfen konnte, und zwar deswegen, weil er natiir-
liche Tugendhaftigkeit und fruitio Dei als Glieder derselben teleologischen
Kausalreihe verstand. Innerhalb dieser Kausalreihe fungiert das natiirliche
Ziel als ein vorangehendes, dem letzten untergeordnetes Ziel. Dieses
Verhiltnis (vorangehend - dem Letzten untergeordnet) und die Angeho-
rigkeit beider Ziele derselben Kausalreihe deutet an, dass fir Thomas die
Unterschiede zwischen beider Ziele durch die Angehorigkeit derselben
Kausalreihe im Grunde genommen neutralisiert wird. Denn Wesen einer
Kausalreihe und Wesen ihrer Glieder befinden sich in unmittelbarer onto-
logischer Nahe. Ist das Wesen der Glieder einer und derselben Kausalreihe
wesentlich verschieden, so konnen diese Glieder nicht derselben Kausal-
reihe angehoren. Damit wird auch angedeutet, dass beide Ziele - natiir-
liche Tugendhaftigkeit und fruitio Dei — insofern sie Glieder derselben in
der fruitio Dei kulminierenden Kausalreihe sind, als politisch-religiose
Aufgaben des Priestertums fungieren. Daher kommt der politische Schluss
von Thomas: die Gewalt, der die Sorge um die Vorziele obliegt, muss jener
Gewalt unterworfen sein, die zum letzten Ziel fiihrt.

Diese ,ontologischen® Thesen der ,politischen Teleologie” des Thomas
von Aquin bedeuten fiir Quidort ein untiberwindliches Hindernis gegen
eine Zerlegung der Ziele und auch gegen die Trennung beider Gewalten.
Daher versucht er, die thomasische einzige Kausalreihe auseinanderzule-
gen und sie in zwei verschiedene Kausalreihen zu teilen. Er will zeigen, (1)
dass beide Ziele im Wesentlichen verschieden sind, und (2) dass gerade
dieser wesentliche Unterschied der Ziele erlaubt, jedes Ziel als Verwirk-
lichung einer individuellen Kausalreihe zu betrachten. Wahrend Thomas
andeutet, dass es das Wesen jedes der Ziele ermdglicht, beide Ziele in ders-
elben Kausalreihe einzuordnen, verneint Quidort kategorisch, dass beide
irgendwie miteinander wesentlich vereinbar sind. Damit kann er zu dem
doppelten Schluss kommen: erstens, dass beide Ziele nicht von der selben
Kausalreihe iibernommen werden konnen, zweitens, dass das irdische Ziel
dem tbernaturlichen Ziel nicht untergeordnet ist. Denn was die Kausalitat



164 Francisco Bertelloni

betrifft, gibt es fiir Quidort keine Prioritdt des Priestertums vor dem Ko-
nigtum: ,sacerdotium non est prius causalitate®.27

Da sowohl Thomas als auch Quidort Gebrauch von verschiedenen te-
leologischen Kausalititsreihen machen, kann Quidort seine Thesen tiiber
das Verhaltnis beider Gewalten nicht mehr mit Hilfe der in De regno be-
reitgestellten theoretischen Mittel begriinden. Doch als - immer noch -
guter Anhidnger des Thomas sucht er darum im Sentenzenkommentar des
Aquinaten nach Hilfe. Er findet sie dort in einem geeigneten Text tiber die
Unabhangigkeit der beiden potestates. Hier hatte Thomas geschrieben:

,Die geistliche wie die weltliche Gewalt leiten sich beide von der gottlichen
Macht ab; und daher untersteht die weltliche Macht der geistlichen Macht
insoweit, als sie ihr von Gott unterstellt ist, namlich in Bezug auf das, was
zum Heil der Seele gehort. Und deshalb ist auch der geistlichen Gewalt mehr
zu gehorchen als der weltlichen. In dem aber, was sich auf das Allgemein-
wohl (bonum civile) bezieht, muss man der weltlichen Gewalt mehr gehor-
chen als der geistlichen, gemdss jenem [Wort in] Matth. 22:21: Gebet dem
Kaiser, was des Kaisers ist“.28

Es ist deutlich, dass der Abschnitt zwei verschiedene teleologische Kausal-
reihen beschreibt. Obgleich alle beide ihren Ursprung in Gott haben, so
unterscheiden sie sich voneinander dadurch, dass die Kausalreihe der
potestas spiritualis ihre Erfiillung in der salus animae erreicht, die Kausal-
reihe der potestas saecularis dagegen ihre Erfiillung in diesem Leben im
bonum civile findet. Aus diesem Unterschied der Ziele ergibt sich die Un-
abhangigkeit der Gewalten, die zu diesen Zielen fithren. Deshalb unterliegt
die weltliche Macht der geistlichen Macht nur hinsichtlich dessen, was die
salus animae betrifft, wahrend die geistliche Macht der weltlichen Macht
nur hinsichtlich dessen untersteht, was das bonum civile anbelangt. Aus
der Gleichurspriinglichkeit ergibt sich also nicht, dass beide zum selben
Ziel fihren. Es wurde tibrigens schon mehrmals, und zwar mit Recht, da-
rauf hingewiesen, dass ausgerechnet dieses Argument von Quidort zu-
gunsten der Unabhdangigkeit von Gewalten aus Thomas’ Sentenzenkom-
mentar stammt.29

27 DRPP, 9o.

28 “[] potestas spiritualis et saecularis, utraque deducitur a potestate divina; et ideo
intantum saecularis potestas est sub spirituali, inquantum est ei a Deo supposita, scilicet in
his quae ad salutem animae pertinent; et ideo in his magis est obediendum potestati spiri-
tuali quam saeculari. In his autem quae ad bonum civile pertinent, est magis obediendum
potestati saeculari quam spirituali, secundum illud Matth. 22,21: reddite quae sunt Caesaris
Caesari” (In Il Sent., dist. 44, q. 2, art. 2, exp.).

29 Vgl. LECLERCQ, Jean: Jean de Paris et 'Ecclésiologie du XIII® siécle. Paris: Vrin 1942, 35-
36 und GRIESBACH, Marc F.: John of Paris as a Representative of Thomistic Political Philo-
sophy, in: O'NEIL, Charles (Hg.): An Etienne Gilson Tribute, presented by his North American
Students. Milwaukee: Marquette University Press, 1959, 33-50, hier 37.



Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 165

Doch unmittelbar danach fiigt Thomas dieser philosophischen Argu-
mentation eine ganz andere, namlich eine theologische hinzu, die die phi-
losophische Schilderung von zwei Gewalten mit zwei verschiedenen Zu-
standigkeiten unterbricht. Denn unmittelbar danach schreibt er:

,Es sei denn, dass mit der geistlichen Gewalt auch die weltliche Gewalt ver-
bunden ist, wie beim Papst, der die hochste Stelle beider Gewalten innehat,
namlich die der geistlichen und weltlichen [Gewalt]. Das hat jener so einge-
richtet, der auf ewig Priester und Konig ist, in der Art des Melchisedek, der
Konig der Konige und Herr der Herren ist, dessen Gewalt nicht aufgehoben
werden wird und dessen Reich fur immer und ewig nicht untergehen wird"“.3°

Dieser Teil wurde von Quidort verschwiegen und zwar nicht ohne Grund.
Denn in diesem zweiten Teil behauptet Thomas genau das Gegenteil zu
dem, was er selbst im ersten Teil geschrieben hatte. Dieser zweite Teil des
Thomastextes vereinigt beide Gewalten im Papst und hat ausgerechnet
zum Ziel, die Moglichkeit einer Authebung der soeben erwahnten Unab-
hangigkeit in Betracht zu ziehen.»

Nachdem Quidort den zweiten Teil der Argumentation des Sentenzen-
kommentars stillschweigend unterdriickt hat, erldutert er seine eigene
Auffassung. Seine Erlauterung ist bloss eine Art Wiederholung des ersten
Teils des ibernommenen Thomastextes. Dieses Verfahren Quidorts zeigt,
in welchem Masse er die Gedanken seines Ordensbruders Thomas tiber-
nimmt und manchmal auch ad libitum benutzt, um seine eigenen Gedan-
ken zu begriinden.3> Seine Wiederholung des Thomastextes ergibt sich
deutlich aus dem Vergleich von beiden Texten:

“‘Denn die geringere weltliche
verhalt sich zur hoheren geistli-

“Die geistliche wie die weltliche
Gewalt leiten sich beide von der

gottlichen Macht ab; und daher un-
tersteht die weltliche Macht der
geistlichen Macht insoweit, als sie
ihr von Gott unterstellt ist, namlich
in Bezug auf das, was zum Heil der
Seele gehort. Und deshalb ist auch
der geistlichen Gewalt mehr zu ge-
horchen als der weltlichen. In dem
aber, was sich auf das Allgemein-

chen Gewalt nicht so, dass sie etwa
von ihr stammt oder sich herleitet
[...] So ist also auch die weltliche
Macht in bestimmten Hinsichten
grosser als die geistliche, ndmlich
in zeitlichen Angelegenheiten, und
in dieser Hinsicht in nichts unter-
geordnet, weil sie sich von ihr
nicht herleitet, sondern beide von

30 “Nisi forte potestati spirituali etiam saecularis potestas conjungatur, sicut in Papa, qui
utriusque potestatis apicem tenet, scilicet spiritualis et saecularis, hoc illo disponente qui est
sacerdos et rex in aeternum, secundum ordinem Melchisedech, rex regum, et dominus domi-
nantium, cujus potestas non auferetur et regnum non corrumpetur in saecula saeculorum”
(wie oben, Anm. 28).

31 Vgl. GRIESBACH (wie oben, Anm. 29), 44-45.

32 Diese Redaktionstechnik des franzosischen Theologen wurde bereits mehrmals be-
schrieben, u.a. von MIETHKE, Jirgen: De potestate papae. Tiibingen: Mohr Siebeck 2000, 122f.



166

Francisco Bertelloni

wohl (bonum civile) bezieht, muss
man der weltlichen Gewalt mehr
gehorchen als der geistlichen, ge-
mass jenem [Wort in] Matth. 22:21:
Gebet dem Kaiser, was des Kaisers
ist“.33

einer hochsten Gewalt stammen,
namlich der gottlichen, und zwar
unmittelbar, weshalb die geringere
Macht der héheren nicht in jeder
Hinsicht untergeordnet ist, son-
dern nur in dem, worin die hoch-

ste Gewalt sie der grosseren unter-
stellte [...] Also steht der Priester in
geistlichen Dingen hoher als der
Fiirst, und umgekehrt der Fiirst in
zeitlichen Dingen, mag auch der
Priester schlechthin hoherstehen,
soviel eben das Geistliche das Zeit-
liche iiberragt”.34

3. VERBURGERLICHUNG DER UNTERTANEN

Quidort beabsichtigt aber beide Gewalten noch scharfer zu trennen. Seine
Sdkularisierung der weltlichen Gewalt beschrankt sich nicht auf die Tren-
nung einer Kausalreihe, deren Ziel ein ganz natiirliches, von dem tiberna-
turlichen Ziel der geistlichen Gewalt vollkommen verschiedenes Ziel ist.
Dafiir nimmt er in der weltlichen Kausalreihe zwei spezifische Kennzei-
chen auf, die der geistlichen Kausalreihe ganz fremd sind.

Das erste Kennzeichen ist eine ganz bestimmte Auslegung der aristote-
lischen These, homo est animal naturaliter politicum, in der Quidort den
wichtigsten Grund dafir findet, Ursprung und Entstehung des regnum zu
klaren. Quidort erlautert die Bedeutung der These, die er Aristoteles zu-
schreibt, folgendermassen:

»Denn da der Mensch von Natur aus ein politisches, d.h. staatsbildendes We-
sen ist, wie Aristoteles im ersten Buch seiner Politik schreibt — was sich nach
dem Philosophen erweist bei Ernahrung, Kleidung und Verteidigung, wo der
einzelne sich nicht geniigt, und auch an der allein dem Menschen zukom-
menden Sprache, die sich an ein Gegeniiber richtet -, muss er notwendiger-
weise in einer Menge leben, und zwar in einer solchen, die sich selbst zum

33 S. oben, Anm. 28.

34 “Non enim sic se habet potestas saecularis minor ad spiritualem maiorem quod ex ea
oriatur vel derivetur [...] potestas saecularis in aliquibus maior est potestate spirituali, scili-
cet in temporalibus nec quoad hoc est ei subiecta in aliquo quia ab illa non oritur, sed am-
bae oriuntur ab una suprema potestate, scilicet divina, immediate, propter quod inferior non
est subiecta superiori in omnibus sed in his solum, in quibus suprema supposuit eam maiori
[...]. Est ergo sacerdos in spiritualibus maior principe et e converso princeps in temporali-
bus, licet simpliciter maior sit sacerdos quanto spirituale temporali” (DRPP, 88).




Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 167

Leben geniigen kann, welcher Art eine Haus- oder Dorfgemeinschaft nicht
ist, sondern erst die eines Staates oder (Konig-)Reiches“.35

Es sei darauf hingewiesen, dass Quidort hier ausgerechnet die Hauptthese
des I. Buches von der aristotelischen Politik umdeutet. Wahrend fiir Aris-
toteles die Vollkommenheit des Staates gleichbedeutend mit seiner Er-
fullung eines tugendhaften Lebens ist, ist diese Vollkommenheit fiir Qui-
dort nur die Befriedigung der Lebensbediirfnisse - Erndahrung, Kleidung
und Verteidigung - des prekaren menschlichen Lebens. Eine solche Aus-
legung des aristotelischen Denkens ist insofern von grosser Bedeutung, als
Quidort von ihr die Entstehung des regnum ableiten kann. Da die klei-
neren Gemeinschaften - Haus, Dorfgemeinschaft - nicht alle Lebensbe-
diirfnisse befriedigen konnen, muss der Mensch in einer solch grossen
Menge zusammenleben, die sich selbst zum Leben geniigen kann, d.h. in
einem Staat oder Kénigreich: ,Denn in einem einzelnen Haus oder Dorf
findet sich nicht alles, war zur Erndhrung, Kleidung und Verteidigung fiir
das ganze Leben notwendig ist, wie das in einem Staat oder Reich der Fall
ist“.36

Das zweite Kennzeichen ist noch wichtiger. Es handelt sich um die
Dreiheit Arbeit-Guter-Privatbesitz, wodurch Quidort die weltliche
Kausalreihe bestimmen will, d.h. diejenige Kausalreihe, deren Ziel das
Gemeinwohl (bonum commune multorum) ist.37 Denn Quidort halt sich
nicht auf bei der Verwandlung des Staates in eine Gesellschaft, deren Ziel
die Befriedigung der menschlichen Bediirfnisse ist. Er beabsichtigt mehr.
Damit jede Einmischung der geistlichen Gewalt in die Kausalreihe der
weltlichen Gewalt erschwert wird, macht er die Trennung zwischen beiden
Gewalten noch tiefer. Dies fiihrt er durch die Verwandlung des aristo-
telischen Biirgers (lateinisch: cives) in einen vormodernen bourgeois aus.
Fiir ihn besteht das regnum nicht mehr aus tugendhaften cives, sondern es
grindet sich auf eine Art Bourgeoisie, welche arbeitet, um ihre Lebensbe-
dirfnisse zu befriedigen. Anders gesagt, Quidort versteht die Untertanen
als Arbeiter. Da der Mensch sich um seine Erndhrung, Kleidung und Ver-
teidigung kiimmern muss, handelt er so, dass er diesen Lebensbe-
dirfnissen entsprechen kann. Obwohl sich Quidort iber das Wesen der
Arbeit (ars, labor, industria propria)38 nicht ausfiihrlich dussert, gibt er zu

35 “Nam cum homo sit animal naturaliter politicum seu civile ut dicitur I Politicorum,
quod ostenditur secundum Philosophum ex victu, vestitu, defensione, in quibus solus sibi
non sufficit, et etiam ex sermone quid est ad alterum, qui soli homini debentur, necesse est
homini ut in multitudine vivat et tali multitudine, quae sibi sufficiat ad vitam, cuiusmodi
non est communitas domus vel vici sed civitatis vel regni [...]” (DRPP, 75-76).

36 “[...] nam in sola domo vel vico non inveniuntur omnia ad victum vel vestitum et de-
fensionem necessaria ad totam vitam sicut in civitate vel regno” (DRPP, 76).

37 Ibid.

38 “[...] exteriora bona laicorum [...] sunt acquisita a singulis personis arte, labore vel
industria propria [...]” (DRPP, 96).



168 Francisco Bertelloni

verstehen, dass die sich aus der Arbeit ergebenden Giiter es sind, die den
Besitz jedes einzelnen Arbeiters bilden: ,jeder ist Herr seines Besitzes [d.h.
seiner Giiter]|, den er sich gleichsam mit eigenem Fleiss erworben hat®.39
Quidort nennt diese Giiter ,die dusseren Giiter der Laien“ (exteriora bona
laicorum). So kann jede Einzelperson, die durch ihre eigene Miihe solche
Giliter erworben hat, als Herr (dominus) dieser Giiter betrachtet werden.
Und nur weil jemand gearbeitet hat, kann er ,sein eigenes Vermogen nach
Belieben verwenden“.4c Privatbesitz besteht in einem ganz direkten und
unmittelbaren Verhaltnis des Einzelnen zu seinen eigenen Giutern.

Mit der Dreiheit Arbeit-Gliter-Privatbesitz kommt zum ersten Mal ein
offener Bruch mit der Meinung zum Vorschein, nach der Besitz und domi-
nium sich lediglich vom status eines dominus her ergeben. Nach dieser
Auffassung griinden sich Eigentum und Herrschaftsgewalt (dominium in
temporalibus) auf die Arbeit der Laien, nicht auf den priesterlichen Stand.4+
Denn fiir Quidort sind Besitz und dominium tber diesen Besitz nicht das
Resultat einer ontologischen, statischen Verfassung der Welt zu verstehen.
Vielmehr sind sie das Resultat einer Tatigkeit, d.h. der aktiven Handlung
eines jeden Menschen in der Welt.

Sowohl die Umdeutung der aristotelischen These homo est animal na-
turaliter politicum wie auch die Dreiheit Arbeit-Giiter-Privatbesitz ermog-
lichen Quidort, die weltliche Kausalreihe so zu bestimmen, dass sie von
der geistlichen Kausalreihe radikal unterschieden wird. Daraus ergeben
sich zwei Schlussfolgerungen. Erstens: das bonum commune als Ziel der
weltlichen Kausalreihe tibernimmt eine ganz andere Bedeutung als in der
klassischen politischen Theorie. Denn das bonum commune als Ziel des
Staates wird nicht mehr die Tugend sein.42 Zweitens: Die Umdeutung der
aristotelischen These und die oben benannte Dreiheit tragen dazu bei, die
weltliche Kausalreihe von der heilsgeschichtlichen Kausalreihe zu distan-
zieren. Beide Schlussfolgerungen bilden den Kern des ganzen Traktats.

39 “...] quia temporalia laicorum non sunt communitatis [...] sed quilibet est dominus
suae rei tamquam per suam industriam acqquisitae [...]” (DRPP, 82).
40 “[...] quilibet est dominus suae rei tamquam per suam industriam acquisitae [...] quili-

bet rei suae [est] ad libitum dispensator” (DRPP, 82).

41 “Nec tamen eis [praelatis ecclesiae] debe[n]tur [dominium in temporalibus et iuris-
dictio] per se ratione status sui [...]” (DRPP, 72).

42 Dazu vgl. meinen Aufsatz ,Selbsterhaltungstrieb, princeps, lex und ius im Traktat De
potestate regia et papali des Johannes Quidort®, in: FIDORA Alexander/LUTZ BACHMANN,
Matthias/WAGNER, Andreas (Hgg.): Lex und lus. Beitrdge zur Begriindung des Rechts in der
Philosophie des Mittelalters und der frithen Neuzeit. Stuttgart: Frommann-Holzboog 2010,

175-194.



Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 169

4. DEMOKRATISIERUNG DER POLITIK?

Da aber jeder Einzelne ein unmittelbares Verhdltnis zu seinen eigenen
Giitern hat und ein unbeschranktes dominium uber diese Gilter ausibt,
kann daraus ein Egoismus des Einzelnen entstehen, und dieser Egoismus
kann dann den allgemeinen Frieden stéren. Denn der Privatbesitz kann
aus zwei Grunden Konflikte verursachen, erstens, weil ,einer fremdes Gut
unrechtmadssig an sich® nehmen konnte, und zweitens, weil ,Menschen,
die ihren Besitz allzusehr lieben, ihn nicht der Gemeinschaft zur Verfiig-
ung stellen“.43 Quidort geht hier von der Feststellung aus, dass ,jede
Volksmenge in der jeder einzelne nur seine eigenen Interessen verfolgt,
sich auflést [...]“.44 Es kommt dazu, dass ,durch das Besondere sich die
Menschen unterscheiden, sie aber im Gemeinsamen eins sind“.45s Aufgrund
solcher durch das absolute dominium tiber Giiter verursachten Konflikte
entstehen zwei ,politische” Figuren: Volk und Konig. In der Tat sind diese
beide von einem aristotelischen Gesichtspunkt nicht mehr ,politisch, und
zwar deswegen, weil im politischen Denken Quidorts, der Konig - d.h. das
Politische - erst nach den Lebensbediirfnissen und als Folge der Konflikte
entsteht. Immerhin, erméglichen Volk und Kénig den theoretischen Uber-
gang vom dominium des Einzelnen Uber seine Giliter zur iurisdictio des
Konigs.

Fir Quidort hat das Volk in jeder Gemeinschaft das Recht, einen Herr-
scher einzusetzen. Denn obwohl die Macht des Konigs a Deo ist, d.h. von
Gott stammt, wird der Konig vom Volk gewahlt.46 Die Rechte eines Volkes,
in einer Gemeinschaft zu leben, ein gutes Leben zu fithren und tber sich
einen Leiter einzusetzen, beruhen, so schreibt Quidort, ,auf einem von
Gott gegebenen Naturtrieb“.47 So haben Heilsgeschichte, Kirche und christ-
liches Priestertum mit dem menschlichen Recht darauf, biirgerlich bzw.
,gut’ zu leben und mit der Einsetzung der politischen Herrschaft sehr we-
nig zu tun. Nur ex naturali instinctu erklaren sich das soziale Leben, die
Bildung der politischen Gesellschaft und die Einsetzung ihrer Fiihrer. Der
sich aus der Arbeit ergebende Privatbesitz verursacht, wie gesagt, dass das
Gutleben und das Gemeinwohl von den eigenen Interessen bedroht
werden konnen. Deshalb wird der Kénig vom Volk eingesetzt, und zwar

43 “Verum quia ob talia bona exteriora contingit interdum pacem communem turbari
dum aliquis quod est alterius usurpat, quia etiam interdum homines quae sua sunt nimis
amantes ea non communicant prout necessitati vel utilitati patriae expedit [...]” (DRPP, g7).

44 “Omnis autem multitudo quolibet quaerente quod suum est dissipatur et in diversa
dispergitur [...]” (DRPP, 76).

45 “Secundum proprium quidem differunt, secundum vero commune uniuntur” (ibid.).

46 “potestas regia [...] est a Deo et a populo regem eligente” (DRPP, 113).

47 “[...] ex naturali instinctu qui ex Deo est habent ut civiliter et in communitate vivant
et per consequens ut ad bene vivendum in communi rectores eligant” (DRPP, 82, 5-8).



170 Francisco Bertelloni

mit der Aufgabe, das Gemeinwohl aufrecht zu erhalten und ,sein Auge auf
ein Gemeinsameres zu richten”, 48

Gemeinwohl und ,Gemeinsameres’ scheinen also nicht gleichbedeutend
zu sein mit dem tugendhaften bonum commune bzw. bonum multitudinis
einer tugendhaften Gesellschaft. Der Konig tibt seine Herrschaft nicht da-
fir aus, tugendhafte Menschen zu fordern, sondern dafiir, die durch den
Privatbesitz verursachten Konflikte zu neutralisieren. Es steht ausser Zwei-
fel, dass fiir Quidort die Einsetzung des Kénigs aufgrund des Privatbesitzes
und erst nach dem Privatbesitz kommt. Er fungiert zuerst als Richter, da er
»als Richter iber Recht und Unrecht entscheidet”; dann als zwingende Ge-
walt, weil er ,Unrecht ahndet und bestraft“; und schliesslich als Gesetz-
geber, weil er ,ein gerechtes Mass [...] bei den Abgaben [setzt], die er von
den einzelnen zu empfangen hat im rechten Verhaltnis zum Bediirfnis und
Nutzen der Gemeinschaft“. Der Kénig wird ,vom Volke als Herrscher ein-
gesetzt [...] und [...] in solchen Dingen hat er die Leitung®.49

Unabhdngig davon, dass in Quidorts politischem Denken die Herr-
schaft erst nach dem Privatbesitz entsteht, ist hier darauf hinzuweisen,
dass in dieser Besitzgesellschaft der Einzelne das dominium iber seine
Giiter nur deswegen hat, weil er dieses dominium von der vollstandigen
iurisdictio des Konigs bekommt. Dieser ist die hochste Instanz bei der
Bestimmung des Privatbesitzes.

5. SCHLUSS

Es ist wohl bekannt, dass viele aus der antiken Philosophie stammende Be-
griffe von der mittelalterlichen Philosophie iibernommen worden sind.
Diese Begriffe haben jeden Winkel des scholastischen Denkens erreicht.
Mittelalterliche Metaphysik, mittelalterliche praktische Philosophie und
sogar mittelalterliche politische Philosophie wurden stark von diesen Be-
griffen gepragt. In der Tat wurden auch viele Argumente der politischen
Philosophie des Mittelalters anhand dieser Begriffe entwickelt. Deren Pra-
senz in der politischen Theorie ladt den Forscher dazu ein, die kirchenpo-
litischen Texte so zu lesen, dass er nicht nur ihre rein politischen Thesen
analysiert, sondern auch die philosophischen Grundlagen dieser politi-
schen Thesen identifiziert und erklart. Ferner sollte eine solche Text-Her-
meneutik auch in Betracht ziehen, dass philosophische Begriffe manchmal
nur ,dem Namen nach® benutzt worden sind, d.h. dass sie erstens von
ihrer urspriinglichen Bedeutung entleert, dann mit neuen Bedeutungen
umformuliert und letztlich mit ganz neuen Bedeutungen angewandt

48 “[...] princeps habet oculum ad magis commune [...]” (DRPP, 76, 26-77,1).

49 “[...] ideo positus est princeps a populo qui in talibus praeest ut iudex decernens
iustum et iniustum, et ut vindex iniurarum et ut mensura in accipiendo bona a singulis
secundum iustam proportionem pro necessitate vel utilitate communi” (DRPP, 97, 7-11).



Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie 171

wurden. So wurden sie endlich im Bereich der politischen Philosophie des
Mittelalters mit einer Bedeutung benutzt, die ganz verschieden von jener
war, die sie urspriinglich hatten.

Auch die Analyse der kirchenpolitischen Traktate zeigt, dass sich hinter
ihrer Antwort auf die Frage nach dem Verhaltnis von geistlicher und welt-
licher Gewalt die Anwendung von verschiedenen philosophischen Begrif-
fen und Kausalitaitsmodellen verbirgt. Dies ist im Traktat De potestate
regia et papali des Johannes Quidort der Fall, wie hier hervorgehoben
wurde. Als Resultat der Anwendung und Umformulierung von verschiede-
nen aus der antiken Philosophie stammenden Begriffen gelingt es dem
franzosischen Dominikanertheologen, eine politische Ordnung als sdkula-
re Gesellschaft zu konstruieren, die auf eine arbeitende Eigentiimerbour-
geoisie grindet, welche das Recht hat, ihren Leiter zu wahlen. Fiir Quidort
zeigt sich das Politische im Leben des Menschen als Ergebnis des mate-
riellen Werdens seines alltiglichen Lebens und des Antagonismus von Ge-
sellschaftlichkeit und Besitz, d.h. zweier Naturtriebe, die, obgleich durch
Gott gegeben, sich in permanenter Opposition befinden, bis die kénigliche
iurisdictio eine ,politische Ordnung® schafft. ,Erst dann, wenn die Ent-
scheidung des Konigs fallt, kann jeder Untertan sagen, ,Dies gehort mir’®.se

Zusammenfassung

Der Traktat De potestate regia et papali von Johannes Quidort zeigt, dass
sich hinter seiner Antwort auf die Frage nach dem Verhdltnis von geistlicher
und weltlicher Gewalt die Anwendung von philosophischen Begriffen und
Kausalitdtsmodellen verbirgt. Dadurch gelingt es dem franzésischen Domi-
nikanertheologen eine politische Ordnung als sidkulare Gesellschaft zu kon-
struieren, die auf eine arbeitende Eigentiimerbourgeoisie griindet und das
Recht hat, ihren Leiter zu wahlen. Fiir Quidort zeigt sich das Politische im
Leben des Menschen als Ergebnis des materiellen Werdens seines alltdgli-
chen Lebens und des Antagonismus von Gesellschaftlichkeit und Besitz, d.h.
zweler Naturtriebe, die obgleich beide durch Gott gegeben sind, sich beide in
permanenter Opposition finden, bis die konigliche iurisdictio eine ,politische
Ordnung” schafft.

50 “Tolle iura imperatoris, et non potes dicere ,haec res mea est” (DRPP, 136, 22-23). Es
handelt sich um ein indirektes Zitat aus Augustin nach D.8 c.1 in Gratians Dekret.



172 Francisco Bertelloni

Abstract

In his De potestate regia et papali, John Quidort uses philosophical con-
cepts and causality models to explain the relationship between spiritual and
secular powers. In this way, the French Dominican theologian succeeds in
theorizing a political order as a secular society based on a bourgeoisie that
has the right to choose their own king. For Quidort, political life appears, on
the one hand, as the result of the material conditions of life, and, on the
other hand, because of the antagonism between sociability and possession.
Though both sociability and possession are natural instincts given by God,
they are nevertheless in permanent opposition until a “political order” is

created by the king.



	Johannes Quidort und der Beginn der neuzeitlichen Staatstheorie

