
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Von koranischer Überlieferung und zeitgemässen Perspektiven : Tiere
und Tierethik im Islam (II)

Autor: Wannenmacher, Julia Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julia Eva Wannenmacher

Von koranischer Überlieferung und
zeitgemäßen Perspektiven:1

Tiere und Tierethik im Islam (II)

Nachdem im ersten Teil dieses Aufsatzes (Kapitel I. Voraussetzung und
Grundlagen und Kapitel II. Gott, Mensch und Tier im Koran), der in dieser
Zeitschrift im Jahr 2017 erschien, verschiedene Aspekte des Verhältnisses
zwischen Gott, Mensch und Tier in koranischer Sicht anhand ausgewählter
Quellen untersucht wurde, ist es Zeit für eingehendere theologische Fragen

zum Thema Tiere in der Exegese, Eschatologie und zeitgenössischen
theologischen Ethik. Es ist dabei selbstverständlich, dass die lange,
komplexe Geschichte der islamischen Exegese und Theologie, die im 7.
Jahrhundert christlicher Zeitrechnung ihren Anfang nahm und im 21. noch lange

nicht zu Ende sein wird, in einem Aufsatz nicht erschöpfend untersucht
werden kann. Doch es lohnt sich, eine erste Einsicht und Übersicht über
einige wesentliche und besonders interessante theologische Entwicklungen

dieser langen Geschichte zu unternehmen, der andere folgen könnten.
Die Tradition der Auslegung und Kommentierung des Korans - tafsïr -

ist fast so alt wie der Koran selbst. Sie begann noch im 7. Jahrhundert, ihre
früheste schriftliche Fixierung geschah im 8. Jahrhundert. Die Bemühungen

des tafsïr sind dabei einerseits philologischer, andererseits dogmatischer

Natur. Es würde zu weit führen, an dieser Stelle die verschiedenen
Phasen und Traditionen des tafsïr zu unterscheiden.2 Ein Teilbereich dieser

Exegese begründete die islamische Rechtsgelehrsamkeit, die sich
speziell mit aus dem Koran abgeleiteten Rechtsstrukturen befasst.

In allen Jahrhunderten seit der Abfassung des Korans haben islamische
Theologen und Rechtsgelehrte überlegt, was die Aussagen des Korans über
nichtmenschliche3 Tiere im Einzelnen bedeuten und wie sie interpretiert

1 Vgl. den ersten Teil dieses Aufsatzes: WANNENMACHER, Julia Eva: Von koranischer
Überlieferung und zeitgemäßen Perspektiven: Tiere und Tierethik im Islam (I), in: Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 64 (2017) i, 170-194.

2 Zu den verschiedenen Schulen vgl. Berg, Herbert: The Development of Exegesis in Early
Islam: The Debate over the Authenticity of Muslim Literature from the Formative Period.
London: Routledge 2000.

3 Der Begriff ,nonhuman animals' oder „nichtmenschliche Tiere" wird von Autorinnen
und Autoren vor allem aus dem Bereich der Critical Animal Studies verwendet, um auf die
Künstlichkeit und letztlich Unhaltbarkeit einer strengen Trennung zwischen „dem
Menschen" und „dem Tier" hinzuweisen und statt dessen die Gemeinsamkeit zwischen menschlichen

und nichtmenschlichen Lebewesen hervorzuheben, sowohl in Bezug auf ihre Beschaf-



Tiere und Tierethik im Islam (II) 133

und in einer je zeitgemäßen Ethik umgesetzt werden können. Einige von
ihnen haben sich sogar aus der Perspektive des Tiers über Berechtigung
und theologische Bedeutung vom Schlachten und Töten der Tiere Gedanken

gemacht. Der menschliche Umgang mit unseren nichtmenschlichen
Mitgeschöpfen im Diesseits ist nicht nur Inhalt vieler Bestimmungen des
Koran und vieler hadithe, er kann darüber hinaus auch entscheidend sein
für das Schicksal des Menschen im Jenseits und wurde und wird zu allen
Zeiten immer wieder neu durchdacht und hinterfragt.

1. Unnötiges Leid? Ein mittelalterlicher Theologe kritisiert das
Schlachten

So eindeutig sich der Koran auch für die Nutzung und Tötung der Tiere
auszusprechen scheint, gab es schon im 9. Jahrhundert Protest gegen das
Schlachten nichtmenschlicher Tiere, vor allem dann, wenn es zum Überleben

nicht notwendig sei, so der Theologe Abü 'Isä al-Warräq (gest.
860/861), der ein Buch geschrieben haben soll, dessen Titel in einer
englischen Übersetzung als ,Book of lament over animals' oder ,Book of animals
lament' wiedergegeben wird; das Buch selbst ist nicht erhalten.4

Abü 'Isä al-Warräq, Verfasser einer der frühesten antichristlichen
Polemiken, war zu seiner Zeit sehr umstritten, ihm wurde Abfall vom Islam,
Manichäismus, Dualismus oder Hinwendung zur Schia vorgeworfen.
Möglicherweise war auch das ,Book of lament over animals' islamkritisch oder
kritisierte zumindest Teilbereiche der Alltagspraxis in der muslimischen
Lebenswelt. Von den Werken al-Warräqs ist kein einziges erhaltene auch
wenn es heißt, dass sich Spuren seiner Werke möglicherweise in denen
seines Zeitgenossen Abü Ya'qüb ibn Ishäq al-Kind! (gest. 873) finden;
allerdings wird es sich hierbei eher um philosophische oder allgemein
religionskritische Motive gehandelt haben.

Auch falls dies - was wir angesichts der desolaten Überlieferungssituation
nicht wissen können - seine Intention gewesen wäre: Eine anhaltende

fenheit, was etwa ihre Fähigkeiten und Bedürfnisse betrifft, als auch in Bezug auf die aus
diesen Gemeinsamkeiten hervorgehenden Rechte der Tiere etwa auf Leben, Freiheit und
körperliche Unversehrtheit. Auf die mangelnde Sinnhaftigkeit eines Oberbegriffs „Tier" für
alle, einander noch so unähnlichen Lebewesen vom Einzeller bis hin zum (nichtmenschli-
chen) Primaten auf der einen und allein dem Menschen auf der anderen Seite wies besonders

Jacques Derrida hin, vgl. Derrida, Jacques: The Animal That Therefore I Am (Originaltitel
L'Animal que donc je suis). New York: Fordham University Press 2008, 31.

4 Vgl. StROUMSA, Sarah: Freethinkers of Medieval Islam: Ibn Al-Rawändi, Abü Bakr Al-
Râzï and Their Impact on Islamic Thought. Leiden: Brill 1999, 44, und David Thomas in der
Einleitung des von ihm herausgegeben Early Muslim Polemic Against Christianity: Abü Isä
al-Warräq 's 'Against the incarnation'. Cambridge: Cambridge University Press 2002, 35.

5 David Thomas' Feststellung "There is no satisfactory account of Abu isa easily
available in published form", in: THOMAS, David: Early Muslim Relations with Christianity, in:
Anvil 6 (1989), 29, Anm. 2, scheint noch immer nicht überholt zu sein.



134 Julia Eva Wannenmacher

Tradition, der zufolge das Schlachten von Tieren verboten oder zumindest
nicht ausdrücklich erlaubt wird, außer in solchen Fällen, in denen es
Menschenleben rettet, hat Abü Isä al-Warräq, der Kritiker des Schlachtens,
nicht begründen können.

2. Praktischer Tierschutz: Ideal mittelalterlicher Rechtsgelehrsamkeit,

oder Ethik?

In vielen Erzählungen wird auf die Gefühle der Tiere Rücksicht genommen,

allerdings manchmal nur, insofern diese Rücksichtnahme der menschlichen

Verwendung nicht zuwiderläuft. So wird von Mohammed berichtet,
dass er einen Mann tadelt, der in Gegenwart des Schlachttiers das Messer
wetzt und es dadurch zweimal tötet, einmal nämlich durch die Todesangst,

in die das Tier durch den Anblick des Schlachtmessers versetzt wird
- eine Beobachtung, bei der dem Tier in bemerkenswerter Weise nicht nur
die sinnliche Wahrnehmung, sondern auch die Verarbeitung des
Wahrgenommenen und eine darauf folgende Reaktion zugeschrieben wird!, - und
zum zweiten durch den eigentlichen Akt des Schlachtens.6 Nicht das
Schlachten selbst wird dabei kritisiert, sondern die Gedanken- oder
Rücksichtslosigkeit des Menschen, der dem Tier vermeidbare Ängste und Qualen

bereitet. Aus demselben Grund ist das Schlachten von Tieren in Gegenwart

anderer Tiere, die die Schlachtung beobachten müssten, verboten.7
Doch der Schutz der zum Schlachten bestimmten Tiere beginnt schon
früher: Kein Tier darf verstümmelt werden, weder durch Kastration noch
durch Amputation von Körperteilen zum Zweck der Nahrungsgewinnung
am lebenden Tier.

Vor allem in Anbetracht der zuletzt genannten Bestimmung, die das
Zerteilen und Aufessen eines Tieres bei lebendigen Leibe verbietet, wird
unmissverständlich deutlich, auf was für eine Lebenswelt diese frühen
islamischen Rechtsbestimmungen trafen. Wir können ermessen, ein wie
großes Maß an Schutz und Rücksicht diese uns Heutigen durchaus spezie-
sistisch und keineswegs besonders tierschützerisch anmutenden Vorschriften

zum Schutz der Nutz- und Schlachttiere im Vergleich zu ihrer vorherigen

Situation intendiert haben müssen, wenn der Koran fordert, dass die
Tiere, die zum Zweck der Nahrungsgewinnung geschlachtet werden,
möglichst wenig Angst und Schmerz erleiden sollen.8 Zur Zeit seiner Entste-

6 Zu dieser Erzählung und ihrer Interpretation KHAYUM, Zulfikar: The Slaughter of
Animals and Islam, in: UCL Jurisprudence Review 12 (2005), 46-61, dort 55.

7 Zu dieser und den folgenden Bestimmungen vgl. GlESE, Alma: „Vier Tieren auch
verheißen war, ins Paradies zu kommen" - Betrachtungen zur Seele der Tiere im islamischen
Mittelalter, in: NlEWÖHNER, Friedrich/SEBAN, Jean-Loup (Hgg.): Die Seele der Tiere Wol-
fenbütteler Forschungen 94). Wiesbaden: Harrassowitz 2001, 111-131, dort 123-126.

8 Ähnlich argumentiert KHAYUM, Z.: The Slaughter ofAnimals and Islam, 61: 'By channeling

earlier traditions into a humane structure that demands that certain obligations must



Tiere und Tierethik im Islam (II) 135

hung, das wird deutlich, setzte der Koran ganz neue, unerhörte Maßstäbe
in puncto Tierschutz. An diesem Gebot wird erneut deutlich, in welch wenig

tierfreundlicher Umgebung diese Gebote erlassen wurden, und wie
weitgehend im Vergleich dazu der Schutz ist, der den Schlachttieren durch
diese Verbote zu Teil wurde. Das erstgenannte Verbot hingegen, das Verbot

der Kastration, durch welches die körperliche Unversehrtheit des zur
Schlachtung bestimmten Tieres während seiner Lebenszeit bis zum Ende

gewahrt werden soll, wäre in einer Lebenswelt wie unserer, in der routinemäßig

männliche Ferkel kastriert, Ferkeln die Schwänze und Eckzähne
und Hühnern die Schnäbel kupiert werden, geradezu ein unerhörter
Fortschritt, von dem wir gegenwärtig noch weit entfernt sind.

Auch seit dieser Frühzeit wird in der gelehrten Tradition im Islam
besonders darauf geachtet, dass denjenigen Tieren, die bei der Jagd getötet
oder die geschlachtet werden, kein vermeidbares Leid außer dem Tod
selbst zugefügt werde, und dieser möglichst schmerzarm erfolgt. Der Tod
an sich bleibt als nicht vermeidbar und darum auch nicht kritikwürdig
dargestellt. Das Töten der Tiere ist in der Welt des frühen Islam, wie
vermutlich seiner nichtislamischen, gleich ob christlichen, jüdischen oder

paganen Umwelt, offenbar eine Selbstverständlichkeit, die selten oder nie
(mit fraglichen Ausnahmen, wie etwa der des zuvor genannten Abü 'Isa al-
Warräq; das spätantike Christentum kennt ähnliche Beispiele) diskutiert
oder gar grundsätzlich in Frage gestellt wird. Es wird jedoch im Koran und
den frühen Kommentaren streng reglementiert und so in möglichst wenig
tierquälerische Bahnen gelenkt.

Die Gebote, die das bewirken sollen, erstrecken sich nicht nur auf
Nutztiere. Die Jagd auf Wildtiere ist zwar nicht verboten, jedoch
ausdrücklich nur zur Fleischgewinnung, nicht aber als Lustbarkeit erlaubt.
Aus dem gleichen Grund ist auch die Verwendung der Häute und Felle
erjagter Tiere verboten, im Gegensatz zu Häuten und Tieren domestizierter
Tiere - denn die domestizierten Tiere wurden als Nutztiere zur Fleischgewinnung

ohnehin geschlachtet, so dass ihre Häute und Felle dem
Menschen zur Verfügung stehen, ohne dass er sie zum Zeitvertreib oder als

Trophäenträger jagen muss.9
Vielfach wird die gebotene Fürsorge für Haustiere betont, und zwar

besonders auch dann, wenn diese wegen hohen Alters oder Krankheit nicht
mehr arbeitsfähig und damit dem Menschen nicht mehr nutzbar sind. Es

bleibt jedoch nicht bei den bloßen Geboten, vielmehr wird ihnen mit der
Verheißung von Belohnung oder Strafe für das Einhalten oder Brechen
dieser Gebote ein starker Anreiz zum Gehorsam beigefügt: Das Wohl- oder

first be satisfied, Islam's paramount concern regarding the welfare of animals is maintained
and furthered'.

9 Foltz, Richard C.: Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures. Oxford: One-
world 2006, 20.



i36 Julia Eva Wannenmacher

Fehlverhalten von Menschen gegenüber Tieren kann für das Fortleben
dieser Menschen im Jenseits entscheidende Folgen haben. So wird berichtet,

das für tätiges Mitleid mit einem hungernden Flund einem Sünder seine

Schuld vergeben, während eine Frau, die eine Katze verhungern ließ,
dafür der Verdammnis anheimfiel.10 Doch es gilt nicht nur, Tiere am Leben

zu erhalten, auch ihr Wohlbefinden gerät in den Blick der Gebote und
verbietet ausdrücklich, was im Umgang mit den sogenannten Nutztieren in
vielen Ländern auch heute noch überall zu beobachten ist: Es ist verboten,
Lasttiere übermäßig zu beladen, und nie dürfen Tiere geschlagen werden.

Die Gottgefälligkeit oder zumindest Akzeptanz der Tötung von Tieren
wurde wie in der nichtmuslimischen Welt, so auch unter Musliminnen
und Muslimen nur selten von Gelehrten in Frage gestellt (und diese
Infragestellung blieb stets eine Mindermeinung),11 die der Tiernutzung an sich,
auch jenseits des Schlachtens, ob als Lasttier, Reittier oder Milchvieh,
nicht. All diese Arten der Nutzung sind ausdrücklich als gottgewollt und
als Gaben Gottes an die Gläubigen beschrieben und haben überdies
lehrhaften Charakter.12 Mit dem Verbot unnötiger Tierqual, dem Verbot des

Schlagens, Quälens oder Vernachlässigung von Tieren und den eindrücklich

dargestellten Folgen der Zuwiderhandlung gegen diese Verbote für die
betreffenden Menschen hingegen setzt die islamische theologische Tradition

Maßstäbe, die zu keiner Zeit ihresgleichen hatten.

3. Tiere beim Jüngsten Gericht

Für die Frage nach der Stellung der Tiere in der islamischen Theologie ist
die Frage nach der Seele der Tiere, ihrer Rolle beim Endgericht und ihrer
möglichen Präsenz im Jenseits von entscheidender Bedeutung. Denn wenn
Tiere im Islam nur als seelenlose Materie angesehen würden, so könnten
sie weder beim Weltgericht noch im Jenseits eine Rolle spielen. Doch
tatsächlich sind Tiere beim Weltgericht ebenso präsent wie im islamischen
Paradies oder der Hölle, in unterschiedlichen Funktionen.

Die Annahme, dass Tiere eine Seele haben und beim Weltgericht anwesend

sind, ist im Koran belegbar. Der Theologe und Mystiker Abü Hamid
al-Gazäll (1058-1111) beschreibt das Herankommen der wilden Tiere zum
Gericht in einer sehr poetischen Szene, mit der er die Schönheit und
Unschuld der Tiere feiert.n Als unschuldige Wesen sollte, so möchte man

10 Vgl. zu diesen ßeispielerzählungen neben anderen Foltz: Animals in Islamic Tradition
and Muslim Cultures, 20, und zuletzt Lange, Christian: Paradise and Hell in Islamic
Traditions. Cambrigde: Cambrigde University Press 2016, 73 und 138.

11 'Abd al-Gabbär ibn Ahmad als eine dieser Ausnahmen beschreibt Giese: „Vier Tieren",
120-121.

12 Vgl. im ersten Teil dieses Aufsatzes WANNENMACHER: Von koranischer Überlieferung und

zeitgemässen Perspektiven: Tiere und Tierethik im Islam (I), in: FZPhTh 64 (2017) 1, 184-187.
O Vgl. GIESE: „Vier Tieren", 120.



Tiere und Tierethik im Islam (II) 137

meinen, das Urteil über sie klar positiv ausfallen und ihr künftiger
Verbleib im Paradies wäre erwartbar. Doch das Bild der Tiere hat auch in der
islamischen Eschatologie viele Facetten, ebenso wie in der christlichen
Tradition. Ein Vergleich mit dem Alten und Neuen Testament der christlichen

Bibel legt sich hier nahe. Dort wird an vielen Stellen deutlich
(obgleich von den meisten Exegeten und systematischen Theologen vor allem
seit der frühen Neuzeit ignoriert) durchaus klar, dass Tiere, wie im Koran,
um ihrer selbst willen erschaffen sind. Im Alten und Neuen Testament
wird darüber hinaus deutlich, dass die Tiere zugleich mit den Menschen
um ihrer eigenen Sündhaftigkeit willen in der Sintflut verdorben werden,
dass sie ebenso wie Menschen mit einem ewigen ruach (hebt. .Lebens¬
hauch') begabt sind und schließlich um ihrer selbst willen erlöst und der
ewigen Seligkeit teilhaftig werden können.»4 Dem Alten und Neuen Testament

zufolge sind bei genauer Lektüre Tiere, ebenso wie Menschen, zur
Sünde fähig, und sie bedürfen der Erlösung ebenso wie Menschen.

Dem Koran zufolge kennen und loben Tiere Gott als ihren Schöpfer,
doch sind allein Menschen zur bewussten Gotteserkenntnis und zum be-
wussten Gehorsam gegen Gott befähigt, während die Gott erkennenden
und ihn lobenden Tiere dazu nur ihrer Natur folgen müssen. Die Unschuld
und wesenhafte Sündlosigkeit der Tiere scheint damit zunächst gegeben.

Dennoch, zur Frage, ob Tiere, falls sie ins Paradies eingehen dürfen, sie
dies in ihrer früheren, tierischen oder in einer neuen körperlosen oder
anderen Gestalt tun werden, gibt es unterschiedliche Meinungen, ebenso
wie über den Grund dieser himmlischen Zulassung. Ihre Anwesenheit im
Paradies erfolgt nach Meinung einiger als Freude für die Menschen, nach
anderer Ansicht als Entschädigung für vergangene, durch Menschenhand
erlittene Leiden. Mehrheitlich wird angenommen, dass das Paradies und
das ewige Leben nur für Menschen bestimmt sei; die Existenz der Tiere
endet zugleich mit dem letzten Gericht.

Einer weit verbreiteten Anschauung nach, die auch von al-Gazäli
wiedergegeben wurde, befiehlt Gott den Tieren nach dem Gericht zu Staub zu
werden, woraufhin sich alle Ungläubigen, die die ewige Verdammnis vor
sich sehen, wünschen werden, ebenfalls zu Staub zu zerfallen - doch
umsonst.^ Die Fortexistenz der Tiere endet demnach schon beim
Weltgericht. Im Vergleich mit der Gerichtssituation für Menschen, für die

•4 Vgl. Wannenmacher, Julia Eva: Ambivalenzen einer Beziehung: Das Tier in der Theologie,

in: Spannring, Reingard/SCHACHINGER, Karin/KOMPATSCHER, Gabriela/BOUCABEILLE,
Alejandro (Hgg.): Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-Animal Studies für die
wissenschaftlichen Disziplinen. Bielefeld: transcript Verlag 2015, 287-319.

'5 Abu Hamid al-Gazàlî, zitiert nach Foltz: Animals, 6. Ebd. 7 zitiert Foltz Autoren, die
der Ansicht waren, dass nichtmenschliche Tiere entweder überhaupt in den Himmel kämen
oder aber ähnlich wie Menschen je nach ihren Taten für die ewige Seligkeit oder die ewige
Verdammnis bestimmt seien; beide Ansichten wurden jedoch nur selten vertreten und kaum
rezipiert.



138 Julia Eva Wannenmacher

beim Weltgericht über den Ort und Zustand ihrer Fortexistenz
entschieden wird, erscheint zunächst kaum verständlich, warum Tiere
beim Weltgericht überhaupt anwesend sein sollten, wenn doch über sie
nicht gerichtet wird und sie sofort danach aufhören zu existieren, mithin
weder ins Paradies noch in die Hölle geschickt werden.

Die Gründe für ihre Anwesenheit sind schon in der frühen islamischen
Tradition klar angegeben. Denn einer der Gründe, warum nichtmenschliche

Tiere beim Weltgericht zugegen sein werden, ist ihre Absicht oder
vielmehr ihre Aufgabe, dort gegen diejenigen Menschen, die ihnen zu
Lebzeiten Leid angetan haben, Klage zu führen. Häufig wird in diesem
Zusammenhang an folgendes Zitat aus den hadithe an Nasä'is (829-915) erinnert:

A sparrow killed in vain will come to stand before God's Throne on the Day
of Judgment, shouting, ,0 Lord! Ask this man why he killed me for no gain?'16

Verwerflich ist aus der Perspektive der Erzählung nicht unbedingt die
Tötung an sich, sondern die Sinnlosigkeit der Tötung. Das wird besonders
deutlich in denjenigen Versionen dieser in verschiedenen hadithe überlieferten

Erzählung, in denen der Prophet anschließend von einem aufmerksamer

Zuhörer gefragt wird, was denn ein vernünftiger Grund sei, um ein
Tier zu töten, und Mohammed den beabsichtigten Verzehr des Tieres als
einen solchen Grund angibt.v Verboten und verwerflich ist also, nicht nur
in den Augen Gottes, sondern in der Erzählung sogar in den Augen des

getöteten Spatzen selbst, nicht die Tötung des Spatzen an sich, sondern
nur der Umstand, dass derjenige, der den Spatzen tötet, keinen Nutzen
daraus zieht. Durch die anthropozentrische Perspektive dieser Erzählung, die
das Töten immer dann erlaubt, wenn der Mensch davon einen Nutzen hat,
und es nur dann verbietet, wenn dieser Nutzen nicht gegeben ist, wird die
Klage des Spatzen rasch relativiert. Für ihn macht es keinen Unterschied,
ob er bei der Sportausübung oder zur Nahrungsgewinnung getötet wird.
Auch ist hier keine Rede davon, ob die Tötung der Tiere zur aus Not, also

zur Abwehr des Hungertods, oder nur allgemein zur Nahrungsgewinnung
geschieht. Jede Tötung eines Tieres zur Nahrungsgewinnung gilt als
erlaubt, ob sie nötig war oder nicht, ob sie vermeidbar gewesen wäre oder
nicht. Tiere wären, so betrachtet, reine Ressourcen, mit denen der Mensch
verantwortlich umzugehen hat und die sinnvoll verwendet werden müssen,

nicht aber Lebewesen, denen irgendein intrinsischer Wert innewohnt
oder deren Leben einen Wert an sich darstellt. Um sich dies zu vergegenwärtigen,

ersetze man in der Erzählung vom Spatzen das Tier durch einen
Sack Mehl, der sich beim jüngsten Gericht über seine sinnlose Verschwendung

beschwert, und man wird feststellen: Das Beispiel funktioniert auch

16 Vgl. FOLTZ: Animals, 20; für eine populärwissenschaftlichere Version vgl. Yusuf AL-Qa-
RADAWI: The Lawful and the Prohibited in Islam. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust 2013, 62.

17 Vgl. al-Qaradawi: The Lawful and the Prohibited in Islam, 63.



Tiere und Tierethik im Islam (II) 139

mit einem leblosen Gegenstand, der weder ein Recht auf Leben noch
Unversehrtheit noch das Vorhandensein irgendeiner Leidensfähigkeit geltend
machen kann. Die anthropozentrische Sichtweise dieser an sich anrührenden

Geschichte offenbart sich erst auf den zweiten Blick, dafür umso
deutlicher. Diese Erzählung von der Klage des Spatzen, so anrührend sie
zunächst anmuten mag, ist als Beispiel für eine antispeziesistische Sichtweise
der hadithe nicht geeignet. Um der Erzählung Gerechtigkeit widerfahren
zu lassen, sollte man jedoch berücksichtigen, dass es hier vordringlich darum

geht, eine bestimmte Reaktion bei den Zuhörerinnen und Zuhörern,
Leserinnen oder Lesern hervorzurufen, nämlich den verantwortungsvollen
Umgang mit den Gaben Gottes, und es sich bei der Erzählung nicht um
eine systematisch-theologische Erörterung über den Wert des Tierlebens
an sich handelt. Es wäre darum kaum legitim, aus dieser Erzählung den
Schluss zu ziehen, dass dem Leben der Tiere in islamischer Sicht kein
eigener Wert zuzuschreiben sei, da eine Aussage über den Wert oder
Unwert dieses Lebens vermutlich in keiner Weise beabsichtigt war.

4. Mitgefühl oder Grausamkeit gegenüber Tieren als Eintrittskarten
für Himmel und Hölle

Einige Erzählungen weisen auf wesentliche Aspekte des Tier-Mensch-Ver-
hältnisses im Blick auf Paradies und Hölle hin. Für das Urteil über
Menschen beim Endgericht kann sich Grausamkeit oder Mitgefühl, das sie
Tieren gegenüber zu Lebzeiten erwiesen, als entscheidend erweisen. In
einer der ältesten hac/ithe-Sammlungen, der des Jemeniten Hammam ibn
Munabbih, der um 719 starb und als Schüler des Prophetenschülers Abü
Huraira gilt (und als einziger Schüler Abü Hurairas, dessen Werk in
schriftlicher Form überliefert ist), wird berichtet, wie eine Frau, die ihre
Katze verhungern ließ, dafür in der Hölle bestraft wurde.'8

Als singuläre Überlieferung mag man dieser Erzählung vielleicht wenig
Bedeutung beimessen wollen, galt doch Abü Huraira als Katzenliebhaber,
dem Mohammed selbst diesen Beinamen nach seiner Liebe für ein junges
Kätzchen beigegeben haben soll. Zudem gilt auch der Prophet selbst der
Überlieferung nach als Katzenfreund (auch wenn die Erzählung, der
zufolge er den Ärmel seines Mantels abgeschnitten haben soll, um die darauf
schlafende Katze nicht zu stören, inzwischen ins Reich der Legende
verwiesen worden ist), und Katzen gelten im Islam seit alters her, im Gegensatz

zu Hunden, ausdrücklich nicht als unrein.'9 Darum könnte man es

18 Vgl. zu dieser und der folgenden Erzählungen neben anderen CANOVA, Giovanni:
Animals in Islamic Paradise and Hell, in: DÉVÉnyi, Kinga/FODOR, Alexander (Hgg.):
Proceedings of the Colloquium on Paradise and Hell in Islam, Part I, in: The Arabist. Budapest
Studies in Arabic 28-29 (2008), 55-81, dort 55-56, und FOLTZ: Animals, 73 und 138.

'9 Vgl. Eisenstein, Herbert: Art. "Cat", in: Fleet, Kate/KRÄMER, Gudrun/MATRINGE,
Denis/ Nawas, John/ROWSON, Everett (Hgg.): Encyclopaedia of Islam, 3"1 edition.



140 Julia Eva Wannenmacher

vielleicht als Ausnahmeerscheinung mit Blick auf eine bevorzugte Tierart
abtun, wenn die fehlende Empathie einer Katze gegenüber streng bestraft
wird.

Doch eine andere Erzählung macht deutlich, dass auch andere, und
sogar unreine, Tiere das Mitgefühl der Gläubigen verdienen. Dort wird
berichtet, wie ein Mann, der einen dürstenden Hund mit Wasser aus einem
Brunnen versorgte, im Jenseits für sein mitleidiges Handeln belohnt wurde
- und dies, obwohl das Bild der Hunde im Islam bestenfalls als ambivalent
gelten kann:20 Ein Ungläubiger wird mit einem Hund verglichen (7:176),
Hunde verunreinigen durch ihre Berührung beziehungsweise ihre bloße
Anwesenheit Moscheen, Gebete und Nahrungsmittel; Engel vermeiden das
Betreten eines Hauses, in dem sich ein Hund aufhält; sie werden als Hüte-
und Jagdhunde geduldet, nicht aber als Haustiere.21 Und dennoch, trotz all
dem: Der Mann in der Erzählung, die auf den Propheten selbst zurückgehen

soll, rettet einen Hund - und wird dafür im Jenseits belohnt.
In einer anderen Erzählung wird berichtet, wie der Prophet das Töten

von Straßenhunden mit dem Hinweis verbot, dass auch diese Tiere umam
bilden, wie es auch Menschen tun, und darum Schonung verdienen.22
Empathie ist nicht nur auf Menschen beschränkt, und auch nicht auf Tiere,

die als rein gelten - und Empathie mit Mitgeschöpfen, oder der Mangel
an Empathie, spielt bei der Urteilsfindung am Tag des Gerichts eine wichtige

Rolle.
Doch die Anwesenheit von Tieren beim Endgericht ist noch in weiteren

Rollen belegt als nur als Zeugen der Anklage beim Urteil über Menschen,
wie der Spatz in der zuerst erwähnten Erzählung. Sie treten auch als
Ankläger gegen andere Tiere und sogar als Angeklagte auf.23 Allen
Darstellungen scheint gemein zu sein, dass die irdischen Tiere sofort
anschließend und noch am Tag des Gerichts von Gott zu Staub verwandelt

http://dx.d0i.0rg.549439870three.erf.sbb.spk-berlin.de/10.1163/1573-
39i2_ei3_COM_27599 (9.4.2018).

20 Zu Hunden im Islam vgl. FUDGE, Bruce: Art. "Dog", in: DÄMMEN McAULIFFE, Jane

(Hg.): Encyclopaedia of the Qur'ân, http://dx.d0i.0rg/10.u63/1875-3922_q3_EQSIM_00124
(9.4.2018), und VIRÉ, F.: Art. "Kalb", in: BEARMAN, P./BlANQUIS, Th./BOSWORTH, C.E./VAN
Donzel, E./Heinrichs, W.P. (Hgg.): Encyclopaedia of Islam, Second Edition,
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0425 (9.4.2018).

21 Vgl. den kurzen Überblick bei CAMPO, Juan Edoardo: Encyclopedia of Islam. New York:
Facts on File 2009, 200-201.

22 Vgl. Canova: Animals in Islamic Paradise and Hell, 63-64. Die Vorstellung von Tieren,
die wie Menschen umam bilden, wird im Koran in Sure 6, Vers 38 betont, und als Grund
dafür genannt, dass Tiere gleich Menschen zu ihrem Schöpfer versammelt werden. Zum
Begriff der umam (PI. von umma, arab. ,Volk' bzw. .Gemeinschaft') in Bezug auf nichtmenschliche

Tiere im Koran vgl. auch im ersten Teil dieses Aufsatzes Wannenmacher: Von
koranischer Überlieferung und zeitgemüssen Perspektiven: Tiere und Tierethik im Islam (I), in:
FZPhTh 64 (2017) 1, 175.

23 Vgl. CANOVA: Animals in Islamic Paradise and Hell 54.



Tiere und Tierethik im Islam (II) 141

werden - ein Fortleben im Paradies gibt es für diese Tiere in aller Regel
nicht.24

5. Tiere im Paradies: Ewigkeit auf Augenhöhe, oder Lösung des Theodi-
ZEEPROBLEMS?

Doch während Tiere nicht um ihrer eigenen Verdienste willen ins Paradies,

oder um ihrer eigenen Vergehen willen in die Hölle kommen können,
finden sich im Paradies, zumindest nach der Meinung des Theologen 'Abd
al-Gabbär ibn Ahmad (gest. 1024), dennoch auch irdische Tiere, die dort
fortexistieren. 'Abd al-Gabbär betonte, dass nichtmenschliche Tiere, ebenso

wie unmündige Kinder oder ihrer Geisteskräfte nicht mächtige Erwachsene,

zur Verantwortung und Schuld nicht fähig seien. Es kann daher auch
am Jüngsten Tag nicht über sie gerichtet werden. Doch vielfach geschieht
es, dass diesen Unschuldigen während ihrer Lebenszeit Leid zugefügt wird.
Da Gott unschuldiges Leiden nicht zulässt, wird der Aufenthalt im Paradies

nach Meinung 'Abd al-Gabbärs für diese Unschuldigen zur Kompensation

für das im Diesseits erlittenene Leid - das Paradies als Lösung des

Theodizeeproblems.25
Insbesondere für das gerechte Schlachten der Tiere - das nicht gottgefällige

Schlachten wird hier nicht thematisiert - schafft Gott für die Tiere
einen Ausgleich im jenseits. Für die zu Unrecht geschlachteten Tiere gilt
dieses Angebot nicht. Es scheint erstaunlich, wenn gerade die nach göttlichem

Gebot getöteten Tiere einen Ausgleich für ihr Leid im Paradies
erfahren sollen, diejenigen, die auf sündhafte Weise getötet wurden, aber
nicht, obwohl doch gerade ihrer Intention nach die islamischen Bestimmungen

bei der Schlachtung eines Tieres im Sinn hatten, das Leid der Tiere bei
der Tötung möglichst zu verringern, ihren Tod zu angstfrei und schmerzarm

wie möglich zu machen, und daher der Tod eines Tieres, das ohne
Einhaltung dieser Bestimmungen geschlachtet wurde, in der Regel weniger
frei von Angst und Schmerzen gewesen sein sollte als der eines halal
geschlachteten Tieres.

Aus Sicht der betroffenen Tiere macht diese Bestimmung wenig Sinn, es

sei denn, man fragt nach der Verantwortung für das Leid des jeweils
getöteten Tiers. Aus der Sicht des gläubigen Menschen stellt sich die Situation
anders dar. Für ihn bietet die Vorstellung von einer Kompensation des Leides

eines halal geschlachteten Tieres dem gläubigen Muslim eine Möglichkeit,

die Verantwortung für die Ursache dieses Leidens abzugeben: Wenn

24 Vgl. ebd. und Lange: Paradise, 138.

25 Vgl. HEEMSKERK, Margaretha T.: Suffering in the Mu'ta7.ilite Theology: Abd ATJabbär's
Teaching on Pain and Divine Justice, Islamic Philosophy, Theology and Science 41. Leiden:
Brill 2000, 167-168, und Druart, Thérèse-Anne: Chapter 'Logic and Language', in: TAYLOR,
Richard C./LôPEZ-FaR]EAT, Luis Xavier (Hgg.): The Routledge Companion to Islamic Philosophy.

London: Routledge 2016, 69-81, dort 73.



142 Julia Eva Wannenmacher

ein Gläubiger ein Tier entsprechend den koranischen Bestimmungen
schlachtet, dann übernimmt damit Gott, der für das Tier einen Ausgleich
für sein Leiden bereithält, die Verantwortung für den Akt des Schlachtens.
Wenn ein Tier hingegen den koranischen Bestimmungen zuwiderlaufend
getötet wurde, so wie der Spatz in der genannten Beispielerzählung, dann
hat, gleichgültig, wie schmerzfrei oder schmerzvoll sein Tod auch war, der
Mensch die volle Verantwortung dafür zu übernehmen, und das getötete
Tier wird, wie der Spatz, beim Weltgericht gegen ihn aussagen, und der
Mensch wird bestraft.

Man mag einwenden, dass es aus Sicht des getöteten Tiers keinen
qualitativen Unterschied macht, ob es halal geschlachtet wurde oder nicht. In
jedem Fall ist die vorschriftsmäßige Schlachtung eines Tieres kein eigenes
Verdienst des Tieres, ebenso wie das gesetzeswidrige Töten eines Tieres
oder ein natürlicher Tod eines Tieres nicht als Vergehen des Tieres selbst
angesehen werden kann, das dafür mit der Vorenthaltung des Paradieses
bestraft werden dürfte. Denn die Tiere, so meinte 'Abd al-Gabbär, sind
unschuldig und keines Vergehens (aber auch wohl keines Verdienstes) fähig.
Doch darum geht es bei dieser Regelung auch nicht. Zudem verstehen sich
ja bereits die islamischen Vorschriften zur Schlachtung als Einschränkung
und Eindämmung von Tierqual, im Vergleich zum regellosen vorislamischen

Zustand, der als tierquälerisch angesehen wurde, weil es keine
Vorschriften zum Schutz der Tiere vor unnötiger Qual gab. Aus Sicht der Tiere
würden so diejenigen Tiere, die von den Tierschutzvorschriften des Islam
profitierten, durch die Möglichkeit des Eintritts ins Paradies noch zusätzlich

belohnt, und alle anderen Tiere würden bestraft - eine Interpretation,
mit der man die Quellen zweifelsfrei überinterpretierte, denn auch hier
gilt, dass ihre Intention nicht dahin geht, Lehrmeinungen über das Fortleben

der Tiere oder Tierseelen zu formulieren, sondern dahin, die Gläubigen
zum rechten, vor Gott verantwortbaren Umgang mit Tieren anzuhalten.

Von einer allgemeinen Berücksichtigung aller erfahrenen Leiden der
Tiere in den Gerichts- und Jenseitsvorstellungen des Korans und der
frühislamischen Tradition kann demnach keine Rede sein: In der Sicht 'Abd al-
Gabbärs geht es vor allem um den Menschen, der das Adressat seiner
theologischen Rede ist, und darum, mit der Verantwortung des gläubigen
Menschen für das Leid der Tiere, die von ihm getötet wurden, angemessen
umzugehen.

Aus diesen Zusammenhängen wird deutlich, dass bei diesen Überlegungen

vor allem das Verhalten der Menschen in den Blick kommen soll. Der
gläubige Mensch soll durch diese Lehre 'Abd al-Gabbärs dazu angehalten
werden, sich zu Lebzeiten Tieren gegenüber so zu verhalten, wie es die
Gebote Gottes vorschreiben, und, vor allem bei der Schlachtung, Tiere nicht
zu quälen oder sie gar unnötig zu schlachten. Die Botschaft, die bei den
Menschen ankommen soll, ist klar: Das Leid der Tiere zählt vor Gott, sie



Tiere und Tierethik im Islam (II) '43

sind ihm nicht gleichgültig - und es liegt in der Verantwortung des
Menschen, ob er Tieren gegenüber schuldhaft handelt oder nicht.

Eine einhellige Überzeugung oder gar Lehrmeinung findet sich hierzu
jedoch nicht. Während vor allem in der Frühzeit des Islam die Annahme
verschiedentlich belegbar ist, dass unschuldige Kinder, egal ob muslimischer

oder andersgläubiger Eltern, und domestizierte wie auch wilde Tiere
gleichermaßen als reine Geister ins Paradies einziehen würden,26
schließen nach und nach immer mehr Theologen dies zumindest für Tiere
aus.

Vor allem spätere islamische Theologen sind meistens der Ansicht, dass

es kein individuelles Fortleben der Tiere oder Tierseelen nach dem Tod
geben wird und die irdischen Tiere in der Regel weder als unschuldige,
sündlose Geschöpfe noch, wie es bei Menschen der Fall sein wird, um ihrer
eigenen Taten willen entweder als Selige oder als verdammte Sünder im
jenseitigen Paradies oder der Hölle erwartet werden. Vielmehr werden sie

am Ende des Jüngsten Gericht, bei welchem sie noch als Ankläger oder
Zeugen auftreten können, ihre Existenz beenden.

Offen bleibt lediglich die Frage nach der Zukunft jener Tiere, die beim
Jüngsten Gericht selbst als Angeklagte auftreten, da eine Gerichtsverhandlung

gegen ein beklagtes Individuum, das nach dieser Gerichtsverhandlung

seine Existenz beenden wird, auf den ersten Blick keinen Sinn zu
machen scheint, zumindest dann nicht, wenn alle Tiere, die beim Gericht
auftreten, ob als Kläger oder Beklagte, sofort danach aufhören zu existieren.

Insgesamt wird deutlich, dass zumindest die gedankliche Möglichkeit
einer individuellen Fortexistenz einiger, wenn nicht gar aller irdischen Tiere

im Jenseits in der islamischen Theologie zumindest grundsätzlich denkbar

ist, wenn auch weniger aus theologisch-dogmatischen Gründen (in
dem Sinn, dass Tieren eine individuelle Seele zugeschrieben würde und sie

um ihrer eigenen Sünden oder Verdienste im jenseitigen Paradies oder der
Hölle zu finden seien) als vielmehr aus paränetischen Gründen, gerichtet
an die Adresse der menschlichen Rezipienten dieser Theologie (in dem Sinn,
dass die gläubigen Menschen dadurch zu einem Gott wohlgefälligen und
seinen Geboten gemässen Verhalten Tieren gegenüber angehalten werden).

6. Tiere für das Paradies: Augenschmaus und Gaumenfreude - aber
nicht NUR

In fast allen Darstellungen von Paradies und Hölle sind Tiere im Bild zu
sehen - doch sind sie dort nicht in einer der der Menschen vergleichbaren
Rolle, die selbst entweder als Belohnte oder Bestrafte Bewohner des
Paradieses oder der Hölle geworden sind, sondern gewissermaßen als Teil des

26 So z.B. bei 'Amr ibn Bahr al-Dschähiz (um 776-869), vgl. Canova: Animals in Islamic
Paradise and Hell, 59.



144 Julia Eva Wannenmacher

Inventars. Auch wird in den meisten Fällen, in denen von Tieren im
Jenseits die Rede ist, deutlich gesagt, dass die Tiere im Paradies oder in der
Hölle nicht dieselben Tiere sind, die schon auf der Erde gelebt haben,
sondern dass es sich bei ihnen um ausschließlich paradiesische beziehungsweise

höllische Geschöpfe handelt, denen keine irdische Existenz vorausging.^

a) Der Anblick von Tieren als Belohnung oder Strafe
Manche Exegeten teilen die Tiere dahingehend ein, dass die schön
anzusehenden Tierarten wie Gazellen, Pferde, Pfauen oder Fasane das Paradies
bevölkern, hässlichen Tieren hingegen nur die Hölle bleibt. Entsprechend
ist auch der Anblick dieser Tiere jeweils Teil der Ausstattung des Ortes, an
dem sie anzutreffen sind: Während die schönen Tiere das Auge der
Gläubigen im Paradies erfreuen, werden die Gottlosen in der Hölle durch
den Anblick der hässlichen Tiere gequält werden, oft auch durch ihre
Bisse, wie die für die Hölle oft genannten Skorpione und Schlangen oder
Insekten.28 Mu'tazilitische Theologen konnten durchaus davon ausgehen,
dass dieselben Tiere, die die Menschen im Diesseits je nach ihrer Art
entweder erfreuten oder quälten, damit auch im Jenseits fortfahren
würden.29

b) Paradiesische Braten? Zwei mögliche Erklärungen
Doch gibt es im Paradies nicht nur lebende Tiere zur Freude der Gläubigen,

sondern auch in anderer Rolle: Das Schlachten der Tiere geht, wie es

scheint, weiter, wenn es in Sure 52 at-tür („Der Berg"),30 Verse 17-23 heißt:

Siehe, die Gottesfürchtigen sind in Gärten und Glückseligkeit, glücklich über
das, was ihr Herr ihnen gab. Ihr Herr bewahrte sie vor der Höllenstrafe. „Esst
und trinkt zu eurem Wohlergehen, für das, was ihr getan habt, gestützt auf
Ruhepolster, in Reihen angeordnet!" Als Gattinnen gaben wir ihnen Mädchen
- mit großen schwarzen Augen. Denjenigen, die glaubten und deren
Nachkommen ihnen im Glauben folgten, denen lassen wir ihre Nachkommenschaft

nachfolgen. Wir schmälern nichts von ihrem Werk - jeder Mensch ist
dem verpfändet, was er begangen hat. Wir versorgen sie mit Früchten und

27 Canova: Animals in Islamic Paradise and Hell, 59, 64-66. Zu den Ausnahmen vgl.
FOLTZ: Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures, 7.

28 LANGE: Paradise and Hell in Islamic Traditions, 138-140, 181-182.

29 LANGE: Paradise and Hell in Islamic Traditions, 139.

3° Zu dieser Sure vgl. Neuwirth, Angelika: Der Koran. Band I: Frühmekkanische Suren,
Poetische Prophétie. Handkommentar mit Übersetzung von Angelika Neuwirth. Berlin: Verlag
der Weltreligionen 2011, 685-709; zu den fraglichen Versen vgl. ebd. 698-699: „Während Q

77:42 noch ausschließlich von Früchten spricht, ist die Vorstellung von Fleischgenuss im
Paradies auffallig. Hier mag wie in Q 56:21 an lahm tair („Geflügelfleisch") gedacht sein.
Radscheit (2003) erklärt dies überzeugend als Folge einer Entmythisierung: Die oft ikono-
graphisch als Ewigkeitssymbole figurierenden Vögel (Pfauen und Tauben) wären als Nahrung

der Seligen verstanden worden [...]."



Tiere und Tierethik im Islam (II) 145

mit Fleisch, wonach es sie gelüstet. Sie reichen dort einander einen Becher;
kein Geschwätz ist dort und auch keine Schmähung.

Ähnlich beschreibt Sure 56 al-wäqi'a („Die Hereinbrechende"),31 Verse 10-
24 die Freuden des Paradieses:

Und die Vorauseilenden. ,Die Vorauseilenden'? Das sind die ,Nahestehenden',
in den Gärten der Wonne. Eine Schar von den Früheren und wenige von den
Späteren, auf golddurchwirkten Ruhepolstern liegen sie, aufgestützt, einander

gegenüber. Ewig junge Knaben umkreisen sie mit Gläsern, Krügen und
mit einem Becher, aufgefüllt mit frischem Wasser - Kopfschmerz befällt sie
davon nicht und auch kein Rausch -, mit Früchten, frei zu wählen, und mit
Fleisch von Vögeln, wie sie es gelüstet, und Mädchen mit großen schwarzen
Augen umkreisen sie, die Perlen gleichen, die noch verborgen sind, - zum
Lohn für das, was sie je getan.

Hier scheint sich ein Widerspruch anzudeuten: Im Paradies wird Fleisch

gegessen, obwohl doch zuvor beim Weltgericht ausdrücklich das falsche
Schlachten durch eine Strafe an den Frevlern vergolten wurde, das rechte
Schlachten jedoch durch einen Paradiesaufenthalt der geschlachteten
Tiere kompensiert, mithin anzunehmen zu sein schien, dass das Schlachten

damit beendet war. Wie kann es da nun wieder dazu kommen, dass im
Paradies erneut das Fleisch geschlachteter Tiere serviert wird? Die
betreffenden Stellen lösen diesen Widerspruch nicht auf, auch die exegetische
Tradition seither scheint sich über die Bezugsquellen für das Fleisch nach
dem Ende allen Schlachtens keine Gedanken gemacht zu haben.

In der Tat betonen islamische Theologen immer die Gegenständlichkeit
des Paradieses, im Gegensatz zur vergeistigten Langeweile eines christlichen

Paradieses,32 in dem es weder Essen noch Sexualität mehr geben sollte,

während sich die Bewohner des islamischen Paradieses an Musik, an
Kosmetik, an Düften, Blumen und Bäumen, kostbaren Stoffen und Schmuck,
an erlesenen Speisen und Wein und an endloser sexueller Vereinigung
erfreuen können33 - doch woraus die Nahrung der Gläubigen im Paradies

genauer hin besteht, darüber schweigen die Theologen zumeist. Allenfalls
ist von Granatäpfeln oder anderen Früchten die Rede.34 Sollten die
Beschreibungen der Speisen, insbesondere der Braten, etwa doch rein symbolisch

gemeint sein? Das würde der Betonung der Gegenständlichkeit des
islamischen Paradieses zuwiderlaufen. Um welches Fleisch, um welche
Tiere handelt es sich?

In ihrem Handkommentar zu diesen Versen erklärt Angelika Neuwirth
den Fleischgenuss der Seligen als auffallend, mithin als nicht den Erwar-

3» Zu dieser Sure vgl. Neuwirth: Der Koran. Band I: Frühmekkanische Suren, 620-642.
32 So z.B. Abü Hayyän al-Tawhldl (ca. 923-ca. 1023), vgl. LANGE: Paradise and Hell in

Islamic Traditions, 19.
33 Vgl. z.B. LANGE: Paradise and Hell in Islamic Traditions, 150-152.
34 Vgl. z.B. LANGE: Paradise and Hell in Islamic Traditions, 44 und öfter.



146 Julia Eva Wannenmacher

tungen an ein friedvolles Paradies entsprechend, und schlägt vor, die Vögel

als Bild der Seelen der Gläubigen zu sehen.35 Dabei müsste dahingestellt

bleiben, ob, wenn dies tatsächlich der Aussageabsicht des Textes
entsprechen sollte, die Seelen der Gläubigen dieselben ausgerechnet in der
Rolle eines Nahrungsmittels begleiten, was doch bei Vögeln nicht so
selbstverständlich wie es bei den in ihrer Erklärung als Vergleich genannten

Trauben ist. Zudem ist die Vorstellung einer vom Menschen selbst
verspeisten Seele zum mindesten befremdlich: denn welche Folgen hätte das

Verspeistwerden für die ewige Fortexistenz der Seele? Oder vielmehr: wie
ließe sich erklären, warum die Gläubigen ihre eigenen Seelen verspeisen
sollten? Die Deutung der Vögel als Seelen der Gläubigen erscheint damit
insgesamt als noch nicht gänzlich überzeugend.

Noch problematischer wird diese Erklärung mit Blick auf 52:17-23, wo
das von den Gläubigen verspeiste Fleisch nicht das von Vögeln ist, sondern
nur allgemein von Fleisch ohne Nennung der Herkunft von einem
bestimmten Tier die Rede ist. Die Erklärung des Fleisches als Fleisch von
Vögeln und die Interpretation derselben als Symbol der Ewigkeit lässt sich
aus dieser Textstelle mithin nicht entnehmen. Dass mit dem Fleisch
unbekannter Tiere auch an dieser Stelle das Fleisch von Vögeln gemeint sei,
und damit die Seelen der Gläubigen, ist zumindest nicht selbstverständlich,

vielleicht nicht einmal naheliegend. Zudem erscheint es auch in
diesem Fall erstaunlich, wenn nicht sogar unerklärlich, warum die Gläubigen
ihre eigenen Seelen in Gestalt der gebratenen und mithin getöteten Vögel
verspeisen sollten. Dass ausgedrückt werden könnte, dass Gläubige ihre
Seelen töten und dann verspeisen, scheint auch an dieser Stelle wenig
plausibel.

Eine weitere mögliche Erklärung dieser Stelle schlägt Richard Foltz vor.
Denn ähnlich widersprüchlich wie der paradiesische Fleischkonsum scheint
es ihm, wenn in beiden genannten Beschreibungen des Paradieszustandes
Wein getrunken wird, ohne dass Trunkenheit die Folge ist, wie an der
zweiten zitierten Stelle ausdrücklich gesagt wird - ein Detail, das er zum

35 NeUWIRTH: Der Koran, 632-633: „Auffallend ist das Vorkommen von Fleischspeisen im
Paradies [...] Eine überzeugende Erklärung bietet Matthias Radscheit (2003), der hier die
Umdeutung eines ikonographischen Symbols erkennen will: Vögel als Symbole der Unsterblichkeit

- nach der griechischen Baruchapokalypse aus dem 2. Jahrhundert (3 Bar 7-11) sogar
als Verkörperungen der Seelen der Seligen - spielen auch in der byzantinischen Ikonographie

eine prominente Rolle [...]. Insofern aber dort Symbolisches neben realer - zur Erhaltung

wichtiger - Schöpfungsfülle oft im selben Mosaik abgebildet ist, lassen einzelne
Darstellungen mehrere Deutungen zu. So konnten Weintrauben, ein anderes häufiges Motiv,
sowohl als christliches Symbol der Passion als auch als Teil der Schöpfungsfülle verstanden
werden. Im Kontext des islamischen Paradieses, bei dem das Mahlszenario im Zentrum
steht, konnten die Vögel daher in ihrer Ernährungsfunktion begriffen werden. Hier hätte
also - der Deutung Radscheits zufolge - eine Entmythisierung stattgefunden, die allerdings
nicht in einer theologischen Absicht, sondern in einer unbefangenen, christlicher Symbolik
gegenüber indifferenten Deutung der ikonographischen Vogeldarstellung begründet wäre."



Tiere und Tierethik im Islam (II) 147

Anlass für die Überlegung nimmt, ob, wenn es Gott möglich ist, dass die
Gläubigen im Paradies Wein trinken, ohne trunken zu werden, es dort
vielleicht auch Fleisch geben kann, das nicht aus der Schlachtung von
Tieren und daher der Erzeugung von Leid herrührt?36

Zu bedenken bleibt, ob diese Überlegung und die damit implizierte
Problematisierung des Tötungsvorgangs nicht eine Rückprojektion eines
modernen Lesers oder einer modernen Leserin darstellte, für den oder die
das Töten von Tieren, anders als es in Zeit der Entstehung des Koran der
Fall war, eine Störung des paradiesischen Friedens darstellt, während dies
in koranischer Sichtweise vielleicht keineswegs zwingend der Fall sein
muss. Denn wenn Tiere, die Geboten des Koran entsprechend getötet und
verzehrt wurden, im Jenseits eine Kompensation für ihre Leiden erhalten
sollen, so folgt daraus keineswegs zwingend, dass das von Gott erlaubte
Töten von Tieren im jenseitigen Paradies nicht mehr möglich sein wird.
Hier ist womöglich Vorsicht geboten bei dem Versuch, moderne, speziesis-
musfreie Denkweisen rückwärts zu projizieren, und stattdessen der Mut
gefordert, scheinbare Widersprüche, wie dem aus jüdisch-christlicher
Perspektive unpassend erscheinenden Fleischgenuss im Paradies, die sich
einer uns gefälligen Lösung entziehen, auszuhalten und stehen zu lassen.
Ebenso empfiehlt es sich, die von Richard Foltz und Angelika Neuwirth
vorgeschlagenen Interpretationen nicht einfach von der Hand zu weisen,
sondern als mögliche Antworten auf eine ergebnisoffene Frage festzuhalten.

7. ZEITGEMÄßE Perspektiven einer neuen islamischen Tierethik

Islamische Theologinnen und Theologen der Gegenwart setzen der Tradition

neue und gewagte Ideen entgegen. Sarra Tlili argumentiert mit Analogien,

indem sie betont, dass der Koran für Menschen in der Zeit Mohammeds

geschrieben worden sei, seine Regeln und Vorschriften daher nicht
in jedem Fall für die heutige Zeit einfach übertragbar. Sie geht davon aus,
dass eine vegetarische oder vegane Lebensweise für die Menschen jener
Zeit, und vor allem der nomadischen, halbnomadischen oder auch städtischen

Umgebung der arabischen Halbinsel und der angrenzenden
Landschaften, schlichtweg keine realistische Option gewesen sei, und schließt
daraus, dass Vegetarismus oder Veganismus für heutige Musliminnen und
Muslime keineswegs Ungehorsam oder Undankbarkeit gegen Gott bedeute
oder gar verboten sei.

Die feministische Theologin Kecia Ali geht über das bloße Erlaubtsein
einer tierfreundlichen Lebensweise sogar hinaus und erklärt, dass gerade
für Musliminnen und Muslime der Gegenwart und in westlichen
Gesellschaften eine vegetarische oder vegane Lebensweise geradezu geboten sei,

36 FOLTZ: Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures, 126.



148 Julia Eva Wannenmacher

um den ethischen Erfordernissen der Gegenwart im Hinblick auf
Ressourcenschonung, Welthunger etc. angemessen zu entsprechen.37

Geht diese Interpretation der koranischen Intention, die einfach als

zeitgebunden erklärt, was nicht mehr opportun erscheint, etwa zu weit?
Bedeutet es gar Respektlosigkeit oder die Weigerung, den Koran und die
darin ausgesprochenen Gebote Gottes ernst zu nehmen, wenn Theologinnen

wie Sarra Tlili und Kecia Ali sie in dieser Weise interpretieren? Doch
so neu ist diese Herangehensweise tatsächlich nicht.

Sarra Tlili zieht zur Erläuterung ihres Vorgehens traditionelle
Koranexegese als Beispiel heran. Der spätmittelalterliche Theologe al-Qurtubi
(gest. 1273/4), so erinnert sie, machte bereits deutlich, dass Gott den Koran
an die Lebenswelt seiner ersten Leser auf der arabischen Halbinsel im 7.
Jahrhundert angepasst habe, weshalb im Koran nichts vorkomme, was diesen

Lesern hätte fremd und unverständlich erscheinen können. Gott habe
sich in seiner Offenbarungsschrift an die Lebenswelt gerade der Menschen
angepasst, denen er sich offenbarte, weil er von ihnen verstanden werden
wollte. Deshalb werde, so al-Qurtubi, im Koran zwar Pelz und Wolle
genannt, nicht aber Leinen und Baumwolle, weil diese zwar nicht dem
allwissenden Gott, wohl aber den ersten Lesern des Korans fremd gewesen
wären. Aus demselben Grund kommen dort nur solche Tiere und Tierarten
vor, die in der realen Umgebung der zeitgenössischen Leserinnen und
Leser, oder Hörerinnen und Hörern des Korans bekannt waren, und sie alle
werden dort in einer als bekannt vorausgesetzten Art und Weise behandelt
und vorgestellt.38

In einem weiteren Schritt - und es wäre interessant zu wissen, in wieweit

al-Qurtubi ihr darin noch folgen würde? - argumentiert Sarra Tlili im
Analogieschluss, dass der Koran ebenso auch nur zu den Menschen
spreche, dies aber nur darum, weil Menschen seine Adressaten waren, von
denen er gehört oder gelesen werden sollte, dass daraus aber nicht gefolgert

werden dürfe, dass nichtmenschliche Tiere aus der Perspektive des

allmächtigen Gottes, aus der heraus der Koran geschrieben zu sein erklärt,
weniger zählten als Menschen. In der Tat handelt es sich dabei um ein
Argument, das in ähnlicher Weise auch für die Tierethik der Bibel angeführt
werden konnte.39

Jedenfalls besteht grundsätzlich die Möglichkeit, dass die Gegebenheit
einer Selbstoffenbarung Gottes an die Adresse der Menschen und des
daraus resultierenden Gottesbezugs der Menschen keineswegs die Gegebenheit

eines ähnlichen Gottesbezugs anderer, nichtmenschlicher Tiere, für
die uns keine derartige Selbstoffenbarung Gottes bekannt ist, ausschließt.

37 ALI, Kecia: Muslims and Meat-Eating. Vegetarianism, Gender, and Identity, in: Journal
of Religious Ethics 43 (2015), 268-288.

38 TLILI, Sarra: Animals in the Qur'an. Cambridge: Cambridge University Press 2012, 9-11.
39 Vgl. WANNENMACHER: Ambivalenzen einer Beziehung: Das Tier in der Theologie.



Tiere und Tierethik im Islam (II) 149

Nur weil uns keine vergleichbare Selbstoffenbarung Gottes an andere
Geschöpfe als uns bekannt ist, bedeutet dies längst nicht, dass darum auch
keine solche Selbstoffenbarung Gottes an andere geschehen kann und
jeglicher Gottesbezug ausschließlich dem Menschen zu eigen ist. Manche
Philosophen und Religionswissenschaftler halten indes sogar das Gegenteil
für möglich, indem sie vermuten, dass der Gottesbezug nichtmenschlicher
Tiere möglicherweise unmittelbarer und unverstellter als der irgendeines
Menschen sein könnte.4°

Dennoch bleibt zu fragen, warum der Koran, sollte er wirklich eine derart

antispeziesistische und egalitäre Lesart zulassen oder gar intendiert
haben, an vielen Stellen so ausdrücklich anthropozentrisch argumentiert und
den Unterschied zwischen Mensch und Tier in so eindeutiger Weise
festschreibt, sowohl durch die Definition des Nutztiergebrauchs als

schöpfungsgemäße Bestimmung als auch durch die Exklusivität des Menschen in
seiner Fähigkeit, sich für oder gegen die Befolgung des Willens Gottes zu
entscheiden (während alle anderen Geschöpfe, die belebte und die unbelebte

Natur, keine Wahl haben als Gott zu verehren), dass er damit anderen,

nicht speziesistischen Interpretationen eigentlich wenig Raum lässt?
Der Vergleich mit al-Qurtubis Argument, dass der Koran Leinen und Baumwolle

deshalb nicht erwähne, weil die zeitgenössischen Leser diese nicht
gekannt hätten und es den Text für sie unverständlich gemacht hätte,
hinkt, denn Tiere wurden zur Zeit der Abfassung des Korans ebenso als
Nutztiere gezüchtet, gehalten, gebraucht, geschlachtet und gegessen, wie
es seither immer und noch heute der Fall ist.

Der Koran machte es heutigen Tierrechtlerinnen und Tierrechtlern
muslimischen Glaubens leichter, in der ethischen Diskussion der Gegenwart
für eine Ausweitung der im Koran genannten Barmherzigkeit gegen alle
Lebewesen auch auf die sogenannten Nutztiere zu argumentieren,41 wenn
die Zweckbestimmung dieser Tiere im Koran nicht so ausdrücklich als
nicht nur erlaubt, sondern sogar als geboten beschrieben worden wäre.42

Allerdings gibt es im Koran Gebote, die von heutigen Theologen und
anderen gläubigen Musliminnen und Muslimen als aus der Zeit ihrer
Entstehung heraus zu verstehen und für eine vergangene Gegenwart gesagt
erklärt werden, mithin also nur noch historische Relevanz haben sollen.

4° Vgl. Clark, Stephen: Ask Now the Beasts and They Shall Teach Thee, in: DEANE-DRUM-

MOND, Celia/CLOUGH, David L./Artinian-Kaiser, Rebecca (Hgg.): Animals as Religious
Subjects: Transdisciplinary Perspectives. London: Bloomsbury 2013, 15-34 und WANNENMACHER,
Julia Eva: Tier und Retigion(en). Theologische Tierethik im Kontext, in: Tierethik 15 (2017), 91-
115.

41 Sure 21 al-anbiyä' („Die Propheten"), Vers 107: „Und wir sandten dich nur als
Barmherzigkeit zu den Weltbewohnern".

42 Vgl. hierzu etwa im ersten Teil dieses Aufsatzes Kapitel II, Abschnitt 5 und die dort
zitierten Quellen, WANNENMACHER: Von koranischer Überlieferung und zeitgemässen Perspektiven:

Tiere und Tierethik im Islam (I), dort besonders 184-187.



150 Julia Eva Wannenmacher

Beispiele dafür gibt es auch im Alten und Neuen Testament, wie etwa die
Speisegebote, die von Christinnen und Christen als für sich nicht mehr
relevant erklärt werden, das Verbot homosexueller Liebe, die Billigung der
Sklaverei oder die Unterordnung der Frauen in der Gemeinde. All dies und
noch mehr erklären in der Gegenwart die meisten (wenn auch nicht alle)
Christinnen und Christen als zeitbedingt und in seinem Gebotscharakter
für heutige Gemeinden nicht mehr bindend.

Eine ähnliche Unterscheidung nehmen auch viele Koranexegetinnen
und -exegeten vor. Ihrer Ansicht nach ist etwa das Gebot, Ungläubige zu
töten, ausschließlich in seinem historischen Kontext zu verstehen, dem
zufolge Krieg nur als Verteidigungskrieg legitimiert sei, und das Kriegsziel
bestehe keineswegs unausweichlich darin, alle Gegner zum Islam zu
bekehren, sondern vielmehr in der Erreichung eines Abkommens zwischen
Gläubigen und anderen.43

In ähnlicher Weise wäre dann, wenn man der Argumentation Sarra
Tlilis und Kecia Alis folgt, das Töten der Tiere und vielleicht sogar allgemein

die Haltung von Nutztieren als etwas anzusehen, das zur Zeit der
Abfassung des Korans noch sinnvoll und richtig erscheinen musste, unter
den veränderten Bedingungen des 21. Jahrhunderts aber unterbleiben kann
oder gar muss, weil es der Umwelt und unseren Mitmenschen schaden
kann und den Tieren großes und vermeidbares Leid zufügt. Gerade aus
Sicht eines gläubigen Menschen, der seine Mitmenschen und Gottes
Schöpfung achtet und schützt, erscheint dieser Aspekt, auf den die beiden
Theologinnen hindeuten, umso einleuchtender.

Natürlich lässt sich die Frage, ob die Exegetinnen damit zu weit gehen
oder sich von der ursprünglichen Aussageabsicht des Korans zu weit
entfernen, keinesfalls abschließend beantworten. Ihr Vorschlag ist auf jeden
Fall sinnvoll und bedenkenswert. Und ist der Übergang von einer wörtlichen

Auslegung des Korans, die die Schlachtung und Tötung von
Nutztieren im 21. ebenso wie im 7. Jahrhundert als gottgewollt verteidigt und
dabei das Problem des Leidens der Tiere in Kauf nimmt, hin zu einem
neuem Verständnis des Korans, das Barmherzigkeit allem Leben als höchste

Maxime nennt und die Demut vor dem Schöpfergott mit der Demut
gegen Mitgeschöpfe vereint, wirklich von der Intention des Korans so weit
entfernt? Könnte es nicht etwa sein, dass dieser Übergang nichts anderes
ist als der Wechsel von tafsir zu ta'wîl,44 und damit der Übergang weg von

43 Vgl. KhüRCHIDE, Mouhanad: Gott glaubt an den Menschen: Mit dem Islam zu einem
neuen Humanismus. Freiburg im Breisgau: Herder 2015; zur Rechtslage ROHE, Matthias: Das
islamische Recht: Geschichte und Gegenwart. München: Beck 2011, 261.

44 Zu Begriff und Übersetzung von ta'wil vgl. zuletzt GRIFFEL, Frank: Al-Ghazäli at His
Most Rationalist. The Universal Rule for Allegorically Interpreting Revelation (al-Qänün al-
Kulli fi t-Ta wtl), in: TAMER, Georges (Hg.): Islam and Rationality. The Impact of al-Ghazäli
Papers Collected on His gooth Anniversary, vol. 1. Leiden: Brill 2015, 89-120, dort 89, Anm. 3:
'Arab, ta wil means to understand a word or textual passage in a way that differs from the



Tiere und Tierethik im Islam (II)

einer wörtlichen Auslegung des Korans hin zu einer höheren, nicht mehr
buchstabengemäßen, sondern mit spiritueller Weisheit vorgenommenen
Deutung?

Im Ergebnis könnte es sich bei einer solchen modernen islamischen
Theologie der Barmherzigkeit vielleicht um das zeitgenössische Äquivalent
zu jener Weisheit handeln, um die der Legende nach schon der Prophet
Mohammed Gott für seinen Cousin Ihn 'Abbäs, der als erster Exeget in der
Geschichte des Islam gilt, gebeten haben soll: die Weisheit, den Koran
recht zu verstehen und darin den Willen Gottes zu erkennen.

Bis heute meinen zwar manche Musliminnen und Muslime, oder Islam-
wissenschaftlerinnen und Islamwissenschaftler, dass eigentlich kein Unterschied

zwischen tafsïr und ta'wïl bestehe - aber bis heute existieren auch,
in allen Buchreligionen, gläubige Leserinnen und Leser, die der festen
Ansicht sind, dass es nur des wörtlichen Verständnisses des Textes bedarf,
um Gottes Willen zu tun und alle nötige Erkenntnis zu erlangen. Dem
haben im Christentum bereits im Mittelalter die Lehre vom vierfachen
Schriftsinn45 und im Islam die verschiedenen Interpretationen von tafsïr
und ta'wïl entgegenzuwirken versucht.46 In der Tat spricht nichts dafür,
auf einer wörtlichen, eindimensionalen Exegese zu beharren - im Islam
gewiss so wenig wie im Christentum.

Noch ein weiterer Aspekt unterstützt diese Annahme, und es sei
erlaubt, erneut einen Vergleich der historischen Entwicklung im Christentum

und Islam zu ziehen. Beide Religionen waren gerade in ihren Anfängen

eine gesellschaftliche Strömung, die neben religiösem durchaus auch
sozialreformerischen Charakter besaß. Beispiele dafür waren im Christen-

apparent or outward meaning (zähir). I translate it as "allegorical interpretation," because
the English word "interpretation" does not include the aspect of rejecting the apparent or
outward meaning.'

45 Das Standardwerk über die mittelalterliche Exegese und den vierfachen Schriftsinn ist
nach wie vor Lubac, Henri de: Exégèse médiévale. Les quatre sens de l'écriture. Paris: cerf
1959-1964.

46 Zu dem Gegensatz zwischen historisch-kritischer Exegese und einer Lektüre mit den
Augen des Glaubens vgl. zuletzt Sinai, Nicolai: Gottes Wort und menschliche Deutung.
Überlegungen zum Verhältnis zwischen islamischer Schriftauslegung und historischer Kritik, in:
Slenczka, Notger (Hg.): Deutung des Wortes - Deutung der Welt im Gespräch zwischen
Islam und Christentum Beiheft 2014 zur Berliner Theologischen Zeitschrift). Leipzig:
Evang. Verl.-Anst. 2015, 151-171. Nicolai Sinai geht von den Ansätzen der historisch-kritischen

Methode in der theologischen Wissenschaft aus und versucht eine Übertragung für
das Verständnis des Koran. Der von ihm beschriebene Gegensatz zwischen dem Verständnis
eines heiligen Textes, an dessen Entstehen durch Verbalinspiration nicht gezweifelt werden
darf, und der historisch-kritischen Methode wird in der gegenwärtigen Exegese des Alten
und Neuen Testaments vermutlich längst nicht mehr so scharf gesehen, und die Aussageabsicht

(und möglicherweise auch der Wahrheitsgehalt) eines Textes kann durchaus auch
unberührt davon bleiben, auf welche Weise der Text genau entstanden ist, so lange er mit
dem Auge des Gläubigen gelesen wird. Damit könnte der Gegensatz, den Sinai zu
überbrücken versucht, zumindest aus Sicht der gegenwärtigen alt- und neutestamentlichen
Wissenschaft vielleicht noch weiter verringert werden.



152 Julia Eva Wannenmacher

tum die Überwindung der Schranken zwischen Juden und Nichtjuden, die
Gütergemeinschaft der Urgemeinde und die hervorragende Stellung vieler
Frauen in den noch jungen Gemeinden.

Mit dem Islam gab es einige Jahrhunderte nach dem Christentum eine
neue religiöse Gemeinschaft, die zum ersten Mal auf der arabischen Halbinsel

alle Menschen als gleich vor Gott erklärte und damit ein ungeheures
sozialrevolutionäres Potential aufwies,47 das etwa der heutigen
Tierbefreiungsbewegung in nichts nachzustehen scheint. Wenn aus solchen Anfängen,

im Christentum wie im Islam, eine Religion werden sollte, deren
Anhänger sich jeder Veränderung verweigern und sich selbst zum Bestandswahrer

nicht mehr zeitgemäßer Werte machen, würde das dem ursprünglichen

Charakter beider Religionen, die ursprünglich den Willen Gottes in
je ihrer Zeit zu ergründen suchten, nicht geradezu diametral entgegenstehen?

Wie zukunftsfahig eine Religion ist, erweist sich auch daran, ob sie den
ethischen Anforderungen der jeweiligen Gegenwart gerecht wird, ohne
sich dem Zeitgeist unterzuordnen und damit ihren eigenen Charakter als

Offenbarungsreligion zu verlieren - so, wie Karl Barth das für die christliche

Ethik formulierte, als „wissenschaftliche Selbstprüfung der christlichen
Kirche hinsichtlich der Frage, wie sie in ihrem Tun und in ihrer Ornung
dem Inhalt der eigentümlichen Rede von Gott entsprechen kann."48

In einer ähnlichen Weise, wie Karl Barth von der christlichen Kirche
des 20. Jahrhunderts gefordert hatte (wenn auch nicht durchweg mit dem
gewünschten Erfolg), sich zu allen Zeiten kompromisslos für die Schwachen

einzusetzen, und dies notfalls auch wider den Zeitgeist, gegen jede
Konformität und jedes Herkommen, haben in den vergangenen Jahren
verschiedentlich islamische Theologinnen und Theologen vermehrt dazu
aufgerufen, das im Herzen des Islam verankerte göttliche Prinzip der
Barmherzigkeit zu einem die gesamte Schöpfung umfassenden ethischen Gebot
zu erklären. Es erscheint als die logische Umsetzung und Fortführung dieser

Forderung, wenn Theologinnen wie Sarra Tlili, Kecia Ali und andere
Musliminnen und Muslime, vor dem Hintergrund dieser neuen Ethik, den
Kreis derer, die diese Barmherzigkeit umfasst, erweitern, und sie sich
einsetzen für ein Ende der Schlachtopfer, die der Koran als nicht mehr gottgewollt

kritisierte, und den Weg zeigen hin zu einer neuen, umfassenden
theologischen Ethik.

Allerdings ist die Vorstellung, dass nicht nur menschliche Lebewesen
und ihre Interessen Berücksichtigung finden müssen, wenn es um Fragen
des gesellschaftlichen Zusammenlebens, der Gesetzgebung und erst recht

47 Vgl. zu diesem Aspekt MARLOW, Louise: Hierarchy and Egalitarianism in Islamic
Thought. Cambridge/Mass.: Cambridge University Press 1997.

48 FlCKER STÄHELIN, Daniel: Karl Barth und Markus Feldmann im Berner Kirchenstreit
/949-J95J. Zürich: TVZ 2006, 135.



Tiere und Tierethik im Islam (II) 153

der Religion gilt, vielen Menschen - und nicht wenigen wissenschaftlichen
Disziplinen - noch neu. Doch während in den Naturwissenschaften vielen
Tierarten inzwischen nicht nur Intelligenz, sondern auch Emotionen und
sogar die Fähigkeit zur Kulturentwicklung zugesprochen wird, setzt sich
parallel dazu in der menschlichen Gesellschaft der Gedanke immer stärker
durch, dass nichtmenschliche Tiere angesichts ihrer bekannten Fähigkeiten

und Bedürfnisse neue, gestärkte Rechte und in einer noch zu diskutierenden

Form auch Personenstatus erhalten sollten, der ihre Position in
einer Multispeziesgesellschaft angemessen festschreiben und ihre Rechte
sichern kann. Für die Gesellschaftswissenschaften haben die Politologen Sue

Donaldson und Will Kymlicka vor einigen Jahren ein Konzept vorgelegt,
das einen möglichen Weg dazu beschreibt.49 In der christlichen und
jüdischen Theologie gibt es erst wenige Denkansätze. Sarra Tlili und Kecia Ali
scheinen hier bereits einen weiten Weg gegangen zu sein. Zu dem Konzept
einer „Theologie der Barmherzigkeit", wie sie Mouhanad Khorchide, Milad
Karimi und Klaus von Stosch in ihrem gleichnamigen Band beschreiben^«
sollten diese Überlegungen, wie sie Sarra Tlili und Kecia Ali mit Bezug auf
nichtmenschliche Tiere vortragen, die hier vor dem Hintergrund einer Ethik
evangelisch-theologischer Prägung im Sinne Karl Barths weiter ausgeführt
worden sind, jedenfalls gut passen.

49 DONALDSON, Sue/KYMLICKA, Will: Zoopolis. Eine politische Theorie der Tierrechte. Berlin:

Suhrkamp 2013.
5° KHORCHIDE, Mouhanand/KARIMI, Milad/VON STOSCH, Klaus (Hgg.): Theologie der

Barmherzigkeit? Zeitgemäße Fragen und Antworten des Kalam Schriftreihe Graduiertenkolleg
Islamische Theologie 1). München: Waxmann 2014.



154 Julia Eva Wannenmacher

Zusammenfassung
Nachdem der erste Teil des Aufsatzes über Tiere und Tierethik (erschienen 2017)
das Bild der Tiere im Koran und der frühen islamischen Überlieferung beschäftigt

hat, mit Fragen der Seelenwanderung, der Sprachfähigkeit und der Fähigkeit
zur Gotteserkenntnis bei Wild- und Haustieren, widmet sich dieser zweite Teil
der Frage nach dem rechten Umgang mit Tieren in der islamischen Exegese, den

Vorschriften im Interesse eines praktischen Tierschutzes bei der Schlachtung von
Tieren, dem Ort der Tiere in den Darstellungen vom Jüngsten Gericht, der Frage
nach ihrer möglichen Fortexistenz im Jenseits und der Rolle der Tiere in den

Vorstellungen vom jenseitigen Paradies und der Hölle, sowie der Frage, ob im Paradies

Fleisch gegessen wird, und wenn ja, welches.
Im letzten Abschnitt werden zwei tierethische Konzepte moderner islamischer

Theologinnen und die Vereinbarkeit dieser Modelle mit den Lehren eines der
Tradition verpflichteten Religionsausübung und den ethischen Erfordernissen
der Gegenwart diskutiert. Als tentative Überlegung wird zum Schluss die Verbindung

dieser Konzepte mit der von anderen zeitgenössischen islamischen Theologen

vorgebrachten Erinnerung an den Islam als Religion der Barmherzigkeit und
den aus den Erfahrungen des Protestantismus im 20. Jahrhundert in der Nachfolge

Karl Barths abgeleiteten Forderungen nach einer theologischen Ethik, die

kompromisslos und unbedingt auf Seiten der Schwachen und Hilflosen einer
Gesellschaft ist, als möglicher neuer Weg vorgeschlagen.

Abstract
While the first part of this essay on animals and animal ethics (published 2017)
discussed the image of animals in the Qur'an, transmigration of human and
animal souls, the abilities to speak and understand and of a knowledge of God

among wild and domestic animals, this second part examines the questions of
how to treat animals correctly according to the law of God, the protection of
animals and the prevention of cruelty, especially with respect to slaughtering, the
place of animals in Islamic conceptions of the Last Judgment, their continued
existence in the Afterlife and their role in the heavenly paradise and in hell.
Moreover, we discuss whether meat will be eaten in paradise, and if so, what
kind ofmeat this could be.

The final section of the essay presents contemporary ethical conceptions of
veganism by two modern Islamic theologians and considers the compatibility of
these conceptions with a more traditional understanding of Islam and the ethical

demands of the present. To conclude, the essay tries to combine in a
tentative mode these modern ideas of animal ethics with the traditional conception
of Islam as a theology of compassion, which has been brought to our attention
by other contemporary theologians, and the postulation of a theological ethic,
deriving from the experiences of the Protestant theology in the 20' century in
the line of Karl Barth, which is absolutely and uncompromisingly on the side of
the weak and helpless in a society, as are now the animals.


	Von koranischer Überlieferung und zeitgemässen Perspektiven : Tiere und Tierethik im Islam (II)

