
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: "Der Mensch als Postscript der Schöpfung" : Baaders Verhältnis zu
Hegel

Autor: Bonchino, Alberto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alberto Bonchino

„Der Mensch als Postscript der Schöpfung"
Baaders Verhältnis zu Hegel

Der Sklave sehnt sich nicht nach der Freiheit,
sondern nach der Versklavung seines Herrn.1

X.

Der Münchner Philosoph Franz von Baader (1765-1841) gilt als einer der
herausragenden Vertreter der deutschen Romantik. Er gehört mit seinen
frühen Arbeiten in die Anfange der Romantik und stellt später eine
Alternative zur Spätromantik bei Friedrich Schlegel und Görres dar.2 Die von
ihm behandelten Themenbereiche umfassen ein breites Spektrum, das von
Technikwissenschaften und Naturphilosophie über Gesellschaftswissenschaften

bis zu Philosophie und Mystik, ja zur Theosophie reicht. Sein

wuchtiger literarischer Stil - nach Gadamer besonders geeignet „für die
begrifflichen Zwecke der Philosophie"3 - spiegelt nicht nur die Vielfalt
seiner Interessen wieder, sondern ist der Versuch, die unterschiedlichen
Wissensebenen zu einer neuen Synthese zu führen. Nicht zufällig bemerkt
Hans-Georg Gadamer: Was Baaders „verschlossenes Gedankenlabyrinth
zuweilen ans Licht lässt [...], das lebt als eine Unterschicht echter Sprachgewalt

auch in Hegels entschlossener Kritik an der Form des Satzes, die
,nicht geschickt ist, spekulative Wahrheiten auszusagen'."4

Im Folgenden wird der Versuch unternommen, die philosophische
Beziehung zwischen diesen beiden Philosophen zu beleuchten, indem Baaders

Polemik gegen die Dialektik Hegels in den damaligen historischen
und sachlichen Kontext gerückt wird, und dabei explizit auf jene christliche

bzw. katholische Tradition zurückgegriffen wird, auf welche damals,
vor allem auch Baader, „nicht aus restaurativer Gesinnung, sondern in kri-

1 GÔmez DÄV1LA, Nicolas: Notas. Unzeitgemäße Gedanken. Mit einem Essay v. Martin
Mosebach u. einem Nachw. v. Franco Volpi. Aus dem Span. v. Ulrich Kunzmann Batterien
73). 2. Auflage. Berlin: Matthes und Seitz 2006, 240.

2 PÖGGELER, Otto: Idealismus und Romantik, in: Hegel Studien 34 (1999), 135-157, hier 153.
3 GADAMER, Hans-Georg: Neuere Philosophie I: Hegel, Husserl, Heidegger Gesammelte

Werke 3). Tübingen: Mohr (Siebeck) 1987, 98L
4 Gadamer, Hans-Georg: Hermeneutik im Rückblick Gesammelte Werke 10). Tübingen:

Mohr (Siebeck) 1995, 282.



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 113

tischer Offenheit für die geistigen Entwicklungen seiner Zeit", hingewiesen
hat.5

2.

Baaders Verhältnis zu Hegel wird vor dem Hintergrund seines praktischen
und theoretischen Verständnisses von Philosophie deutlich, die von einer
biblisch-theosophischen Anthropologie geprägt ist und direkt auf die Politik

als bewusste Korrektur der Moderne übertragen wird.6
Verunsichert durch die Französische Revolution und ihre Folgen und

zugleich herausgefordert durch die Restaurationspolitik Napoleons und
Metternichs zielt Baaders religiös-politisches Engagement - im Einklang
mit den katholischen Schriftstellern der französischen Restauration - auf
die Grundlegung einer antirevolutionären Sozietätsphilosophie und deren
Realisierung in der damaligen Gesellschaft.7 Damit verfolgt er eine konservative

Utopie im Sinn der Errichtung einer organischen Theokratie bzw.
eine Politik der christlichen Liebe, in welcher die Vermittlung zwischen
ungleichen Gliedern der Gesellschaft bzw. zwischen Regent und Regierten
als „organisch freie Union" begriffen wird.8 Konkret ist damit eine
Gegenrevolution gemeint, bei der an die Stelle der aus revolutionärem Geist
geborenen weltlichen Gesellschaft eine christlich-organische Sozietät treten

soll, in welcher die „Religion zwar organisch verschieden von Politik
ist, aber nicht beziehungslos - sie sollte gleichsam als geistiges Oberhaus
wirken."9

In deutlicher Ablehnung des transzendentalen Ansatzes von Descartes,
der die moderne Philosophie im Selbstbewusstsein begründet, erklärt Baader,

dass sich die Menschheit in einem von ihrem göttlichen Ursprung

5 Franz, Albert: Franz von Baader im Kontext, in: BONCHINO, Alberto/FRANZ, Albert
(Hgg.): Aufklärung und Romantik als Herausforderung für katholisches Denken Baaderiana
3). Paderborn: Ferdinand Schöningh 2015, 10.

6 Vgl. WOLF, Jean-Claude: Motive der Mässigung des Egoismus - religiös und säkular, in:
Bogner, Daniel/MÜGGE, Cornelia (Hgg.): Natur des Menschen. Brauchen die Menschenrechte
ein Menschenbild? Studien zur theologischen Ethik 144) Freiburg i.Br.: Herder 2015, 109-
129, hier 119 und Sciimidt-Biggemann, Wilhelm: Baader und Saint-Martin, in: BONCHINO/
FRANZ (Hgg.): Aufklärung und Romantik, 150-170.

7 Vgl. Baader, Franz von: Ueher das durch die französische Revolution herbeigeführte
Bedürfnis einer neuen und innigeren Verbindung der Religion mit der Politik. Nürnberg: Campe
1815.

8 BAADER, Franz von: Sätze aus der erotischen Philosophie (1828), in: Über Liebe, Ehe und
Kunst. Aus den Schriften, Briefen und Tagebüchern. Ausgew. u. eingel. v. Hans Graßl. München:

Kösel 1953, 100. Hierzu ausführlich in: HINDER, Erwin: Das christlich-soziale Prinzip bei
Franz von Baader Europäische Hochschulschriften 23, Theologie 728). Frankfurt a.M.:
Peter Lang 2001.

9 WOLF: Motive der Mässigung des Egoismus - religiös und säkular, 119; ähnlich auch in:
DÜLMEN, Richard van: Gegenrevolution und Sozietät bei Franz von Baader, in: Jahrbuch des

Instituts für Deutsche Geschichte 3 (1974), 101-119.



114 Alberto Bonchino

fatalen Trennungszustand befinde, denn seit der Grundsatz cogito ergo
sum in die Philosophie eingeführt worden sei, habe sich die Meinung
geltend gemacht, dass der Mensch in seiner innersten Selbstaffirmation, seiner

Selbstbestätigung, absolut allein sei und von diesem „Sichwissen" aus,
gleichsam als Richter über jedes andere Sein, z.B. auch das Sein Gottes,
entscheiden könne.10

„Es war jene grundverderbliche heuchelnde Maxime des Cartes, welche allen
Vernunftgebrauch in Religiösen Dingen einstellte, unterm Vorwand, dass selbe
unverständlich seyen, welchem Lehrsatz natürlich der Schluss folgen muste,
dass sie unverständig sind. Die Theologen liessen sich diese Demarcation der
Philosophie und Theologie ganz wohl gefallen und stellten wenigst für sich
allen Vernunftgebrauch ein, sie vergassen, dass das non progredi ein Regredi
sey; und so machte denn die antireligiöse Wissenschaft immer grössere
Fortschritte und liess die Theologie als eine erstarrte Antiquität und Mumie
zurück."11

Mit seinem cogito ergo sum hat Descartes, so Baader, das Selbstbewusst-
sein des gegenwärtigen bzw. des endlichen Geistes überhaupt als ein
ursprüngliches Wissen begriffen und damit den göttlichen Grund des Erkennens

in die endliche Subjektivität gesetzt. Das primitive Erkennen ist nach
Baader hingegen jenes, in welchem sich dem Menschen, in dem sich das

„göttliche Centraidenken" reflektiert, das Innere bzw. die offenbarte
Zeitlichkeit der Welt erschließt.12 Mit der neuzeitlichen Selbstbegründung des

Subjekts rückt also das ganze philosophische Denken in Widerspruch zur
biblischen Offenbarung. Es hat sich von Gott befreien wollen, um zum
souveränen Richter über alles Erkennen zu werden und hat damit Lucifers
Sünde der Hoffart nachgeahmte und die Religion als wahre Verbindung

10 BAADER, Franz von: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Viertes Heft. Münster:
Theissing 1836, IV. Vorlesung, 16. Diese Thematik bildet eines der zentralen Themen, die
Baader in seinen Vorlesungen über spekulative Dogmatik behandelt. Die in fünf getrennten
Heften erschienenen Vorlesungen über spekulative Dogmatik (1828-1838) aus der Lehrtätigkeit

Baaders an der neu eröffneten Universität München (1826) wurden von Franz Hoffman
für Baaders Sämtliche Werke zum ersten Mal zusammengestellt; allerdings hat der Herausgeber

nicht die erste und einzige Auflage veröffentlicht, sondern sie sind - so Hoffmann
selber (Philosophische Schriften. Bd. 2. Erlangen: Deichert 1869, 218) - von ihm „mehr oder
minder erweitert worden." Vgl. auch die Einleitung zum Band VIII in Baader, Franz von:
Gesammelte Schriften 7,ur Religionsphilosophie. Hg. v. Franz Hoffmann Sämtliche Werke 8).
Leipzig: Bethmann 1855, X.

11 Baader an den Graf Sergei Semjonowitsch Uwarow (März 1841) in: Susini, Eugène:
Lettres inédites de Franz von Baader. Paris: Vrin 1942, 455; vgl. auch Baaders Recension der
Schrift: Essai sur l'Indifférence en matière de Réligion, par M. l'Abbé F. de la Mennais (1826),
in: Baader: Gesammelte Schriften zur Sozietätsphilosophie. Hg. v. Franz Hoffmann Sämtliche

Werke 5). Leipzig: Bethmann 1854, 216.

12 SCHUMACHER, Ferdinand: Der Begriff der Zeit bei Franz von Baader Symposion 69).
Freiburg i.Br.: Alber 1983, 267.

'3 Denn „das Nichtanfangen mit [Gott] [ist] schon dessen Leugnung", Baader:
Vorlesungen über speculative Dogmatik. Drittes Heft. Münster: Theissing 1833, VIII. Vorlesung, 34.



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 115

zwischen „Schöpfer" und „Geschöpf, zwischen Gott und Kreatur
abgelehnt. >4 In diesem Sinn stellt Baader dem Cartesischen Axiom cogito, ergo
sum sein cogitor (a deo) ergo sum entgegen, das programmatisch lautet:
„ich werde gedacht, darum bin ich". Nur von dieser Dimension aus, in der

- nach der Scholastischen Formel'5 - totum in toto, et totum in qualibet
parte, wird das „Gewissen" zum Ort der „Gewissheit". Dies lässt sich, so

Baader, auch etymologisch nachweisen, insofern das „Ge-" „nämlich mit
dem griechischen syn und lateinischen con gleichbedeutend" ist, so dass
dieses Ge- eben „ein Mitwissen" (con-scientia) ausdrückt:'6 Wenn der
„Mensch von Gott gedacht ist und ohne dies[es] von Gott Gedachtwerden
nicht wäre, so kann er auch seines Seins nur gewiß sein, indem er sich von
Gott gedacht weiß."'7

Aus dieser geschöpflichen Selbstgewissheit in Gott, die sich erst recht
als eine Wechselseitigkeit dialektischer bzw. dialogischer Vermittlung
zwischen Erkennen und Erkanntwerden profiliert und die Einseitigkeit einer
monologischen Reduktion in der Reziprozität des Gebens und Nehmens
ausschließt,'8 kann eine hierarchische Ableitungsbeziehung entstehen, die
das absolute Sein Gottes gewährleistet, ohne die menschliche Existenz zu
leugnen.'9 In diesem Zusammenhang bezieht sich Baader auf Paulus.
Wiederholt verweist er auf Gal 4,9 und 1 Kor 13,12 und hebt hervor, dass
Paulus dort auf das „Wissen seines [des Menschen] Gewusstseins von Gott"
rekurriert und in diesem Sinn „von unserer dermaligen unvollkommenen

'4 „Religio expedit a mundo nos, religatque Deo" schreibt Baader, den hermetischen Traktat

Mystère de la croix (Homburg von der Höhe: Meinhard 1732, 246; dt. Frankfurt/Leipzig:
Böhme 1782, 369) zitierend; vgl. BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Erstes
Heft. Münster: Theissing 1828, V. Vorlesung, 38, aber bereits im Brief an Jacobi am 19. Juni
1806; vgl. Baader: Biografie und Briefwechsel. Hg. v. Franz Hoffmann Sämtliche Werke 15).

Leipzig: Bethmann 1857, 203.
'5 Vgl. unter anderen Contra Gentiles, lib. 4 cap. 67 n. 3.
'6 Baader: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Drittes Heft. XIII. Vorlesung, 56.
'7 Randanmerkung zu Louis Claude de Saint-Martins Le nouvel homme (1796) in BAADER:

Erläuterungen zu sämtlichen Schriften von Louis Claude de Saint-Martin. Hg. v. Friedrich von
der Osten-Sacken Sämtliche Werke 12). Leipzig: Bethmann i860, 238. Theodor Steinbüchel

hat den Baaderschen Anti-Cartesianismus als Schwerpunkt von dessen Spekulation
betrachtet. Baaders Naturphilosophie kann nach Steinbüchel als eine polemische, beständige
Konstruktion gegen den cartesischen Dualismus angesehen werden. Vgl. STEINBÜCHEL, Theodor:

Franz von Baaders Descartes-Kritik im Rahmen ihrer Zeit und ihrer grundsätzlichen
Bedeutung, in: Wissenschaft und Weisheit 10 (1943), 41-60, 103-126 und 11 (1944), 24-42. Ferner
vgl. hierzu FUNKE, Gerhard: Cogitor ergo sum. Sein und Bewußtsein, in: WISSER, Richard (Hg.):
Sinn und Sein. Ein philosophisches Symposion. Tübingen: Niemeyer i960, 155-182 und GELD-

HOF, Joris: 'Cogitor ergo sum': On the Meaning and Relevance ofBaader's Theological Critique
ofDescartes, in: Modern Theology 21 (2005), 237-251.

l8Vgl. BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Zweites Heft. Münster: Theissing
1830, II. Vorlesung, 14.

'9 Vgl. BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Zweites Heft. VII. Vorlesung, 38L
Dazu vgl. HEMMERLE, Klaus: Franz von Baaders philosophischer Gedanke der Schöpfung
Symposion 13). Freiburg i.Br.: Alber 1963, 61-69.



ii6 Alberto Bonchino

und indirecten Erkenntniss (als im Spiegel) im Unterschiede einer künftigen

vollständigen Erkenntniss, wo wir erkennen werden, wie wir erkannt
sind, von Angesicht zu Angesicht" spricht.20

Baader will eine Synthese von Christentum und moderner Philosophie
der Freiheit und Vernunft bzw. eine Philosophie der Religion errichten, die
sich nicht nur als christliche Philosophie im Sinn des Spätidealismus,
sondern zugleich als eine Philosophie des Christentums im Genitivus objec-
tivus präsentiert.21 Dabei nimmt seine spekulative Methode eine zentrale
Rolle ein, die insofern als mystisch bezeichnet werden kann, als sie „von
dem, was einmal in der äußeren Welt geschah, auf das Innere des
Menschen und vom Inneren des Menschen auf das schließt, was einmal in der
Geschichte geschah".22 Diese innere Erfahrung kann in der Tat den Glauben

an die historischen Ereignisse der Schriften als Offenbarung Gottes
weder erzeugen noch beweisen, dennoch kann sie nach Baader lehren, den
Glauben zu verstehen bzw. ihn zu bestätigen und zu erweisen. Ein Prinzip,
das Baader bereits in den früheren Schriften als den „physiologischen
Standpunkt, den die Religion festhält", ausformuliert23 und am Ende seines
Lebens so zusammenfasst: Man kann „nicht oft genug wiederholen, dass

die Theologie nichts anderes sei als die Physiologie der Ewigkeit und die

Physiologie nichts anderes als die Theologie der Zeit".24
Alle Offenbarung ist nach Baader als Erzeugnis des göttlichen Gedankens

ein dem Menschen Gegebenes, so aber zugleich ein dem Menschen
Aufgegebenes. Mit derartiger „Religionswissenschaft", die Baader spekulative

Dogmatik nennt, beabsichtigt er die Trennung von „speculativen" und
„historischen oder empirischen Elementjen]" zu überwinden.25 Das Dogma
bzw. dessen strukturelle Gewissheit wird daher zum Ausgangspunkt seines

Philosophierens: Denn dies ist allein „das eigentlich Positive weil Gegebene"
und nur davon ausgehend ist es möglich, zum wahren Wissen zu gelangen

20 Baader: Gesammelte Schriften zur Sozietätsphilosophie Sämtliche Werke 5), 259;
für andere Stellen in Baaders Werk vgl. RINGLEBEN, Joachim: Gott im Wort. Luthers Theologie
von der Sprache her. Tübingen: Mohr Siebeck 2010, 438h, Anm. 962.

21 Vgl. KOSLOWSKI, Peter: Philosophien der Offenbarung. Antiker Gnostizismus, Franz von
Baader, Schelling. Paderborn: Ferdinand Schöningh 2001, 291t.

22 KOSLOWSKI: Philosophien der Offenbarung, 756h und KOSLOWSKI, Peter: Die Prüfungen
der Neuzeit. Hg. v. Peter Engelmann. Wien: Passagen 1989, 149F., ähnlich auch in Görtz,
Heinz-Jürgen: Franz von Baaders „Anthropologischer Standpunkt" Symposion 56).
Freiburg i.ßr.: Alber 1977, 122-132.

23 „Dass in der That dieses höhere Leben, sich unaufhörlich in dem niedrigen spiegelnd,
ohne der vergleichenden Beachtung dieses niedrigem nicht wohl erkannt werden kann",
BAADER: Ueber die Begründung der Ethik durch die Physik. München: Stöger 1813, 31.

24 Das französische Original wird zitiert bei August Sougey-Avisard: Mes Entretiens avec
François Baader (Le 16 novembre 1840): „Que l'on ne saurait trop répéter que la théologie
n'est que la physiologie de l'éternité, et la physiologie la théologie du temps"; Susini,
Eugène: En marge du Romantisme. Portrait et correspondance d'Auguste Sougey-Avisard (1818-
188g). München: Fink 1975, 650.

25 BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Zweites Heft. I. Vorlesung, 13.



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 117

und mithin die Gewissheit der Unmöglichkeit des Wissens selbst zu
meiden.26

In der Perspektive Baaders leuchtet die Irreligiosität all jener Philoso-
pheme ein, die diese Prämisse nicht berücksichtigen. Jeglicher philosophische

Versuch, der nicht mit Gott anfängt bzw. sich als selbstgenügsam
versteht, ist unvermeidlich dazu bestimmt, auch den Menschen zu negieren.

Denn indem er sich nicht auf die Kreatur als Geschöpf gründet,
entzieht er in facto derselben ihr eigenes Fundament und lässt sie dabei in
einen theophobischen Nihilismus abfallen.27

3-

Angesichts der jüngsten Entwicklungen des philosophischen Denkens
bemerkt Baader, dass die Negation des Endlichen, wie sie in der Spinozi-
schen Wendung omnis determinatio est negatio ihren Ausdruck findet, zum
vorherrschenden Thema geworden ist: Kant habe, so Baader, aus dem
Menschen den „Erfinder" bzw. „Erzeuger" und „Fortpflanzer des Bösen"
gemacht. Fichte habe diese Auffassung noch verschärft, indem er das
Geschöpf mit dem Negativen in eins setzte.28 Schelling indes habe versucht,
das Endliche wieder aufzuwerten, ohne dabei die Cartesischen Grundannahmen

aufzugeben, habe sich aber, indem er seine Philosophie auf diese
Weise zu einem „Ragout mit allerhand auch christlichen Ingredienzen"
reduzierte, im Pantheismus verfangen.29 Mit Hegel - schließt Baader - habe
die Dialektik ihre ,,auto-da-fé" zelebriert und gezeigt, wie auch eine geniale
und an Wahrheiten reiche Konzeption in äußerster Konsequenz, so wie sie

vom Nichts ausgeht (das heißt außerhalb der Dimension des cogitor),
allein zum Nichts bzw. zu einer „admirablen" Zerstörung führt.3°

26 BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Erstes Heft. I. Vorlesung, 14.
27 Vgl. Benz, Ernst: Franz von Baader und der abendländische Nihilismus, in: Archiv für

Philosophie 3 (1949-50), 29-52, hier 33 und 37; ferner vgl. PÖGGELER, Otto: „Nihilist" und
„Nihilismus", in: Archiv für Begriffsgeschichte 19 (1975) 1, 197-210.

28 Vgl. SCHULTE, Christoph: Radikal Böse. Die Karriere des Bösen von Kant bis Nietzsche.
2. Auflage. München: Fink 1991, 173-180 und FABRO, Cornelio: Introduzione all'ateismo
moderne. Roma: Studium 1964, 953-963.

29 Baader an Hegel (München, den 20. September 1830) in : SUSINI: Lettres inédites de
Franz von Baader, 401 (§ 176). Dazu vgl. SUSINI: Lettres inédites de Franz von Baader. Notes et
commentaires. Bd. 3. Wien: Herder 1951, 238-243. Das Verhältnis des frühen Baader zu Schelling,

insbesondere hinsichtlich dessen Natur- und Freiheitsphilosophie, ist sehr viel differenzierter

als es aus seinen späteren Schriften hervorgeht. Hierzu vgl. Zovko, Marie-Elise:
Natur und Gott. Das wirkungsgeschichtliche Verhältnis Schellings und Baaders Epistemata:
Philosophie 201). Würzburg: Königshausen und Neumann 1996 und neuerdings JANTZEN,

Jörg: Baader und Schelling. Bemerkungen zu ihrer Naturphilosophie, in: Bonchino/Franz
(Hgg.): Aufldärung und Romantik, 199-220.

3° BAADER: Fermenta Cognitionis. Erstes Heft. Berlin: Reimer 1822, VI und BAADER: Bio-
grafie und Briefwechsel Sämtliche Werke 15), 453 (Baaders Brief an Christoph Bernhard
Schlüter aus dem Jahr 1829): „Zerstören kann der Hegel, das glückt ihm admirabel, | Doch



ii8 Alberto Bonchino

Die Auseinandersetzung mit der Philosophie Hegels als charakteristischer

Zuspitzung der Entwicklung der jüngsten Philosophie ist für Baader
zentral, auch wenn er sie häufig am Rand behandelt.31 Baader würdigt
Hegels große Verdienste auf dem Gebiet der Spekulation, vor allem weil er
„in der Logik als der Formenlehre des Gedankens dem Principium contra-
dictionis als dem aus dem blos statischen Moment forttreibenden Princip,
seine richtige Bedeutung vindicirte" und damit die Spekulation von „ihrer
gleichsam polarisch-dualistischen Gebundenheit wieder losgemacht" hat.32

Wie ernst Baader Hegel genommen hat, bezeugen die 1824 abgefassten
Passagen aus dem fünften Heft der Fermenta Cognitionis, wo er ihn gegen
„die Unvernünftigkeit jener blinden Eiferer" verteidigt, welche seine
Behauptung über den Primat der Philosophie bei der Erlangung der Wahrheit

für „verfänglich und antireligiös" hielten.33 Von daher ist durchaus
plausibel und keineswegs überraschend, dass Baader in einer privaten
nicht genau datierbaren, wohl aber aus den dreißiger jähren stammenden
Aufzeichnung über Hegel schreibt:

„Ich bin allerdings in Vielem mit Hegel einverstanden, nemlich in Allem, wo
er den Unverstand sowohl in den Kantschen und Ficht'schen als in den Schel-
lings'schen Philosophemen nachweiset; aber in der Hauptlehre sind wir [...]
keineswegs einverstanden".34

4-

In einer langen Anmerkung zur Vorrede der zweiten Auflage der Encyclo-
pädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1827) verweist
Hegel mit Nachdruck auf die Verdienste der Philosophie Baaders:35

bauen kann Er nichts: da geht's ihm miserabel!" Die Briefe Baaders an Schlüter werden
innerhalb des 15. Bandes der Gesamtausgabe als „Baader an Dr. S." betitelt. Hierzu vgl.
SUSINI: Lettres inédites de Franz von Baader. Notes et commentaires. Bd. 3, 165t.

31 Für ein Verzeichnis der Verweise auf Hegel in Baaders Werk, vgl. die erklärenden
Anmerkungen in: HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Encyclopädie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse (Ü827J. Hgg. v. Wolfgang Bonsiepen u. Hans-Christian Lucas
Gesammelte Werke 19). Hamburg: Meiner 1989, 494-496 und 546.

32 BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Drittes Heft. XIV. Vorlesung, 60.
33 BAADER: Fermenta Cognitionis. Fünftes Heft. Berlin: Reimer 1824, 16-24 (§§ 2~5),

insbesondere 21. Ferner vgl. GRAßL, Hans: Hegel an Baader. Ein unveröffentlichter Brief in:
Hegel Studien 2 (1963), 105-109.

34 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie. Hg. v. Franz Hoffmann
Sämtliche Werke 10). Leipzig: Bethmann 1855, 307.

35 Nicht zufällig hob die in den Göttingischen gelehrten Anzeigen erschienene Rezension
hervor, dass sich Hegel mit der Neuauflage der Encyclopädie „selbst [..] mit Jacob Böhme
und Hn. von Baader in eine Reihe stellt" und sich so als verkappter „Schellingianer" erweist;
[BOUTERWEK, Friedrich]: Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundriß [...],
in: Göttingische gelehrte Anzeigen 90-91 (5. Junius 1828), 891-904, hier 893 und 896. Der
österreichische redemptoristische Schriftsteller Anton Passy, der die literarischen Salons der
Zeit besuchte und Freund bekannter Intellektueller, wie Brentano und Fr. Schlegel war, sah



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 119

„Die Gnosis des Hrn. v. Ba[a]der [...] ist eine eigentümliche Weise das
philosophische Interesse anzuzünden und zu befördern; sie stellt sich kräftig eben
so sehr der Beruhigung bei der inhaltslosen Kahlheit der Aufklärerei als der
nur intensiv bleiben wollenden Frömmigkeit entgegen".36

Hegel hebt zudem hervor, dass „ein besonderes Verdienst" Baaders gerade
in der Wiederentdeckung der mystischen Traditionen und insbesondere
des Denkens Jacob Böhmes bestehe. Wenn er auch über die Grenzen von
Baaders Methode, die „den absoluten Inhalt, als Voraussetzung" habe und
aus derselben erkläre, räsonniere und widerlege, nicht hinwegsehen
kann,37 verbürgt Hegel letztlich die grundsätzliche Übereinstimmung mit
den Ideen des Münchener Philosophen, in denen er Themen widergespiegelt

sah, die den seinen ähnlich waren:

„Es muß mir erwünscht seyn, sowohl durch den Inhalt der mehreren neuerlichen

Schriften des Hrn. v. Ba[a]ders, als in den namentlichen Erwähnungen
vieler meiner Sätze die Zustimmung desselben zu denselben zu ersehen; über
das meiste dessen oder leicht Alles, was er bestreitet, würde es nicht schwer

seyn, mich ihm zu verständigen, nämlich zu zeigen, daß es in der That nicht
von seinen Ansichten abweicht".38

Dass diese Aussage wohlüberlegt war, bezeugt die daran anschließende
Erläuterung, in der Hegel ausdrücklich auf eine in den Bemerkungen über
einige antireligiöse Philosopheme unserer Zeit (1824) erschienene Kritik
Baaders bezüglich seines Begriffs der Materie (der Natur) als unmittelbarem

Produkt der Einheit bzw. als Abfall der Idee von sich und dessen

Bedingung für die Einheit und die Dynamik seines spekulativen Systems
antwortet.39 Für Baader ist dieser Aspekt von großer Bedeutung, weil eben
in dieser unfreien (bedingten) Entäußerung des Geistes zur Natur die Nähe

Hegels zu gnostischen Mythologemen hervorgetreten ist.40 Hegel wollte

in den Hegeischen Lobeshymnen gegenüber Baader gar einen verstohlenen Versuch des
Protestantismus sich zwischen die „katholischen Geister [..] einzuschleichen"; PASSY, Anton:
Zeitspiegel. Novelle. Wien: Mechitariste Congregations Buchhandlung 1835, 233.

36 Hegel: Encyclopädie, 16.

37 HEGEL: Encyclopädie, 16.

38 HEGEL: Encyclopädie, 16.

39 Eine ähnliche Kritik an Hegel findet sich auch in: LÖTZ, Johannes Baptist: Hege! und
Thomas von Aquin. Eine Begegnung, in: Der Mensch im Sein. Versuch zur Geschichte und
Sache der Philosophie. Freiburg i.Br.: Herder 1967, 141-173, hier 151. Der Name Baaders findet
dabei keine Erwähnung.

4° Baader: Biografe und Briefwechsel Sämtliche Werke 15), 455: „Das Hegel'sche
Verhältniss des Geistes zur Natur [...] kann man im Original (und zwar mit der Religion
eben so einstimmend, als bei Hegel dieser widersprechend) bei J. Böhme finden. [...] Die
Principien oder Agenten, welche die Materie produciren, sind die Elohim. - Daher das Miss-
verständniss der Gnostiker mit ihrem Demiurgos." Auf das komplexe Verhältnis Baaders zur
Gnosis kann hier nur hingewiesen werden. Hierzu einschlägig sind ERDMANN, Johann
Eduard: Natur oder Schöpfung? Eine Frage an die Naturphilosophie und Religionsphilosophie.
Leipzig: Vogel 1848, insbesondere 111-114 ur|d zuletzt KOSLOWSKI: Philosophien der Offen-



120 Alberto Bonchino

lediglich aufzeigen, dass Gott Schöpfer der Welt ist und sah darum keine
Notwendigkeit weiter vermittelnde Prinzipien in diesen Prozess
einzuführen:

Was das „Hervorgehen [...] der Materie aus Gott [betrifft], so sehe ich nicht
anderes, als daß dieser Satz in der Bestimmung, daß Gott der Schöpfer der
Welt ist, enthalten ist; was aber den anderen Theil betrifft, daß der ewige
Ausgang den Wiedereingang Gottes als Geist bedinge, so setzt Hr. v. Ba[a]der
das Bedingen an diese Stelle, eine theils an und für sich hier ungehörige und
von mir eben so wenig für diese Beziehung gebrauchte Kategorie [...]. Was
Hr. v. B. selbst [...] über den Begriff der Materie angibt, sehe ich nicht für
abweichend von meinen Bestimmungen, dieselbe betreffend, an; so wie ich
nicht verstehe, welche Abhilfe für die absolute Aufgabe, die Schöpfung der
Welt als Begriff zu fassen, in dem liegt, was Hr. v. B. [...] angibt, daß die
Materie .nicht das unmittelbare Produkt der Einheit, sondern jenes ihrer Princi-
pien (Bevollmächtigten, Elohim) sey'

Die Erwiderung Baaders auf diese Anmerkung kann in gewissem Sinn als

der einzige Text betrachtet werden, in dem der bayerische Philosoph sich
direkt mit Hegel auseinandersetzt. Ferner stellt er eine Synthese einiger
grundsätzlicher Fragen des Baaderschen philosophischen Ansatzes, besonders

seiner religiösen Dialektik dar. Die kurze Schrift wurde zuerst von
Baaders Schüler Franz Hoffmann im zehnten Band der Sämtlichen Werke
in einem Unterkapitel Philosophisch-religiöse Aphorismen mit dem Titel
Hegel über meine Lehre in der zweiten Ausgabe der Encyclopädie der
philosophischen Wissenschaften veröffentlicht.4* Das Manuskript befindet sich
im Baaderschen Nachlass in der Bayerischen Staatsbibliothek in München.

43

Baader stellt darin zunächst fest, dass sowohl die Kantische als auch die
„Hegel'sche Deduction der Kategorien" ungenügend sei. Dann erklärt er
„in Betreff [seines] Voraussetzens dessen, was er erweisen will", dass Hegel
selbst in der Tat tue, was er ihm vorwerfe, indem er „selbst den Satz von
der Identität oder vielmehr der Untrennbarkeit des Progresses und des
Regresses" aufstelle.44 Baader charakterisiert seine eigene Methode als einen
„in sich geschloßene[n] Kreis", „in welchem das Ende (durch die Mitte)
immer wieder in den Anfang rückkehrt".45 Insofern ist das Hervorgebrach-

barung, 543-562, diesbezüglich vgl. auch die dazugehörige Besprechung von JAESCHKE, Walter

in: Hegel Studien 38 (2003), 233-235.
4> HEGEL: Encyclopädie, i6f.
42 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 10), 306-

309.
43 Kudorfer, Dieter (Hg.): Die deutschen Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek

München. Die neuzeitlichen Handschriften aus Cgm 5155-5500. Wiesbaden: Harrassowitz
2000, 165 (Cgm 5420/140. Nr. 15: 23V, 24r-2Ör).

44 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 10), 306.
45 BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Erstes Heft. VII. Vorlesung, 54 (und

IX) und Fermenta Cognitionis. Fünftes Heft. 26 (§ 9): „Jak. Böhm legt seiner Philosophie die



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 121

te - bei Baader wie bei HegeHö - schon von Anfang an dabei bzw.
vorausgesetzt. Der wesentliche Unterschied aber ist nach Baader, „dass Hegel mit
Nichts (dem absoluten Leeren des Gedankens) beginnt, und also auch in
dieses Nichts wieder regrediren muss", während er „mit dem Vollen" und
in dasselbe als ewige Erneuerung wieder zurückkehrt.47 Wenn auch beide
begrifflich mit einem in sich geschlossenen Kreis zu tun haben, handle es

sich bei Hegel - schreibt Baader - um einen „circulus vitiosus", bei ihm
hingegen um einen „circulus vitae": Das „Niedrige (das Geschöpf) kann das
Höhere (Gott) nicht beweisen (demonstrare, weil demonstrare ein deorsum
monstrare ist), wohl aber kann und soll es auf ein Höheres weisen (mon-
strare)" - das Geschöpf kann sich nur „als von Gott bewiesen anerkennen,
und muss diesen als beweisend, somit unbeweisbar, immer voraussetzen".48
Mit anderen Worten: die christliche Offenbarung, vor allem das Dogma
der Dreieinigkeit als vorausgesetzte Wahrheit zu akzeptieren, heißt nach

Kreisbewegung des Lebens des Absoluten zum Grunde, indem er dieses Sich Suchend von
Sich ausgehen, Sich aber Selber hiedurch findend, ewig wieder in Sich zurückgehen läßt, und
denselben Ternar legt auch Hegel der Wissenschaft zum Grunde, indem, wie er sagt „die
Idee als die sich selbst gleiche ewige Vernunft, um für sich zu seyn, sich sich gegenüberstellt,

und sich ein andres ist, aber in diesem Andersseyn sich selbst gleich, aus ihm wieder
in sich zurückkehrt." Encyklopädie §. 11. An dieser Stelle ist auch hinzuweisen auf CUSANO:

Docta ignorantia, lib. i, kap. XXI, S. 44: „Hoc tantum notatum esse admoneo, quomodo om-
nis theologia circularis et in circulo posita existit [...]."

46 Vgl. HEGEL: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II: Vorlesungen über die
Beweise vom Dasein Gottes. Hgg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel Werke 9;
STW 609). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, 235. Hierzu Lakebrink, Bernhard: Studien zur
Metaphysik Hegels. Freiburg i.Br.: Rombach 1969, 12.

47 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 10), 307.
Ähnlich auch in der Vorrede zu BAADER: Philosophische Schriften und Aufsätze. Vom
Verfasser gesammelt und neu durchgesehen. Bd. 2. Münster: Theissing 1832, IVf. (Anm.). Baaders
Kritik richtet sich hier weder gegen Hegels kategoriale Struktur der Logik noch gegen den
Anspruch seiner idealistischen Philosophie, das Absolute und die Totalität der Geschichte
erkennen zu wollen. Sie richtet sich hier vielmehr gegen seinen Anspruch, das Absolute
ohne die Offenbarung und ohne die Mitwirkung Gottes tun zu können. In diesem Sinn sagt
er in der XII. Vorlesung über ]acob Böhmes Theologumena und Philosopheme: „Man sieht,
dass Hegel weit entfernt ist von jener Behauptung der Schrift über den Glauben, dass man
nicht einer Sache, sondern nur einer Person glauben kann, sowie von der Untrennbarkeit
des Glaubens vom Wollen"; Baader: Gesammelte Schriften zur Naturphilosophie. Hg. v.
Franz Hoffmann Sämtliche Werke 3). Leipzig: Bethmann 1852, 430. Zu Hegels kategorialer
Struktur der Logik vgl. HENRICH, Dieter: Anfang und Methode der Logik, in: Hegel im Kontext.

Vierte Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971, 73-94 und dazu HOULGATE, Stephen:
The Opening of Hegel's Logic. From Being to Infinity. West Lafayette (Indiana): Pardue
University Press 2006.

48 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 10), 307.
Hier fügt Baader, um seinen Gedanken zu veranschaulichen, folgendes lateinisches Distichon

hinzu: „Desine, cur nemo videat sine numine | Mirari, solem quis sine sole videt?" (dt.
„Wer sieht ohne die Sonne die Sonne? Und sollte er die Gottheit | Ohne die Gottheit sehen?
Wundere länger dich nicht?"). Hierzu vgl. die Anmerkung von DÜNTZER, Heinrich in: Goethe
Jahrbuch 3 (1882), 327F sowie Weniger, Ludwig: Wär' nicht das Auge sonnenhaft, in: Neue
Jahrbücher für das klassische Altertum, Geschichte und deutsche Literatur 39 (1917), 238-
253, hier 243.



122 Alberto Bonchino

Baader eben nicht, dass die Metaphysik den absoluten Inhalt als

Voraussetzung hat und mithin die göttliche Kunde nicht spekulativ genug durchdacht

werden kann: Deum trinum esse - hebt Baader hervor - non creditur,
sed scitur, wenngleich vom Standort des Menschen aus, das heißt nur bildlich

oder kreatürlich gemäß dem Scholastischen Satz: quidquid concipitur
secundum modum concipientis concipitur.49

5-

Was Baader meint, wird deutlich vor dem Hintergrund seiner Metaphysik
als Versuch einer Synthese zwischen christlichem Mysterium und idealistischer

Philosophie. Hiernach gibt es kein absolutes Wissen. Wenn Hegel
„die Natur als Kreatur durch die Entäußerung Gottes entstehen läßt",
vermengt er, so Baader, wenn er auch nicht des Pantheismus zu beschuldigen
sei, den objektiven Gedanken, „welcher Gott selber ist, mit dem Denken
des geschöpflichen Geistes".5° Gott ist für Baader „nicht unserer Macht
gegeben, auch nicht einmal insofern, als ob wir nur das Nichtsein, das
Endliche wären, dessen Er als das ,Un' dieses Endlichen bedürfe, um ganz Er
selbst zu sein".?1 Hegels dialektische Methode ist nach Baader einem
wesentlichen und somit unüberschreitbaren Dualismus erlegen und vermag
darum keine wirkliche Versöhnung zu vermitteln. Letztere erscheint Baader

allein in der Erkenntnis einer notwendigen kosmischen Hierarchie
möglich, in der jedes Lebewesen sein eigenes „Gesetztsein" annimmt bzw.
seine „Lokationsergründung im Weltgebäude" erlangt.52

Hier kommt der tiefgreifende Unterschied zwischen Baaders spekulativer

Dogmatik und Hegels Metaphysik deutlich zum Vorschein. Hegel
übersieht die Bedeutung des Paulinischen pneumatischen Leibes und kann
somit die wesentliche Verschiedenheit zwischen der gefallenen und der
dematerialisierten, ewigen Natur nicht berücksichtigen. Darum erkennt er
„die Natur nur als nothwendig materialisiert" bzw. als das dialektisch
Andere der Idee an, das als Negation der Negation aufgehoben werden muss,
um als Geist wieder zur Idee zurückkehren zu können.53 Dies zu verken-

49 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie. Hg. v. Franz Hoffmann
Sämtliche Werke 9). Leipzig: Bethmann 1855, 415F. bzw. Summa Theologiae, I qu. 75, art. 5,

resp. oder I qua 2 art. 4: „Quidquid recipitur, ad modum recipientis recipitur."
5° BAADER: Philosophische Schriften und Aufsätze. Bd. 2, X (Anm.).
51 LAKEBRINK: Studien zur Metaphysik Hegels, 218.

52 GRAßL, Hans: Baaders Lehre vom Quaternar im Vergleich mit der Polarität Schellings
und der Dialektik Hegels, in: Koslowski, Peter (Hg.): Die Philosophie, Theologie und Gnosis
Franz von Baaders. Wien: Passagen 1993, 44; ferner BAADER: Gesammelte Schriften zur Sozie-

tätsphilosophie Sämtliche Werke 5), 259L
53 Baader: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 10), 308.

Zu diesem heiklen Punkt bei Hegel vgl. WANDSCHNEIDER, Dieter/HÖSLE, Vittorio: Die
Entäußerung der Idee zur Natur und ihre zeitliche Entfaltung als Geist hei Hegel, in: Hegel
Studien t8 (1983), 173-199, hier 179L



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 123

nen heißt für Baader, das Endliche (die Materie) mit der bloßen Negati-
vität selbst zu identifizieren: Denn Hegel - schreibt Baader - habe zwar
richtig aufgezeigt, „daß der Geist nur durch Eingehen in und aufhebendes
Durchgehen durch die Natur seine Verwirklichung gewinnt", dabei aber
nicht bemerkt, „daß und wie, mittelst dieser Aufhebung, die Natur selber
erhoben und vollendet wird".54

„Wenn aber [...] Hegel tiefer als Schelling [...] gieng, so gieng er doch keineswegs

so tief als der Vorfahrer Beider, der Philosophus Teutonicus, welcher
nicht nur wie Hegel die Offenbarung der Idea durch die Natur lehrte, sondern
nachwies [...], daß beide - die unoffenbare Idea und das als solches gleichfalls
noch unoffenbare Princip der Natur nur mittelst ihrer Conjunction in ihrer
Integrität offenbar oder real werden. Da man aber bis jetzt diese Entdeckung
/. Böhm's ignorirte (ich meine die Entdeckung des Princips der Natur in der
Begierde, so daß ein begierdeloser Wille ein naturloser wäre, und der Dupli-
cität dieser Begierde als Finster- und Lichtbegierde oder Natur, so wie der
creativen die Figur zu Wesen anziehenden Macht derselben), so könnte man
auch bis jetzt vom Dualism des Idealen und des Realen, welch letzteres man
mit dem Naturalen vermengte, nicht los werden (b). Wie denn auch Hegel,
um diesem Dualism zu entgehen, indem er eine Realisirung, Bewährung und
Vollendung des Princips der Natur durch die Idea und jener ihre Erhebung in
diese nicht erkannte, beiden ihre ewige Unversöhnlichkeit statuirte und so,
wie er die Natur durch Abfall der Idea von sich entstehen, jene wieder von
dieser wegfallen ließ. Wenn folglich schon Hegel, wie gesagt, darin mit J.B.

übereinstimmt, daß er die Idea als ein vom Naturprincip ab origine unterschiedenes,

wenn schon von ein und derselben Causalität (dem ungründigen
Willen) Herkommendes faßt, so geht er doch schon beim ersten Schritt vom
Philosophus Teutonicus, als dem Stifter der wahrhaften deutschen Physioso-
phie wie Theosophie, damit ab, daß er das Princip der Natur, als bloßen
Anfang und Willen zur Natur sowohl im schöpferischen als geschöpflichen
Seyn, nicht als solches begreift, sondern als bereits vollendete und fertige
Natur, ja als eine durch sündhaften Abfall der Idea von sich selber entstandene
Creatur".55

Hätte sich Hegel, so Baader, tiefgehend genug mit der Spekulation Böhmes
befasst, hätte er sich nach Baader auch nicht in solche Irrtümer verwickeln
können: Für Böhme geschieht die Verwirklichung des Geistes in der Fülle
der absoluten göttlichen Transzendenz bzw. im Prozess der immanenten
„esoterischen" Hervorbringung, wo die ewige Natur als Attribut Gottes die
Selbstoffenbarung seines übernatürlichen Geistes vermittelt.56 Insofern ist

54 BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Viertes Heft. XII. Vorlesung, 62.
55 Baader: Revision der Philosopheme der Hegel'schen Schule bezüglich auf das Christenthum.

Nebst zehn Thesen aus einer religiösen Philosophie. Stuttgart: Liesching 1839, 7L
56 Vgl. BAADER: Gesammelte Schriften zur Naturphilosophie Sämtliche Werke 3), 405ff.

Hierzu vgl. DEGHAYE, Pierre: Baader und Böhme. Der anthropologische Standpunkt, in: Kos-
LOWSKI (Hg.): Die Philosophie, Theologie und Gnosis Franz von Baaders, 243-271 und INGEN,
Ferdinand van: Franz von Baader - Jacob Böhme: Eine innere Verwandtschaft, in: BONCHINO/
FRANZ (Hgg.): Aufklärung und Romantik, 139-149.



124 Alberto Bonchino

die immanente Gottes-Erzeugung, die noch vor aller Schöpfung mit Gottes
Willen und Wort identisch ist, von der Schöpfung als Emanation zu
unterscheiden. Letztere ist kein Mittel der Verwirklichung des Selbstbewusst-
seins Gottes, sondern eine freie Tat des ewig in sich selbst vollendeten
Bewusstseins Gottes. Und damit bzw. mit dieser absoluten Identität des
Geistes und der Natur in Gott - hebt Baader hervor - fallt auch die
göttliche Identität der Freiheit und Notwendigkeit zusammen. Die ewige Natur

gestaltet sich somit als die „vis Dei viva",57 durch die sich das tiefe
Mysterium der Gottheit zum offenbaren Gott entfaltete8 Sie realisiert
dialektisch das aristotelische ,Akt-Potenz-Schema' insofern, als sie die
dreifaltige Innerlichkeit und die Äußerlichkeit der Idee miteinander vermittelt
und dabei die gesamte .aktuose' Triplicität von Vater-Sohn-Geist als in der
ursprünglichen Potentialität des Willens überführt.59 Hier ist der Wille
ähnlich wie bei Thomas von Aquin „sibi causa agendi",6° dessen Überführung

aber - betont Baader - durch die aktive geistige Natur in actum
geführt wird, so dass die Willenspotenz in ihrem Übergang zum Akt
restituiert ist.

Das innergöttliche Leben verwirklicht sich in der Fülle der selbst
reflektierenden (spiegelnden) Realität der leibhaftigen Idee durch „Coordination
und Subordination"6' bzw. „Setzung und Unterwerfung der ewigen Natur
als Werkzeug".62 In diesem Sinn kann nach Baader Jacobi mit Recht sagen,
dass „der Überfluß das Bedürfniß erfunden hat".63 Während nämlich bei

Hegel die Natur als dialektische Entäußerung der Idee in der Form begriffloser

Vereinzelung, die ohne Wahrheit und Bestand in sich ist und sich

57 BAADER: Gesammelte Schriften zur Naturphilosophie Sämtliche Werke 3), 324.
58 Vgl. BAADER: Fermenta Cognitionis. Viertes Heft. Berlin 1823, 41k (§ 17).

59 BAADER: Gesammelte Schriften zur Naturphilosophie Sämtliche Werke 3), 328. Zu
den weiteren Entwicklungen dieser Thematik in der deutschen Theologie und Religionsphi-
losophie vgl. zuerst HOFFMANN, Franz: Spekulative Entwickelung der ewigen Selbsterzeugung
Gottes. Amberg: Schmidt 1835; Deutinger, Martin: Das Princip der neuern Philosophie und
die christliche Wissenschaft. Regensburg: Manz 1857, 337-370 und DeNZINGER, Heinrich: Vier
Bücher von der religiösen Erkenntniss. 2 Bde. Würzburg: Stahel 1856, Bd. 1, 515-528.

6° Vgl. Contra Gentiles, lib. 2 cap. 48 n. 3.
61 Baader: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Erstes Heft. VIII. Vorlesung, 57.
62 So Hoffmann in der Einleitung zum dritten Bande in BAADER: Gesammelte Schriften zur

Naturphilosophie Sämtliche Werke 3), XLI; vgl. ferner Jacob Böhmes Schrift Von der
Gnadenwahl. Hg. v. Will-Erich Peuckert Sämtliche Schriften 6). Stuttgart: Frommann
Holzboog 1957, 17 (Kap. 2 § 17): „Die Natur ist der stillen Ewigkeit Werckzeug, damit sie for-
mire, mache und scheide, und sich selber darinnen in eine Freudenreich fasse, denn der
ewige Wille offenbaret sein Wort durch die Natur."

63 Baader: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Erstes Heft. XI. Vorlesung, 74
(Anm.). Ferner vgl. Hammacher, Klaus/HlRSCH, Hans: Die Wirtschaftspolitik des Philosophen

Friedrich Heinrich ]acobi Fichte Studien Suppiementa 1). Amsterdam: Rodopi 1993,
n9f.



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 125

daher aus sich selbst heraus aufheben muss, gefasst wird,64 ist nach Baader
in der wahren Dialektik die Fülle bzw. die Allmacht des Negierens und
Aufbewahrens, aus der jenes „desiderium sui" hervorgeht, das zur Selbst-
Erzeugung des Geistes im Sinn eines Fürsichseins führt.65 Hegel erliegt
nach Baader der „Vermengung", die Schöpfung (und die Geschichte) der
Verwirklichung Gottes für unerlässlich zu halten,66 aber sein Irrtum (der,
so Baader, einem Großteil der modernen Spekulation, wenn auch mit
unterschiedlichen Nuancen, gemein ist) hat nach Baader noch tiefere
Wurzeln, die auf der Weigerung des Dogmas von der Erbsünde und des
Bösen unter Substitution des Teufels in einer Theorie des absoluten,
außermenschlichen Bösen beruhen.6?

6.

Baader unterscheidet in der Schöpfung zwischen einem prä- und postlap-
sarischen Stadium. Von daher ist der Begriff der Natur in sich gedoppelt,
nämlich immateriell vor und materiell nach dem Fall. Deswegen wird im
dialektischen Prozess am Ende nur die materielle Dimension der Natur
aufgehoben.68 Da Hegel nach Baader die wahre Bedeutung des Sündenfalls
nicht erfasst und sie insbesondere als „Selbstbefreiung und Selbsterhebung"
der menschlichen Natur69 bzw. im Gang des Weltgeistes nur als immer
schon aufgehobenes Moment beurteilt hat,7° verstrickt er sich in die
Widersprüchlichkeit des autonomistischen modernen Denkens. In diesem
Sinn kommt es am Schluss zum antithetischen Bruch zwischen Schöpfer
und Geschöpf,?1 ein Schicksal, das sich par excellence in Luzifer abbildet,
dessen Absicht sich vom Ganzen abzutrennen und „zum Herren seiner
selbst aufschwingen zu wollen", nicht ohne Folgen geblieben ist.72

64 Vgl. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse 1830.
Zweiter Teil: Die Naturphilosophie Werke 9; STW 609), 537 (§ 376) und Dritter Teil: Die
Philosophie des Geistes Werke io; STW 610), 17 und 29 (§ 381 und § 384).

65 BAADER: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Viertes Heft. XV. Vorlesung, io8f.
66 BAADER: Fermenta Cognitionis. Erstes Heft, 4 (§ 2).
67 Vgl. SCHULTE: Radikal Böse, 174.
68 Hierzu vgl. SCHUMACHER: Der Begriff der Zeit bei Franz von Baader, 107-150; SCHULTE:

Radikal Böse, 180-194; SCHMIDT-BlGGEMANN: Baader und Saint-Martin, in: BONCHINO/FRANZ

(Hgg.): Aufklärung und Romantik, 166-170 und BONCHINO, Alberto: Materie als geronnener
Geist. Studien zu Franz von Baader in den philosophischen Konstellationen seiner Zeit Baa-
deriana l). Paderborn: Ferdinand Schöningh 2014, 62-67.

69 Baader: Gesammelte Schriften zur philosophischen Erkenntniswissenschaft. 11g. v.
Franz Hoffmann Sämtliche Werke 2). Leipzig: Bethmann 1851, 475 und Gesammelte Schriften

zur Naturphilosophie Sämtliche Werke 3), 429h
7° Vgl. Schulte: Radikal Böse, 247-268 und, im Allgemeinen, RINGLEBEN, Joachim:

Hegels Theorie der Sünde. Die subjektivitäts-logische Konstruktion eines theologischen Begriffs
Theologische Bibliothek Töpelmann 31). Berlin: de Gruyter 1976.

71 Vgl. FABRO: Introduzione all'ateismo moderno, 958F
72 SCHULTE: Radikal Böse, 181.



12Ô Alberto Bonchino

Wie Christoph Schulte richtig bemerkt, gelingt Baader mit seinem bib-
lisch-theosophischen Versuch, „was nach Kant ein Rekurs auf die Theodizee
Leibniz' nicht mehr vermag, nämlich eine spekulative Theodizee durch
einen doppelten Sündenfall und damit eine Theorie des mundan Bösen
jenseits aller individuell und aktuell zurechenbaren moralischen Vergehend
zu formulieren.

Wenn auf einem esoterischeren Niveau die göttliche Selbst-Erzeugung
in der Fülle geschieht und die indigentia Dei „ohne seine ewige Natur
(nicht Creatur) sein heiliges Leben nicht verlauten oder sich ausprechen
möchte",74 dann ist auch die Schöpfung Ausdruck eines solchen
Überflusses der göttlichen Liebe und würde von daher zu einer Position -
omnis determinatio est positio - und nicht zu einer Negation führen.75

Nach Baader sollte alles ursprünglich in einem harmonischen Span-

nungsprozess zwischen dem Willen Gottes und der Weisheit (Sophia)
verlaufen, die Gott als Spiegel seines eigenen Antlitzes dient, um den Kreislauf

seines innergöttlichen Lebens zu schließen.76 Insofern wären der
Bruch, die Negation, die Sünde nichts als zweitrangige Früchte eines
solchen Prozesses, welche nun als kontingente Momente der Mediation
innerhalb dieser göttlichen Dialektik erscheinen und den lebendigen Gott
biblisch-theosopischer Tradition vom abstrakten Begriff Gottes
unterscheiden. Der Mensch, den Gott ursprünglich im Akt der Schöpfung
gesetzt hat,77 besaß das Böse nicht als Teil seiner Natur, sondern nur als
eines seiner Vermögen: Er wurde - schreibt Baader - „als Postscript der
Schöpfung und als das Erratum des gefallenen Engels corrigirend
gedacht". 7» Aus dieser Perspektive zielt die Lehre von der Menschwerdung
Gottes und der Erlösung nicht auf eine immanente Manifestation des Geistes

in der Welt, sondern nur auf die seines .restaurierten' Bildes im Sinn

73 SCHULTE: Radikal Böse, 341.
74 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 9), 322.
75 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 9), 312

(Anm.) und vgl. in Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 10),

265ft.
76 Vgl. Baader: Gesammelte Schriften zur philosophischen Erkenntniswissenschaft

Sämtliche Werke 2), 530ft Dazu vgl. SUSINI, Eugène: Franz von Baader et le romantisme
mystique. La philosophie de Franz von Baader. 2 Bde. Paris: Vrin 1942, Bd. 2, 228-232, neuerdings
WOLF: Motive der Mässigung des Egoismus - religiös und säkular, 125.

77 Christoph Schulte hat auf die zentrale Bedeutung der Metapher des „(sich-)Setzens"
für Baader, Schelling und Kierkegaard richtig hingewiesen und dabei auch festgestellt, dass
sie auf Fichte zurückgeht; vgl. zum Beispiel Fichtes Anweisung zum seligen Leben (1806), wo
er in der V. oder VIII. Vorlesung von einem „Sichsetzen in Gott" spricht. SCHULTE: Radikal
Böse, 341 (Anm.).

78 BAADER: Gesammelte Schriften zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 10), 40
(Anm.) und 22if. Dazu vgl. SUSINl: Franz von Baader et le romantisme mystique. Bd. 2, 269-
284.



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 127

einer spirituellen Wiederherstellung der vollen Kreatürlichkeit des
Menschen und der Verherrlichung der gefallenen Natur.79

Die von Spinoza eingeführte Definition muss von daher für Baader fol-
gendermassen korrigiert werden: omnis determinatio est formatio, formatio
est distinctio, distinctio est positio simulac negatio.80 Allein so kann in der
Tat die Dialektik der Erlösung als Prozess der Restauration die ursprüngliche

Positivität der Geschöpfe zum Ausdruck bringen.

7-

Für das Verständnis des Verhältnises von Baader und Hegel ist es wichtig
zu betonen, dass die Beziehung nicht auf jenes einzige und späte kritische
Moment, das hier dargestellt wurde, zu reduzieren ist. Ein solches Verhältnis

ist - wie Otto Pöggeler betont hat81 - weitaus vielschichtiger und eröffnet

Blickwinkel von erheblichem Interesse auf die komplexen und
widersprüchlichen Konstellationen der deutschen Kultur der Zeit. Es beginnt
bereits mit den ersten Arbeiten Hegels, in denen der unbestreitbare Ein-
fluss der Baaderschen naturphilosophischen Spekulation festzustellen
ist.82 Darauf folgt in den Nürnberger und Heidelberger Jahren, wenn auch
nur brieflich, eine kritische Stellungnahme Hegels zum wenig systematischen

Charakter des Baaderschen Philosophierens.83 Nachdem allerdings
Hegel Baader im Frühherbst 182t während eines Kuraufenthaltes in Teplitz

79 Vgl. Baader: Vorlesungen über speculative Dogmatik. Erstes Heft. 1. Vorlesung, 14 und
dazu HESELHAUS, Clemens: Wiederherstellung. Restauratio - Restitutio - Regeneratio, in:
DVjs 25 (1951), 54-81, hier 74-77. Ferner vgl. BAADER: Gesammelte Schriften zur philosophischen

Anthropologie. Hg. v. Franz Hoffmann Sämtliche Werke 4). Leipzig: ßethmann 1853,
199t. (§ 39) und SCHMIDT-BlGGEMANN, Wilhelm: Politische Theologie der Gegenaufidärung.
Saint-Martin, De Maistre, Kleuker, Baader. Berlin: Akademie 2004, 122L und 132-134.

80 BAADER: Vorlesungen und Erläuterungen zu Jacob Böhmes Lehre. Hg. v. Julius Hamberger

Sämtliche Werke 13). Leipzig: Bethmann 1855, 232 und ferner in Gesammelte Schriften
zur Religionsphilosophie Sämtliche Werke 8), 98L

81 PÖGGELER, Otto: Hegels Kritik der Romantik. München: Fink 1998, 190-196, ferner vgl.
BRIESE, Olaf: „Eine grosse bedeutende Erscheinung". Die Hinwendung der Hegelianer zu Franz
von Baader, in: Konkurrenzen. Philosophische Kultur in Deutschland 1830-1850. Porträts und
Profile. Würzburg: Königshausen und Neumann 1998, 90-100.

82 Und zwar nicht nur in dem überlieferten Fragment Vom göttlichen Dreieck (HEGEL:

Fragment vom Dreieck der Dreiecke, in: Schriften und Entwürfe (iygg-1808). Hgg. v. Manfred
Baum u. Kurt R. Meist Gesammelte Werke 5). Hamburg: Meiner 1989, 477-482), sondern
auch in seiner Habilitationsschrift von 1801; vgl. HEGEL: Dissertatio philosophica de orbitis
planetarum - Philosophische Erörterung über die Planetenbahnen. Übers., eingel. u. kommentiert

v. Wolfgang Neuser Schriften zur Naturphilosophie 2). Weinheim: VCH Acta huma-
niora 1986, 40 und 67 (Anm. 107). Ferner vgl. Kimmerle, Heinz: Die von Rosenkranz überlieferten

Texte Hegels aus der Jenaer Zeit, in: Hegel Studien 5 (1969), 83-94; SCHNEIDER,
Helmut: Zur Dreicks-Symbolik bei Hegel, in: Hegel Studien 8 (1973), 55-77 und SCHNEIDER,
Helmut: Anfänge der Systementwicklung Hegels in Jena, in: Hegel Studien 10 (1975), 133-171 sowie
PÖGGELER: Hegels Kritik der Romantik, 190 (Anm. 81).

83 Vgl. PÖGGELER: Hegels Kritik der Romantik, 192L



128 Alberto Bonchino

begegnet ist und ein halbes Jahr darauf den persönlichen Umgang mit dem
Münchner in Berlin gepflegt hatte, konnte er sich der bekannten „geistigen
Lebendigkeit" Baaders nicht mehr entziehen.84

Wenngleich außer Frage steht, dass es tiefe Differenzen zwischen den
beiden Denkern gegeben hat, ist es auch eine Tatsache, dass im Unterschied

zu Baaders Bruch mit Schelling,85 die Beziehung zwischen ihm und
Hegel jenseits aller philosophischen Gegensätze bis zum Tod des letzeren
im Jahre 1831 gehalten hat. Auch gilt es nicht zu vergessen, dass Baader
daran lag, Hegel und seinem „Freunde"86 und Kollegen Phillip Conrad
Marheineke, die seit 1822 bis 1824 in einer Reihe in Berlin (abgesehen vom
sechsten Heft, welches 1825 in Leipzig erschien) veröffentlichten Hefte mit
dem Titel Fermenta Cognitionis zukommen zu lassen.87

Die Verbindungen zwischen Baader, Hegel und dem Kreis der Hegelianer

beschränken sich jedoch nicht auf diese freundschaftliche intellektuelle
Wertschätzung. Es ist angebracht, auch weitere gemeinsame philosophische

Kooperationsversuche innerhalb wechselnder Konstellationen
zwischen dem Berliner protestantischen Milieu und dem katholischen in
München, wohin Ludwig 1. von Bayern vor kurzem (1826) die Landshuter
Universität verlegt hatte, in Augenschein zu nehmen.88 Nicht zufällig
hatte ein scharfsinniger Beobachter der Berliner Verhältnisse, der Historiker
Leopold Ranke, den Philosophen Heinrich Ritter 1828 herausfordernd
gefragt: „Was sagst Du zu der Opposition Franz Baader's gegen Hegel? Sie

sind doch fast Einer Richtung, nur in verschiedenen Irrgärten".89 Eine
Intuition, die später (im Dezember 1831) ihre Bekräftigung in einem
Nekrologium für den Berliner Meister fand, wo festgehalten wird: „Von

84 PÖGGELER: Hegels Kritik der Romantik, 196.
85 BAADER: ßiografie und Brießvechsel Sämtliche Werke 15), 688 (Baader an Dr. von

Stransky, München, den letzten Januar 1841): „Schellings Geburtstagsfest kann in Bezug auf
seiner Philosophie Erstorbenheit mit einem Todtenmal vergliechen werden. Er liest heuer
wieder seine Mythologie ganz wörtlich wie vor 3 und 5 Jahren, weil die Lebenden am Testament

eines Todten nichts ändern sollen. Dieser Schelling, dessen Philosophie bereits
verstorben ist, hat nur vergessen, sich selber begraben zu lassen."

86 SusiNl: Lettres inédites de Franz von Baader, 400 (Baader an Cotta, den 6. Februar
1830).

87 Baader widmet Marheineke auch das zweite Heft (1830) der Vorlesungen über speculative

Dogmatik zur „öffentlichen Bezeugung seiner Hochachtung und des gemeinsamen Strebens

zur tiefern Begründung und Restauration der speculativen Theologie."
88 Vgl. BRIESE: „Eine grosse bedeutende Erscheinung", 97: „Hegel sandte [Eduard] Gans zu

Baader, Varnhagen sandte Heine, umgekehrt kamen Anhänger Baaders nach Berlin zu
Hegel"; ferner auch SüSINI: Lettres inédites de Franz von Baader, 401 (Baader an Hegel, den 20.
September 1830): „Freundschaftlich gefälliger Aufnahme und Hilfe in dessen litterarischen
Bestrebung empfehle ich Überbringern dieses, Hrn. Professor Smaczninsky aus Warschau,
als meiner fleissigsten und ausgezeichnetesten Zuhörer, bestens [...]." Zu Wincenty Smacz-
ninski vgl. SUSINI: Lettres inédites de Franz von Baader. Notes et commentaires. Bd. 3, 24t.

89 Ranke, Leopold von: Zur eigenen Lebensgeschichte. Hg. v. Alfred Dove. Leipzig: Duncker
und Humblot 1890, 185.



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 129

den jetzigen deutschen Philosophen mag, in den Resultaten der
Forschung, Franz Baader wol Hegel'n am nächsten stehen", obgleich dieser
mehr zu einer „mystischen Ansicht der Philosophie" neigt und obendrein
„katholisch" ist.9°

Nach dem Ableben Hegels haben etliche seiner Schüler den Meister für
eine gewisse Zeit mit den Augen Baaders gelesen. Darum geht es Karl Mi-
chelet, wenn er 1838 schreibt, dass sich der Baaderschen Spekulation
„Hegelianische Auswüchse" anschlössen,91 weswegen „jetzt [...] ein Theil der
Hegel'schen Schule" den Meister so wie Baader versteht.92 Noch 1841 suchte

der junge Moriz Carrière, der zu jener Zeit zum Flügel der Berliner
Junghegelianer zählte, im Kielwasser der Analysen von Michelet seinerseits
diesem Unverständnis Einhalt zu gebieten. Seine kurze und letztlich
wohlgesonnene, wenn auch polemische Schrift über Franz von Baader,93 traf
dennoch bei den meisten Fraktionen innerhalb der Hegeischen Schule auf
Verständnislosigkeit. Während auf den Seiten des Telegraphs für
Deutschland - der offiziellen Zeitschrift der Junghegelianer in Hamburg - in
einer anonymen Besprechung zu Carrières Abhandlung zum letzten Mal
der Baadersche „Eifer" für die „Freiheit und Wahrheit" gefeiert wurde,94
tilgte Edgar Bauer in den Deutschen Jahrbüchern für Wissenschaft und
Kunst auf einen einzigen Schlag sowohl die Baaderschen als die Carrière-
schen philosophischen Versuche.95 Trotz weiterer anerkennender
Stellungnahmen zu Baaders Philosophie wie jene aus den Reihen der
Spekulativen Theisten, denen Baader nahestand oder doch zumindest als
verwandt empfunden wurde,96 wurde er von radikalen Hallenser und

9° Blätter für literarische Unterhaltung 2/351 (Sonnabend 17. Dezember 1831), 1518-1520,
hier 1518. Zitiert in BRIESE: „Eine grosse bedeutende Erscheinung", 97 (Anm. 81), worauf ich
mich im Folgenden beziehe.

91 MICHELET, Karl Ludwig: Geschichte der letzten Systeme der Philosophie in Deutschland
von Kant bis Hegel. 2 Bde. Berlin: Duncker und Humblot 1837-1838, Bd. 2, 483.

92 MICHELET: Geschichte der letzten Systeme der Philosophie, 487.
93 CARRIÈRE, Moriz: Vorn Geist. Schwert- und Handschlag für Franz Baader. Zur Erwiederung

seiner Revision der Philosopheme der Hegel'schen Schule bezüglich auf das Christenthum.

Weilburg: Lanz 1841.

94 M. Carrière über Franz von Baader, in: Telegraph für Deutschland 100 (Juni 1841), 397;
der Autor ist nach BRIESE: „Eine grosse bedeutende Erscheinung", 100 (Anm. 48) Jakob Friedrich

Saß (1819-1851, Pseud. Alexander Soltwedel). Geboren in Travemünde ist Saß in Lübeck
aufgewachsen, nach dem medizinischen Studium in Kiel und Rostock ab 1838 vorwiegend als
Publizist tätig: 1841 als Redakteur von Telegraph für Deutschland, 1842-1843 des Pilot in
Altona, später in Leipzig, Berlin und Brüssel.

95 Deutsche Jahrbücher für Wissenschaft und Kunst 1/37 (14. Februar 1842), 147-148 und
1/38 (15. Februar 1842), 151-152.

96 Vgl. KoSLOWSKl, Stefan: ,Rationale Mystik' und ,mystischer Rationalismus': Franz von
Baader und Immanuel Hermann Fichte, in: KOSLOWSKI (Hg.): Die Philosophie, Theologie und
Gnosis Franz von Baaders, 97-109 sowie Krück, Günter: Christian Hermann Weiße und Franz
von Baader. Zur Begründung einer christlichen Philosophie, in: KOSLOWSKI (Hg.): Die
Philosophie, Theologie und Gnosis Franz von Baaders, 111-127. Ferner vgl. LEESE, Kurt: Philosophie
und Theologie im Spätidealismus. Forschungen zur Auseinandersetzung von Christentum und



130 Alberto Bonchino

Berliner Junghegelianern immer schärfer angegriffen und schließlich nicht
mehr beachtet. Unter dem Stichwort „Baader" liest man etwa in Wigand's
Conversations-Lexicon für alle Stände (Otto Friedrich Wigand ist nicht
zufällig der Herausgeber von Rüge, Feuerbach und Stirner), dass Baaders

„neue Scholastik, die sich in den weiten Mantel des Mysticismus und des

philosophischen Somnambulismus hüllt, [sich anstrengt], die Philosophie
wieder zurückzuführen zur Unfreiheit und Unselbständigkeit, zum Stande
einer Magd der orthodoxen Theologie, auf den niedrigen, ganz und gar
unwissenschaftlichen Punkt, wo sie [...] gezwungen werden soll, die Klosterzellen

oder das Pflaster der Kirchen zu fegen."97
In solch einer Stimmung nahm der engste Kreis der Schüler um Baader

die Verteidigung seiner Philosophie auf und fachte eine Polemik an, deren
einziges Ziel die Darstellung Baaders als Philosoph der Zukunft und dessen

Philosophie als echte Uberwindung der Irreligiosität der neuzeitlichen
Spekulation war. Man versuchte zudem mithilfe Baaders, den Spinozismus
und all seiner Auswüchse, seien sie pantheistisch, materialistisch oder
atheistisch, zu besiegen.98 Die Beweisführungen, welche solche Thesen
stützen sollten, greifen die oben erwähnten theologischen anti-hegelianischen

Themenkreise auf: Das Konzept einer ewigen Natur in Gott, das
Thema einer Doppelschöpfung von Materie und Geist, des Bösen als
Hindernis und nicht als dialektischen Momentes und schließlich die
Unterscheidung des Endlichen von der Negativität. Diese Bemühungen aber
hatten aufgrund ihres stark apologetisch-polemischen Charakters zur Folge,

dass die Baader-Rezeption ins Stocken geriet und mit ihr auch die
positiven Urteile, die ihm seit seinen frühen Arbeiten von Gestalten aus der
ersten Reihe der wissenschaftlichen, literarischen und philosophischen
deutschen Kultur zukamen, verhallten.99 Ein fatales Schicksal, welches
einen großen Teil der folgenden Forschung bedingte, aber doch in der heutigen

wirkungsgeschichtlichen Perspektive nicht mehr haltbar erscheint.100
Im Übrigen hatte der konservative Hegelianer Johann Eduard Erdmann
bereits etwa zehn Jahre nach dem Tod des Münchner Philosophen für eine
richtigere und ausgeglichenere Wiedererwägung der Philosophie Baaders

idealistischer Philosophie im ig. Jahrhundert. Berlin: Junker und Dünnhaupt 1929 und
KOSLOWSKI, Stefan: Idealismus als Fundamentaltheismus. Die Philosophie LH. Fichtes
zwischen Dialektik, positiver Philosophie, theosophischer Mystik und Esoterik. Wien: Passagen

1994.
97 Wigand's Conversations-Lexicon für alle Stände. Bd. 1. Leipzig: Wiegand 1846, 828

(Stichwort „Franz Xaver, Ritter von Baader").
98 Vgl. Procesi, Lidia: Baader: Rassegna storica degli studi (1786-igyy). Bologna: II Muli-

no 1977, 17 und 50.
99 Vgl. Baumgardt, David: Franz von Baader und die philosophische Romantik DVjs

10). Halle (Saale): Niemeyer 1927, 5L
100 Vgl. PROCESI: Baader: Rassegna storica degli studi, 55-60.



„Der Mensch als Postscript der Schöpfung" Baaders Verhältnis zu Hegel 131

plädiert101 und vor allem gegenüber dem polemischen Eifer einiger seiner
Schüler („plus royalistes que le roi") mit Fr. Schlegel mahnend gesagt: „Nachfolger

und Schüler pflegen eher alles Andere von ihrem Meister anzunehmen

als die Grenzen weiser Mäßigung".102

Zusammenfassung
Ausgehend von Baaders Überzeugung, dass die moderne Philosophie eine
zunehmend atheistische Richtung eingeschlagen habe, konzentriert sich der

Aufsatz auf die Beziehung Baaders zur Hegeischen Philosophie respektive
deren Begriffe der Materie und der geistigen Natur. Dabei werden Auszüge
aus der Vorrede zur zweiten Auflage der Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse (1827), in der Hegel auf einige kritische
Anmerkungen Baaders reagiert, und die darauf folgende Antwort Baaders
betrachtet und erörtet. Die abschließenden Bemerkungen zielen auf eine Analyse

der Auswirkungen dieser Diskussion innerhalb der deutschen Philosophie

nach dem Ableben der beiden Denker ab.

Abstract
The essay first discusses Baader's conviction that modern philosophy had
taken an increasingly atheistic direction. It then focuses on the relationship
between Baader and Hegel and, in particular, on their philosophical dialogue
as it began in the Vorrede to the second edition of the Enzyklopädie der
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1827), where Hegel responded

to some critical remarks made against him by Baader in a previous essay
(1824). The second part of the essay addresses Baader's reply to such
criticisms, in particular those concerned with the Hegelian concept of matter
and spiritual nature. The concluding remarks aim at a historical analysis of
the impact of these discussions on German philosophy in the aftermath of
the death of the two philosophers.

101 Erdmann, Johann Eduard: Versuch einer wissenschaftlichen Darstellung der Geschichte

der neueren Philosophie. Bd. 3, Tl. 2: Die Entwicklung der deutschen Spekulation seit Kant.
Leipzig: Vogel 1853, 583-637, hier 586 und 588; ferner Baumgardt: Franz von Baader und die

philosophische Romantik, 12.

102 ERDMANN, Johann Eduard: Franz von Baaders sämtliche Werke und das darin
entwickelte System, in: Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik 28 (1856), 1-36,
hier 5 und 31.


	"Der Mensch als Postscript der Schöpfung" : Baaders Verhältnis zu Hegel

