
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: La preghiera come accadimento estremo della ragione pura-pratica

Autor: Nodari, Francesca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesca Nodari

La preghiera come accadimento estremo
della ragione pura-pratica

"Sforzati di vincere con la preghiera questo mondo"
(Agostino: Lettera a Proba)

l. Crisi dell'umanità1 e disorientamento del Dasein

Uno dei grandi insegnamenti che ci ha lasciato Hans-Georg Gadamer
consiste nel fatto di prendere consapevolezza di come "la nostra epoca sia
determinata dalla crescente razionalizzazione della società e della tecnica
scientifica. Lo spirito del metodo scientifico si impone dovunque. [...] Ciö a

cui siamo qui di fronte non è una differenza di metodi, ma una differenza
di obiettivi della conoscenza".2 Si tratta, insomma, di esplicare e portare a

datità quanto è nascosto e dimenticato dalla scienza senza tuttavia ne-
garne il fecondo apporto e la sua "indispensabilità" per la nostra società
planetaria. Come dire: ciö che Gadamer invita a prendere davvero sul serio
è Tesperienza di vita dell'uomo" e la "sua prassi vitale" indicando, a partire
dall'analisi heideggeriana della temporalité dell'esserci, il comprendere come

cifra dell'In-der-Welt-seirt. Ora cio che vorremmo affrontare in questa
sede è mostrare gli orizzonti di senso che si schiudono da una tematizza-
zione che prenda davvero sul serio l'atto stesso del pregare in quanto
accadimento storico, in quanto evento che si dà nella storicità vissuta di un "io
sono" di carne e di sangue consapevoli del fatto che si corra il rischio di ve-
derne precluso il suo significato ultimo se non si va oltre un intendimento
del reale in quanto totalità chiusa ed asfittica.

Che cosa intendiamo affermare con ciö? Se è vero, come è vero, che

nell'epoca di una razionalità scientifica che include esaustivamente tutto,
chi tenta di rispondere alla domanda kantiana "che cos'è l'uomo?", si trova
dinanzi ad una situazione aporetica poiché non si puo certo affermare che
l'esserci possa trovare una via di salvezza dinanzi ad una compagine onto-
teologica e atemporale del mondo e della storia, allora ci si deve interro-
gare sull'aporia relativa alla domanda su che cosa sia autenticamente uma-
no e, quindi, sulla situazione deficitaria relativa a ciö che permette all'uo-
mo di essere realmente tale. Di qui, per un verso, la messa in discussione

1 Su questo tema cfr. CASPER, Bernhard: Levinas pensatore della crisi dell'umanità, tr. it.
di Laura Bonvicini, prem. di Francesca Nodari. Brescia: ELS La Scuola 2017.

2 GADAMER, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr i960; tr. it. Verità e

metodo, vol. I, a cura di Gianni Vattimo. Milano: Bompiani 1983, 7.



La preghiera come accadimento estremo della ragione pura-pratica 99

delle modalité di accesso dell'uomo moderno al mondo che abita e a se

stesso, per l'altro, il portare a datità il paradigma della temporalité di un
"io sono" di carne e di sangue che, nella sua stessa fatticité storica incarna-
ta, sostituisce alla categoria prometeica del potere quella biblica della
responsabilité.

Se solo si pensa all'intentum che muove II discorso sul metodo di
Cartesio, esplicato in una lettera del marzo 1636 a Mersenne allorché egli
parla del "progetto di una scienza universale, che possa innalzare la nostra
natura al sommo grado di perfezione"3 e insieme, come scrive Descartes
nella sesta parte del Discorso, all'ambiziosa mira di una scienza capace di
"renderci in tal modo come signori e possessori della natura",4 ci si rende
immediatamente conto del fatto che una tale prospettiva dischiude

"la realtà esclusivamente more geometrico, ossia per mezzo di una mathesis
universalis quantitativa e oggettivante. [...] In realtà, ciö a cui dovremmo pre-
stare attenzione nel nostro interrogarci sulla vera liberté del nostro stesso es-
ser uomini è il fatto che, in riferimento alia vita dell'uomo vissuta fattual-
mente, queste possibilité sono appunto soltanto possibilité. Tutte le molte-
plici possibilité che le scienze elaborano in modo quantitativo-oggettivante
rappre-sentano stati di cose stabilmente delineati, che hanno la forma logica
'Se A, allora sempre B'. Questi 'stati-di-cose', per utilizzare qui l'espressione
wittgensteiniana, esposti in giudizi finiti e ben definiti consegnano in mano
all'uomo delle possibilità di gioco"A

Vale a dire i risultati della ricerca scientifica esposti nella forma di eviden-
ze atemporali, da un punto di vista della vérité oggettiva, sono tutti validi
e indifferenti. Non sanno, tuttavia, dirmi quale tra le possibilité offertemi
sia la migliore, quale debba scegliere, che cosa insomma io debba rendere
reale in quanto uomo storico e mortale, che dispone di un tempo limitato
per vivere e che è chiamato a decidersi nel proprio temporalizzarsi.

II "senza via d'uscita" che tradisce la situazione aporetica del soggetto
contemporaneo paragonabile, dinanzi ad un simile scenario obiettivante,
ad un bambino che ha disposizione una quantité tale di giocattoli da non
sapere quale scegliere, non puô che condurre a quella "disperazione della
possibilité"6 di cui parla Kierkegaard. L'uomo, lasciato solo dalle scienze, di

3 DESCARTES, René: A Mersenne, marzo 1636 (Corr. I. 338-339), in Id.: Tutte le lettere, a

cura di Giulia Belgioioso. Milano: Bompiani 2005, 327.
4 Id.: Discours de la méthode. Pour bien conduire sa raison, et chercher la vérité dans le

sciences. Leyde: Imprimerie de lan Maire, 8 giugno 1637; tr. it. Discorso sul metodo. Per ben
condurre la propria ragione, e ricercare la verità nelle scienze, in Id.: Opere 1637-1649, a cura
di Giulia Belgioioso. Milano: Bompiani 2012, 97.

5 Cfr. CASPER, Bernhard: L'uomo disorientato e la ricerca della sua vera libertà, tr. it.
Stefano Bancalari, in: NODARI, Francesca (ed.): Vizi e virtù. Roccafranca: Massetti Rodella
2008, 72-73.

6 KIERKEGAARD, Soren: La malattia mortale, a cura di Cornelio Fabro. Milano: SE 2008, 37.



ÎOO Francesca Nodari

fronte alla domanda su cid che deve fare in quanto esserci mortale e finito,
è gettato in un disorientamento tale da paralizzarne il suo da esserci:

"A tale disperazione non ci si sottrae se, con un riduzionismo scientistico-
naturalistico oggi estremamente diffuso, si nega la capacité delfuomo di po-
tersi in generale decidere in quanto se stesso e si afferma che egli non è

nient'altro che una parte dell'evoluzione. Con ciô, il proprium humanum in
generale sparisce dalla vista in modo ancor più deciso. Per un simile natura-
lismo biologistico, che apparentemente libera l'uomo dalla cura per il suo do-
ver-si-decidere, non vi è più, in generale, né 'bene', né 'male', e dunque non
vi è più nemmeno responsabilité. Tutto va come deve andare. E nella storia
nessun uomo puô più esser reso responsabile delle sue azioni".7

Nell'odierna crisi délia nostra umanità, crisi etica ancor prima che eco-
nomica e politica, in contrapposizione ad un intendimento délia realtà nei
termini di un mero more geometrico, crediamo sia di grande aiuto la pra-
tica di un'ermeneutica filosofica che si fonda sul fatto che "il comprendere
è possibile solamente se colui che comprende mette in gioco i suoi pre-
supposti",8 owero se si assume che "il linguaggio ha la sua propria storicità
e ognuno di noi ha il suo proprio linguaggio. Non sussiste, in generale, il
problema di trovare un linguaggio comune a tutti, ma vi è piuttosto il pro-
digio per cui, nonostante abbiamo tutti un linguaggio diverso, possiamo
nondimeno comprenderci al di là dei confini fra individui, popoli o epo-
che. [...] Il modo in cui una cosa realmente è, per cosi dire, si rivela per la

prima volta allorché ne discorriamo".9 Ed è proprio a partire da questi
presupposti che riteniamo sia possibile, tanto più in una temperie storica
come la nostra dove il fondamentalismo religioso rischia di incrinare non
solo il dialogo tra le religioni, ma anche quello tra persone appartenenti a

culture e tradizioni diverse, riflettere di nuovo sulla nozione di preghiera
con l'intento di farne emergere, a prescindere dalle formulazioni che segna-
no la peculiarità di ciascuna confessione, la componente squisitamente
temporale délia medesima tanto da "mostrarsi come l'accadimento estremo
délia 'ragione pura pratica"'.10

Questa necessaria premessa sul disorientamento del Dasein apre la
strada ad una fenomenologia del pregare che ci fa toccare con mano i
grandi problemi del nostro tempo - dalla minaccia nucleare al decadimen-
to del religioso - poiché se è vero che il sincronismo è già sinonimo di

7 Cfr. CASPER: L'uomo disorientato, 76-77.
8 GADAMER, Hans-Georg: Che cos'è la verità. I compiti di un'ermeneutica fdosofica, a cura

di Stefano Marino. Soveria Mannelli: Rubbettino 2012, 85 (c.vo nostro). Cfr. ID.: Gadamer
Lesebuch, a cura di Jean Grondin. Tübingen: Mohr Siebeck 1997 e Id.: Gesammelte Werke, Bd.
2. Tübingen: Mohr Siebeck 19932.

9 Gadamer: Che cos'è la verità 133 (c.vo nostro).
10 CASPER, Bernhard: Das Ereignis des Betens. Grundlinien einer Hermeneutik des religiösen

Geschehens. Freiburg: Alber 1998; tr. it. Evento e preghiera. Per un'ermeneutica dell'acca-
dimento religioso, a cura di Stefano Bancalari. Padova: Cedam 2003, 133.



La preghiera come accadimento estremo délia ragione pura-pratica 101

guerra e il terrorismo una forma perversa del religioso, non si puè non no-
tare il fatto che parlare oggi di preghiera significa, in ultima analisi, sostare
sullo stretto rapporto tra temporalità e umanità" e, dunque, tra linguaggio
e responsabilità.

2. Il pregare come atto linguistico radicale

Andando oltre Heidegger, Levinas non solo ha individuato nella tempora-
lizzazione del soggetto il movimento stesso délia sua esistenza tesa tra
dramma e compimento12 ma, facendo leva sull'imperativo del Neues Denken

di Rosenzweig,>3 ha messo al centro della sua filosofia l'alterità dell'al-
tro,H la cui "bisognosità",'5 a differenza di quanto awiene per il mero
sostentamento dell'esserci, vira in desiderio, che è prurito temporale.16 Sin
da subito, l'Altro chiede conto della mia elezione, mi convoca e mi invoca,
è onore e onere. Non rinvia semplicemente a un modo di essere dell'esserci:

il Miteinadersein, bensi al "per-l'altro" per il quale, l'"io sono" di carne e

di sangue, con tutto se stesso, e nell'unico modo in cui puö cogliersi ovve-
ro come soggetto incarnato, si fa ostaggio con-il-proprio-corpo-per-l'altro.
Ma questo pensiero che attiene la vita vissuta di ciascun esserci mortale, è

al contempo un pensiero ragionevole se è vero, come è vero, che si fonda
sulla seconda formulazione dell'imperativo categorico kantiano: "Agisci in
modo tale da trattare l'umanità, tanto nella tua persona, quanto nella
persona di ogni altro, sempre anche come fine e mai soltanto come mezzo"1? e

sulle tre domande che il filosofo di Königsberg fa risuonare nel II libro
della Critica della ragion pura: "Che cosa posso sapere? Che cosa debbo
fare? Che cosa mi è lecito sperare?".18 Ora, muovendo dalle acute riflessioni

11 Cfr. NoDARI, Francesca: Temporalità e umanità. La diacronia in Emmanuel Levinas.
Firenze: Giuntina 2017.

12 Cfr. Levinas, Emmanuel: Carnets de captivité, sous la responsabilité de Catherine
Chalier et Rodolphe Câlin Œuvres complètes, t. x). Paris: Grasset-Imec 2009 (d'ora in poi
Œuvres 1), 279; tr. it. Quaderni di prigionia e altri inediti, a cura di S. Facioni. Milano: Bom-
piani 2011 (si précisa che per il primo volume degli inediti si cita direttamente dall'opera
francese). Su questo punto si veda NODARI, Francesca: Il pensiero incarnato in Emmanuel
Levinas. Brescia: Morcelliana 2011, 68-82.

'3 Cfr. ROSENZWEIG, Franz: Das neues Denken. Einige nachträgliche Bemerkungen zum
„Stern der Erlösung" (1925), in: ID.: Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften. III.
Zweistromland. Kleinere Schriften zu Glauben und Denken, a cura di Reinhold e Annemarie
Mayer. Den Haag: Nijhoff 1984, 139-161; tr. it. II nuovo pensiero, a cura di Gianfranco Bonola,
comm. di Gershom Scholem. Venezia: Arsenale 1983, 58.

'4 LEVINAS: Œuvres 1, 124.
'5 LEVINAS: Œuvres 1, 120-129.
16 LEVINAS: Œuvres 1, 279.
'7 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785); tr. it. Fondazione della

metafisica dei costumi, a cura di Nestore Pirillo. Roma: Laterza 1992, 111.

18 Cfr. Id.: Kritik der reinen Vernunft (1781); tr. it. Critica della ragion pura, a cura di
Pietro Chiodi. Torino: Utet 1967, vol. II, cap. II, B833-A805, 607.



102 Francesca Nodari

di Bernhard Casper che ha recentemente pubblicato la riedizione del suo
Evento e preghiera ulteriormente arricchito dai nuovi stimoli'9 che la pubb-
licazione degli scritti inediti di Levinas, a partire dal novembre 2009,20
hanno suscitato, vorremmo riflettere su quell'aspetto comune che possia-
mo individuare nell'accadere del pregare come atto linguistico radicale. In
che termini? Cercando di catturare l'"uscita da sé" del soggetto che non
potremmo certo rilevare se ci ponessimo davanti a questi con lo sguardo
proprio di una tradizione che si riduce all'onto-teologia o nell'ottica di una
visione che rischia di imprigionare l'esserci nell'ambito di una realtà pen-
sata ancora in termini di una totalità atemporale ove il per sé viene risolto
nel cogito cartesiano; bensi soltanto se procediamo attraverso un'ermeneu-
tica délia fatticità storica che coglie il Moi come "io sono" mortale e finito
nella sua vita vissuta. Ora, al di là dei diversi modi attraverso i quali la

preghiera ha luogo - purificazione, meditazione, raccoglimento, silenzio,
rinnovamento - cid che caratterizza questo atto è il fatto stesso che esso,
nelle molteplici forme in cui si dà nella nostra fatticità storica, présenta
una peculiarità: nel vortice delle nostre vite di corsa, nell'inseguimento
delle lancette che corrono sull'orologio e che scandiscono il tempo con-
venzionale che regola l'esistenza degli uomini, si frappone un tempo che è

altro da quello meramente cronologico e che meglio si specifica come un
"aver tempo" che, nel nostro da esserci, ci prendiamo. Un atto che, nel suo
esplicarsi come un "essere-attenti"21 a una richiesta che ci provoca infini-
tamente e sfida la nostra libertà da sempre tentata,22 si configura come un

19 CASPER, Bernhard: Das Ereignis des Betens. Grundlinien einer Hermeneutik des religiösen

Geschehens. 2. Auflage. Freiburg: Alber 2016. Di questa edizione rivista e ampliata non
esiste ancora la traduzione italiana. Ci pare significativo notare il fatto che il filosofo di
Freiburg si soffermi nella conclusione (ibid., 153-157) sull'importanza degli scritti inediti di
Levinas, in particolare, sui Carnets de captivité, dai quali emerge in tutta la sua pregnanza la

storicità diacronica dell'esserci umano che ha corne cifra l'accadimento diacronico délia
realtà che eviene a partire dall"'intenzionalità propria del linguaggio [che] è etica" (cfr.
LEVINAS: Œuvres 1, 351).

20 Oltre al già citato Id.: Œuvres 1, cfr. Id.: Parole et silence et autres conférences inédites
au Collège philosophique, sous la responsabilité de Catherine Chalier et Rodolphe Câlin,
Œuvres complètes, t. 2. Paris: Grasset-Imec 2009 (d ora in poi Œuvres 2); tr. it. Parola e silenzio

e altre conferenze inédite al Collège philosophique, a cura di Silvano Facioni. Milano: Bom-

piani 2012; ID.: Eros, littérature et philosophie. Essais romanesques et poétiques, notes philosophiques

sur le thème d'éros, volume publié sous la responsabilité de Jean-Luc Nancy et de
Danielle Cohen-Levinas; établissement des textes et annotations matérielles par Danielle Cohen-
Levinas, assistée de David Stidler; textes russes transcrits, traduits et présentés par Leonid
Kharlamov, préface de Jean-Luc Nancy. Paris: Grasset-Imec 2013 (d'ora in poi Œuvres 3).

21 Sull'accadimento dell'attenzione, cfr. Weil, Simone: Réflexions sur le bon usage des

études scolaires en vue de l'amour de Dieu, in EAD.: Attente de Dieu. Introduction et notes de

Joseph-Marie Perrin. Paris: La Colombe 1950; tr. it. Rißessione sull'utilità degli studi scolastici
ai fini dell'amor di Dio, in EAD.: Attesa di Dio. Roma: Casini 1954, 135-147.

22 Cfr. ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlösung, mit einer Einführung v. Reinhold
Mayer Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften II). Den Haag: Nijhoff 1976; tr. it.
La Stella délia redenzione, a cura di Gianfranco Bonola. Genova: Marietti 1985, 286. Sull'esis-



La preghiera come accadimento estremo della ragione pura-pratica 103

accadimento che sfida "il potere di potere"23 dell'uomo, l'idolatria del
mondo della luce,24 per declinare quell'"aver tempo" in termini di "pazien-
za dell'invecchiamento",25 di "attesa senza atteso",26 di coscienza capovolta
ove il soggetto non ha alcuna mira intenzionale poiché è a partire dallo
scardinamento della coscienza intenzionale in coscienza bouleversé che si

dà l'accadimento deH'"abbandono" proprio come awiene nell'incontro con
l'Altro che, nella sua alterità irraggiungibile, mi implora di non ucciderlo e

di non lasciarlo solo.27 Un imperativo questo che proviene da un al di là, da

un "profondo allora" che mi provoca e mi inquiéta. Un "allora" che fa virare
la mia libertà in responsabilité nell'accadimento diacronico28 della
preghiera.

tenziale della tentatio in Heidegger a partire dal confronto con Agostino, in particolare con
il libro X delle Confessioni sviluppato nel semestre estivo del 1921, cfr. CASPER, Bernhard:
L'esistenziale della tentatio, in: MOLINARO, Aniceto (ed.): Heidegger e San Paolo. Interpreta-
zione fenomenologica dell'Epistolario paolino. Città del Vaticano: Urbaniana University Press

2008, 31-55.
23 LEVINAS, Emmanuel: Le Temps et l'Autre, in : WAHL, Jean (et al.): Le choix, le monde,

l'existence Cahiers du Collège Philosophique). Paris: B. Arthaud 1947, 125-196; II ed. im-
mutata con l'aggiunta di una nuova Préface. Montpellier: Fata Morgana 1979; III ed.
Conforme alla II. Paris: Puf 1983, 1991; tr. it. Il Tempo e l'Altro, a cura di Francesco Paolo Ciglia.
Genova: il melangolo 1993, 42, nota 5.

24 Su questa nozione si veda LEVINAS: Œuvres 2, 71 e 143-159.
25 Id.: Autrement qu'être ou au-delà de l'essence. La Haye: Nijhoff 1974, 1978; Paris: LGF

1990; tr. it. Altrimenti che essere, o Al di là dell'essenza, a cura di Silvano Petrosino e Maria
Teresa Aiello, con intr. di Silvano Petrosino. Milano: Jaca Book 1983, 68-69.

26 ID.: Dieu, la mort et le temps, établissement du texte, notes et postf. de Jacques
Rolland. Paris: Grasset 1993; tr. it. Dio, la morte e il tempo, a cura di Silvano Petrosino, testo
e note di Jacques Rolland. Milano: Jaca Book 1996, 198.

27 Cfr. Casper: Evento e preghiera, 54 (c.vo nostro). Scrive Casper: "Se medito sul mio
rapporto all'Altro, dal senso di direzione positivo di questo rapporto, che è un accadimento,
emerge non solo il divieto di uccidere l'Altro, ma anche il comando di 'non lasciarlo solo
nella sua mortalité'. Il senso positivo di accadimento mi ordina, in quanto mortale, di star vi-
cino all'Altro in quanto mortale. Con quest'ordine Levinas ha tentato di portare al linguaggio
la positiva richiesta che scaturisce dall'imperativo categorico. Quest'ordine porta ciù che

nell'imperativo categorico è intuito in pura formalité alla concretezza dell'accadimento che

sempre di nuovo ha luogo tra l'altro mortale e me in quanto mortale". Cfr. inoltre LEVINAS,

Emmanuel: Entre nous. Essais sur le penser-à-l'autre. Paris: Grasset 1991; Paris: LGF 1993; tr.
it. Tra noi. Saggi sul pensare all'altro, a cura di Emilio Baccarini. Milano: Jaca Book 1998, 183.

28 Sul concetto meramente linguistico di diacronia e sincronia, cfr. SAUSSURE, Ferdinand
de: Cours de linguistique générale, a cura di Charles Bally, Albert Riedlinger e Albert Seche-

haye. Lausanne: Payot 1916; tr. it. Corso di linguistica generale (1967), a cura di Tullio De

Mauro. Roma: Laterza 2009 (cfr. anche De Mauro, Tullio: Introduzione a SAUSSURE, Ferdinand

de: Corso di linguistica generale. Roma: Laterza 1992). In questa sede ci limitiamo a pre-
cisare che con la nozione di diacronia, che Levinas introduce e impiega per primo in ambito
fdosofico, egli intende riferirsi a quel "lasso di tempo", "sfasamento", "frattempo" in cui il
Moi sperimenta uno scollamento dell'identità, "il non-luogo" stesso della soggettività - che è

"un vedersi dal di fuori" (cfr. LEVINAS: Œuvres 1, 262) e che inaugura, per cosi dire,
l'accadimento del parlare in cui v'è qualcosa di nuovo sotto il sole: il darsi della correlazione tra
due incondizionatezze in un tempo che scorre trasversalmente, che rinvia a un Dire pre-
originale anteriore a ogni antériorité rappresentabile: un anacronismo mai tematizzabile dal



104 Francesca Nodari

3. La preghiera come precorrimento del tempo compiuto

Questo essere attenti - ci insegna Casper nel suo capolavoro: Evento e

preghiera - che significa aver tempo nel mezzo del nostro temporalizzarci, ha

pero una forma singolare, per cui si trova provocato da una richiesta che è

immemorabile (unvordenklich) e inimmaginabile (unausdenklich). Pregare
vuol dire quindi avere tempo per cio che non entra in alcun tempo e che

perö indirizza ogni nostro aver tempo. Pregare vuol dire aver tempo per
quell'immemorabile richiesta, la quale nel che (daß) delle cose, e ancor piii
nell'esserci dell'altro uomo, mi chiama in causa o anzi mi ha già sempre
chiamato in causa.29 Dunque in che termini si dà l'accadimento della
preghiera se non "come il tempo dell'eccezione nel nostro tempo"? E ancora
che cosa implica l'intendimento della temporalizzazione dell'esserci uma-
no corne "esser-avanti-a-sé nell'esser-già-in in quanto esser-presso" se non
"il fatto che, nel contesto linguistico, dell'esser-già-in, si sia già incarnato
un accadimento determinato dal pregare umano autentico"?3°

A ragione, Casper mostra corne "l'intenzionalità extraordinaria della
preghiera ha la struttura dell'agostiniana amans memoria, del ricordo amoroso,

e contemporaneamente la forma di un raccogliersi in meditazione
(Einkehr) che 'precorre il tempo compiuto', il tempo che redime".3i

Pertanto "grazie all'atto fondamentale dell'attendere non intenzionale,
mi posso lasciar coinvolgere in questo 'esser-già-nella-preghiera', che viene
a me dalla profondità della storia umana".32 Ma questo non presuppone un
duplice paradosso? Per un verso, questo atto dell'"essere-attento" attraver-
so il quale andiamo oltre noi stessi presuppone un'attività; per l'altro,
questa intenzionalità sospende se stessa: corne dire l'accadimento
dell'attenzione si fonda sulla passività "dell'essere chiamato in causa da cid
che è altro. E nel senso di questa passività che Kant poteva affermare 'il
pensiero è un parlare, e questo è un udire' ";33 di qui - secondo paradosso -
il darsi, da questo stesso essere interpellati dal «faremo e poi udremo»
biblico (Esodo 24,7), del rovesciamento della libertà in responsabilità dove
l'in-vista-di-cui-finale non è l'essere, ma la salvezza34 "poiché - scrive Ro-

detto sincronico in cui régna la coscienza intenzionale. Ci pare di grande importanza il fatto
che Bernhard Casper nel suo ultimo lavoro Das Ereignis des Betens, richiami molte volte (20-
23, 45, 70-78, 94-96, 103, 105, i2i, 127, 135, 137, 145, 151, 155) la nozione di diacronia che
scaturisce dal pensiero di Levinas.

29 Id.: Evento e preghiera, 71.

3° Ibid., 74 (c.vo nostro).
31 Ibid., 72 (c.vo nostro).
32 Ibid., 74.
33 CASPER: Evento e preghiera, 38-39; la cit. interna è KANT, Immanuel: Opus postumum,

in Id.: Gesammelte Schriften, hg. v. d. Preußischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 21,

Berlin: de Gruyter 1936, 103; tr. it. Opus postumum, a cura di Vittorio Mathieu. Roma: La-
terza 1984, 379.

34 LEVINAS: Œuvres 1, 54.



La preghiera come accadimento estremo della ragione pura-pratica 105

senzweig - l'uomo viene creato senza che lo voglia e Ia rivelazione gli
giunge senza suo merito, ma Dio 'non' vuole redimerlo 'senza di lui'".35

4. CORPOREITÀ DEL PREGARE

Ma che cosa emerge da questo doppio paradosso se non il fatto che il pre-
gare, implicando un fare, è un atto linguistico? Un atto linguistico che si

distingue dal dire proposizionale e argomentativo, poiché la dimensione
del pregare apre una dimensione propria: in questo particolare agire espe-
risco tutta la mia bisognosità dell'Altro36 e dell'evento diacronico del lin -

guaggio. Una bisognosità che chiama in causa, se la si vuole dawero pren-
dere sul serio, la corporeità del pregare:

"11 pensiero moderno tende a vedere il pregare corne un accadimento dell'in-
teriorità e perciô non corporeo. Deve essere tenuto fermo, per contro, che
l'accadimento linguistico della preghiera è corporeo da cima a fondo. [...]
Certo la preghiera comincia nella quiete del cuore, nella celatezza del 'va'
nella tua camera'; ma, nella misura in cui accade come linguaggio, accade in
modo corporeo".37

Ed è senz'altro un grande merito di Emmanuel Levinas quello di aver
scoperto questa temporalizzazione che accade nel mio "io sono" di carne e

di sangue e che eviene nel mio-decidermi-a-iniziare-qualcosa-con-me-stes-
so allorché nell'incontro con l'Altro nella sua corporeità, altro che si es-

pone a me nella nudità del suo volto, rispondo "Me voicil"38 alla sua ri-
chiesta di aiuto, alla sua invocazione accettando "l'invito al grande rischio

35 ROSENZWEIG: La Stella della redenzione, 286.
36 Su questo aspetto centrale in Levinas, si veda NODARI: Il pensiero incarnato in Emmanuel

Levinas, 48-66.
37 CASPER: Evento e preghiera, 89 (c.vo nostro).
38 Cfr. LEVINAS: Œuvres 1, 83. "L'importanza dell'/iinneni. Tutta la scena in cui Samuele

non puô comprendere che Dio gli parla e dove egli va a vedere Eli: 'mi hai chiamato?'". Come
esplica ibid., 482, nota 38, in questo passo Levinas si rifà a 1 Sam 3,4-10, in cui l'Eterno chiama

Samuele e questi crede che sia Eli a chiamarlo; l'episodio si ripete tre volte e, infine, Eli
comprende che è, in effetti, il Signore Iddio che chiama Samuele suggerendo al giovinetto:
"Vattene a dormire e, se ti chiamerà ancora, dirai: 'Parla, Signore, perché il tuo servo ti
ascolta'". L'espressione hinneni significa, appunto, me voici: eccomi. Questa è la risposta di
Abramo all'appello di Dio (Gen 22,1) e, in seguito, quella di tutti coloro che rispondono a

questo appello. Corne fa notare il curatore: "Levinas si riferisce spesso a questa espressione
nella sua opera per designare la struttura profetica della soggettività". Précisa, inoltre,
Levinas in Altrimenti che essere: "La parola Io significa eccomi, rispondente di tutto e di tutti.
La responsabilità per gli altri non è stata un ritorno a sé, ma una contrazione esasperata che
i limiti dell'identità non possono trattenere. [...] l'Altro nel Medesimo è la mia sostituzione
all'altro secondo responsabilità, per la quale, insostituibile sono convocato. Attraverso l'altro
e per l'altro [...] corne avere-l'altro-nella-propria-pelle" (ID.: Altrimenti che essere, 143; cfr.
anche 178).



io6 Francesca Nodari

dell'approssimarsi in quanto approssimarsi"39 fino a farmi "ostaggio-con-il-
mio-proprio-corpo-per-l'altro".4o

Ora, "se ogni temporalizzarsi umano, in se stesso e nel suo parlare, ha il
suo luogo solo in un 'esser-corpo', allora proprio il linguaggio della pre-
ghiera puô accadere solo in modo corporeo".4> Come dire: andando oltre
un intendimento della corporeità pensata ancora in termini metafisici, con
Levinas essa indica un essere-g/à-in-correlazione-con-1'Altro che fenome-
nologicamente riscontriamo dal momento stesso in cui nasciamo nel nos-
tro dipendere da altri (i genitori) e nel nostro essere debitori nei loro
confronts

Ora, questo intendimento della corporeità come essere-in-correlazione-
con-l'Altro, ci autorizza ad affermare che pregare è anche, se cosi si puô
dire, un segno corporale.

5. NEL GRATIAS AGERE STA IL PREGARE AUTENTICO

E, d'altro canto, se osserviamo un uomo in preghiera - sia esso cristiano,
ebreo, musulmano, buddista - ciö che emerge da subito è il fatto che prega
con-tutto-il-suo-corpo. Anzi, se poniamo attenzione - a prescindere dalla
lingua in cui le formule oranti traducono il gesto in parola - questo io-
sono-che-prega fa segno, se cosi si puô dire, a ciô che Bernhard Casper
definisce, nell'ambito di una vera e propria fenomenologia ermeneutica
della preghiera, i cinque atti linguistici ai quali 1'orante si abbandona, nel
suo stesso essere-attento: Vammutolire ove a emergere con chiarezza è la

risposta alla mia invocazione silenziosa. Un dire che ritira tutto il suo
detto, ma che si fa tacere eloquente - "non sappiamo cosa dobbiamo chie-
dere come si conviene" (Rm 8,26) - nell'esposizione al mistero che svela il
"trovarsi-nelIa-responsabilità".42 Seguono poi gli atti linguistici del lamen-
to, della lode, della domanda e del ringraziamento. Nel lamento - si pensi
soltanto al libro di Giobbe e alla grande domanda sulYunde malum7., spe-
cialmente quando a esserne colpito è un uomo giusto - ciö che si schiude
in tutta la sua potenza è l'implicazione di Dio stesso in questo accadi-
mento che eviene tra la sua libertà e la nostra. Nel suo saggio La preghiera
senza domanda Levinas esplica con acume in che termini si possa parlare
di una com-partecipazione divina al dolore umano:

39 Ibid., 118.

4° Su questa locuzione, che si deve a Bernhard CASPER, cfr. ID.: Sul senso del nostro
corpo, in: NODARI, Francesca (ed.): Corpo. Roccafranca: Massetti Rodella 2010, 42-44.
Fondamentale il volume LEVINAS, Emmanuel/CASPER, Bernhard: In ostaggio per l'Altro, a cura di
Adriano Fahris. Pisa: ETS 2012. Sul corporalizzarsi del Dasein in quanto "ostaggio-con-il-pro-
prio-corpo-per-l'altro" si veda anche Nodari, Francesca: II pensiero incarnato in Emmanuel
Levinas, 223-232.

41 CASPER: Evento e preghiera, 90-91.
42 Ibid., 93.



La preghiera come accadimento estremo della ragione pura-pratica 107

"Nella misura in cui la sofferenza di ogni io è già la sofferenza di Dio che

soffre per questa 'mia sofferenza', l'io che soffre puo pregare: prega per la
sofferenza di Dio che soffre nella mia sofferenza umana. Non ho affatto bisogno
di pregare per la mia sofferenza umana. Dio, prima di ogni domanda, è già con
me. Non dice forse (Sal 91,15): sono con lui nella sofferenza? E lsaia (63,9) non
parla forse di Dio che soffre nella sofferenza dell'uomo?"43

Ebbene cosa emerge da queste riflessioni se non il fatto che nel nostro
esser-già-nella-preghiera - atto che precorre la redenzione e implica la

corresponsabilità dell'uomo nell'azione salvifica - non siamo soli ovvero che,
nel nostro sperare-per-il présente, c'è già Dio?44 Di qui, ossia nel rimettersi
alia "gloria dell'infinito", il darsi della lenta trasformazione del lamento in
lode - fosse pure tra le lacrime. Una doppia struttura che lega tra loro
anche l'atto del domandare e quello del ringraziare. Ora, occorre intendersi
sul domandare che in questo accadimento del linguaggio non corrisponde
tanto al mero "chiedere per ottenere" - saremmo sotto il dominio del

quaero e non del praecor45 - bensi rinvia a un rivolgersi fiducioso delfio
sono" mortale e finito che, nel suo essere chiamato in causa, si abbandona
oltrepassandosi, contrastando qualsiasi tentazione che trasformerebbe il
suo "grido del cuore"46 in idolatria, e dando corso a ciô che, ad esempio,
Gesù ci insegna allorché dice: "Chiedete e vi sarà dato; cercate e troverete;
bussate e vi sarà aperto; perché chiunque chiede riceve, e chi cerca trova e

a chi bussa sarà aperto" (Mt 7,7-8).47 Ma allora quai è il non detto che
sottende l'esortazione a "pregare di continuo senza stancarsi" (Lc 18,1) se

non il coincidere della preghiera con la nostra temporalizzazione, con il
nostro uscire da sé per farsi incontro all'Altro, con il nostro farci responsa-
bili della vedova, dell'orfano, dello straniero nei quali scorgiamo la traccia
dell'Illeità? L'insistenza del domandare in quanto atto linguistico del pre-

43 LEVINAS, Emmanuel: De la prière sans demande. Note sur une modalité du judaïsme, in:
EPh 38 (1984) 2, 157-163; tr. it. di ClGLlA, F.P.: Delia preghiera senza domanda. Nota su una
modalità dell'ebraismo, in: MORETTO, Giovanni/VENTURELLI, Domenico (eds.): Filosofia, reli-
gione, nichilismo. Studi in onore di Alberto Caracciolo. Napoli: Morano 1988, 57-65, qui 64.

44 Cfr. LEVINAS: Œuvres 1, 82. Sulla nozione di "differenza della salvezza", cfr. CASPER,

Bernhard: L'essere e la salvezza. La portata dei Carnets de captivité in vista di una nuova
comprensione deU'umano e la relazione tra ebraismo e cristianesimo, in: Levinas/CaspeR: In
ostaggio per VAltro, 39-60.

45 Sulla distinzione di questi due verbi latini di senso vicino, ma che si sono specializzati
in modo diverso, cfr. NODARI, Francesca: II bisogno dell'AItro e la fecondità del Maestro. Una

questione morale. Firenze: Giuntina 2013, 65-71.
46 Cfr. AGOSTINO: Discorso 29 (Sullo stesso Salmo 118), 1, v. [145]. Osserva l'Autore: "La

preghiera è un grido che si leva al Signore; ma, se questo grido consiste in un rumore di voce
corporale senza che il cuore di chi prega aneli intensamente a Dio, non c'è dubbio che esso è

fiato sprecato. Se invece si grida col cuore, per quanto la voce del corpo resti in silenzio, il
grido, impercettibile all'uomo, non sfuggirà a Dio. Quando dunque preghiamo, possiamo
gridare a Dio o con la voce esterna (se cosi esige il dovere) o anche rimanere in silenzio;
comunque, in ogni preghiera deve esserci il grido del cuore".

47 Su questo punto cfr. ID.: Lettera a Proba (130), 8, 15; Id.: Discorso 61.



io8 Francesca Nodari

gare48 da parte deIl'"io sono" di sangue e di carne che, in quanto mortale, è

limitato e finito apre la strada alla possibilité stessa del soccorso divino
dando origine al gratias agereA9 E in questo accadimento non eviene, a sua
volta, ciô che Bernhard Casper chiama l'intenzionalità délia félicita nella
quale "il ricevere passivo del dono e l'attivo realizzarsi nella gratitudine
coincidono"?5°

Non è forse proprio nel rendere grazie che risiede la condizione di
possibilité perché il pregare in quanto tacere eloquente, lamento, lode, do-
mandare possa accadere nella sua autenticité?

Casper cita, in proposito, un monito contenuto in un manoscritto hei-
deggeriano che si offre a noi in tutta la sua attualité: "Imparate a ringra-
ziare: poi potrete pensare".5'

6. Pregare come trascrizione incarnata della felix culpa

Come dire: parrebbe che sia proprio a partire da questo atto di gratitudine
e di fiducia che sia possibile tradurre diacronicamente quell'"egli è come
te"52 di Rosenzweig, owero dare corso a quell'in-vista-di-cui-finale che è la
salvezza trasformando l'attimo, il nunc stansfii in un "adesso" e, pertanto,
rendendoci fattivamente corresponsabili della redenzione. Questo è cio
che l'autore della Stella della redenzione chiama la "preghiera giusta", dalla
quale "bisogna esigere di più, e cioè che raggiunga realmente ciô che la

preghiera dell'incredulo non vuole e quella del visionario non sa ottenere:
accelerare il futuro, fare dell'eternité ciô che è più vicino, l'oggi"M Del
resto la preghiera in quanto temporalizzazione non consiste forse nel coin-
volgere il nostro esserci corporeo in "un movimento verso un profondo

48 Cfr. ID.: Lettera a Proba (130), 10, 20. Scrive il Vescovo di Ippona: "Siano bandite
dall'orazione le troppe parole ma non venga meno il supplicare insistente, sempre che per-
duri il fervore della tensione. Usare troppe parole nella preghiera è fare con parole superflue
una cosa necessaria: il pregare molto invece è bussare con un continuo e devoto fervore del

cuore al cuore di Colui al quale rivolgiamo la preghiera. Di solito la preghiera si fa più coi
gemiti che con le parole, più con le lagrime che con le formule" (c.vo nostro).

49 Sul "rendere grazie", cfr. Giuliani, Massimo/Dr Benedetti, Paolo: Dire grazie. L'halle-
luja della gratitudine. Brescia: Morcelliana 2014 e NODARI, Francesca: SuU'importanza deI dire
grazie, in: BlANCHI, Enzo: Cibo e sapienza de! vivere, a cura di Francesca Nodari. Roccafranca:
Massetti Rodella 2015, 5-25.

5° CASPER, Bernhard: La felicità, il dono e lafede, a cura di Francesca Nodari. Roccafranca:

Massetti Rodella 2011, 35.
51 Id.: Evento e preghiera, 42, nota 29.
52 ROSENZWEIG: La Stella della redenzione, 258.
53 Ibid., 311.

54 Ibid., 310 (c.vo nostro). Ci sovviene quanto argomenta Emmanuel Levinas in:
Commentaires. Textes messianiques, in : Id.: Difficile liberté. Paris: Albin Michel 1963, 1995,
89-139; tr. it. Il messianismo, a cura di Francesco Camera. Brescia: Morcelliana 2002, 95: "La
salvezza non si colloca nel punto finale della storia, nel punto conclusivo. Essa invece
rimane possibile in ogni momento" (c.vo nostro).



La preghiera come accadimento estremo della ragione pura-pratica 109

allora -, 'allora' non ancora abbastanza <'> - mai coglibile - ma 'un allora'
insegnato"?55 Un movimento che ci spinge a camminare sulla via56 per fare,
sul serio, del nostro pregare un tempo dell'eccezione al punto da poter affer-
mare: "prego, ergo sum'"? Di nuovo, occorre ribadire che il pregare viene
colto nella sua peculiarità soltanto se - al di là di ogni sua riduzione a /latus

vocis, ad adempimento di un precetto, a detto che va inevitabilmente
disdetto - viene colta la stretta correlazione tra questo atto linguistico
"extraordinario" e il temporalizzarsi del soggetto con tutto se stesso ossia
nella sua responsabilité incarnata, nella sua vita vissuta: il pregare come
atto estremo della ragion pura pratica non potrà mai riguardare un esserci
atemporale, ma un "io sono" di carne e di sangue che si fa ostaggio-con-il-
proprio-corpo-per-l'altro: dolore a fior di pelle, persecuzione fino a darsi
donandosi, fino a strapparsi il mantello per offrirlo all'altro, fino ad offrire
l'unico tozzo di pane in una passivité che s'accresce. Potremmo anche
aggiungere che il pregare in quanto atto estremo della ragione pura pratica
non sarebbe altro che la trascrizione incarnata di quella felix culpa,57 no-
zione interpretata da Levinas in chiave pre-etica e pre-morale e che ha in-
teso riabilitare proprio a partire da quell'epochés8 esistenziale che descrive
nei Carnets de captivité. In fondo, a Levinas si deve, tra gli altri, il merito di
aver approfondito la nozione di preghiera - che per Kant59 resta un

55 Cfr. Levinas: Œuvres 2, 173.
56 Cfr. AgOSTINO: Esposizione sul Salmo 39, 4.
57 Cfr. LEVINAS: Œuvres 1, 64, 71, 72, 81, 173, 175, 176, 184. Sul concetto di felix culpa, teolo-

gumeno interpretato dall'ebreo Levinas in chiave pre-cristiana, si veda CASPER: La felicità, il
dono e la fede, cit., 165-166. Fondamentale anche ID.: Dignità e responsabilité. Una riflessione
fenomenologica, tr. it. di Stefano Bancalari, a cura di Francesca Nodari. Roccafranca: Masset-
ti Rodella 2012, in part. par. 2, Il radicamento della dignità della "responsabilité illimitata"
nell'accadimento del linguaggio in quanto felix culpa, 28-37. Sull'argomento, si veda inoltre
Nodari: Il pensiero incarnato in Emmanuel Levinas, in part. 71-89. Cfr. anche Casper, Bernhard:

Emmanuel Levinas. La scoperta dell'umanità nell'inferno dello Stalag 1492, tr. it. di Laura

Bonvicini, a cura di Francesca Nodari. Roccafranca: Massetti Rodella 2013, 44-58.
58 LEVINAS, Emmanuel: L'expérience juive du prisonnier, in: ID.: Œuvres 1, 209-215, 213.
59 Non è questo il luogo per approfondire la questione della preghiera in Kant. Ci preme

tuttavia ricordare nella contrapposizione netta tra il "principio morale della religione" e

l'"illusione religiosa" come, secondo Kant, "il vero culto (morale) di Dio [...] puô consistere
soltanto nell'intenzione di compiere tutti i doveri corne comandi divini, non già in certe
azioni che hanno esclusivamente Dio in vista" poiché "c'è una conoscenza pratica, la quale,
benché si fondi unicamente sulla ragione e non abbia bisogno di alcuna dottrina storica, è

talmente accessibile a tutti, anche agli uomini più semplici, che la si crederebbe iscritta
letteralmente nei nostri cuori; essa è una legge che basta soltanto nominate per essere
d'accordo con tutti sulla autorità, una legge che implica per la coscienza di tutti un obbligo
incondizionato, cioè la legge della moralité". Cfr. Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft (1794); tr. it. La religione nei limiti della semplice ragione, in Id.:
Scritti di filosofia della religione, a cura di Giuseppe Riconda. Milano: Mursia 1994, 199 e 208
(c.vo nostro, tranne incondizionato).



no Francesca Nodari

atteggiamento interiore60 - assurgendola a orizzonte della terza domanda
contenuta nella Critica della ragion pura: "che cosa mi è lecito sperare?" e

radicalizzandone la portata nel temporalizzarsi della storicità.6' Il pregare
cosi descritto si mostra refrattario a qualsiasi riduzione cosificante, a qual-
siasi tentativo di racchiuderlo in un che cosa. È solo attraverso il suo come
che si perviene alla dimensione originaria: si fa prima di dirsi. II "prego
ergo sum" ci restituisce il carattere temporale del pregare: non rientra tra
le mille possibilité che la scienza offre all'uomo disorientato, non rientra
tra 'gli stati di cose' di cui posso disporre. Il pregare è, nel riconoscere di
avere del tempo a disposizione, ma pur sempre un tempo limitato, l'artico-
larsi del temporalizzarci con tutti noi-stessi prendendo sul serio il tempo e

l'Altro. Pregare è uno sperare-per-il-presente dove l'Altro è colui per il
quale, facendomi ostaggio - che "è forse solo un nome più forte per dire
l'amore" -,62 oppongo alla sofferenza inutile,63 la mia sofferenza liturgica.
Foss'anche con il dono di una carezza: "significato corporate del tempo".64

60 Su questo punto e sulla contrapposizione tra "spirito di preghiera" e "preghiera
parlata", cfr. ibid., 210, nota 50. Précisa KANT: "Nel desiderio interiore, nel quale facciamo
consistere lo spirito di preghiera (c.vo nostro) - cioè desiderando con tutto il cuore di essere
graditi a Dio - l'uomo cerca soltanto di agire su se stesso [...], mentre in quello che egli
esprime con parole, e quindi esteriormente, egli cerca di agire su Dio. Nel primo significato,
una preghiera puô essere fatta con la massima sincérité, benché l'uomo non pretenda di
poter attestare la stessa esistenza di Dio come una cosa assolutamente certa; nelle preghiere
della seconda specie, come discorsi rivolti a Dio, egli suppone che questo oggetto sia perso-
nalmente présente".

61 Cfr. CASPER, Bernhard: s.v. Preghiera, in: Eneiclopedia fdosofica. Milano: Bompiani
2006, vol. IX, 8912-8913. Si veda anche Id.: Analogia temporum et orationis, in: Id.: Pensare
bessere. Percorsi di una nuova razionalità, a cura di Virgilio Melchiorre. Genova: Marietti
1989, 87-105.

62 Levinas/CaspeR: In ostaggio per l'Altro, 22.
63 Cfr. LEVINAS: Tra noi, 123-135.
64 Id.: 1 Œuvres, 186 (c.vo nostro).



La preghiera come accadimento estremo délia ragione pura-pratica m

Riassunto
L'intento di questo contributo è quello di riflettere - a partire dagli stimoli
contenuti nelle opere inedite di E. Levinas e nel volume: Evento e preghiera
di B. Casper - suü'accadimento del pregare come atto linguistico radicale,
che eviene in modo corporeo. Un atto linguistico che si distingue dal dire
proposizionale e argomentativo, poiché la dimensione del pregare apre una
dimensione propria: in questo particolare agire esperisco tutta la mia bisog-
nosità dell'Altro e deU'evento diacronico del linguaggio. Del resto la

preghiera, in quanto temporalizzazione dell'esserci e accelerazione del futuro,
non è assurta ad orizzonte della terza domanda contenuta nella Critica
della Ragion pura?

Abstract
The article aims to think - starting from the stimulus contained in the

unpublished works of E. Levinas and in the book: Event and Prayer of B.

Casper - about the event ofpraying as a radical linguistic act, that happens
with all-my-body. A linguistic act that sees him from to say propositional
and argumentative because the dimension of the to pray opens a proper
dimension: in this special acting, I have experience of all of my needing of
the Other and of the language's diacronic event. Therefore, the prayer as
endless Dasein's temporalization and acceleration of the future, has not
risen to horizon of the third question contained in the Criticism of the pure
reason?


	La preghiera come accadimento estremo della ragione pura-pratica

