
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Der Übersetzer als Exeget : koptische Bibelübersetzungen und ihre
methodischen Grundlagen

Autor: Emmenegger, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gregor Emmenegger

Der Übersetzer als Exeget:
Koptische Bibelübersetzungen und ihre

methodischen Grundlagen

l. Die Bedeutung koptischer Bibelübersetzungen

Welchen Sinn hat es, sich mit Bibelübersetzungen zu befassen, die in einer
kaum bekannten Sprache in einer abgelegenen Region des Römischen
Reiches erstellt wurden? Dies mag man sich angesichts meines Titels fragen.
Da sich dieser Artikel primär nicht an Fachspezialisten richtet, möchte ich
diese grundsätzliche Frage zuerst erläutern.

Aus keiner anderen Region haben wir so viele und so alte biblische
Textzeugen wie aus Ägypten. Das hängt mit den besonderen klimatischen
Bedingungen jener regenarmen Flussoase zusammen. Das aride Klima
ermöglicht, dass bis heute unzählige Papyri, Pergamente, Ostraka gefunden
wurden und werden, die anderswo längst verrottet wären. Es ist darum
auch kein Zufall, dass der älteste bekannte Zeuge des Neuen Testaments
aus Ägypten stammt: Es handelt sich um den berühmten Papyrus 52 mit
einigen Versen des Johannesevangeliums, abgefasst um das Jahr 125,
ausgegraben im mittelägyptischen Oxyrhynchos.1 In derselben Region um Oxy-
rhynchos entstehen ab dem Ende des dritten Jahrhunderts eine Reihe von
Übersetzungen der Bibel aus dem Griechischen in den lokalen koptischen
Dialekt.2 Sie sind Gegenstand dieser Untersuchung.

Was diese koptischen Handschriften so bedeutend macht, ist ihr Alter:
Sie stammen aus der Zeit Ende drittes bis fünftes Jahrhundert, und sind
teilweise recht umfangreich.3 Sie gelten alleine schon aufgrund dieses
hohen Alters als besonders wertvoll für die Rekonstruktion des Textes. Vor
dem vierten Jahrhundert, und damit vor den grossen griechischen Hand-

1 Vgl. ALAND, Kurt: Repertorium der griechischen christlichen Papyri PTS 18). Berlin: de

Gruyter 1976, 282.
2 Koptisch, so nennt man die letzte Sprachstufe der ägyptischen Sprache. Es ist eine

afroasiatische Sprache, die sich von den früheren Stufen dadurch unterscheidet, dass sie mit
einer neuen, vom Griechischen abgeleiteten Schrift geschrieben wird. Charakteristisch sind
die vielen Lehnwörter, die ebenfalls aus dem Griechischen stammen.

3 Frank Feder hat in einer Zusammenstellung über 20 solcher Texte aufgeführt: FEDER,

Frank: Die koptischen Übersetzungen des Alten und Neuen Testaments im 4. Jahrhundert, in:
TUBACH, Jürgen/VASHALOMIDZE, Sophia G. (Hg.): Stabilisierung und Profdierung der koptischen

Kirche im 4. Jahrhundert. Beiträge zur X. Internationalen Halleschen Koptologentagung
2006 HBO 44). Halle (Saale): Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Orientalisches
Institut 2007, 65-93.



8o Gregor Emmenegger

Schriften wie dem Vaticanus oder dem Alexandrinus belegen nur wenige
und meist fragmentarische Zeugen den Text der Bibel. Manche Bücher wie
die Evangelien scheinen jedoch bis zu diesem Zeitpunkt bereits eine
bewegte Textgeschichte hinter sich zu haben.4 Lange hegte man darum die
Hoffnung, dank der koptischen Versionen auf Textstufen des zweiten oder
dritten Jahrhunderts zurückgreifen zu können. Doch das hat sich weitgehend

zerschlagen, weil die Übersetzer erstaunlich frei zu Werke gingen, wie
wir noch sehen werden.

Natürlich sind die Bücher der griechischen Septuagintas und des Neuen
Testaments6 auch in andere Sprachen übersetzt worden, allen voran ins
Lateinische und Syrische, später auch auf Gotisch, Armenisch, Geez usw.
Und natürlich spielt die „Vetus Latina" für die Patristik eine bedeutendere
Rolle als die koptischen Bibeln. Doch sind aus jenen Sprachregionen kaum
so frühe Beispiele einer Übersetzung erhalten geblieben, schon gar nicht in
diesem Umfang. Bekannt sind uns primär die späteren Versionen, angefertigt

von Fachleuten, die - wie im Fall des Hieronymus - sogar Rechenschaft

über ihre Methode ablegen. Doch die in Ägypten gefundenen Texte
erlauben uns, den Übersetzern quasi über die Schulter zu schauen.

Dies ermöglicht uns Rückschlüsse auf andere Tochterübersetzungen
der Bibel: Wenn es bei den Kopten so gehandhabt wurde, wird es bei den
Äthiopiern nicht anders gewesen sein. Man kann - bei aller gebotenen
Vorsicht - ähnliche Abläufe bei anderen Sprachen postulieren, bei welchen
direkte Zeugen nicht erhalten sind. Es ist aufgrund ihres Milieus und des

Sitzes im Leben anzunehmen, dass die Übersetzer keine neuen Methoden
anwandten, sondern in einer Tradition standen. Vor ihnen haben schon
andere in ähnlicher Weise am Bibeltext gearbeitet.

Das führt uns zu einem weiteren Grund, weshalb die Beschäftigung mit
diesen Übersetzungen lohnenswert ist: Aus dem Umgang der Übersetzer
mit dem Bibeltext lässt sich viel über Stellung und Funktion der Heiligen
Schrift ableiten: Darf dieser heilige Text übersetzt werden? Wenn ja, muss
er wörtlich übersetzt werden? Wie werden korrupte, unverständliche oder
unleserliche Stellen wiedergegeben? Wie wird die Vorlage vom Übersetzer

interpretiert? Wie und auf welche Weise kann in den Text eingegriffen

4 Vgl. KÖSTER, Helmut: Ancient Christian Gospels: their history and development.
London: SCM Press 1990; und ten Kate, Albert: À la recherche de la parenté textuelle du
Codex Schoyen, in: BOSSON, Nathalie/BOUD'HORS, Anne (Hg.): Actes du huitième Congrès
International d'Études Coptes OLA 163). Leuven: Peeters Publishers & Department of
Oriental Studies 2007, 591-624.

5 Vgl. Rahlfs, Alfred/Hanhart, Robert (eds.): Septuaginta. Editio altera. Stuttgart: Deutsche

Bibelgesellschaft 2006 (LXX). Im weiteren Verlauf des Artikels werden griechische Texte

aus der Septuaginta immer dieser Ausgabe entnommen und nicht zusätzlich ausgewiesen.
6 Vgl. NESTLE, Eberhard/NESTLE, Erwin/ALAND, Barbara/ALAND, Kurt (Eds.): Novum Tes-

tamentum Graece. 28. Auflage. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2015 (NA28). Im weiteren

Verlauf des Artikels werden griechische Texte aus dem Neuen Testament immer dieser

Ausgabe entnommen und nicht zusätzlich ausgewiesen.



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 81

werden? Was geschieht, wenn ein neuer Bibeltext beliebte und oft gebetete
Verse einer überholten Version nun in anderer Weise bietet?
Die Beantwortung dieser Fragen ändert sich mit der Zeit. In den letzten

Jahrhunderten vor Christus war es legitim und üblich, die hebräischen
Texte der Tora, Schriften und Propheten auf aramäisch und griechisch zu
übersetzen. In dieser Zeit entstehen die Bücher der Septuaginta, deren
erste Autoren sich mehr als Dolmetscher denn als Übersetzer betätigten .7

Die Textaussage wird deutend an die griechischen Ohren ihrer Zuhörer
angepasst, wozu manche sich weitgehende Freiheiten nehmen. Die
Septuaginta setzt so einen Hörerkreis voraus, der nur noch in der griechischen
Sprache und Kultur zuhause ist. Man bringt quasi den hebräischen Text zu
den griechischen Hörern, indem man sertsus de sensu übersetzt. Eine solche

Übersetzungsweise wird von Cicero explizit gefordert.8 Hieronymus
pflichtet Cicero bei, macht aber einen interessanten Vorbehalt. Er schreibt
in seinem Brief 57 an Pammachius zum Thema des Übersetzens:

„Ich gestehe und bekenne mit allem Freimut, dass ich bei der Übersetzung
griechischer Texte, abgesehen von den heiligen Schriften, wo selbst die
Anordnung der Worte ein Geheimnis ist, nicht Wort für Wort, sondern sinngemäss

übertrage. Hier ist Tullius [= Cicero] mein Lehrmeister, welcher Piatos
Dialog Protagoras, Xenophons Schrift .Über die Kunst hauszuhalten' und die
beiden Meisterreden, die Äschines und Demosthenes gegeneinander gehalten
haben, übersetzt hat."9

Das Zitat von Hieronymus zeigt, dass ihm eine freie Übersetzung des heiligen

Bibeltextes nicht angemessen erscheint. Ähnlich argumentiert bereits
einige Jahrhunderte früher Ben Siras Enkel, welcher das Buch Jesus Sirach
aus dem Hebräischen ins Griechische überträgt und im Vorwort gesteht:

„Es ist ja nicht gleich, ob man etwas in der hebräischen Grundsprache liest
oder ob es in eine andere Sprache übertragen wird. Nicht nur dieses Buch,

7 Vgl. Siegert, Folker: Zwischen Hebräischer Bibel und Altem Testament: eine Einführung
in die Septuaginta. MJSt 9). Münster: LIT 2001, 122p

8 CICERO: De optimo genere oratorum 14, in: Hubbell, Harry M.: Cicero. On Invention.
The Best Kind of Orator LCL 386). Cambridge, MA: Harvard University Press 1949, 364:
„Converti enim ex Atticis duorum eloquentissimorum nobilissimas orationes inter seque
contrarias, Aeschinis et Demosthenis; nec converti ut interpres, sed ut orator, sententiis is-
dem et earum formis tamquam figuris, verbis ad nostram consuetudinem aptis. In quibus
non verbum pro verbo necesse habui reddere, sed genus omne verborum vimque servavi.
Non enim ea me adnumerare lectori putavi oportere, sed tamquam appendere."

9 HIERONYMUS: Epistula LVII. Ad Pammachium De Optimo Genere Interpretandi, 5, in:
BARTELINK, Gerhardus J.M.: Hieronymus: Liber de optimo genere interpretandi (Epistula 57)
ein Kommentar MnS 61). Lugduni Batavorum: Brill 1980: „Ego enim non solum fateor, sed
libera voce profiteor, me in interpretatione Graecorum, absque Scripturis Sanctis, ubi et
verborum ordo mysterium est, non verbum e verbo, sed sensum exprimere de sensu. Habeoque
huius rei magistrum Tullium, qui Protagoram Piatonis, et Oeconomicon Xenophontis et
Aeschinis ac Demosthenis duas contra se orationes pulcherrimas transtulit."



82 Gregor Emmenegger

sondern auch das Gesetz, die Propheten und die übrigen Schriften weisen
keinen geringen Unterschied auf, wenn man sie in der Grundsprache liest."10

Die Bücher der Septuaginta werden deshalb in der Folgezeit überarbeitet
und gelegentlich auch neu übersetzt, um möglichst wörtlich die Vorlage
wiederzugeben.11 Dieses Übersetzen Verbum de verbo setzt ein zweisprachiges

oder zumindest gegenüber der Ursprache affines Milieu voraus: Das
Publikum soll an den eigentlichen, d.h. hebräischen Text herangeführt
werden, nicht umgekehrt. Es entstehen die wortgetreuen Übersetzungen
von Aquila und Theodotion, die Origenes in seiner Hexapla verwenden wird.

Doch schliesslich verschwinden im jüdischen Kontext solche Übersetzungen

ganz. Ende des zweiten Jahrhunderts urteilte Rabbi Juda Ben Hai,
Schüler des Rabbi Akiba: „Rabbi Judah sagte: Dieser, der wörtlich übersetzt,

ist ein Fälscher; jener, der (durch eine freie Übersetzung) etwas
zufügt, ist ein Gotteslästerer."12

Wer sich rechtmässig mit dem Gesetz und den Propheten auseinandersetzen

will, muss es in Hebräisch tun. Doch nicht nur die Juden, auch
Jamblicho und später der Autor des Qur'an verbieten Übersetzungen der
jeweiligen heiligen Texte. Für unseren ägyptischen Kontext ist die
Argumentation im Corpus Hermeticum von Interesse:

„In dieser Abhandlung aber, die in unserer eigenen Muttersprache formuliert
wird, ist der Sinn der Wörter eindeutig. Denn schon allein die besondere
Eigenart unserer Sprache und [...] der ägyptischen Wörter bewahren in sich
das, was mit dem Gesagten ausgedrückt werden soll. Soweit es dir also
möglich ist, König, - und du vermagst ja alles - bewahre die Abhandlung vor
einer Übersetzung, damit solche Geheimnisse nicht zu den Griechen
gelangen und damit der überhebliche, kraftlose und gleichsam aufgeputzte
Stil der Griechen nicht die Erhabenheit, Kraft und wirkungsvolle Komposition

der Worte zunichtemacht. Denn die Griechen, mein König, haben eine
Darstellungsweise, die ohne Argumentationskraft nur auf sprachliche
Wirkung angelegt ist; und das ist die Philosophie der Griechen: Wort-Getöse.

10 Sir 0,20-25, ln: RAHLFS, Alfred (Hg.): Septuaginta: id est Vetus Testamentum graece
iuxta LXX interprètes, Vol 2. Libri poetici et prophetic!. Stuttgart: Württembergische Bibelanstalt

1935: „tcov Kara rf|v ép|ar]V£iav n£<piAonovr|p£vü)v naiv xcöv àé^ecov àSuvapEÏv- où yàp
iaoôuvapEÏ aùxà èv éauxoîç Eßpaiaxi Aeyoprva Kai örav pxxaxùf] eiç éxÉpav yAcoaaav- où pôvov 5è

xaùxa, àAAà xai aùxôç o vôpoç Kai ai npotpr]X£iai Kai xà Aoirtà xcov ßißAicov."
11 Vgl. SlEGERT: Zwischen hebräischer Bibel, 55-120.
12 Babylonischer Talmud, Kiddushin 4ga. Vgl. GOLDSCHMIDT, Lazarus/NlJOFF, Martinus/

BROCKHAUS, F.A.: Der babylonische Talmud. Mit Einschluss der vollständigen Misnah. Fünfter
Band: Nazir, Sota, Gittin, Qiddusin. Den Haag: Martinus Nijoff 1933, 867.

3 Vgl. IAMBLICH: De Mysteriis, 7.5, in: Clarke, Emma C./Dillon, John M./HERSHBELL,
Jackson P. (Tr.): lamblichus, De mysteriis SBLWGRW 4). Atlanta: Society of Biblical
Literature 2003, 299-303. Vgl. PRÉAUX, Claire: De la Grèce classique à l'époque hellénistique:
traduire ou ne pas traduire, in: ChrEg 42 (1967), 369-383.



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 83

Wir aber benutzen nicht nur Wörter, sondern eine Ausdrucksweise, die
bestimmt ist von der darzustellenden Realität."h

Unzählige ägyptische Amulette mit Zauberworten, Zaubervokalen und
heiligen Namen illustrieren diese Aussage: Die Form ist wichtiger als der
Inhalt. Und auch nach der Christianisierung erfreuen sich unübersetzbare
wirkmächtige Worte grosser Beliebtheit. Seite an Seite tauchen neben den
alten Formeln Namen von Engeln und Heiligen, und selten auch
Bibelsprüche auf.'5 Auf diesem Hintergrund ist es erstaunlich, dass die ersten
koptischen Übersetzungen so frei waren.

Mit dem Rückzug der Juden auf die hebräische Version ihres Tanachs
bleibt die Septuaginta den Christen überlassen. Doch auch bei Letzteren
sind Diskussionen zur Textpragmatik zu beobachten: Nur langsam konnten

sich die Schriften des Neuen Testaments als heilige Texte etablieren,
und noch länger dauerte es, bis ihr Umfang definiert und rezipiert wurde.

2. Koptische Sprache und Schrift

Wie bei anderen biblischen Übersetzungsprojekten der Spätantike (u.a.
Gotisch, Armenisch, Georgisch), ist mit der koptischen Übersetzung der
Bibel eine literarische Revolution verbunden. Mit ihr wird eine neue
Schrift etabliert, die in der Folge eine eigene Literatur hervorbringt. Dies
hat weitreichende Konsequenzen bezüglich Selbstverständnis und Identität

jener Sprachgemeinschaft. Die Schriften sind bei den erwähnten Fällen
aus den griechischen Buchstaben abgeleitet. Um nichtgriechische Laute
festhalten zu können, werden zusätzlich einige Zeichen hinzugefügt. Oft
stammen diese zusätzlichen Lettern aus einem obsolet gewordenen
Zeichensystem.

Im Falle von Ägypten werden die alten Hieroglyphen sowie die davon
abgeleiteten hieratischen und demotischen Schriften bereits in den letzten
vorchristlichen Jahrhunderten in eine Sakralnische abgedrängt. Unter dem
Druck der viel einfacheren und omnipräsenten griechischen Schrift der
ptolemäischen und später römischen Herren geraten die alten Schreibweisen

schliesslich ausser Gebrauch. Bereits im ersten Jahrhundert nach

H Corpus hermeticum XVI: Brief des Asklepios an den König Amnion, 2; FESTUGIÈRE, André

Jean/NOCK, Arthur Darby: Corpus Hermeticum, vol. 2 CUFr). Paris: Les Belles Lettres
1946, 231-238: „0 5è Aôyoç rfj rtaxpcoa ôiaAéKxcp éppr|V£uôp£voc; ëxei aacprj xôv xcov Aôycov voôv.
Kai yàp aùxô xô xrj«; cpcovfjç noiôv Kai r) xcov Aiyujixîcov ôvopâxcov év éauxrj ëx£i xr)v ëvépy£iav
xœv À£yoja£vcov. öaov ouv Suvaxôv èoxî aoi, ßaaiAri), nccvxa 5è Suvaaai, xôv Aôyov ôiaxrjprjaov
àv£pfir]V£uxov, ïva pr)X£ £iç "EÀArjvaç ëA0r| xoiaôxa puaxrjpta, pr|X£ r) xcov 'EAArjvcov unEprjcpavoç
cppâoiç xai 8KÀ£Àujx£vr| Kai a>an£p KfKaÀÀcojitajaévr] é^ixrjÀov 7ioir|Ofl xô o£javôv Kai Gxißapov, Kai
xf|v èv£pyr|xiKr)v xcov ôvopcxxcov cppâoiv. "EÀÀrjv£ç yâp, co ßaoiAcß, Aôyouç ëxouoi kevoùç
àno5£i^£cov 8V£pyr)xiKot)ç, Kai ai3xr| èaxiv 'EAArjvcov cpiAooocpîa, Aôycov \|/ôcpoç. f|p£Ïç Sè où Aôyoïç
Xpcofi£0a. àAAà cpcovaiç ja£Gxaîç xôv ëpycov."

*5 Vgl. MEYER, Marvin: Ancient Christian magic. Coptic texts of ritual power. San
Francisco: Harper 1994, 1-9.



84 Gregor Emmenegger

Christus sind sie soweit vergessen, dass in Ägypten Texte nicht mehr in
der Lokalsprache abgefasst werden. Des Lesens und Schreibens mächtig zu
sein bedeutet ab jetzt, dies in Griechisch tun zu können. So ist es auch als
Formel auf unzähligen griechischen Papyri aus Ägypten zu finden: „Ich,
der soundso schreibe, weil er/sie nicht schreiben kann."16 Dass ein ägyptischer

Analphabet auch die griechische Sprache nicht beherrscht, wird nicht
angegeben, weil dies sich aus dessen Analphabetismus aufdrängt.

Einige wenige sogenannte altkoptische Texte dieser Zeit zeugen vom
Versuch, diesem Mangel abzuhelfen: Anstelle der alten, zu kompliziert
gewordenen Schriften wird einfach auf das griechische Alphabet zurückgegriffen,

um ägyptische Sprache wiederzugeben. Doch diese Schreibweise
kann sich zunächst nicht durchsetzen.

Ende des dritten Jahrhunderts tauchen christliche Texte in ägyptischer
Sprache auf, die sich einer neuen Schrift bedienen.'7 Es handelt sich
wiederum um das griechische Alphabet, doch jetzt angereichert mit sechs
oder sieben Zeichen, die aus dem Demotischen stammen: cp (s) q (f) 2 (h) x
(c) s (ky) t (ti). Diese koptische Schrift ist einfach zu erlernen, besonders
wenn man schon (Griechisch) schreiben kann, aber präzise genug, um
verstanden zu werden. Diese Erfindung gibt den Ägyptern die verlorene
Möglichkeit zurück, ihre eigene Sprache festzuhalten. Sie setzt sich durch, weil
so das explosionsartig wachsende Bedürfnis nach christlichen, gnostischen
und manichäischen heiligen Texten gestillt werden konnte. Damit beginnt
die Geschichte der koptischen Literatur.18 Mit anderen Worten: Christentum,

Schrift und Literatur verhelfen sich gegenseitig zum Durchbruch.

3. Das Problem des Bilinguismus

Ägypten ist ein beliebtes Beispiel für Zweisprachigkeit in der Antike, weil
es eine gute Quellenlage bietet.'9 Doch wie an vielen anderen Orten im
Mittelmeerraum ist eine Untersuchung des Verhältnisses der Sprachen
zueinander eine höchst komplexe Angelegenheit: Auf der einen Seite haben
wir die indogermanische Weltsprache Griechisch, in welcher die offiziellen
Dokumente geschrieben und deshalb die meisten Hinweise auf die
Zweisprachigkeit enthalten sind. Auf der anderen Seite steht die afroasiatische
Sprache Ägyptisch, die als Umgangssprache verwendet, aber nicht
geschrieben wird.

16 Vgl. zur Frage nach der Zweisprachigkeit in Ägypten: Bagnall, Roger S.: Egypt in late
antiquity. Princeton: Princeton Univ. Press 1993, 230-260.

17 Vgl. FEDER: Die koptischen Übersetzungen, 65-93.
18 Vgl. KASSER, Rodolphe: Les dialectes coptes et les versions coptes bibliques, in: Bib. 46

(1965), 295. Es gab vorher bereits Versuche, die ägyptische Sprache mit griechischen
Buchstaben wiederzugeben, doch sie setzten sich nicht durch.

19 Zum Verhältnis der Sprachgruppen in Ägypten vgl. BAGNALL: Egypt in late antiquity,
230-260.



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 85

Zum Verhältnis dieser Sprachen finden sich in der Forschung verschiedene,

teils gegensätzliche Thesen. Dabei geht es nicht nur um die Frage,
wer wo welche Sprache spricht, oder wer welche Sprache bis zu welchem
Grad beherrscht, sondern auch um ethnische Identitäten und die
Alphabetisierung. Dabei kam es um 1970 zu einem erstaunlichen Umbruch in der
Forschung. Bis 1970 werden Kultur und Sprache Ägyptens als Konglomerat,
als Fusion gesehen. Eine Sprache sei quasi nahtlos in die andere übergegangen,

so wie die hellenistische Kultur von der gegenseitigen Durchdringung

mit den lokalen Kulturen geprägt gewesen sei. Dies entspricht etwa
der Rolle der englischen Sprache in den deutschsprachigen Ländern.

Ab 1970 weicht dieses Paradigma einem Neuen. Man beschriebt jetzt
Ägypten als von zwei klar getrennten Sprachgruppen geprägt, so wie in der
Schweiz der deutsche und der französische Kulturkreis mit ihren jeweils
eigenen Identitäten nebeneinander existieren. Ägypten beherbergt in dieser

Zeit zum einen den griechisch-Urbanen und zum andern den
koptischländlichen Sprachkreis.

Der koptische Sprachraum ist regional gegliedert. Dies manifestiert sich
in sechs verschiedenen Dialektgruppen, die sich auch kulturell unterscheiden.

In der Anfangszeit bilden sich lokale Literaturen heraus, die
unterschiedliche Prägungen aufweisen. Später dominieren nacheinander zwei
Dialekte, und eine Art Hochsprache bildet sich aus. Zunächst, ab dem
fünften Jahrhundert setzt sich der Dialekt des Südens durch, das Sahidi-
sche. Ab dem achten bis neunten Jahrhundert wird es vom Dialekt des
Nordens und der Metropole Alexandrien verdrängt, dem Bohairisch. In
Letzterem blieben nicht nur mit Abstand am meisten Texte erhalten, es ist
auch bis heute Liturgiesprache der koptischen Kirche.

4. Die mittelägyptischen Bibelhandschriften

Ich beschränke mich im Rahmen dieses Artikels auf die mittelägypti-
schen/mesokemischen Bibelhandschriften. Es ist eine kleine, aber alte und
auffallige Textgruppe, deren Dialekt zwischen dem Sahidischen und dem
Bohairischen zu verorten ist. Aufgrund der Verwendung dieser Sprache
können die Texte in der Region von Oxyrhynchos lokalisiert werden. Neben

wenigen kleineren Eragmenten, die hier ebenfalls nicht berücksichtigt
werden können, handelt es sich um folgende vier Handschriften:20

- Codex Schoyen: Spikkestad (Oslo), Schoyen Collection MS 2650. Erste
Hälfte viertes Jahrhundert. Papyrus. Inhalt: Mt 5-28 mit Lacunae. Her-

20 Zur Vollständigkeit sei hier noch auf die Fragmente eines mittelägyptischen Codex
mit den paulinischen Briefen verwiesen, die Orlandi publiziert hat. Auf diese Fragmente
werde ich nicht weiter eingehen. Vgl. ORLANDI, Tito (Hg.): Lettere di San Paolo in Copto-
Ossirinchita P. Mil. Copti 5). Milano: La Goliardica 1974.



86 Gregor Emmenegger

kunft unbekannt, aufgrund des Dialektes ist die Region um Oxyrhynchos
anzunehmen.21

- Codex Scheide: Princetown (New Jersey), Scheide Library M144. Fünftes

Jahrhundert. Pergament. Inhalt: Mt 1-28. Herkunft unbekannt,
aufgrund des Dialektes ist die Region um Oxyrhynchos anzunehmen.22

- Codex Glazier: New York City, Pierpont Morgan Library G. 67. Fünftes
Jahrhundert. Pergament. Inhalt: Apg 1-15 mit Lacunae. Herkunft
unbekannt, aufgrund des Dialektes ist der Bereich um Oxyrhynchos anzunehmen.^

- Mudil-Codex: Koptisches Museum Kairo, koptisches Museum Inv.
12488 Nr. 6614 der Handschriftenbibliothek). Pergament. Ps 1-151, mit
Lacunae. Ende viertes, Anfang fünftes Jahrhundert. Gefunden in einem
Grab bei Al-Mudil, in der Nähe von Oxyrhynchos.24

Ich möchte diese Codices kurz vorstellen. Eine der ältesten erhaltenen
koptischen Übersetzungen der Bibel ist der Codex Schoyen, von welchem
nur 39 teilweise fragmentarische Folia mit Mt 5,38-28,20 erhalten sind.
Diese Handschrift war weitgehend unbekannt, bis sie 1999 von der
Schoyen Collection in Oslo gekauft wurde. Als Herkunft gab man ein
Kloster in der Nähe von Oxyrhynchos an, vielleicht derselbe Ort, woher
auch die Chester-Beatty Papyri stammen.25

Seit 1973 besitzt die Scheide Library an der Princeton University einen
kleinen Pergamentcodex, welchen der Ersteditor als wundersam gut erhalten

beschreibt.26 Dieser Codex Scheide war mit Umweg über Deutschland
in die USA gekommen. Wie und wo er in Ägypten gefunden wurde, bleibt
unbekannt. Doch der Dialekt und einige Eigenheiten des Schreibers weisen

auf Oxyrhynchos. Die Datierungsvorschläge bewegen sich vom vierten
bis zum fünften Jahrhundert. Damit gehört der Codex zwar nicht zu den
ältesten seiner Art, aber zu den wenigen, die vollständig erhalten geblieben

sind. Erwähnenswert ist, dass am Ende des Matthäusevangeliums die

grosse Doxologie enthalten ist - in griechischer Sprache.

21 Vgl. SCHENKE, Hans-Martin (Hg.): Das Matthäus-Evangelium im mittelägyptischen Dialekt

des Koptischen (Codex Schoyen) Manuscripts in the Sch0yen Collection; Coptic papyri
1). Oslo: Hermes Puhl. 2001.

22 Vgl. SCHENKE, Hans-Martin (Hg.): Das Matthäus-Evangelium im mittelägyptischen Dialekt

des Koptischen (Codex Scheide) (=TU 127). Berlin: Akademie-Verlag 1981.

23 Vgl. SCHENKE, Hans-Martin (Hg.): Apostelgeschichte 1,1-15,3 'm mittelägyptischen Dialekt

des Koptischen (Codex Glazier) TU 137). Berlin: Akademie-Verlag 1991.
24 Vgl. GABRA, Gawdat: Der Psalter im oxyrhynchitischen (mesokemischen/mittelägyp-

tischen) Dialekt ADAI.K 4). Heidelberg: Heidelberger Orientverlag 1994.
25 Vgl. Leonard, James M.: Codex Schoyen 2650: a Middle Egyptian Coptic witness to the

early Greek text of Matthew's Gospel: A Study in Translation Theory, indigenous Coptic, and
New Testament textual Criticism NTTSD 46). Leiden: Brill 2014, 2.

26 „Der Erhaltungszustand [...] gehört fast in den Bereich des Wunderbaren." SCHENKE:

Scheide, 4.



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 87

Der Codex Glazier, benannt nach seinem früheren Besitzer William S.

Glazier, ist 1984 in den Besitz der Pierpont Morgan Library übergegangen.
Der gut erhaltene Pergamentcodex enthält den ersten Teil der Apostelgeschichte:

Apg 1-15,3. Die Eckdaten entsprechen denen des Codex Scheide.
Er ist ebenfalls in Mesokemisch verfasst, stammt aufgrund dieses Dialektes
aus der Region von Oxyrhynchos und wird in das fünfte Jahrhundert
datiert.

Der Mudil-Codex wurde im Oktober 1984 auf einem antiken koptischen
Friedhof gefunden. Er lag in einem Grab unter dem Kopf einer Mädchenmumie.2?

Der im Codex enthaltene Text der 151 Psalmen ist beinahe
vollständig erhalten: Von den 498 Seiten sind 493 lesbar. Damit ist er von
allen aufgeführten Handschriften derjenige, der mit Abstand am meisten
Text bietet. Der Codex ist im vierten bis fünften Jahrhundert hergestellt
worden.

5. Der sonderbare Text des Codex Schoyen

Diese vier Codices bieten alle einen höchst interessanten Bibeltext, doch
am auffälligsten von ihnen ist der Codex Schoyen. Bereits zwei Jahre nach
dem Ankauf durch die Schoyen Collection 1999 veröffentlichte Hans-Martin

Schenke 2001 die Erstedition mit einer umfassenden Studie. Darin
betont er, dass dieser Text in mehrfacher Hinsicht eine Sensation sei.
Zunächst sei die Handschrift in einem wenig bekannten Dialekt des Koptischen

abgefasst - eben unserem mittelägyptischen Dialekt (Mesokemisch).
Zudem weisen die Schrift und die Ausstattung der Handschrift auf eine
Abfassung in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts hin.28 Wie
aufsehenerregend dies ist, zeigt sich, wenn man sich Folgendes klar macht:
Nur wenige griechische Textzeugen des Matthäusevangeliums sind
bekannt, die älter sind, und diese zusammengenommen decken nur etwa 13%

des Textumfangs ab. Der Codex Schoyen ist zwar nicht vollständig, doch
wenn die Datierung stimmt, dann ist er für den grössten Teil des
Matthäusevangeliums der älteste erhaltene Textzeuge - als koptische Übersetzung.^

Noch überraschender aber sei, so Schenke, dass der Text zwar dem Text
des Matthäusevangeliums folge, aber im Detail immer wieder signifikant

27 Die christlichen Ägypter praktizierten die Mumifizierung in vereinfachter Weise
weiterhin, bis sie unter dem Druck der arabischen Eroberer im siebten Jahrhundert aufgegeben
wurde. Vgl. FISCHHABER, Gudrun: Mumifizierung im koptischen Ägypten: eine Untersuchung
zur Körperlichkeit im 1. Jahrtausend n. Chr. ÄAT 39) Wiesbaden: Harrassowitz, 1997.

28 Vgl. SCHENKE: Schoyen, 17. Ob der Codex Schoyen wirklich in die erste Hälfte des vierten

Jahrhunderts gehört, kann nicht mit letzter Sicherheit gesagt werden. Doch mit Feder
halte ich eine Abfassungszeit im vierten Jahrhundert für sehr wahrscheinlich. Vgl. FEDER:

Die koptischen Übersetzungen, 74.
29 Vgl. LEONARD: Codex Schoyen, 3 und FN 12 auf Seite 3.



88 Gregor Emmenegger

abweiche. Schenke interpretierte diesen erstaunlichen Umstand dahingehend,

dass der Text eine sehr frühe Textstufe repräsentiere:

„Und von den vielen denkbaren Möglichkeiten wäre die einfachste und
natürlichste Annahme vielleicht die, dass der von mae2 [gemeint ist der Codex
Schayen, A.d.V.] repräsentierte Matthäus-Text im Prinzip diejenige Textform
war, die den verschiedenen Ausformungen der judenchristlichen Evangelien
zugrunde lag. Dieses Matthäus-Evangelium aber war, nach den vorgehenden
Nachrichten, ursprünglich hebräisch bzw. aramäisch geschrieben."3°

Schenke stützt sich dabei auf Zeugnisse der alten Kirche: Epiphanius von
Salamis schreibt, dass die Ebioniten, eine judenchristliche Gruppierung des

zweiten Jahrhunderts, ein Matthäusevangelium verwendet hätten, das er
als gefälscht und verstümmelt bezeichnet.v Zudem berichtet Papias, dass
Matthäus sein Evangelium ursprünglich in hebräischer Sprache geschrieben

habe.32 Laut Schenke sei diese hebräische Vorlage zweimal ins Griechische

übersetzt worden; einmal als Urform des späteren kanonischen Textes,

ein zweites Mal unabhängig davon als Vorlage des späteren Codex

Schoyen.33 Um seiner Behauptung Nachdruck zu verleihen, hat er in seiner
Edition auch eine griechische Rückübersetzung abgedruckt.

Zur Illustration sei hier Mt 28,1-5 nach dem Codex Schoyen angefügt:

„Aber spät am Sabbat, in der Dämmerung des Herrentages, kam Maria
Magdalena und die andere Maria, um das Grab zu besehen. Und siehe, ein grosses
Erdbeben, es geschah; ein Engel nämlich des Herrn kam aus dem Himmel
herab, trat hinzu, wälzte den Stein weg und setzte sich darauf. Sein Ansehen
aber war wie ein Feuerblitz und sein Kleid weiss wie Schnee. Aber aus seiner
Furcht bebten die Wächter und wurden wie Tote. Er aber begann, der Engel,
und sprach zu den Frauen: Fürchtet euch nicht, denn ich weiss nämlich, dass

ihr gesucht habt nach Jesus, den sie gekreuzigt haben."34

Zum Vergleich der übliche Text von Mt 28,1-5 nach NA28:

„Nach dem Sabbat kamen in der Morgendämmerung des ersten Tages der
Woche Maria aus Magdala und die andere Maria, um nach dem Grab zu
sehen. Plötzlich entstand ein gewaltiges Erdbeben; denn ein Engel des Herrn

3° SCHENKE: Schayen, 31.

31 Vgl. EPIPHANIUS: Panarion 30,13.2. Siehe SCHENKE: Schayen, 31.

32 Vgl. EUSEBIUS: Kirchengeschichte 3,39,16. Siehe Schenke: Schayen, 33.
33 Vgl. SCHENKE: Schayen, 30.
34 Mt 28,1-5 nach dem Codex Schayen: ,,[2SN T]oyu}h Ae Mrioxnnxooii 2Ï cgcupln

2eiin]NeoY nnoyAÏN hti tiApii tieioy nn[igcoï pIaoï rin mxh hapioahhii THArAAAiNii (neu
tk]aimapi2AMHH 2Ayï epeTq MneH2eo[y 21 oy]NAX maiomoc 2Aqcgcune oyArreAoe irr[e nse
2]xqï graa 2fäii tum Aoyu) p^qqi uncuuii [graa 2' plcuq HneH2eoy 2Aq2MAC 2'iiUTq • NAqA

M[nec]MAT lioyTeBpiix Teq2eBCU> NACoyABip [ri]n <n>T2h NoyXKDM GTpAyiieoy Ae nxh tili
[e]T2Ape2 2AoyepATii 2AyujTApTep 2AYTcuqfyu MT2I11 M2eNpeqMAoyT- pAqepoyu) iixn n[eV

Arr]eAoc eqxcu hmac mni2ïahh- xe Hnep[ep2A]Tii tOAoyn xe ATeiiKiurii mca iTTt:" (SCHENKE:

Schayen, i88f).



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 89

kam vom Himmel herab, trat an das Grab, wälzte den Stein weg und setzte
sich darauf. Seine Gestalt leuchtete wie ein Blitz und sein Gewand war weiss
wie Schnee. Die Wächter begannen vor Angst zu zittern und fielen wie tot zu
Boden. Der Engel aber sagte zu den Frauen: Fürchtet euch nicht! Ich weiss,
ihr sucht Jesus, den Gekreuzigten."35

Haben wir es also mit einer eigenständigen Übersetzung der hebräischen
Urfassung zu tun? Leonard konnte überzeugend zeigen, dass dem nicht so
ist: Der Text des Codex Schoyen hat viel mit dem kanonischen Matthäus-
Evangelium gemeinsam, zu viel, um ein alternatives Evangelium darstellen
zu können. So stimmen die Perikopenfolge und die Versfolge exakt mit
dem Standardtext überein. Keine Passage ist ausgelassen, keine ist
hinzugefügt, und die Struktur entspricht exakt dem, was in anderen Handschriften

gefunden werden kann. Dies gilt auch für die Namen, deren Schreibweise

mit dem bekannten griechischen Text übereinstimmt und die analog
verwendet werden. Abweichungen vom griechischen Standardtext sind oft
vorhersagbar: Ein kcc[ „und" am Anfang des Satzes wird stets ausgelassen,
Partikel wie Sè „nun", „aber" werden in der Regel ignoriert. Leonard
schliesst daraus, dass es sich beim Text des Codex Schoyen nicht um eine
Übersetzung einer alternativen griechischen Version eines aramäischen
Textes handeln kann.36 Vielmehr haben wir es mit einer der ältesten erhaltenen

Übersetzungen der Bibel aus dem Griechischen ins Koptische zu
tun: Der Übersetzer arbeitet sertsus de sensu, orientiert sich am damals
gesprochenen Koptisch, und lässt sich wenig von der griechischen Syntax
und dem Vokabular der Vorlage beeinflussen. Leonard kommt zum Schluss,
dass die griechische Vorlage des Codex Schoyen einen Text bot, der jenem
der Codices Sinaiticus und Vaticanus nahe stand.

Eine solche Übersetzung passt gut in einen ländlichen ägyptischen
Kontext: Es handelt sich um einen Text für Menschen, die über wenig
Bildung verfügen und kaum Griechisch verstehen. Deshalb gibt man ihnen
eine Übersetzung in die Hände, damit sie sich ein Bild vom Inhalt machen
können - im Wissen darum, dass die massgebenden Akteure eine griechische

Version verwenden. So werden auch heute noch in koptischen
Gottesdiensten den Touristen Handzettel mit einer freien englischen
Übersetzung der Liturgie ausgeteilt, damit sie dem Geschehen folgen können.

Der Übersetzer gibt den Inhalt der griechischen Vorlage in seiner
Volkssprache wieder. Dazu interpretiert er das Gelesene - und ändert streckenweise

die Aussage beträchtlich. Beim Gleichnis der Weinarbeiter in der

35 Mt 21,1-5 nach NA28: „Ov|/£ 5è oaßßdxcov, ifj énicpcooKOÛar) dç jaiav aaßßäxcov fjÀ0£v
Mapiàjx rj MaySaÀrjvr) Kai rj âÀÀr| Mapia 0£ajpfjoai tôv xàcpov. xai iôoù oeiojjôç éyévfxo (aéyaç-

ayyEÀoç yàp Kuptou Kaxaßaq oùpavoû Kai npoa£À0tbv àn£Kt>Àia£v tôv Ài0ov Kai £Ka0r]TO énctvco

aùxoû. fjv 8è î) dôéa aûxoô cbç àaxpanr) Kai xô ëvôujia aùxoû À£VKÔv (bç àno 5è xoû (pößou
aùxoû £afia0r)aav oi xrjpoûvxfiç Kai Èy£vr|0r)oav (bç v£Kpoi. ÂHOKpi0£iç 5è ô ayy£Àoç £in£v xaîç
yuvat^iv-fir) (poß£ia0£ uj_i£Ïç, olôa yàp öxi 'Irjaoiiv xôv Èaxaûpcojaévov £r|X£ÎX£-"

36 Vgl. LEONARD: Codex Schoyen, 275-276.



9° Gregor Emmenegger

griechischen Version (Mt 20,8-13) besteht bekanntlich die Pointe darin,
dass die zuletzt gekommenen Tagelöhner zuerst ausbezahlt werden und
alle einen Tageslohn in Form eines Denars erhalten:

„Als es nun Abend geworden war, sagte der Besitzer des Weinbergs zu
seinem Verwalter: Ruf die Arbeiter, und zahl ihnen den Lohn aus, angefangen
bei den letzten, bis hin zu den ersten. Da kamen die Männer, die er um die
elfte Stunde angeworben hatte, und jeder erhielt einen Denar. Als dann die
ersten an der Reihe waren, glaubten sie, mehr zu bekommen. Aber auch sie
erhielten nur einen Denar."37

Auch im Codex Schayen erhalten alle Arbeiter den gleichen Lohn, doch
hier werden sie in der üblichen Reihenfolge ausbezahlt, beginnend bei den
zuerst gekommenen. Die Pointe besteht hier in der grosszügigen Besoldung:
Die Arbeiter erhalten jeweils einen Stater, das Vierfache eines Tageslohnes:

„Als es Abend geworden war, rief der Herr des Weinberges nach seinem
Verwalter]; er sprach zu ihm: ,Ruf nach den Arbeitern! [Gib] ihnen ihren
Lohn!' Er fing an von [den Ersten bis zu den Letzten], Er gab ihnen einen
Stater pro Mann, denen, [die gekommen waren] in der ersten Tagesstunde;
danach den zweiten [bis zu den Letzten]."38

Die Freiheit des Übersetzers lässt sich anhand des Umgangs mit den
Bezeichnungen für Münzen schön illustrieren: Das Bild des Kaisers zeigt
Jesus im Codex Schoyen ebenfalls auf einem Stater und nicht auf einem Denar

(Mt 22,19). Doch Judas erhält (Mt 26,15 und 27,3) dreissig Denare

(AHiixpion) für seinen Verrat, und nicht dreissig Silberstücke (apYÜpiCt).

6. Die späteren mittelägyptischen Bibeltexte

Die Texte der Codices Scheide, Glazier und Mudil sind sorgfaltig gemacht
und verraten die souveräne Beherrschung beider Sprachen.39 Auch bei ihnen
ist erwiesen worden, dass ihre singuläre Textform primär einer freien
Textgestaltung geschuldet ist und nicht mit einer archaischen Vorlage erklärt
werden kann. Es handelt sich jeweils um eigenständige Übersetzungen, die
hinsichtlich des Vokabulars und der syntaktischen Möglichkeiten zwi-

37 Mt 20,8-13: „'Ovjncxç 5è y£vo|T£vr)ç Àéyei ô KÛpioç roû à|xn£Àûjvoç tö> émxpôjKp aùxoû-
KaÀeaov toùç èpyâraç Kai ànôôoç aùxoîç tôv jxia0ôv àp^àjaevoç ànô xûv éaxàxcov ëtoç xûv npcôxcov.

Kai £À0ôvt£Ç oi n£pi xrjv £v0£K0txr)v capav £Äaßov âvà Ôrjvàpiov. Kai £Ä06vt£<; oi npcöroi évôjxiaav
on 7iÀ£Ïov Àr)jr\|/ovxai • Kai EÄaßov [tô] àvà Ôrjvàpiov Kai aùxoi."

38 Mt 20,8-13 n3ch dem Codex Schoyen: ,,bt2x poy2ii ipiunn 2^ nKç nrunxMBAXAii

2^cinoyTn noyn neqeniTlponoc] riBXiiq neq xb moytm uoyii HeprxT[nc mxï] neoy
nneoyKBKii 2^Mxa)nii nxim [iiujxpn cpx n2&h] 2xqf nboy NoyoTxTHpii enoye 1111 B[T2xyï]
nnxoyï mbmncïcûo MHB2CMBoy [i\)\ nqa-h] 2^yxi Moy[c<TX>]Tnpn snoyB." Zur Diskussion der
Rekonstruktion vgl. SCHENKE: Schoyen, 119.

39 Vgl. Schenke: Scheide, 46.



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 91

sehen der griechischen Vorlage einerseits und bereits existierenden koptischen

Übersetzungen andererseits stehen und an gewissen Stellen mit der
ersten, an anderen mit der zweiten zusammengehen.

So enthält der Text des Codex Scheide zahlreiche gemeinsame Lesarten
mit dem Codex Schoyen, bietet aber insgesamt einen viel besseren Text.40
Alle vier zeigen Beziehungen zu verschiedenen Textzeugen - so zu den
archaischen sahidischen Versionen, aber auch zu den bohairischen
Handschriften, die dem Vaticanus nahestehen, und weisen Berührungen mit
anderen Textfamilien auf.41

7. Merkmale des mittelägyptischen Bibeltextes

Es würde den Rahmen dieses Artikels bei Weitem sprengen, wenn hier
erschöpfend der Texttypus dieser Codices dargestellt werden sollte. Ich
möchte vielmehr an einigen Beispielen zeigen, wie sich die Arbeitsweise
der Übersetzer charakterisieren lässt:

a. Kürzung von komplizierten Wendungen

An manchen Stellen, insbesondere im Codex Schoyen, sind Textauslassungen

zu konstatieren, die jedoch „auf,wunderbare' Weise"4^ die Textaussage
nicht modifizieren oder aufheben. So wird in Mt 16,12 die Reaktion der
Jünger beschrieben, nachdem Jesus sie vor dem Sauerteig der Pharisäer
und Sadduzäer gewarnt hatte. Der griechische Text formuliert umständlich:

„Da verstanden sie, dass er nicht gemeint hatte, sie sollten sich vor
dem Sauerteig hüten, mit dem man Brot backt, sondern vor der Lehre der
Pharisäer und Sadduzäer."43 Dies fasst der Codex Schoyen knapp zusammen

mit: „Sie verstanden, [dass er] mit ihnen nicht über Sauerteig geredet
hatte."44

Solche grossen Vereinfachungen treten in den jüngeren Handschriften
nicht auf, doch im Kleinen besteht die Tendenz weiter: Im Codex Scheide
wird in Mt 28,1 der „erste Tag der Woche" mit „Herrentag" wiederge-

4° Vgl. TEN Kate, Albert: À la recherche de la parenté textuelle du Codex Schoyen, in:
BOSSON, Nathalie/BOUD'HORS, Anne (Hrsg.): Actes du huitième Congrès international d'Études

Coptes OLA 163). Leuven: Peters, 2007, 391-624, hier 621.

41 Vgl. EMMEN EGGER, Gregor: Der Text des koptischen Psalters aus al-Mudil: Ein Beitrag
zur Textgeschichte der Septuaginta und zur Textkritik koptischer Bibelhandschriften, mit der
kritischen Neuausgabe des Papyrus 37 der British Library London (U) und des Papyrus 39 der
Leipziger Universitätsbibliothek (2013) TU 159). Berlin: de Gruyter 2007.

42 Schenke: Schoyen, 31.

43 Mt 16,12: „Torr ouvfjKav on oùk £iJT£v npoa£X£iv ànô Trjç £ûjar]<; tcöv cxprcDV àÀA.' cxnô xfjç
5iôaxfjç tg3v Oapiaaicov xai EaôSouKaicov."

44 Mt 16,12 nach dem Codex Schoyen: ,,2AYmhi xe c]gxh ftiejHneoy en gtbh
oY2^ne;ip" (SCHENKE: Schoyen, 96).



92 Gregor Emmenegger

geben.45 Mit dem in Apg 1,3 verwendeten Wort naGetv ist gemäss der luka-
nischen Terminologie nicht „leiden", sondern „sterben" gemeint. Dieses
ticxGeTv wird im Codex Glazier mit „Tod" übersetzt.46 Auch gibt Saphira in
Apg 5,10 nicht „den Geist auf', sondern „stirbt".47

b. Vereinfachende Modifikationen

Manche Vereinfachungen haben Auswirkungen auf die theologische Aussage

des Textes. In Mt 27,11 fragt Pilatus Jesus in NA28: „Bist du der König
der Juden?", was der Codex Schoyen mit „Bist du der Christus?" übersetzt.48
Solche Änderungen sind im Mudil-Codex häufig. Dort werden an
zahlreichen Stellen „Gott" und „Herr" ausgetauscht, ergänzt oder getilgt.49 So

übersetzt der Autor Ps 19,7 (20,7) „Jetzt weiss ich, dass der Herr seinen
Christus gerettet hat" mit „Jetzt weiss ich, dass Gott seinen Christus
gerettet hat".50

c. Verdeutlichende Textadditionen

Viel zahlreicher als Vereinfachungen sind verdeutlichende Textadditionen,
etwa wenn der Übersetzer des Codex Scheide in Mt 16,11 darauf hinweist,
dass der Sauerteig der Pharisäer die „Heuchelei" sei. In Apg 5,8 stellt Petrus

im Codex Glazier die Frage an die heuchlerische Saphira viel ausführlicher:

„Ich frage dich nach dem, was geschehen ist. Sage mir: Habt ihr das
Grundstück für nur dieses Geld verkauft?"5i

Auffallend oft werden Namen von Personen und Orten, die im griechischen

NT nicht angegeben sind, präzisiert. Die Codices Scheide und Scho-

yen ergänzen in Mt 11,24: „dem Lande Sodom und Gomorrha wird es erträglicher

gehen"52 und in Mt 16,4: „Ausser dem Zeichen des Propheten Jona"53.
Codex Scheide ergänzt in Mt 26,47: „siehe, da kam Judas Ischariot, einer
von den Zwölfen"54; Mt 26,57: „wo sich die Schriftgelehrten und die Ältes-

45 Mt 28,1: „NTKypiÀKH" für „eiq piav actßßoiTtov" (SCHENKE: Scheide, 125).
48 Apg 1,3: „mnnca nTeqMoy" für „ptxà to naBtîv" (SCHENKE: Glazier, 94).
47 Apg 5,10: „pxcuoy" für (SCHENKE: Glazier, 122).

48 Mt 27,11: „iitnk ne nexpc" für „av £Î 0 ßaoiÄtüq tüv 'IouSaitov;" (SCHENKE: Schoyen, 178).

49 Vgl. EMMENEGGER: Der Text des koptischen Psalters, 105-115.
5° Ps 19,7 (20,7): „Tetioy 2^'feine xe 2xnn"f troy2M nneqxpc" für „vüv ëyvcov öti ëaioaev

Kiipioç Tov xpifTov aÜToü" (GABRA: Mudil, 98). Vgl. EMMENEGGER: Der Text des koptischen
Psalters, 115.

51 Apg 5,8: „x'itguie MMx-éneptpone- àxic epxï Àpx èpxTiit finsoM é8AA ps. treipxMNT
HHeTs" für „ine poi, ei xoaoirrou to x«piov <xné5oa0£;" (SCHENKE: Glazier, 122).

52 Mt 11,24: „nKepti ncoacdma neu ronorppM" (SCHENKE: Schoyen, 62) und „coaoma hm

ronoppx" (SCHENKE: Scheide, 87) für „yfj ZoSopcov".

53 Mt 16,4: „NiaiNAC nenpo<|>iiTiic" (SCHENKE: Schoyen, 94) und „n'i'uima nenpofiiTiic"
(SCHENKE: Scheide, 91) für ,,'Icovä".

54 Mt 26,47: „ïoyAAC nicKApicuTHc" für „'IoùSaç" (SCHENKE: Scheide, 119).



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 93

ten des Volkes versammelt hatten".55 Auch die Einleitungsworte verschiedener

alttestamentlicher Zitate sind genauer gehalten, z.B. im Codex Glazier

in Apg 2,25: „Denn David sagt in den Psalmen seinetwegen".56
Diese Verdeutlichungen können auch länger werden, so dass sich die

Codices stellenweise wie eine Harmonie lesen, wobei Namen, Ereignisse und
Beschreibungen aus Parallelstellen übernommen werden.57 In Mt 26,51 findet

sich im Codex Schayen der aus Joh 18,10 bekannte Malchus wieder: „Er
tat einen Schlag, er hieb das Ohr des Knechtes des Hohepriesters ab. Der
Name jenes Knechtes ist Malchos."58 In der Exposition der Geschichte vom
Seewandel in Mt 14,24 fliessen im Codex Scheide Mk 6,47 und Joh 6,19 ein:
„Das Schiff aber war in der Mitte des Sees, fünfundzwanzig Stadien vom
Ufer entfernt."59 Bei der Barabbasgeschichte in Mt 27,16 wird mit Lk 23,19
und Mk 15,7 ergänzt: „Er hatte aber einen berühmten Gefangenen, dessen
Name Barabbas war; dieser aber war wegen eines Aufruhrs, bei dem er
einen Mord begangen hatte, ins Gefängnis geworfen worden."60 In Mt 27,49
ist in den Codices Scheide und Schoyen das Motiv des Lanzenstichs aus
Joh 19,34 interpoliert, aber so unglücklich, dass nun der noch lebende Jesus
durchstossen wird und daran stirbt: „Ein anderer nahm eine Lanze; er
durchbohrte ihn durch die Seiten. Es kam Wasser heraus und Blut.
Wiederum schrie Jesus einen grossen Schrei und übergab den Geist."61

Besonders interessant sind die letzten Worte Jesu am Kreuz in Mt 27,46,
weil Ps 21,2 (22,2) zitiert wird. Die beiden mittelägyptischen Matthäus-

55 Mt 26,57: „MenpeCBYTepoc hiiaaoc" für „ot npsoßfiTEpoi" (SCHENKE: Scheide, 120).
56 Apg 2,25: „AxyeiA rxp xu) mmac 211 NefAAMoc éTBHTq" für „AauiS yàp Atyti Etç aùrov"

(SCHENKE: Glazier, 104).
57 Vgl. SCHENKE: Scheide, 47.
58 Mt 26,52: „[21 oy]é n[n6t NxyNejMneq 2AqTcpKen tTNoyç[n]q[ii xycu 2xqf iroycejcp

pxqxoxti t-tnrtexH MnpeA nnxpjxiepeuic njpeis nneipex eTeHMeoy ne maaxo[cJ" für
„narà^aç tôv SoCAov toö àpxiEpÉotç oupeTAtv aÙToû to ùmov", vgl. SCHENKE: Schayen, 172.

59 Mt 14,24: „nxxï Ae maq2m ruine n-g-aaacca- eqoyHoy tïneKpA nxoyTH nctaaion" für
„To 8è jtAoîov fyôrj araSiouc; noAAoùç dnô xfjç yÛS cbiEixev" (SCHENKE: Scheide, 87).

60 Mt 27,16: „ne oyfi oyé Ae rirxTq eqcxNp eqoyxN2 éRAA éneqpen ne baparbac- neï
Ae éTBe oycpxMT é2xqep oypoTB 2\y2rrc| éneipTeiW für „Eiyov Se tote SÉapiov Èmar|pov
AeyopEvov ['[paoCv] Bapaßßäv" (SCHENKE: Scheide, 122).

61 Mt 27,49-50: „neoxn Ae nxyxiu Hnxc xe soi MTxpNNe xe puaiac iitiuoy iiqiiepeiiq- px

Keoyé Ae pxqxi lioyAorxii pxqxxTq éneqcnip iiTeyiroy pxqei éBXA nSh oynxy un oyenxq-
nxAin au 2A ÎTÏë pxqotp 6rxa 2N oynxs ii2pxY pxq-f i'inenTTÄ" (Vgl. SCHENKE: Scheide, 124) für

„o 8È 'Ir]cioûç jtiïAiv icpd£a<; cpcovr] pEyàAri àipfjKEv to nvEÛpa" - „Jesus aber schrie wiederum mit
lauter Stimme und gab den Geist auf." Der Codex Schoyen liest: „noioxn Ae nxyxfiu miixc xe
xlcu Txpe[ti] neoy xe 2haixc qeiiiinoy iifquepenq] px Ke oyé pxqxi NoyAorxn pxqTxJxeq
2xqxe]T ueenip px oyenxq ï braa neu loynxoy njAAitMHC 2xqocp bhaa ineynoy 2x[qt
nenn]Ä" (SCHENKE: Schoyen, 184) - „Der Rest aber, sie sagten[:] .Warte, und [wir] werden
sehen, ob Elias kommen [und ihn erretten wird].' Ein anderer nahm eine Lanze; er
[durchbohrte ihn; er durchlöcherte] die Seiten. Es kam Blut heraus und [Wasser]. Wiederum
schrie Jesus; sogleich [übergab er den Geist]."



94 Gregor Eminenegger

Texte als auch der Psalmcodex bieten hier das Verb im Futur II.62 Das an
die Umstände des Todes angepasste Gebet Jesu am Kreuz hat offenbar auf
den Psalmentext rückgewirkt.

Neben den Additionen aus anderen biblischen Büchern gibt es auch
solche, deren Herkunft unbekannt ist. In Mt 26,18 erfahren wir im Codex
Scheide, dass der Name des Hausherrn, in dem die Jünger das Passamahl
vorbereiten sollen, Thaddäus war.63

d. Mischlesarten

Eine weitere Gruppe von Lesarten ist typisch für die jüngeren mittelägyptischen

Texte wie Scheide und Mudil. Da die Übersetzer zur Erstellung des
Textes sahidische, bohairische und griechische Versionen vergleichen,
müssen bei differierenden Vorlagen Lösungen gefunden werden. So sind
im Codex Scheide zahlreiche Varianten berichtigt, welche der Codex Schoyen
enthält. Besonders im Mudil-Codex können dank guter Vergleichstexte
solche Lesarten zahlreich ausgemacht werden. Der Übersetzer des Mudil-
Codex korrigiert etwa die alten messianischen Zusätze, welche die sahidische

Version noch bietet, ist dabei aber nicht konsequent.64 Noch deutlicher

ist seine Hand bei Lesarten zu sehen, wenn er sich zwischen zwei
differierenden Vorlagen nicht entscheiden kann und beide in seinen Text
einbaut. In Ps 93,6 kommen deshalb die Witwen, Waisen und Fremden in
zwei unterschiedlichen Lesarten vor: „Witwen und Waisen und einen Fremden,

sie handelten böse an ihnen, sie töteten eine Witwe und einen Fremden,

töteten eine Waise."65

8. Ergebnis

Die mittelägyptischen Codices gehören, was den Charakter ihres Textes
anbelangt, zusammen. Einerseits versuchen sie, einen adäquaten Text zu
erarbeiten, sie verwenden dazu mehrere Vorlagen (sahidische, griechische,

62 Mt 27,46: „nFif nxirf 6tk<-; oy xkubkbt nccuk" (SCHENKE: Scheide, 87) „nxÇf ruGpf

eTMi oy xKMSKeT noidk" (Schenke: Schayen, 94) für ,,0eé pou 0ee pou, ivari p£ éyKaTÉAinEÇ;" Ps

21,2 (Ps 22,2) „nfFf nxFrf nxf 2Tmk (ïpxi « rue oy .xKiieKfiT hcok" (GABRA: Mudil, 100) für „'O

0eôç 0 0eö<; pou, npooxEÇ poi ïva ri êykocteAitieç p£;". Vgl. EMMENEGGER: Der Text des koptischen
Psalters, 229 und SCHENKE, Hans-Martin: Die Psalmen im mittelägyptischen Dialekt des

Koptischen (der Mudil-Codex), in: Enchoria 23 (1996), Nr. 12, 86-144, hier 122.
63 Mt 26,18: „i iaiha -oaaaaiob" für „tov ôeïvcx" (SCHENKE: Scheide, 117). Der Codex Schoyen

bietet hier keinen Text.
64 Vgl. EMMENEGGER: Der Text des koptischen Psalters, 67-89.
65 Ps 93,6 (94,6): „2BN?CMpA MB M 2f>NOp<|»ANOO MBU OypBMBM^BlAB 2NYKAKOY M MAY

2AYm*-'YT OY*HpA MB M OYPBMBH6ABIÀB 2^Y20T6K MOYOP<|>ANOC AYü> HBXBY XB HnXÖ MB MBY

bm" (GABRA: Mudil, 164) für „xf|pav Kai npoafjÀurov âjiÉKTEivav Kai ôpcpavoùç è(pôv£i>aav" - „Die
Witwe und den Fremden haben sie getötet, und die Waisen haben sie ermordet," vgl.
EMMENEGGER: Der Text des koptischen Psalters, 121-122.



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 95

bohairische) und harmonisieren sie. Andererseits bezeugen diese Texte

grosse Freiheiten bei der Erarbeitung. Die Übersetzer verändern und
ergänzen ihren Text, um Aussagen deutlicher und in ihren Augen korrekter
werden zu lassen.

Das erste Ergebnis, das daraus folgt, ist ernüchternd. Obwohl die
mittelägyptischen Handschriften zu den ältesten erhaltenen Bibeltexten gehören,

ist ihr Beitrag für die Textgeschichte der Bibel gering. Bei abweichender

Lesart kann nicht gesagt werden, ob hier bereits die griechische Vorlage

anders las, oder ob der Übersetzer frei übersetzte. Mit anderen Worten:
Ein koptischer Text kann nur eine bereits existierende griechische Lesart
bestätigen. Er ist jedoch als Argument zu schwach, um einzig auf seiner
Grundlage eine neue Textvariante zu postulieren.66

Die zweite Erkenntnis betrifft den Sitz im Leben: Er ist für diese Texte
von zentraler Bedeutung. Es handelt sich nicht um eine gelehrte Arbeit,
wie die Hexapla des Origenes oder die Vulgata des Hieronymus. Die
Absicht war, einen Gebrauchstext für Gläubige zu erstellen, die kein
Griechisch verstehen. Ob die Texte nur für private Benutzung erstellt wurden
oder ob sie auch eine liturgische Funktion besassen, kann nicht mit
Sicherheit gesagt werden. Die Codices stellen für ihre Besitzer auf jeden Fall
kostbare Güter dar. Nicht nur das Material (Papyrus oder Pergament, Holz
und Leder), ist teuer. Auch das Abschreiben war zeitintensiv und deshalb
kostspielig, unabhängig davon, ob man es selbst tat, oder ob man eine
Abschrift in Auftrag gab. Alles in allem sind es sorgfältig und aufwändig
erstellte Objekte. Das gilt auch für ihren Text.

Die Übersetzer wissen, dass ihr Text nicht der Vorlage entspricht, und
doch scheint ihnen dies keine Probleme zu bereiten. Wenn alle wissen,
dass der Knecht des Hohepriesters Malchos heisst, warum ihn dann nicht
nennen? Die aus der Septuaginta bekannte Praxis, Dunkles mit Dunklem
zu übersetzen, wird nicht übernommen - im Gegenteil. Die Übersetzer
gehen nicht nur davon aus, dass der Text von allen begriffen werden kann. Es

ist mehr noch in ihrer Verantwortung, dafür zu sorgen, dass die
Übersetzung verständlich ist. Deshalb erstellen sie mit Zusätzen, Modifikationen

und Vereinfachungen eine leicht zugängliche Fassung. Auf diese Weise

bezeugen sie, dass die Heiligkeit des Evangeliums in ihren Augen nicht
an eine möglichst wörtliche Übersetzung gebunden ist.

Sind diese mittelägyptischen Lesarten eine singuläre Erscheinung? Die
Codices Glazier, Scheide und Schoyen wurden mit dem D-Text des Neuen

66 Vgl. ASKELAND, Christian: The Coptic Versions of the New Testament, in: EHRMAN, Bart
D./Holmes, Michael W.: The Text of the New Testament in Contemporary Research Essays on
the Status Quaestionis Second Edition NTTSD 42). Leiden: Brill 2013, 201-230; und ASKELAND,

Christian: John's gospel: the Coptic translation of its Greek text ANTT 44). Berlin: de

Gruyter 2012, 9-44.



96 Gregor Emmenegger

Testaments in Verbindung gebracht.67 Aland charakterisiert diese
Textfamilie so: „Offensichtlich hat hier ein bedeutender Theologe durch Zufü-
gungen, Streichungen und Neuformulierungen den Text (insbesondere von
Luk und Apg) umgestaltet. Er tat das an Hand einer vorzüglichen
Handschrift des frühen Textes, von daher stammt das Ansehen von D."68 Auch
wenn die mittelägyptischen Zeugen nur Berührungen mit dem D-Text bieten

und keine direkte Abhängigkeit vorliegt, so trifft doch die Beschreibung

Alands auch auf die Übersetzer von Oxyrhynchos zu. In diesem
Sinne ermöglichen uns diese Handschriften zwar nicht Aufschluss über
frühere Textstufen - aber es ist zu postulieren, dass der mittelägyptische
Bibeltext uns Einblick in den frühen Umgang mit dem Bibeltext gibt. Die
synoptische Forschung nimmt für die Entstehung der Evangelien auf jeden
Fall einen freien Umgang mit der Überlieferung an. Dieser Prozess der
Entfaltung scheint in begrenztem Ausmass noch Jahrhunderte angedauert
zu haben.

Bartsch hat darauf hingewiesen, dass das fast ausschliessliche Interesse
neutestamentlicher Textkritik an der Erstellung eines Urtextes nach wie
vor die Frage nach der Textpragmatik verdrängt.69 Die mittelägyptischen
Bibeltexte zeigen, dass der Umgang früher Christen mit dem Text der Bibel
die Bedeutung eines Urtextes relativiert: Sie verstanden sich nicht als Tra-
denten eines fixen Textes, der nur unverändert (und am besten unüber-
setzt) weitergegeben werden darf. Sie übersetzten, Hessen ihren eigenen
Glauben und ihre Erkenntnisse einfliessen, und schrieben so die Tradition
weiter.

67 Vgl. HAENCHEN & WEIGANDT, 1967, 470F; vgl. PL1SCH, Uwe-Karsten: Die Perikopen über
Johannes den Täufer in der neuentdeckten Mittelägyptischen Version des Matthäus- (Codex
Schoyen), in: NT 43 (2001), 386-392, hier 377t. und EMMENEGGER: Der Text des koptischen
Psalters, 241-244.

68 Vgl. Aland, Kurt/ALAND, Barbara: Der Text des Neuen Testaments: Einführung in die

wissenschaftlichen Ausgaben sowie in Theorie und Praxis der modernen Textkritik. 2. Aufl.
Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft 1989, 119.

69 Vgl. Bartsch, Hans-Werner: Über den Umgang der frühen Christenheit mit dem Text
der Evangelien: das Beispiel des Codex Bezae Cantabrigiensis, in: NTS 29 (1983), 167-182.



Koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen 97

Zusammenfassung
Die mittelägyptisch-koptischen Bibelübersetzungen stammen aus dem vierten
und fünften Jahrhundert. Inzwischen ist erwiesen, dass ihr eigentümlicher
Text nicht archaischen Vorlagen geschuldet ist. Vielmehr haben die
Übersetzer durch Auslassungen, Modifikationen und Additionen versucht, den
Text ihren Lesern und Hörern zugänglich zu machen. Ihre Arbeit geschieht
nicht leichtfertig, vielmehr vergleichen sie verschiedene Vorlagen und ziehen
Parallelstellen zurate. Die Übersetzer zeigen sich so als Tradenten eines
Evangeliums, das (noch) nicht an einen statischen Text gebunden ist.

Abstract
The Middle-Coptic Bible translations date from the 4th and 5th century. In
the meantime it is proven that their peculiar text is not due to archaic
prototypes. The translators have much rather tried to make the text
accessible to their readers and auditors through omissions, modifications
and additions. Their work was not done carelessly. Rather did they compare
different prototypes and draw parallel texts to their aid. The translators
show themselves to be tradents of a Gospel which is not (yet) bound to a

static text.


	Der Übersetzer als Exeget : koptische Bibelübersetzungen und ihre methodischen Grundlagen

