
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus

Autor: D'Andrès, Nicolas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicolas D'Andrès

Analogies des personnages dans les

commentaires de Proclus

Le but de cette étude est d'examiner l'interprétation des personnages des

dialogues de Platon par Proclus, à Athènes, au Ve siècle après J.-C1. On a

souvent observé que le néoplatonicien proposerait, dans certains de ses

commentaires, une lecture symbolique ou allégorique des personnages des

dialogues. Ce type d'interprétation évoque immanquablement l'exégèse
biblique qui était pratiquée à Alexandrie, notamment par le juif Philon, au
Ier siècle, ou le chrétien Origène au IIIe siècle, mais précédée aussi d'une
longue tradition païenne, moins connue, de commentaires à Homère ou
Hésiode, ou encore aux discours sacrés orphiques, comme en témoigne le

papyrus de Derveni, dont la datation est très ancienne2. Comme terme de

comparaison avec Proclus, nous proposons de jeter un regard sur Philon
d'Alexandrie, le premier auteur chez qui cette pratique est très bien attestée.

Nous voudrions montrer que les deux auteurs sont très proches,
notamment lorsqu'ils ordonnent les personnages, bibliques pour Philon,
platoniciens pour Proclus, en fonction de leur progrès éthique, intellectuel,

ou spirituel, ou bien lorsqu'ils assimilent certains personnages à des

facultés, par exemple tel personnage vertueux à l'intellect, ou un autre
personnage moins avancé à la sensation ou aux passions. D'une part, Philon
lui-même était imprégné de platonisme, ce qui le rapproche sensiblement
de Proclus. D'autre part, sans vouloir établir un quelconque rapport
d'influence, il est très probable que Proclus ait eu accès à ce type d'exégèse
lors de ses études à Alexandrie, bien que probablement plutôt dans le
domaine littéraire que biblique3. Cependant, si Proclus a pu connaître ou em-

1 Nous tenons à remercier chaleureusement Tatjana Alekniene pour la discussion qui a

mené à cette étude et la proposition d'intégrer le projet de collaboration scientifique entre
Fribourg et Vilnius « Traditions exégétiques de l'Antiquité. Philosophie grecque, judaïsme et
christianisme », et tous les participants pour leurs précieuses suggestions.

2 Voir par exemple les études rassemblées dans Dahan, G. / Goulet, R. (éd.) : Allégorie
des poètes, Allégorie des philosophes. Etudes sur la poétique et l'herméneutique de l'allégorie
de l'Antiquité à la Réforme. Paris : Vrin 2005.

3 Comme nous le rapporte son biographe Marinus, Proclus était très bien formé dans les
lettres classiques : après avoir pratiqué la lecture des poètes à l'école d'un grammairien en
Lycie, sa patrie d'origine, il se rendit à Alexandrie, où il suivit l'enseignement de la rhétorique

avec le sophiste Léonas, et le grammairien Orion. Marinus remarque le talent particulier
de Proclus pour la rhétorique. C'est à Alexandrie, avant de se rendre à Athènes, que

Proclus recevra aussi sa première formation philosophique et mathématique. Marinus :

Proclus ou sur le bonheur. Texte établi, trad, et annoté par H.D. Saffrey et A.-Ph. Segonds,
avec la collab. de C. Luna. Paris : Les Belles Lettres 2002, §§ 8-9.



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 45

prunter certains traits de l'exégèse allégorique alexandrine, nous montrerons

également comment il s'en distingue, en particulier sur la nature du

rapport établi entre un personnage et sa signification, un rapport d'ana-
logie, au sens propre dans le grec, de proportion, assez différent de
l'interprétation symbolique ou allégorique si typique de l'exégèse philonienne.
(1) Pour commencer, nous donnerons un bref aperçu de l'interprétation
des premiers éléments et personnages de la Genèse par Philon d'Alexandrie,

à travers deux textes programmatiques, le Legum allegoriae et le De
Abrahamo. (2) Nous nous intéresserons ensuite au contexte exégétique
dans lequel Proclus et les néoplatoniciens abordaient la question des

personnages des dialogues de Platon. (3) Le cœur de notre étude examinera
les analogies des personnages dans trois commentaires de Proclus, les deux
grands commentaires sur le Parménide et le Timée, et en particulier le

commentaire à l'Alcibiade, qui n'a pas reçu jusqu'ici l'attention méritée sur
cette question. (4) Notre conclusion rassemblera quelques constantes des

analogies des personnages chez Proclus, et visera à montrer sur quels
points Proclus se distingue de Philon4.

1. L'interprétation symbolique des personnages bibliques chez Philon
d'Alexandrie

L'exégèse symbolique ou allégorique, omniprésente dans l'œuvre de Philon
d'Alexandrie, a fait l'objet de nombreuses étudess. Notre but ici est seulement

de fournir un aperçu de l'interprétation des débuts de la Genèse par
Philon, qui pourra servir de point de comparaison avec Proclus. Dans le

Legum allegoriae, qui constitue le premier de la série des traités du grand
Commentaire allégorique de Philon (commentaire lemmatique sur la base
du texte de la Septante), ce sont d'abord les éléments physiques de la création

qui reçoivent ce type d'interprétation : le ciel et la terre (Gen. 2,1)

symbolisent l'intellect et la sensation (aupßoAucctK; LA I, 1 sq.). La création

4 GRIFFIN, Michael : Hypostasizing Socrates, in : LAYNE, D.A. / TARRANT, H. (éd.) : The Neo-

platonic Socrates. Philadelphia : University of Pennsylvania Press 2014, 97-108, a abordé
l'interprétation de la figure de Socrate de manière un peu plus large chez les néoplatoniciens
(Olympiodore,...). Nous nous concentrerons essentiellement sur Proclus.

5 On pourra consulter : l'introduction générale à PHILON D'ALEXANDRIE : De opificio
mundi. Intro., trad, et notes par R. Arnaldez Les Œuvres de Philon d'Alexandrie 1). Paris :

Cerf 1961, 17-112 ; STEIN, Edmund : Die allegorische Exegese des Philo aus Aiexandreia. Gies-
sen : A. Töpelmann 1929 ; NlKlPROWETZKY, Valentin : Le commentaire de l'Ecriture chez Philon

d'Alexandrie. Son caractère et sa portée. Observations philologiques. Leiden : Brill 1977 ;

RUNIA, David T. : Philo of Alexandria and the Timaeus of Plato. Leiden : Brill 1986 ; IDEM :

Etymology as an Allegorical Technique in Philo of Alexandria, in : The Studia Philonica
Annual 16 (2004), 101-121 ; GOULET, Richard : Allégorisme et anti-allégorisme chez Philon
d'Alexandrie, in : DAHAN, G. / GOULET, R. (éd.) : Allégorie des poètes, Allégorie des

philosophes, 59-87 ; MATUSOVA, Ekaterina : Allegorical Interpretation of the Pentateuch in Alexandria.

Inscribing Aristobulus and Philo in a Wider Literary Context, in : The Studia Philonica
Annual 22 (2010), 1-51.



46 Nicolas D'Andrès

de l'homme (1, 31 sq.) est aussi interprétée de manière symbolique, avec
deux types d'hommes : l'homme « céleste » de Gen. 1,27 (« Dieu créa
l'homme à son image ») est l'intellect immatériel et pur ; et l'homme «

terrestre » de Gen. 2,7 (« Le Seigneur modela l'homme avec de la poussière »),
correspond à l'intellect terrestre et corruptible. Le jardin d'Eden (Gen. 2,8 ;

LA I, 43 sq.) symbolise la sagesse ou la vertu terrestre, les arbres du jardin
(Gen. 2,9 ; LA I, 56-62), tout comme les quatre fleuves (63-87) sont,
toujours symboliquement (oupßoÄiKüx; I, 72), des vertus particulières. Adam,
l'homme modelé, placé dans le jardin (Gen. 2,15-17), dans sa lecture
étymologique, « se traduit (éppr|v£u£xai) » par terre, et symbolise l'intellect
terrestre {LA I, 88 sq.). On peut observer que Philon établit souvent aussi une
correspondance directe entre un personnage et sa signification : « Adam,
c'est-à-dire l'intellect, ô A5âp, xouxécmv ô voûç (I, 92) ». Dans le deuxième
livre du Legum allegoriae, la création des animaux (Gen. 2,19) symbolise les

passions (rà nâ0r) LA II, 9-18), Philon utilisant même parfois une simple
juxtaposition entre les termes (« les animaux, les passions de l'âme, rà
0r)pia, rrjç 4,uXh<; Jià0q », II, 9) ; la femme (Gen. 2,21) correspond à la
sensation (aïa0r|ai<;) qui vient en aide à l'intellect (II, 19 sq.) ; et le serpent est
assimilé au plaisir, Philon soulignant la nécessité d'un troisième terme
réunissant l'intellect et la sensation (II, 71 sq.).

Les patriarches et leur épouse repective reçoivent aussi dans le Legum
allegoriae (III) une interprétation étymologique et allégorique très riche,
mais nous proposons de nous tourner vers une autre œuvre de Philon, le

De Abrahamo, qui faisait probablement suite au De opificio mundi dans
l'autre ensemble de textes exégétiques de Philon, l'Exposition de la Loi,
dans lequel les premiers patriarches reçoivent une interprétation plus
détaillée et systématique. Ils y sont présentés comme des personnages
exemplaires, des « archétypes » (àpxxxûjiouç De Abrahamo 3), qui incarnent
différentes vertus (àp£xàç 4) par leur mode de vie, et visent à susciter une
émulation (IjrjÀov 4) chez le lecteur. Avant le commentaire de la loi écrite
du De decalogo, ils sont aussi présentés comme des « lois vivantes » (5).
Un point digne de mention est que Philon organise la première partie de

son commentaire (§§ 7-59) selon une classification hiérarchique en deux
triades, qui les présentent dans un ordre ascendant, en fonction de leur
progrès spirituel. Une première triade rassemble Enos, Enoch et Noé : (1)

Enos ('Evwç ou Enosh, fils de Seth, Gen. 4,26), signifie « homme » et
incarne la vertu de « l'espoir » (èàjuç) (§§ 7-16). (2) Enoch ('Evwx ou Hénok
fils de Yèred, Gen. 5,18-24), en tant qu'il est « passé (prraßaAövra) d'une
vie moins bonne à une vie meilleure » (17), incarne la conversion, le

changement, le repentir (pfxàvoia, prraßoÄTj, p£xà0£cn<;) (§§ 17-26). Une
claire hiérarchie est déjà établie par Philon, qui place « le repentir et le

progrès » (pExàvoux Kai ß£Äxia>cn<;) au « second rang » (xà^iv 17) après
l'espoir. Philon observe ensuite comment Moïse - considéré comme l'auteur
de la Genèse -, range (xàxx£i 27), après Enoch le repentant, Noé « l'aimé de



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 47

Dieu, l'ami de la vertu », qui signifie « le repos (àvânauoiç) » ou « le juste
(Sucaioç 27) », représente aussi « le parfait » (téàeiov 34) (§§ 27-46). À la fin
du développement sur la première triade, Philon résume, dans l'ordre
inverse : ces « trois hommes ou types d'âmes (àSpwv... \|/uxfjç Tpôncov) »,

sont dans « une série harmonique, évappôvtoç f) râ^iç », « le parfait »

(réAaoç), à savoir Noé ; « celui qui se déplace » (p£TaT£0£ip£voç), à savoir
Enoch ; et enfin « celui qui espère » (ÉAmijcov) et qui est encore indigent,
Enos (47). Après ce que Philon appelle explicitement « la première triade »

(nporépa tpiocç 48), il hiérarchise à leur tour Abraham, Isaac et Jacob (§§
48-59), dans une triade plus élevée (pdÇcov) : la première triade est comparée

aux « apprentissages (paBfjpacuv) des enfants », et la deuxième aux
« entraînements (yupvàapaaiv) d'athlètes adultes » (48). Les trois célèbres

patriarches sont classés selon la triade classique de l'éducation : « Le
premier, Abraham, comme on l'appelle, est le symbole de la vertu de

l'enseignement (aupßoAov SiSaaKaÀiKfjç àpErrjç) ; le second, Isaac, de la vertu de
la nature (cpuoucfjç) ; le troisième, Jacob, de la vertu de l'exercice
(àaKr|TiKfjç). » (52). Chacun des personnages jouit en partie aussi des qualités

des deux autres, et la triade est également interprétée dans son
ensemble dans la direction de Jacob et du peuple d'Israël, qui signifie « celui
qui voit Dieu »6.

Philon, De Abrahamo, §§ 7-47 et 48-59

Jacob la vertu de l'exercice
Isaac la vertu de la nature
Abraham la vertu de l'enseignement

Noé la justice, la perfection
Enoch le repentir, la conversion
Enos l'espoir

Une première observation que nous pouvons tirer de cet aperçu est que la
lecture symbolique est omniprésente dans les deux ouvrages mentionnés.
Elle ne s'applique pas qu'aux personnages bibliques, mais à de nombreux
éléments de la Genèse (ciel, terre, arbres, animaux...). Pour ce qui est des

personnages, ceux-ci peuvent être assimilés soit à des facultés, comme
l'intellect ou la sensation, mais aussi à des vertus. Enfin, les personnages
sont hiérarchisés selon leur perfectionnement éthique ou spirituel, parfois
même de manière assez systématique comme les deux séries de patriarches
dans le De Abrahamo (§§ 7-59).

6 Dans le Legum ahegoriae aussi, Jacob est présenté comme « celui qui supplante les

passions, l'ascète de la vertu » (ô jrrepviorrjç 'Iaxcoß, I, 61 ; ô jiTEpviaxf]«; tcov naÖcöv Kai àaKîyrr)ç
àpETfjç 'IaKcoß, III, 93), mais aussi « le voyant » (ô ßAencov, II, 46), celui qui prendra le nom
d'Israël. Son épouse Rachel symbolise, à l'instar d'Eve, la sensation (II, 46-47).



48 Nicolas D'Andrès

2. La question des personnages de Platon, un des points abordés avant
LA LECTURE D'UN DIALOGUE

Dans les commentaires néoplatoniciens, la question des personnages
reçoit un traitement plus délimité : celle-ci est généralement abordée, parmi
un certain nombre de points préliminaires, dans les prologues ou
introductions spécifiques à chaque dialogue de Platon, qui précédaient le
commentaire lemmatique. Le nombre et l'ordre des points varient selon les

dialogues : certains sont systématiquement traités, alors que d'autres
n'apparaissent que dans un ou deux commentaires. On peut ainsi imaginer que
les néoplatoniciens ne s'en tenaient pas à une liste rigide, mais abordaient
différents points en fonction des nécessités exégétiques7. Ilsetraut Hadot a

bien montré ce que cette manière d'aborder certains points essentiels
préliminaires pouvait avoir de commun avec l'exégèse d'Origène, notamment
dans le prologue à son commentaire sur le Cantique des cantiques, constituant

un point de contact supplémentaire entre l'exégèse néoplatonicienne
et les pratiques littéraires alexandrines8. Nous aimerions revenir ici sur
cinq ou six points essentiels régulièrement abordés dans les commentaires
de Proclus, en cherchant d'établir un ordre relatif.

(1) Le but (cnconôç) ou dessein (npô0£aiç) unitaire vers lequel tend toute
l'exégèse d'un dialogue est le point le plus fondamental et généralement le

plus développé. Il est abordé systématiquement dans tous les commentaires

de Proclus. Premier point traité dans le prologue du commentaire à

YAlcibiade (In Aie. 1,1-10,23), Ie but du dialogue est la connaissance de soi,
à subordonner au souci ou perfectionnement de soi. Premier point aussi
dans le commentaire sur la République (In Remp. 7,5-14,14), il s'agit de
réconcilier les débats anciens sur la question de savoir si la République porte
sur la justice ou sur le meilleur régime politique. La discussion du skopos
ouvre encore le commentaire sur le Timée (In Tim. I, 1,4-4,5), qui porte sur
la science de la nature, ou le commentaire sur le Cratyle (In Crat. I, 1,1-9).

Une exception semble être le commentaire au Parménide, qui commence

7 Ilsetraut Hadot a proposé une liste hypothétique originaire de huit points abordés : cf.
le Commentaire par I. Hadot à Simplicius : Commentaire sur les Catégories. Trad, sous la dir.
de I. Hadot. Fascicule I, Trad, de Ph. Hoffmann, avec la collab. I. et P. Hadot, commentaire
et notes par I. Hadot Philosophia Antiqua L). Leiden : Brill 1990, 33-34 ; et 46 ; voir aussi :

HOFFMANN, Philippe : What was Commentary in Late Antiquity The Example of the Neo-
platonic Commentators, in : Gill, M.L. / Pellegrin, P. (éd.) : A Companion to Ancient
Philosophy. Oxford : Blackwell Publishing 2006, 597-622, ici 614 ; MANSFELD, Jaap : Prolegomena.
Questions to be Settled Before the Study ofan Author, or a Text Philosophia Antiqua LXI).
Leiden : Brill 1994, 30-37.

8 I. Hadot, in SIMPLICIUS : Commentaire sur les Catégories, 36-44. Dans le prologue à son
commentaire (conservé dans la paraphrase latine de Rufin), Origène commence par des
éléments plus littéraires : (1) la mise en scène et les personnages, et (2) le genre littéraire, avant
d'en venir à des éléments plus doctrinaux et liés au progrès spirituel du lecteur : (3) les

dispositions nécessaires du lecteur, (4) le but, (5) la place dans l'ordre de lecture, et (6) le titre.



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 49

par des considérations plus littéraires que nous examinerons, mais le

skopos reste le point le plus développé (In Parm I, 630,14-645,8), avec un
aperçu historique des différentes interprétations, visant à défendre une
interprétation ontologique et théologique, contre ceux qui prétendaient
que le dialogue fût un simple exercice de logique ou une gymnastique
dialectiques (2) Liée au but du dialogue, la place (rd^iç) dans l'ordre de
lecture est moins régulièrement abordée dans les commentaires de Proclus.
Dans le prologue à son commentaire, Proclus explique notamment que
l'Alcibiade doit être lu comme le « commencement à la philosophie tout
entière », le premier dans le cursus jamblichéen des dix dialogues de
Platon (In Aie. 11,1-21)10. (3) La division (SicupEotç) du dialogue est à

nouveau un point régulièrement thématisé. Subordonnée au but unique du
dialogue, elle est également souvent tripartite chez Proclus. Troisième
point traité dans l'In Alcibiadem (11,22-18,12), Proclus présente les trois
modes de division pratiqués avant lui, selon les différents instruments
dialectiques et selon dix arguments démonstratifs, deux modes de divisions
auxquels il faut préférer la tripartition de Jamblique, qui va de la purification

à la réminiscence. Le plan ou la composition (oiKovopia) est, après
le but, le deuxième point traité dans le prologue du commentaire de Pro-
clus au Timée (In Tim., I, 4,6-7,16), qui divise également le dialogue en
trois parties". La discussion de la division semble en revanche absente des
commentaires à la République et au Parménide.

À ces trois points essentiels, qui impliquent des aspects plus doctrinaux,

viennent souvent s'ajouter des éléments à caractère plus littéraire,
que nous pouvons ordonner, en suivant Proclus, sous deux aspects, formel
et matériel12. (4) Le style, l'expression (eîSoç), le caractère (xapaienip) ou
genre littéraire du dialogue, est rapporté à la forme du dialogue. Ainsi,
dans le Timée, dans un troisième point, Proclus reconnaît à la fois des
traits socratiques tels que la gentillesse, la bonhomie et le soin de donner

9 Sur le skopos du Phèdre, voir Hermias, In Phaedrum, Couvreur 8,15-12,25 ; Lucarini-
Moreschini 9,11-13,27. Pour les commentaires de Damascius et Olympiodore, nous renvoyons
aux travaux cités d'I. Hadot et J. Mansfeld. La question de l'utilité, plus rarement abordée,
devait l'être en lien avec le dessein du dialogue, comme le signale I. Hadot, qui renvoie sur
Proclus à In Cratylum, Pasquaii II, 1,13 sq. et VI, 2,25-26.

10 Cette question est en revanche largement développée dans les Prolégomènes à la
philosophie de Platon, Texte établi par L.G. Westerink et trad, par J. Trouillard, avec la collab.
de A.-Ph. Segonds. Paris : Les Belles Lettres 1990, § X, 24-26.

11 Sur le but et la division du Timée par Proclus, voir Lernould, Alain : Physique et
théologie. Lecture du Timée de Platon par Proclus. Villeneuve d'Ascq : Presses Universitaires
du Septentrion 2001, 27-108.

12 PROCLUS : In Aie., 10,13-16 « que le caractère de la diction, l'entrelacement des figures
et des styles et tout ce qui ressortit au talent littéraire, tout cela a analogie avec 1a forme (râ
8è eïSeï Àotnôv o xupuxrrjp if|p Aéâjecoç Kai râiv axqpÜTciv Kai icöv iSetöv f] nAoxf| Kai öaa äAAa rrjç
ÀEKTiKfjç tari Suvàptûiç) ; que les personnages, le moment et ce que certains nomment l'occasion

ont analogie avec la matière (xfj 5È ûAr) rà Jipoooina Kai ô Kaipoç Kai f) KaÀoupévr] napà naiv
ùjioSECUÇ) ».



50 Nicolas D'Andrès

des preuves, mais aussi des traits pythagoriciens, qui en montrent l'in-
tellectualité et la sublimité de l'esprit (In Tim., I, 7,17-8,29). Il remarquera
au contraire le style (xapcuerrip) dénué d'ornement du Parménide, dont la

grâce socratique est absente, en raison des réalités divines abordées et de
la simplicité de l'Un (In Parm., I, 645,9-647,24). D'une manière un peu
différente, Proclus rapporte l'expression (eîSoç) de la République (In Remp.,
14,15-16,25), deuxième point traité après le but, à un genre mixte, qui, à la
différence du style dramatique de la comédie et de la tragédie, et du style
narratif des historiens, tantôt raconte des faits, tantôt fait intervenir des

personnages.
Par opposition à la forme du dialogue, Proclus rapporte à la matière

(i3Àr)) ou aux circonstances extérieures du dialogue deux points essentiels,
souvent liés et abordés à la suite. Il s'agit d'une part de ce qui concerne en
général (5) sa mise en scène dramatique. Dans le commentaire à la République,

la question du lieu et du temps (In Remp., 16,26-19,23) fait suite à

celle du skopos et du style. Proclus indique le contraste entre le Pirée, le
lieu du premier entretien, et la ville, le lieu des deuxième et troisième
entretiens, et sa symbolique progressive, de la vie tumultueuse et du combat
sophistique à la contemplation et à la sérénité philosophique. Le temps est
aussi symbolisé dans un mode ascensionnel, des fêtes étrangères des Ben-
didies, qui célèbrent la déesse qui préside à la genesis, aux fêtes nationales
des Panathénées, célébrant Athéna, la déesse de l'intellect et de la sagesse.
Dans le commentaire au Timée, l'occasion ou les circonstances (ûtxôGeok;,

In Tim., I, 8,30-9,13) sont également abordées, de manière plus brève,
après le but, la division et le style. En revanche, comme nous l'avons déjà
observé, dans le commentaire au Parménide, la disposition dramatique
(SpapariKT] SiaaKEurj) est traitée, assez longuement (In Parm. I, 618,21-
625.35), parmi les premiers points, avant le skopos. Proclus aborde en
outre un point que l'on trouve exclusivement dans ce commentaire, celui
de la forme de l'entretien (ô rpônoç tfjç auvouoîaç In Parm., I, 625,36-
627.36)0. (6) D'autre part et enfin, nous trouvons régulièrement la question

des personnages (npöawnct), qui appartient aussi pour Proclus à la
matière du dialogue, et qui est le plus souvent abordée en lien avec les aspects
dramatiques. Dans le commentaire au Timée (In Tim. I, 9,13-24), elle suit
également l'occasion (iotoGecjk;), tout comme dans le commentaire au
Parménide (In Parm., I, 627,37-630,13) elle fait suite à la mise en scène et à la
forme du discours. Dans le commentaire à la République, elle est annoncée

l3 I. Hadot mentionne ce point dans la liste hypothétique des huit points, mais celui-ci
n'est traité que dans le prologue du commentaire au Parménide, à la suite des éléments de
mise en scène, et ne semble pas attesté dans d'autres commentaires néoplatoniciens
conservés.



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 51

comme devant être traitée après le lieu et le temps, mais ce point a été
malheureusement perdu'4.

Nous pouvons donc observer un ordre relatif entre les points abordés

par Proclus dans les prologues à ses commentaires. Il semble aussi que
deux tendances se dessinent : traiter d'emblée des aspects plus philosophiques

et doctrinaux, comme le skopos et la division, et ensuite des

aspects plus formels et littéraires du dialogue, comme Proclus le fait dans ses
commentaires au Timée et à la République, comme nous le verrons aussi
dans le commentaire à YAIcibiade, ou dans son In Cratylum, ou comme le
fera encore Damascius sur le Philèbel5 ; ou bien commencer plutôt par
certains éléments de mise en scène, notamment la matière du dialogue, son
histoire, comme dans le commentaire sur le Parménide (même si ici la

question du style est renvoyée après la discussion du skopos), ou comme le
fait aussi Hermias dans ses scholies sur le Phèdre16 - probablement en
suivant ici l'ordre de Syrianus.

3. L'interprétation analogique des personnages des dialogues par Pro-
clus

3.J L'interprétation des personnages du Parménide

L'exemple le plus frappant de l'attention que portait Proclus à la «
matière » d'un dialogue se trouve dans son commentaire sur le Parménide.
Après une prière initiale (In Parm. I, 617,1-618,20), le prologue au commentaire

aborde donc directement (1) la disposition dramatique, (2) la
scénographie des discours et (3) les personnages. (1) La mise en scène dramatique

(618,21-625,35) expose, dans un but pédagogique, le cadre général du
dialogue, ses personnages, son histoire et déjà quelques éléments doctrinaux

les plus essentiels : Proclus mentionne, à l'occasion des Grandes Pa-

'4 PROCLUS : Commentaire sur la République, Trad, et notes par A.J. Festugière. Paris :

Vrin 1970, Tome I, 34 : « Il reste à parler des personnages. Dix sont donc les interlocuteurs...

» (In Remp. 19,23-25).
'5 Le commentaire de Damascius sur le Philèbe traite d'emblée du but, très discuté, du

dialogue (okottôç 1,1-6,20), de sa division tripartite (7,1-9), et ensuite seulement, plus brièvement,

des personnages : pour Damascius, « Socrate correspond à la faculté scientifique et
discursive (ËaTt]K£ Kara rô Émarr](ioviKÔv te Kai SiavoqnKov), Protarque à la faculté opinative
(koto to SoLkjtikov), Philèbe à la faculté animale (koto to ^ciüSe«;) » ; mais aussi Philèbe à

« l'assouvissement appétitif (kot« ti)v ôp£KTiKi)v ànonAfipcoaiv), Protarque à « l'assouvissement
cognitif » (tcarà tt)v yvcoanKf|v) et Socrate à « l'assouvissement mixte » (Kara rî]v pu<rf|v)
(DAMASCIUS : In Philebum, Van Riel 8,1-7).

16 Hermias présente longuement la mise en scène dramatique et l'occasion au tout début
de son commentaire (In Phaedr., Couvreur 1,6-8,4 ; Lucarini-Moreschini 1,11-8,27) (« npûrov
§È to ùàikôv toû StaAoyou Kai to np6axr|pa Tfjç ùno0£o£a)ç £K0co|TE0a, Mais d'abord, exposons la

matière et ce qui est mis en avant dans les circonstances du dialogue »), avant de traiter à

fonds du skopos (Couvreur 8,15-12,25 ; L-M 9,11-13,27). La question des personnages est en
revanche abordée très brièvement à la fin du prologue (Couvreur 12.26-13.2 ; L-M 13,28-14,6).



52 Nicolas D'Andrès

nathénées, l'arrivée de Parménide et Zenon à Athènes, etc. Mais Proclus
semble prendre d'emblée une certaine distance avec cette pratique
interprétative : « avant de passer au reste de mon étude, je veux exposer la

disposition dramatique du dialogue pour ceux qui ont à cœur d'entendre traiter

ces sortes de sujets aussi. » (618,21-23). O'1 observe ici déjà une
première hiérarchisation des personnages : « Parménide était le maître
(SiôdoKaÀoç) et Zénon le disciple (paGqrqç) » (619,6-7), le premier étant
appelé « père » (621,12), ou encore le maître des discours (rôv qyrpôva tôv
Abycov 624,10) ; « Parménide ne consentait pas à descendre au niveau de la

multiplicité, [...] Zénon en revanche, en tant qu'il était inférieur à Parménide

(Kara§££OT£po<;)... » (620,17-21). Socrate est, quant à lui, présenté
comme un jeune homme (véoç) naturellement doué (619,16-17 ; 624,28-29).
(2) La forme de l'entretien (625,36-627,36) permet ensuite de clarifier la

question complexe de la transmission des discours : « le premier entretien
est donc celui qui contient les personnages proprement dits (tù xiipia
npôaaina) et la première mise en scène des discours (rf]v npoÔTqv oKqvqv twv
Àôycûv) (625,25-27) », à savoir Parménide, Zénon et Socrate ; « le deuxième
est [le récit] de Pythodore, lequel se remémore le premier entretien et,

pour ainsi dire, se fait l'historien de tout ce qui s'y est passé (625,27-29) »,

et ainsi de suite pour le troisième récit, celui d'Antiphon à Céphale et aux
philosophes de Clazomènes (625,29-32), et le quatrième, de Céphale à une
audience indéterminée (625,32-35). Proclus en propose déjà une interprétation,

en évoquant « la ressemblance de ces entretiens avec les réalités
(ji£pi rfjç npôç rà npdypara atmôv ôpotôrqroc;) » (625,36-37). Chacun des

quatre entretiens imite (pipEttcn 626,5), respectivement, la série des formes
intelligibles et intellectives (626,24-31), la procession des formes dans les
âmes (626,16-24), la venue à l'être des formes dans les substances
naturelles (626,9-16), et la production des formes dans le sensible (626,5-9). (3)
Proclus propose ensuite son interprétation analogique des personnages
(627,37-630,13)J7. Il établit d'abord des rapports entre chacun des personnages

du premier entretien et différents degrés de l'intellect :

Que s'il faut maintenant donner une explication vraisemblable des personnages,

il me semble que Parménide lui-même a un rang analogue à l'intellect
imparticipable et divin (otvdÀoyov t£Tàx0at pot 5okeï tû> àp£0£KTcp Kai 0£ico vû), qui
est uni à l'être réellement être lui-même par sa propre intellection, ou même
[qu'il a rang analogue] à l'être lui-même, qui constituait l'objet principal de

[Parménide] et dont il disait qu'il est un ; [et que] Zénon [a rang analogue] à

l'intellect participé par l'âme divine et qui est empli de toutes les formes
intellectives, que, par essence, il a reçues de l'intellect total et imparticipable
[...]. Quant à Socrate, on pourrait l'assimiler à l'intellect particulier ou même,

>7 Sur la question des personnages du Parménide, cf. C. Luna et A.-Ph. Segonds dans
PROCLUS : Commentaire sur le Parménide de Platon, Ed. et trad, par C. Luna et A.-Ph.
Segonds. Paris : Les Belles Lettres 2007, Tome I, irt partie, Introduction générale, CDLXXVU-
CDLXXIX, à qui nous empruntons les deux tableaux ci-dessous.



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 53

simplement, à l'intellect (eoikoi àv tô> pEpiKÛ vû q Kai ànÀûç rû vû), tout comme
les [autres philosophes] ont reçu, on l'a vu, l'un un rang analogue (àvaÀoyiav)
à l'être et l'autre à la vie. [...] Eh bien ces trois personnages ont manifestement

cette analogie-là (àvaÀoyiav) : l'un avec l'être, le deuxième avec la vie et
le troisième, avec l'intellect ; ou encore : l'un avec l'intellect total et imparti-
cipable ; le deuxième avec l'intellect <total et> participé et le troisième, avec
l'intellect particulier et participé (In Parm., I, 628,1-37).

Proclus en vient ensuite aux personnages qui relaient le discours,
établissant des rapports avec différents types d'âmes :

[...] le premier, Pythodore, a analogie (àvdÀoyov) avec une âme divine [...]
Antiphon est semblable (ciKa^Exai) à une âme démonique [...], cette sorte d'âme,
qui occupe un rang intermédiaire (pÉar|v Eyouaa rà£iv) [...] Céphale et les
philosophes de Clazomènes <paraissent> ressembler (éoïKÉvai) aux âmes particulières

[...] (628,37-629,23).

On peut observer un modèle assez proche de ce que nous trouvions dans le
De Abrahamo de Philon : l'importance du rang (rrraxOai, rà?tv) des

personnages, et leur organisation en structures triadiques : en effet, Proclus
ne mentionne pas ici Adimante, Glaucon, ou le jeune Aristote, mais se

concentre sur six personnages, marquant bien la différence entre les trois
premiers (oi rpaç) et les trois autres (twv 5è rpicôv). D'autre part, le terme
récurrent dans ces textes pour désigner le rapport entre un personnage et
une faculté ou un niveau ontologique n'est pas celui de symbole, comme
chez Philon, mais celui d'analogie (àvdÀoyov, àvaÀoyiav), qui désigne donc
un rapport de proportion, et aussi de ressemblance, d'imitation (eoikoi,
sixà^Etat, ÈoïKÉvat).

Proclus, In Parmenidem, 627,37-630,13

Parménide intellect total et imparticipable être
Zénon intellect total et participé vie
Socrate intellect particulier et participé intellect

Pythodore âme divine
Antiphon âme démonique
Céphale et philosophes de Clazomènes âmes particulières

Dans l'ensemble de son commentaire, Proclus se conformera à cette
hiérarchisation des personnages, qui pourra parfois entrer en conflit avec la

polyphonie dialectique existant chez Platon : ainsi, par exemple, lorsque
Socrate se met à réfuter Zénon, Proclus observe qu'on devrait toujours
plutôt donner raison à Zénon qu'à Socrate18. Viendront ensuite, dans le

reste du prologue au commentaire, (4) le traitement, très étendu, du but
(630,14-645,8), (5) celui plus limité du style (645,9-647,24), suivi de deux

18 Cf. par exemple PROCLUS : In Parm., I, 722,5-21.



54 Nicolas D'Andrès

autres points propres à 17n Parmenidem : (6) la méthode dialectique
(648,1-658,30) et (7) l'interprétation des prologues des dialogues de Platon
(658,31-659,22).

3.2 L'interprétation des personnages du Timée

Comme nous l'avons déjà observé, à l'inverse du commentaire sur le Par-
ménide, la question des personnages du Timée est traitée non pas au début,
mais à la fin du prologue au commentaire de Proclus, après (1) le but
(jipô0Eaiç, gkotiôç), (2) le plan (oiKovopùa), (3) le style (etSoç, xapctKTijp) et (4)
l'occasion (ûnôOeaiç). Recevant un traitement plus restreint, elle fournit
toutefois de précieux indices :

Quelle peut donc bien être la raison, pourrait-on demander, pour que dans ce
dialogue, où l'on traite de l'ensemble du cosmos, les auditeurs soient tout
juste trois C'est que, dirai-je, il convient que le « père du discours » soit
analogue (àvdÀoyov) au « Père des œuvres » (4137) - la cosmopoiia en paroles
est en effet l'image (eikcüv) de la cosmopoiia intellective - et que d'autre part la
triade de ceux qui « reçoivent » les propos de Timée (rijv xpidSa tûv toùç Àôyouç
ùnoSrxopévcov) soit analogue à la triade démiurgique qui « reçoit » l'unique et
universelle action créatrice du Père (xfj Se ùno5£xopÉvr| SqpioupyiKfj xptàSt xijv
xoû naxpôç piav Kai ôàiktjv noiqatv). De cette triade d'auditeurs, le sommet est
Socrate, qui, parce que son genre de vie le rapproche de Timée, s'attache
directement à lui, de même que, dans la triade exemplaire, le premier terme est
uni à Celui qui précède les trois (In Tim., I, 9,13-24).

Ce qui ressort de ce texte est d'une part la manière dont Proclus
subordonne à Timée, présenté comme le père des discours (rtaxépa xwv Àôycov),
les auditeurs en une triade (xptâSa) de personnages qui reçoivent le
discours. Dans cette triade des auditeurs, nous avons également une
hiérarchisation entre Socrate, Hermocrate et Critias, puisque Socrate est dit en
être le sommet (to àKpôrarôv), sans que Proclus fournisse ici plus de
détails. D'autre part, les rapports d'analogies et d'images jouent ici aussi un
rôle important : la production de discours (Kotxà Àoyov Koaponotta) est conçue

comme une image (eIkcov) de la production de l'intellect (tt]ç Kaxà voûv
Èari Koaponoûaç), et Timée, le père du discours, a analogie (àvàÀoyov) avec
le père des œuvres, à savoir le démiurge, qui s'exprime en ces termes dans
le Timée (0£oi 0ecöv, tbv Èyw Sqpioupyôç natf|p te Ëpycov, §1' Époû yEvôpEva
4137), alors que les auditeurs sont analogues à la triade démiurgique'9.

•9 Proclus ne donne pas plus de détails ici. Il proposera une lecture assez approfondie,
que nous ne développons pas ici, sur la raison du nombre des auditeurs au début de son
commentaire, en In Tim., 14,5-23.17, sur la base des deux premiers lemmes (« Un, deux, trois,
mais notre quatrième, mon cher Timée,... » Timée 1731-3).



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 55

Proclus, In Timaeum, I, 9,13-24

Timée, « le père des discours » le « Père des œuvres » démiurge, Ti¬

mée 4M7)
Triade des auditeurs (qui reçoivent les

discours) :

- Socrate
- Hermocrate
- Critias

Triade démiurgique
(qui reçoit l'action créatrice du Père)

3.3 Analogies des personnages dans le commentaire sur /'Alcibiade

Examinons maintenant le traitement des personnages de YAlcibiade par
Proclus. Comme nous l'avons déjà remarqué, cette question ne fait l'objet
d'aucun point particulier dans le prologue du commentaire de Proclus, qui
aborde uniquement (1) le but, (2) la place dans le cursus de lecture et (3) la
division du dialogue. On ne trouve donc pas ici les points traditionnellement

abordés sur la forme littéraire et la matière du dialogue. Ilsetraut
Hadot a déjà observé cette omission et a suggéré que la mise en scène
relativement simple du dialogue entre Socrate et Alcibiade n'avait peut-être
pas besoin d'une interprétation aussi détaillée, si on la compare à la
complexité des éléments dramatiques et la variété des personnages du Par-
ménide et du Timée20. Nous trouvons cependant, non pas dans le prologue
au commentaire, mais dans la première partie du commentaire lemma-
tique, une interprétation particulièrement riche des personnages, sur la
base du prologue de YAlcibiade21. Nous voudrions examiner ici deux séries
d'analogisations complexes, probablement les plus développées du corpus
proclien.

3.3.1 Première série d'interprétations analogiques

La première interprétation (In Aie. 43,6-46,13) se trouve dans le commentaire

au premier lemme (Aie. 10331-3), qui vise à définir le personnage de
Socrate comme un amant divinement inspiré. Avant d'en venir au
commentaire sur l'entretien dialectique et scientifique (Aie. îoôbi sq. ; In Aie.
169,11 sq.), Proclus développe en effet, sur la base du prologue de YAlcibia-

20 « Les deux premiers points [mise en scène et personnages] par exemple ne pouvaient
être traités que quand Platon avait procédé à une mise en scène dramatique du dialogue et
quand il s'agissait de plusieurs personnages. Le Premier Alcibiade par exemple ne se prêtait
pas au développement sur ces deux points », I. Hadot, dans Simplicius : Commentaire sur les

Catégories, 34.
21 Dillon, J. : A Case-Study in Commentary. The Neoplatonic Exegesis of the Prooimia of

Plato's Dialogues, in : MOST, G.W. (éd.) : Commentaries - Kommentare Aporemata 4),
Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht 1999, 206-222 a montré les liens étroits entre les
prologues des dialogues de Platon et la définition du cadre dramatique du dialogue dans les
commentaire de Proclus.



56 Nicolas D'Andrès

de, un art érotique établissant la distinction entre deux types d'amants,
l'amant divin, le seul véritable amant qu'est Socrate, et l'amant vulgaire, ou
les autres amants d'Alcibiade {In Aie. 34,12-36,24). Sur la base de cette
distinction, Proclus établit ensuite une analogie entre, d'une part, Socrate et
l'intellect de l'âme, et, d'autre part, l'amant vulgaire et l'âme qui vit selon
les passions, le « monstre polycéphale de l'âme », selon une expression
empruntée à la République {Rép. IX 58807-8). Alcibiade occupe une position
intermédiaire entre l'amant divin, qui élève son aimé vers le divin, et les

amants vulgaires, qui entraînent l'aimé vers la matière. Alcibiade est ainsi
rapporté à l'âme rationnelle, prise entre l'intellect et les passions :

Examine aussi, en fonction de cette analogie (Kara xqv àvaÀoyiav xaùxx|v), quelle
place (xà^iv) occupe Alcibiade par rapport à ses amants et comment cela aussi
contribue à l'étude du problème examiné. Socrate, en tant qu'il est amant
divinement inspiré (ëvOeoç âv épaarp;) et qu'il s'élève vers la beauté intelligible
elle-même, s'est établi comme l'analogue de l'intellect de l'âme (xù vtö xfjç
\|/uxqç àvàÀoyov ïSpvogv éauxov) [...]. Au contraire, la race bigarrée (jioudÀov) et
populaire (nctv5r|pov) des amants, qui est entraînée par la sensation et
l'imagination et s'abandonne au « monstre polycéphale » de l'âme, présente une
âme analogue à celle selon laquelle elle caractérise son genre de vie (xqv
àvàÀoyov ànoxunoûxai £a)f|v) [....]. Et, entre les deux, d'une certaine façon, il y
a Alcibiade : il est mis en pièces, d'en bas, par ses amants passionnés et
entraîné vers la portion la plus mauvaise, mais, d'en haut, il est secouru par
Socrate qui est un, sauvé par lui et objet de son soin provident pour qu'il ne
pâtisse pas du fait des amants qui le circonviennent. Nécessairement, donc,
en analogie avec les termes extrêmes (xarà xtjv xaiv äicpcov àvaÀoyiav), il faut
placer Alcibiade au rang d'âme rationnelle (ev rj/vxri AoyiKrj xàxxsiv) dont
dépendent encore les passions et les puissances irrationnelles, qui, pour ainsi
dire, attaquent l'âme rationnelle et s'efforcent, à la façon des Titans, de la

mettre en pièces ; mais cette âme est surmontée par l'intellect qui, à la façon
d'Athéna, la maintient à l'écart de l'inclinaison et du mouvement vers le
monde matériel {In Aie. 43,6-44,1).

D'une part, bien que nous ayons deux personnages dans l'Alcibiade, P10-

clus préfère encore une fois une structure triadique, en intégrant « les

autres amants ». D'autre part, nous retrouvons la volonté de ranger (xodpv,

TtxTTEtv) les personnages à la place qui leur revient dans une hiérarchie relative,

ainsi que les rapports d'analogie (àvaAoyiav, àvàÀoyov) entre personnages

et degrés ontologiques. Par rapport aux termes de comparaison des

personnages principaux du Parménide - Parménide, Zénon et Socrate
rapportés aux différents niveaux de l'intellect -, toute l'analogie s'opère ici au
niveau inférieur, celui de l'âme, conformément au cadre général de
l'Alcibiade, dont le but est la connaissance de soi, et donc le monde psychique
et rationnel.



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 57

Proclus, In Alcibiadem, 43,6-45,7

Socrate
(amant divinement inspiré)

intellect de l'âme

Alcibiade âme rationnelle surmontée de l'intel¬
lect, mais encore liée aux passions

les autres amants d'Alcibiade
(les amants vulgaires d'Alcibiade)

âme qui vit selon les passions

À la suite de ce passage, Proclus propose d'autres analogies : il est aussi
possible « d'assimiler Socrate au bon démon » (Saipovi pèv âyaGâ) rov
EtL>KpcxTr|v npoaeiKdÇovra 45,9-10), les amants vulgaires aux « démons chto-
niens et matériels » (toïç 5è x6°vî°lS Scxîpoai koù ùÀaiotç roùç rtav5f|pou<;

Épaaràç 45,10-11), et, à nouveau en position intermédiaire, Alcibiade à un
initié (rû 5è TEÀoupévw rov vecxviaKov 45,11-12) cherchant à fuir les démons
terrestres et à s'approcher du bon démon. Ce deuxième modèle d'analogies
anticipe l'autre aspect, démonique, de la figure de Socrate, auquel Proclus
consacrera l'autre long développement du début de son commentaire (In
Aie. 59,23-85,17), après celui sur l'art érotique socratique.

Proclus, In Alcibiadem, 45,7-15

Socrate le bon démon
le jeune homme l'initié
les amants vulgaires les démons chtoniens et matériels

Dans la suite du passage (45,15-46,13), Proclus met en parallèle les deux
modèles d'interprétation, en fonction de la manière dont nous abordons
Alcibiade : si nous considérons Alcibiade comme une simple âme, alors
c'est le premier modèle d'analogie qui sera valide, à savoir une analogie à

quatre termes [a : b c : d], selon laquelle Socrate est à Alcibiade ce que
l'intellect est à l'âme [Socrate : Alcibiade intellect de l'âme : âme]. Mais si

nous considérons Alcibiade comme une âme humaine, ou une âme usant
d'un corps, c'est le deuxième modèle d'analogie, toujours à quatre termes,
qui est valide : Socrate est à Alcibiade ce que le bon démon est à l'âme
humaine ou à l'homme [Socrate : Alcibiade démon : âme humaine].

Que s'il faut réunir ces deux façons de voir, tu dois te représenter Alcibiade
sous deux formes : et comme âme tout simplement et comme âme usant d'un
corps [...]. Puis donc qu'Alcibiade s'entend de deux façons, et comme âme <et
comme âme usant d'un corps,> en tant qu'il est âme, Socrate conserve par
rapport à lui analogie avec l'intellect (kci0' öaov pév éaxi vlmx1) tqv toO voû
npàç aùràv àvaÀoyiav ô ScaKpârqç), mais en tant qu'il est âme usant d'un corps,
analogie avec le bon démon (ko0' ôoov Sè ocopan xpwpévq xfuxt) rqv roù àya0oû
Saipovoç) ; et le même Socrate est démon par rapport à l'homme (npôç äv0p<vKov),
mais intellect par rapport à l'âme (jipôç \|n>xf|v). Car lorsque nous avons à l'esprit

la médiation démonique, nous la concevons comme médiante entre les



5» Nicolas D'Andrès

dieux et les hommes ; lorsque au contraire nous plaçons l'intellect au sommet,
nous faisons dépendre de lui une âme et de l'âme, le corps. Et tu as la
première division dans le Banquet : le démonique, en effet, y est-il dit, est
intermédiaire (péoov) entre les dieux et les hommes ; la seconde, dans le Timée :

entre l'intellect et le corps, au milieu, vient à l'existence l'âme. Le même être est
donc démon et intellect : intellect d'une âme, mais s'agissant d'une âme
humaine, démon (In Aie. 45,15-46,13).

Proclus, In Alcibiadem, 45,15-46,13

analogie sur le modèle du Timée analogie sur le modèle du
Banquet
(les dieux)

Socrate intellect de l'âme (intellect) bon démon (le démonique)
Alcibiade âme âme humaine, âme usant

d'un corps (l'homme)

corps

Nous trouvons donc dans ces passages du commentaire au prologue de
YAlcibiade des modèles d'analogisation aussi, voire plus développés que
dans les deux grands commentaires de Proclus. Nous pouvons également
constater que Proclus propose, pour les mêmes personnages, plusieurs
analogies, avec différents référents possibles. Il évite toute identification : il y
a un même rapport de proportion entre Socrate et Alcibiade, qu'entre
l'intellect de l'âme et l'âme, mais Socrate n'est pas à proprement parler (ni
d'ailleurs symboliquement) l'intellect de l'âme, et Alcibiade n'est pas l'âme.

3.3.2 Deuxième série d'interprétations analogiques

Nous trouvons d'autres analogies des personnages dans le commentaire au
dix-huitième lemme, précédant encore le commentaire dialectique et
scientifique. Proclus semble vouloir rassembler, à la fin de son commentaire

sur le prologue de YAlcibiade, le statut des figures de Socrate et
Alcibiade. Le dix-septième lemme (Aie. I05c6-dy ; In Aie. 151,11-157,14) lui permet

de montrer quelle est la nature de l'enseignant (ô jkxiöevcüv) et de

l'enseigné (ô naiSruôpEvoç) ; le commentaire au lemme suivant (Aie. I05d5~
e5 ; In Aie. 158,1-160,14) présente de nouvelles analogies entre Socrate,
Alcibiade, et, cette fois, non plus les amants, mais les Athéniens, à partir du
lemme commenté (« tu mets ton espoir dans la cité... »). Une première
analogie (In Aie. 158,1-159,11) est établie entre les dieux, les démons et
Socrate. Il s'agit surtout pour Proclus de donner une justification du fait
que Socrate appelle son démon tantôt démon, tantôt dieu : de même que
certains dieux, qui ont une fonction intermédiaire parmi les dieux, peuvent
être nommés dieux par leur existence, mais démons par analogie, certains
démons, les plus élevés parmi les démons, peuvent être appelés dieux,
étant démons par essence, mais dieux par participation. C'est le cas du
démon de Socrate, qui est un démon divin. Enfin, Proclus replace Socrate par



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 59

rapport aux causes supérieures. Cette première analogie, à trois termes, se

construit donc ainsi : le dieu est au démon ce que le démon est à Socrate
[(1) dieu : démon démon : Socrate (a : b b : c)].

Socrate, en effet, a regard au démon et au soin du démon, le démon au dieu
dont il est le suivant ; et Socrate est rattaché au divin par l'intermédiaire du
démonique et lui aussi agit, en tout, en conformité avec le dieu, parce que
son démon lui révèle la volonté divine. Voilà donc l'analogie avec les causes
supérieures (Aüxr| pèv ouv àvaÀoyla xûv Kprirrovcnv atxtcov) ; [...] (In Aie. 159,7-
12).

Proclus propose ensuite une autre analogie à trois termes, selon une
échelle ou une classification (ouaroixia) différente, qui établit les rapports
non plus entre Socrate et les causes supérieures, mais vers le bas, entre
Socrate, Alcibiade et les Athéniens [(2) Socrate : Alcibiade Alcibiade :

Athéniens (c : d d : e)]. On voit encore une fois ici qu'il s'agit d'un
rapport, avec la préposition npôç :

[...] mais selon une autre échelle (auaroixiav), on peut dire que ce qu'est
Alcibiade à Socrate, la multitude des Athéniens l'est à Alcibiade (ônrp éaxtv

ÄAiaßtd5r|<; npôç rôv ZioKpàxr)V, xoûxo tô jrAfjBoç xcïiv A0r|vaia>v npôç tôv
AÄKißiaSr|v). Car de même que toi, dit-il, tu espères avoir un jour un très
grand pouvoir sur la cité, de même, moi aussi, j'espère avoir un très grand
pouvoir sur toi. (In Aie. 159,12-16)

Cette deuxième analogie est ensuite complétée avec un autre rapport aux
premiers principes :

11 faut en effet, que le multiple dépende de l'un coordonné, et l'un coordonné
de l'Un transcendant ; et de fait toutes les processions des êtres s'accomplissent

de cette façon (In Aie. 159,16-19).

Socrate un transcendant
Alcibiade un coordonné
Les Athéniens le multiple

Proclus propose enfin de réunir les deux analogies à trois termes [(1) dieu :

démon démon : Socrate (a : b b : c) et (2) Socrate : Alcibiade
Alcibiade : Athéniens (c : d d : e)], pour obtenir une nouvelle analogie dans
laquelle Socrate est le moyen terme (péaoç) : (3) [Le dieu (ou le divin) et le
démon] : Socrate Socrate : [Alcibiade et la multitude des Athéniens (ou
le multiple)] (ab : c c : de).

En réunissant l'une et l'autre analogies (kot' àp<poxÉpaç 5f] ouv xàç àvaÀoyiaç), on
peut dire que Socrate est le moyen terme entre les deux extrêmes (ô ZcoKpàrqç
roxi 5uoïv ôpcov péaoç) : lui-même est rattaché à un démon et à un dieu, mais
de lui, il fait dépendre et son aimé et la multitude des Athéniens (xô jxÀfj0oç
xûv A0r|vaioL>v) ; et de la sorte, il devient pour tous les êtres, même pour les plus
humbles, cause de la participation au divin. Et certains termes sont éloignés au



6o Nicolas D'Andrès

maximum l'un de l'autre (le multiple et le divin) (to te nArjGoç Kai tô 0eîov),
tandis que les autres remplissent l'espace intermédiaire entre les extrêmes
(tcxç toûtwv peooTqTaç) (In Aie. 159,19-26).

Pour terminer, Proclus propose de prendre encore un autre réfèrent pour
Socrate, Alcibiade et les Athéniens, non plus l'Un et le multiple, mais les

trois parties de l'âme. L'analogie se complexifie encore lorsque Proclus
explique que la raison est par analogie un démon pour les parties inférieures
de l'âme. Il termine cependant en revenant aux termes supérieurs, le dieu
et le démon, son but manifeste étant d'établir la nature intermédiaire de
Socrate entre le divin, d'une part, et Alcibiade et le multiple, d'autre part :

Par exemple, si tu veux raisonner sur une seule âme : représente-toi le multiple

comme correspondant au concupiscible (tô pèv jrAfjGôç 001 vorloGco tô
£7ii0i>pr|TiKÖv) (car il est comme le peuple dans la cité, dit l'Étranger d'Athènes,
ou tout simplement le monstre à têtes multiples, comme dit Socrate dans la

République) ; Alcibiade comme correspondant à l'irascible (ô 8è ÄAKißict5r)<; Karà
tôv Gupov) (car c'est là que gît le désir d'honneurs ; or, son désir se porte sur
la domination), Socrate comme correspondant à la raison (ô 5è 2toKpctTr]ç Karà
tôv Aôyov) (car c'est en lui qu'est la science : ce qui fait qu'il est une sorte de
bon démon pour Alcibiade ; et, de fait, Timée appelle la raison un démon

pour les puissances inférieures de l'âme) ; et comme étant au-dessus de la

raison, le bon démon, qui, précisément, meut Socrate au bien et, au-dessus du
démon, le dieu dont il dépend et auquel il réfère son existence. On comprend
alors que Socrate, en tant qu'immédiatement supérieur au jeune homme,
déclare qu'il sera pour lui cause de biens, avec le concours du dieu, naturellement

(In Aie. 159,26-160,14).

Socrate âme rationnelle
Alcibiade âme irascible
Les Athéniens âme concupiscible

Au-delà de la complexité de ces analogisations multiples, le but est au fond
toujours le même, à savoir, que Socrate, inspiré par le divin, occupe tantôt
la position de l'intellect de l'âme, de l'âme rationnelle, du bon démon ou
encore de l'Un, par rapport à Alcibiade, vu tantôt comme une âme qui
tente de s'arracher aux passions corporelles, aux démons terrestres ou à la

multiplicité. Nous trouvons partout la même volonté de hiérarchiser les

personnages selon le perfectionnant et celui qui est en progrès. Et Socrate
n'est en fait pas le premier, il n'a qu'une supériorité relative : au-dessus de

lui, il y a le monde intelligible et divin ; de la même manière, Alcibiade,
n'est pas le dernier, mais se distingue de la masse de ses amants ou des

Athéniens, et peut espérer accéder lui aussi, s'il accepte l'aide de Socrate,
au divin.



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 61

4. Conclusion

Nous pouvons maintenant dégager quelques constantes de l'interprétation
de Proclus, pour tenter de comprendre en quoi celle-ci se rapproche, et en
quoi elle se distingue de l'interprétation symbolique observée chez Philon.
Il apparaît assez clairement que ce qui rapproche les deux auteurs est une
volonté de hiérarchiser les personnages, souvent selon un certain rang
(tcx^iç), en fonction de leur progression morale, intellectuelle ou spirituelle.
Cette tendance, présente chez Philon ([homme céleste intellect immatériel

; homme terrestre intellect terrestre] ; [Adam intellect ; Eve
sensation ; serpent plaisir], etc.), devient même systématique chez Pro-
clus. Nous avons observé en particulier deux modèles assez proches, dans
le De Abrahamo de Philon, sur les deux triades des patriarches (dans
l'ordre ascendant : Enos, Enoch et Noé, et Abraham, Isaac et Jacob), et
dans le commentaire de Proclus sur la Parménide, dans lequel les personnages

se distribuent aussi en deux groupes de trois (dans l'ordre descendant

: Parménide, Zénon et Socrate, et Pythodore, Antiphon et Céphale).
Apparemment plus occasionnelles chez Philon, les structures triadiques
seront récurrentes chez Proclus : le Lycien repère des triades dans les
dialogues où les personnages sont plus nombreux (par ex. le Parménide ou le
Timée), mais aussi, à l'inverse, dans les dialogues où ils sont moins
nombreux (par exemple Socrate et Alcibiade), les analogies intègrent le plus
souvent un troisième élément22.

D'autre part, l'interprétation symbolique philonienne peut aussi bien
s'appliquer à des personnages bibliques qu'à des réalités physiques,
animaux, pays ou peuples ; et les référents symboliques peuvent être de
nature psychologique, comme l'intellect, la sensation, le corps, ou les
passions, mais sont très souvent aussi des vertus, comme la sagesse, le

courage, la justice, etc. Chez Proclus en revanche, les personnages des
dialogues de Platon sont mis en rapport essentiellement avec des facultés
comme l'intellect, l'âme, la raison, mais aussi avec des degrés ontologiques
(l'Un et le multiple), ou divinités (le bon démon). Autre différence : alors

que la lecture symbolique est omniprésente chez Philon, l'interprétation
des personnages reste préliminaire et délimitée chez Proclus, le plus
souvent dans les prologues aux commentaires, ou en lien avec les prologues
des dialogues (Alcibiade, Timée). Proclus semble même parfois prendre
une certaine distance avec ce qui a trait à la « matière » des dialogues,

22 Dans les scholies sur le Phèdre d'Hermias, « Lysias ou son discours » est considéré
comme un « personnage », (xà 8è npôacona o Avaiaç qxoi ô Aoyoç auxoö, Kai 0 <t>aï5poç Kai

2coKpdxr|ç (In Phaedrum, Couvreur 12,26-27 1 Lucarini-Moreschini 13,28-29). Le discours de

Lysias sera le modèle de l'amour dissolu. Pour ce qui est du Cratyle ou du Philèbe, la question

ne se pose pas puisque les trois personnages du dialogue sont repris comme tels par
Proclus et Damascius dans leur commentaire respectif (voir PROCLUS : In Crat., X, 4,6-24 ;

Damascus : In Philebum, 8,1-7).



62 Nicolas D'Andrès

comme pour ne pas nous faire oublier que l'élément doctrinal reste le plus
essentiel. Par ailleurs, la dimension de l'étymologie et de la signification
des noms, si caractéristique de l'exégèse de Philon (ex. Adam « se traduit
(éppr|v£Û£Tai) par terre » LA I, 90), est presque totalement absente chez
Proclus, à l'exception de quelques passages du commentaire sur le Cratyle
concernant les noms de Cratyle et de Socrate23.

Mais la différence fondamentale réside sans doute dans le fait que Philon

utilise de manière récurrente l'idée de symbole (cropßoAiKtüi;, aupßoAov)
(« Abraham est le symbole de la vertu didactique »), et assimile souvent
dans une même expression le personnage symbolisé et le symbole (« Sara,
la sagesse souveraine, f) àpxovaa aocpia Sàppa » LA 11, 82), alors que chez
Proclus les termes de symbole ou d'allégorie sont totalement absents de ce

contexte, mais l'usage de l'analogie omniprésent (àvaAoyia, àvàAoyov) ; et
nous ne trouvons jamais chez Proclus un raccourci qui assimilerait les
deux termes (tel que « Socrate, l'intellect de l'âme »). Proclus semble
utiliser plutôt une terminologie mathématique, àvaAoyia signifiant avant tout
une proportion, le moyen terme (péaoç) ou la médiété (pEaôrqç) entre deux
extrêmes étant également typiques de la proportion mathématique2^ C'est

en effet dans ces termes que Platon décrit aussi le rapport de proportion
(àvaAoyia) mathématique dans le Timée (3^-320), en postulant la nécessité,

pour unir deux éléments, d'introduire un troisième élément ou un
moyen terme (tô péaov), dans la fabrication du corps du monde, une seul
médiété (pEaoTqç) ne suffisant pas entre le feu et la terre ; le démiurge
introduit l'eau et l'air, avec, entre eux, « le même rapport, qui fasse que ce

que le feu est à l'air, l'air le soit à l'eau, et que ce que l'air est à l'eau, l'eau
le soit à la terre (32b5~8). » Ces liens introduisent pour Timée une unité
dans le corps du monde et le rendent indissoluble^. Proclus semble utiliser

le même outil pour établir des rapports entre les personnages, et les

personnages et le monde.
Il faut enfin observer chez Proclus la pratique de ce que nous pourrions

appeler des analogisations multiples. Les mêmes personnages peuvent être
mis en rapport, dans un même dialogue, avec des éléments différents,
selon différents niveaux. A fortiori, un même personnage, tel que Socrate,

peut recevoir encore une autre analogisation dans un autre dialogue. Le

23 Cratyle est d'après Proclus celui « qui maîtrise (nspiKpaxfjciai) solidement les doctrines
d'Heraclite », alors que « le nom de Socrate vient du fait qu'il est le sauveur de 1à force de
l'âme (napà tô acorfjpa rivai toù Kpârou»; xfjq c'est-à-dire de la raison, et qu'il ne laisse

pas attirer par les sensations ». (PROCLUS : In Crat. XVIII, 8,15-20).
24 Sur les médiétés et la proportion dans les mathématiques anciennes, voir par exemple

Michel, Paul-Henri : De Pythagore à Euclide. Contribution à l'histoire des mathématiques
préeuclidiennes. Paris : Les Belles Lettres 1950, 365-411.

25 Proclus propose d'ailleurs sur la base de ces passages, dans son commentaire sur le
Timée, une analyse très fouillée de la proportion (àvaÀoyta) et de la médiété arithmétique,
géométrique et harmonique (In Tim., II, 18,20 sq., trad. Festugière, Tome III, 41 sq.).



Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus 63

propre de l'analogie est de permettre d'établir des rapports de proportion
avec différents niveaux ontologiques pour mieux situer les personnages,
mais peut-être aussi pour apprendre à connaître le réel. Outil pédagogique,

faisant parfois violence à la richesse dialectique du texte de Platon,
l'interprétation analogique permettait de révéler, en abordant la lecture
d'un dialogue, quels personnages risquent d'être plus proches ou éloignés
de la vérité. Les Prolégomènes à la philosophie de Platon, rédigés au VIe

siècle à Alexandrie, mais remontant probablement à un ouvrage introduc-
tif général perdu de Proclus, comparent aussi le dialogue platonicien à un
monde (ô SidÀoyoç oîov KÔapoç écrriv IV, 15,3) dans lequel différents personnages

s'expriment selon leur nature, plus ou moins élevée, mais qui peut
aussi évoluer :

II convient de rechercher pourquoi Platon, qui ailleurs critique les choses
compliquées (par exemple, [...] la comédie parce qu'elle emploie des personnages
divers, et la tragédie pour la même raison), pourquoi donc Platon, qui
critique tous ces arts en donnant de telles raisons, emploie-t-il la forme littéraire

du dialogue alors qu'elle exige une diversité de personnages. Il faut
répondre que [...] chez Platon [...] bien qu'il y ait aussi de bons et de mauvais
personnages, on peut néanmoins voir les mauvais, sous l'influence des bons,
changer, s'instruire, se purifier et dans tous les cas s'écarter de leur genre de
vie matériel (IV, 14,11-29).

Un autre argument est le suivant. Platon a adopté cette forme de composition
pour ne pas nous transmettre l'enseignement des réalités tout nu et sans le

rapporter à des personnages. Par exemple, quand il discute de l'amitié, il ne
veut pas suggérer l'amitié pure et simple, mais celle qui apparaît dans tel
personnage [...]. Ainsi en effet, notre âme, voyant que certains personnages sont,
par exemple, réfutés ou loués, est plus efficacement amenée à s'associer aux
réfutations et à rivaliser (£r|Aoûv) avec ceux qui sont loués (IV, 15,28-39).

Il ne s'agit donc pas seulement d'une prudence classificatoire préliminaire

: le lecteur est aussi invité à s'associer, par plaisir de l'imitation, à

l'évolution des personnages, le but restant, évidemment sur le modèle de
la République, l'ordonnement de sa propre âme26. Philon semblait
poursuivre le même but, à savoir l'émulation (£fjÀ.ov, De Abrahamo 4) du lecteur
observant les figures des patriarches, incarnations des vertus, véritables
« lois vivantes ».

26 AleknienÉ, Tatjana : Kosmios kai theios. La justice divine de l'âme selon Platon, in :

Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 46 (1999) 3, 369-387 ; repris dans
EADEM : A l'approche du divin. Dialogues de Platon et tradition platonicienne Vestigia 42).
Fribourg : Academic Press 2016, 13-37-



64 Nicolas D'Andrès

Résumé
Dans cette étude, nous examinons l'interprétation des personnages des

dialogues de Platon par Proclus - par exemple la manière dont Socrate est
décrit comme analogue à l'intellect de l'âme. Ce type d'interprétation a souvent
été désigné comme symbolique ou allégorique, évoquant la méthode utilisée

par Philon d'Alexandrie ou Origène dans leurs commentaires bibliques. Notre
but est de montrer que, si l'interprétation néoplatonicienne rappelle l'exégèse

alexandrine sur certains points, elle en est aussi différente à bien des

égards. Après avoir donné un bref aperçu de l'interprétation symbolique
pratiquée par Philon dans le Legum allegoriae et le De Abrahamo, nous examinons

les analogies des personnages dans les commentaires de Proclus sur le

Parménide, le Timée et /AJcibiade, et concluons que le rapport de proportion

(analogia) établi par Proclus est de nature mathématique plutôt que
symbolique ou allégorique.

Abstract
In this article, we examine the interpretation of the characters of Plato's
dialogues by Proclus - for example the characterisation of Socrates as
analogous to the intellect of the soul -, an interpretation that has often been

described as symbolical or allegorical, alluding to the method used by Philo
ofAlexandria or Origen in their commentaries to the Bible. Our purpose is

to show that, if the neoplatonic interpretation reminds us of certain aspects
of the alexandrian interpretation, it is also quite different in many points.
After giving a brief overview of the symbolical interpretation in the Legum
allegoriae and the De Abrahamo of Philo, we examine the analogies of the
characters in Proclus' commentary on the Parmenides, the Timaeus, and the
Alcibiades, and conclude that the model of proportion (analogia) used by
Proclus is more mathematical than symbolical or allegorical.


	Analogies des personnages dans les commentaires de Proclus

