
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Le Phédon de Platon et la notion de mort de l'âme dans l'œuvre de
Philon d'Alexandrie

Autor: Alekniene, Tatjana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tatjana Alekniené

Le Phédon de Platon et la notion de mort de

lame dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie

î. Les recherches antérieures concernant la lecture du Phédon par
Philon d'Alexandrie et le sujet de cette étude

Les dernières années se sont révélées particulièrement fructueuses pour la
recherche portant sur l'histoire de la réception du Phédon, dialogue
platonicien, dans la tradition philosophique de l'Antiquité. Tout d'abord, il faut
mentionner le volume préparé par les savants belges, Sylvain Delcommi-
nette, Pieter D'Hoine et Marc-Antoine Gavray1. La première contribution
dans ce volume est consacrée à la lecture du Phédon par Aristote, les deux
dernières traitent de l'utilisation des notions du dialogue par les néoplatoniciens

du VIe siècle apr. J.-C. Le premier lecteur platonicien du Phédon, à

qui les auteurs du volume ont consacré un chapitre, est Plutarque (vers

45-vers 125 apr. J.-C.). Philon d'Alexandrie, quoiqu'un grand admirateur de
Platon, en général, et de son Phédon, en particulier, n'est mentionné qu'une
seule fois, dans la contribution sur Le Phédon dans le Stoïcisme hellénistique

et post-hellénistique2, comme un des auteurs médioplatoniciens (« tels

que Plutarque, Alcinoos, Philon, Numénius »), qui « ont certainement
contaminé la sensibilité intellectuelle de figures qui, en général, se
considèrent encore comme appartenant à la tradition stoïcienne »3. Il semble
donc que l'auteur de ces mots est prête à tenir Philon pour un penseur qui
pouvait avoir de l'influence sur les philosophes contemporains et
postérieurs, toutefois on n'a pas trouvé de place pour lui dans le volume sur les
lectures du Phédon dans l'Antiquité.

La lacune a été vite remplie par David Runia, qui parlait da la réception
du Phédon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie pendant le XIe Symposium
Platonicum, qui s'est tenu en été 2016 en BrésiK Dans sa présentation,
Runia propose un aperçu des citations et des allusions au dialogue plato-

1 Delcomminette, Sylvain/D'HOINE, Pieter/GAVRAY, Marc-Antoine (éd.) : Ancient Readings
ofPlato's Phaedo. Leiden : Brill 2015.

2 ALESSE, Francesca : Le Phédon dans le Stoïcisme hellénistique et post-hellénistique, in :

DELCOMMINETTE, S./D'HOINE, P./Gavray, M.-A. (éd.) : Ancient Readings, 63-89.
3 Ibid., 81-82.
4 The Reception of Plato's Phaedo in Philo ofAlexandria, XI Symposium Platonicum,

Brasilia, Brésil, les 4-8 juillet 2016. Je remercie M. David Runia pour m'avoir accordé la
permission de me référer au texte de sa communication orale. La version espagnole de ce texte -
« La recepciôn del Fedôn de Platon en Filon de Alejandria » (traduit par M. Alesso) est accessible

dans la revue : Circe, de clâsicos y modernos 20 (2016) 2, 91-112.



26 Tatjana Alekniené

nicien qu'on peut découvrir dans l'œuvre de Philon, attire l'attention sur le
vocabulaire et les images que Philon a empruntées au Phédon. On voit bien

que, en effet, Philon était, selon l'expression de D. Runia, « avide lecteur
du dialogue »5. Le Phédon de Platon est, en outre, un des textes principaux
pour l'étude de la notion de « réincarnation chez Philon d'Alexandrie »,
menée par Sami Yli-Karjanmaa, dans son ouvrage, également récent6.

Pour ma recherche, j'ai choisi un thème du Phédon, qui a subi dans
l'œuvre de Philon une remarquable métamorphose. Je parle de la célèbre
notion de « la mort philosophique ». Il est facile d'observer que Philon
s'approprie la description de la philosophie comme « exercice à la mort »

(p£ÀiTT| 0q:vcxtoû)7 et qu'il suit le Phédon en définissant la mort comme
séparation (ànaÀAayf|, xwpiapoç, Àùatç) de l'âme d'avec le corps8. Mais ce n'est

pas tout. J'espère pouvoir montrer qu'une lecture attentive de toute la

partie du dialogue, où Socrate développe sa notion de « mort philosophique

» (63 e-69 e et 79 b-84 b), pouvait être la source philosophique
principale de la nouvelle notion de « mort de l'âme », qui apparaît dans
l'œuvre exégétique de Philon. Certes, cela a l'air d'un paradoxe. En effet,
comment le célèbre ouvrage, où, à l'occasion de la mort de Socrate, Platon
s'applique à montrer que l'âme ne meurt pas, pourrait-il donner l'origine à

la notion de mort de l'âme Sans doute, c'est précisément le caractère
paradoxal de la lecture du Phédon par Philon et l'originalité de son interprétation

du thème platonicien qui, jusqu'au présent, empêchaient les
chercheurs à apprécier l'importance du Phédon pour la naissance de la notion
de mort de l'âme. J'espère pouvoir montrer que cette nouvelle notion nait
dans le contexte de l'exégèse, au confluent de deux sources principales de
la pensée de Philon - son identité juive, qui s'appuie sur le texte de la

Septante, et sa culture philosophique grecque.
David Runia, à qui, comme je viens de le dire, pour le moment appartient

l'étude la plus développée sur la lecture du Phédon par Philon,
observe que cet exégète remanie d'une manière singulière la notion de mort
tirée du Phédon, mais il ne développe pas ses observations (j'en reviendrai).

Un chercheur allemand, Dieter Zeller a approché mon sujet par une
autre voie ; il étudiait l'utilisation et l'origine de la « métaphore » de la vie
et de la mort de l'âme chez Philon d'Alexandrie9. Zeller note judicieuse-

5 RUNIA, D. : La recepciôn, 92.
6 YLI-KARJANMAA, Sami : Reincarnation in Philo ofAlexandria Studia Philonica

Monographs 7). Atlanta : SBL Press 2015.
7 D. Runia (La recepciôn, 96) indique Det. 34, Gig. 14, QG 4.173, fr. 7.3 HARRIS.
8 Cf. Phédon 64 c, 67 d. D. Runia (La recepciôn, 100) signale Abr. 258 comme un texte qui

rappelle le plus le Phédon.

9 Zeller, Dieter : The Life and Death of the Soul in Philo ofAlexandria: the Use and Origin
of a Metaphor, in : The Studia Philonica Annual 7 (1995), 9-56. Une version révisée de cet
article est parue en allemand dans un recueil des articles du même auteur : Leben und Tod
der Seele in der allegorischen Exegese Philo's. Gebrauch und Ursprung einer Metapher, in :



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 27

ment les traits individuels de la notion philonienne de « la mort de
l'âme », par lesquels elle se distingue dans le contexte de la culture
philosophique grecque. Toutefois, cet auteur ne parle que très peu de
l'influence du Phédon. D'autre part, il ne tient pas assez compte de l'importance

des questions auxquelles Philon se trouve confronté en qualité d'exé-
gète du livre de la Genèse. Yli-Karjanmaa est surtout intéressé par la
notion de réincarnation et laisse inaperçu, me semble-t-il, le lien qui existe
entre la discussion de Socrate et la notion de « la mort de l'âme », développée

dans les écrits de Philon et sur lequel je me propose d'attirer l'attention10.

A ma connaissance, il y a encore deux articles qui concernent les sources
philosophiques de la notion de « la mort de l'âme » dans l'œuvre de Philon.

L'auteur du premier, Jaap Mansfeld, considère que, pour l'essentiel,
Philon dépend d'un centon médioplatonicien qui réunissait les propos
d'Héraclite, d'Empédocle et d'autres penseurs « présocratiques », interprétés

dans la veine de la philosophie platonicienne". Dans le deuxième,
chercheur italien Giuseppe Scarpat, qui trace l'histoire des notions de « seconde
mort » et de « double mort » de la Sagesse de Salomon à St. François
d'Assise, considère que la source principale de Philon était Posidonius12.
Dans les deux études, le Phédon est à peine mentionné.

J'ai donc l'intention de réunir les observations pertinentes des
chercheurs antérieurs et d'apporter des précisions qui me paraissent nécessaires

pour montrer comment la lecture du Phédon par l'exégète juif aboutit
à une notion qui n'a pas d'antécédent (ni de continuation) dans la

tradition philosophique.

2. Allégories des Lois 1,103-108

Pour plusieurs raisons, il me semble approprié de commencer par le texte
de la fin du live I des Allégories des Lois. C'est le premier texte dans l'ordre
du commentaire du livre de la Genèse, où Philon s'attaque au problème de
la mort. Il est nettement posé par le récit de la Genèse 2, 17. Les traduc-

ZELLER, Dieter : Studien zu Philo und Paulus Bonner Biblische Beiträge 165). Göttingen : V
& R unipress 2011, 55-99.

10 Les résultats de mon analyse ne contredisent pas l'opinion de S. Yli-Karjanmaa, qui
considère que Philon d'Alexandrie ne rejette pas la possibilité des réincarnations de l'âme
humaine. Au contraire, ils peuvent fortifier l'impression que Philon suit assez fidèlement la

conception des relations entre l'âme et le corps, proposée dans le Phédon, qui inclut l'idée de
réincarnation.

11 MANSFELD, Jaap : Heraclitus, Empedocles, and Others in a Middle Platonist Cento in Philo
ofAlexandria, in : Vigiliae Christianae 39 (1985), 131-56, repris dans : IDEM : Studies in Later
Greek Philosophy and Gnosticism Collected studies series). London : Variorum Reprints
1989.

12 SCARPAT, Giuseppe : La morte seconda e la duplice morte dalla Sapientia a S. Francesco,
in : Paideia 42 (1987), 55-62.



28 Tatjana Alekniené

teurs et les commentateurs de cette partie des Allégorie des Lois ont depuis
longtemps relevé les allusions au Phédon, notamment à la définition de la
« mort », exprimée dans ce dialogues. Le dernier paragraphe du livre I

contient un recueil des allusions aux propos des anciens philosophes sur la

condition de l'âme, ensevelie dans le corps - « tombeau » et « cadavre »,

qui invitent les chercheurs à se poser la question concernant les sources
philosophiques de Philon'4. Les Allégories des Lois I, 103-108 est un texte
qui a l'air « dogmatique » (ou « doctrinal »), car ici Philon formule d'une
manière explicite sa doctrine de « double mort » (Leg. I, 105).

Finalement, les lecteurs attentifs aperçoivent que la « doctrine » de
Philon ne peut pas aisément être réduite aux éléments de la tradition
philosophiques. D. Runia parle, à ce propos, d'une « fascinante » et « riche »

réinterprétation du classique traitement de la mort par Platon (« a fascinating

reinterpretation of Plato's classic treatment of death », « a rich rein-
terpretation of Plato's classic account of death in the Phaedo »)l6.

Pour pouvoir mieux apprécier l'importance du contexte exégétique des

explications de Philon et le rôle du thème du Phédon, il faut lire le
commentaire de Philon au moins à partir du Leg. I, 101. Ici Philon explique la
défense de manger de l'arbre de la connaissance du bien et du mal (Gen. 2,
17) : « Mais de l'arbre de la connaissance du bien et du mal, vous n'en
mangerez pas ; au jour où vous en mangerez, vous mourrez de mort ». Philon
observe que le conseil de manger des fruits de tout arbre du jardin était
destiné à une seule personne (Gen. 2,16 : « Tu mangeras de tout »), et
maintenant Dieu s'adresse à plusieurs : « Vous ne mangerez pas », et « le jour
où vous mangerez », et non pas : « où tu mangeras » (Leg. I, 101). Il
explique, d'abord, que « le bien est rare, et le mal fréquent [...] c'est donc
justement qu'il prescrit à un seul de se nourrir des vertus, et à beaucoup de
s'abstenir de la méchanceté ; car très nombreux sont ceux qui en usent »'7.

La seconde explication, dès le début, fait penser au thème du Phédon et
contient une nette allusion à ce dialogue :

'3 Cf. COLSON, F.H./Whitaker, Graham H. : Philo in Ten Volumes (and Two Supplementary

Volumes), vol. 1. Cambridge, Mass. : Harvard University Press 1929, 214-217 ; Mon-
DÉSERT, Cl. : Les œuvres de Philon d'Alexandrie, Legum allegoriae I-III. Introduction, traduction

et notes par Claude Mondésert. Paris : Cerf 1962, 98, n. 1 ; 101, n. 1.

H Cf. MANSFELD, ]. : Heraclitus, Empedocles, and Others; ZELLER, D. : The Life and Death,
40-54 ; Studien zu Philo und Paulus, 83-97, 92 ; SAUDELLI, Lucia : Eraclito ad AUesandria.
Studi e ricerche intorno alla testimonianza di Filone. Turnhout : Brepols 2012, 255-260 ; Yli-
Karjanmaa, S. : Reincarnation, 59-64 ; Runia, D. : La recepciôn, 105.

H Cf. Zeller, D. : The Life and Death, 49-50, 54-55 ; Studien zu Philo und Paulus, 83, 93-
94. 99-

16 Runia, D. : The Reception, 9 et 12 (La recepciôn, 101 et 105). La remarque de D. Runia
concerne Leg. I, 106-108 et Leg. II, 77.

*7 Leg. I, 102. Traduction de Cl. Mondésert (Les œuvres de Philon d'Alexandrie).



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 29

« En second lieu, pour l'acquisition et l'usage de la vertu, il ne faut que la
seule raison (pövou 5eï toû Àoyiapoû) ; c'est que le corps, bien loin d'être pour
cela une aide, est au contraire un obstacle (KtoÀuat£py£î), et c'est
pratiquement la tâche de la sagesse18 que de devenir étranger au corps et à ses
désirs. Mais pour jouir du vice ce n'est pas seulement l'intelligence qui doit
être déterminée d'une certaine façon, mais aussi les sens, le langage et le

corps »'9.

On voit donc que, avant d'expliquer la mention de « mort » (ce sera la
deuxième difficulté du Gen. 2,17), Philon évoque la situation du choix entre
la vertu et le vice, auquel est confronté l'homme récemment façonné. Dans
les chapitres précédents du même livre, Philon affirmait que les conseils
au sujet des arbres à user et à s'abstenir étaient adressés à celui « qui n'est
ni méchant ni bon » et qui « a besoin d'un conseil qui lui apprenne à

s'abstenir du mal, et l'engage à chercher le bien »20.

Enfin, la question de la mort : « Il dit par ailleurs : "Le jour où vous
mangerez, vous mourrez de mort" (Gavàrcp àno0av£Îa0£). Et quand ils en
ont mangé, voici qu'ils ne meurent pas, mais ils font des enfants et pour
d'autres sont cause de la vie. Que faut-il donc dire »21. Philon ne doute
pas que l'homme, dès le moment de sa création à partir de la poussière
était destiné à mourir à la fin de son existence22. Pour lui, donc, il est clair
que, dans le texte qu'il est en train d'expliquer, il n'est pas question de

l'apparition de la mortalité physique. Donc de quelle mort s'agit-il
Philon explique

Qu'il y a une double mort (Srrroç fort Bàvorroç), celle de l'homme, et la mort
propre à l'âme (ô pèv àvBpcojiou, ô 5è tln'XfiÇ ïSioç) ; celle de l'homme est la

séparation (xwpiopoç) de l'âme et du corps, celle de l'âme, la perte de la vertu
et l'acquisition du vice23.

Philon invite à observer l'expression grecque qui paraît étrange :

« Aussi dit-il non seulement qu'ils mourront, mais qu'" ils mourront de

mort " (Gavàrcp ànoGavEtoGs), indiquant non la mort commune mais la mort
particulière et par excellence, celle de l'âme ensevelie dans toutes les

passions et tous les vices (ÉvTuppeuopévqc; nàGcai Kai KaKiaiç ànàaaiç) »24.

18 axrSôv yàp aoiptaç ëpyov tout' éariv. Cl. Mondésert traduit « pour ainsi dire l'œuvre ».

*9 Leg. I, 103-104. Traduction de Cl. Mondésert, légèrement modifiée.
20 Leg. 1, 93. Traduction de Cl. Mondésert.
21 Ibid. 1, 105.
22 Dans son commentaire littéraire de la Genèse, Philon explique : « mortel par nature

(ipùati 0vr|TÔ<;) [...]. Ce qu'il [Dieu] a insufflé n'était rien d'autre que le souffle divin [...] afin
que, mortelle par sa partie visible, elle [la race humaine] fût du moins immortelle par sa partie

invisible (ïv' ri Kai 0vr|TÖv èoti Kara Tijv oparijv utplöa, Kara yoûv Tijv àoparov àGavaTÎO'|Tai) ».

Op. 134-135, traduction de R. Arnaldez (Philon d'Alexandrie, 1961).
23 Leg. I, 105-106.
24 Leg. I, 106.



30 Tatjana Alekniené

Il considère que cette deuxième mort est pratiquement l'opposé de la

première (ox£§ov oùroç ô Oocvatoç pàx£xai ekeivu) :

Celle-ci est une division du composé du corps et de l'âme (StciKpiaiç roxi xtôv

auyKpiSévTcov oùpaxoç te Kai vf/uxq«;) ; l'autre, au contraire, une union (aùvoSoç)
des deux, où domine l'inférieur, le corps, et où le supérieur, l'âme, est
dominé25.

Philon continue :

Là où il dit : "mourir de mort", qu'on fasse attention qu'il prend la mort
comme un châtiment, et ce n'est pas la mort qui vient naturellement ; est
naturelle la mort où l'âme se sépare du corps ; tandis que la mort comme
châtiment consiste en ce que l'âme meurt à la vie de la vertu, mais vit la vie
seule du vice26.

Pour conclure, Philon cite l'opinion d'un philosophe grec qu'il appelle par
le nom. C'est Heraclite. Selon Philon, « Héraclite a eu raison de suivre en
ceci la doctrine de Moïse, quand il dit : "Nous vivons de leur mort, nous
sommes morts à leur vie". C'est-à-dire qu'actuellement, lorsque nous vivons,
l'âme est morte et ensevelie dans le corps comme dans un tombeau ; mais

que, si nous mourons, l'âme vit de la vie qui lui est propre et est délivrée
du mal et du cadavre qui lui était lié, le corps »27.

Dans cette partie des Allégories des Lois, les chercheurs détectent deux
allusions au Phédon. D'abord, le I, 103 (« c'est pratiquement la tâche de la

sagesse que de devenir étranger au corps et à ses désirs ») rappelle le
Phédon 65 a et 67 c-d. II faut noter que la première partie de la même
phrase (« pour l'acquisition et l'usage de la vertu, il ne faut que la seule
raison28 ; c'est que le corps, bien loin d'être pour cela une aide, est au
contraire un obstacle »), aussi, résume les propos de Socrate du Phédon29. On
remarque également que la définition de « la mort de l'homme » dans le

§ 105 (« la séparation, xwpiapôç, de l'âme et du corps ») découle du Phédon

64 c et 67 d3°. Je pense qu'il faut aussi penser au Phédon à propos

25 Ibid. I, 106.
26 Ibid. I, 107. Traduction de Cl. Mondésert, légèrement modifiée.
27 Ibid. I, 108 : £u Kai ô 'HpdcKÀeiroi; Kaxà toûto Molugeûjç àKoAou0f|oaç tô ôôypan, qiqai yap-

"Zcopev tôv £K£Îvtov 0avarov, T£0vr]Kajx£v 5è tôv £K£Îvcov ßlov", Coq VÜV J2£V, ÖT£ £cofi£v, T£0vr]Kihaq
xf|<; ipuxnt Ka> é's âv èv atjLiera ici) oiepari rvTtTiipßriipävqs, £Î 5è àjioOctvouirv, tfjç \|/uxrjç £tûar|ç tôv
ï6iov ßtov Kai ànqAAaypÉvrp; kokoû Kai vEKpoö avvSÉxou toO acapaToq. Traduction de Cl.
Mondésert, légèrement modifiée.

28 Cf. Phédon 65 e sqq, 68 c-69 c.
29 Cf. Phédon 65 d-67 b. Socrate parle surtout de l'acquisition de la connaissance, mais il

montre tout de suite que, pour l'acquisition de la vertu, la situation est la même (68 c-69 c).
3° La définition de la mort dans le Gorgias 524 b est semblable : « La mort est rien

d'autre, me semble-t-il, que la séparation de deux choses, l'âme et le corps, qui se détachent
l'une de l'autre (ôuoîv npaypâroiv ôiaAuaiç, Tpq v|/uxijs Kai toü ocogaroç, àn' àAÀrjÀoiv) », traduction

de M. Canto (Platon, 1993). Néanmoins, le contexte, dans lequel elle apparaît dans les

Allégories des Lois renvoie manifestement au Phédon.



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 31

d'ànr|ÀÀaY(j£vr]<; (« délivrée ») du § io83>, et que, en général, la notion de
« vie propre à l'âme » (v|/uxfjç £toar|ç rov ï§iov ßiov) est, pour l'essentiel,
conforme aux explications de Socrate dans le Phédon32.

D'autre part, à la différence du Socrate platonicien, Philon parle non
seulement de la vie de l'âme, mais aussi de « la mort propre à l'âme » (I,
103) et cette fois-ci, il n'est pas aisé indiquer une source (ou des sources)
philosophique(s) de sa doctrine.

3. La définition de la mort dans le Phédon de Platon et la question
DES SOURCES PHILOSOPHIQUES DE LA NOTION DE « LA MORT DE L'ÂME » DANS

l'œuvre de Philon

Au premier regard, les indices sont abondants. En effet, en achevant son
explication sur les deux espèces de la mort, Philon cite Héraclite, dont le

propos est présenté comme suivant la doctrine de Moïse (que Philon
découvre dans le récit de la Genèse 2,16-17)33. Les mots d'Héraclite sont, à

leur tour, éclairés par l'affirmation connue par le Cratyle et le Gorgias
platoniciens et qu'on considère habituellement comme pythagoricienne,
selon laquelle le corps est « tombeau de l'âme »34. Enfin, l'image du corps
cadavre, à qui l'âme est liée durant cette vie, est connue par un fragment
d'Aristote35.

jaap Mansfeld considère que, dans les Allégories des Lois I, 108, ainsi
qu'ailleurs dans ses ouvrages, Philon utilise un centon des citations
d'Héraclite, d'Empédocle (qui n'est pas évoqué dans le Leg. I, 108) et Platon,
constitué par un médioplatonicien alexandrin qui avait interprété les propos

des penseurs présocratiques dans la veine platonicienne, pour décrire
les vicissitudes de 1 ame36. D. Zeller observe que les ressemblances entre
les textes étudiés par Mansfeld37 sont trop faibles pour parler d'un centon
qui pouvait être utilisé par Philon38. Je ne peux pas ici étudier la question
des sources de l'interprétation de la partie du fr. 62 DK d'Héraclite («
vivants de leur mort, morts de leur vie », £cl>vteç tov ekeivcov 0ocvarov, rôv 8è

31 Cf. Phédon 64 c, 67 a, 84 b, 114 b.

32 Cf. MANSFELD, J. : Heraclitus, Empedocles, and Others, 132.
33 Dans les QG IV, 152, le fr. 62 d'Héraclite est interprété de la même manière et présenté

comme un vol de la loi de Moïse.
34 Cratyle 400 b, Gorgias 493 a.

35 Protr., fr. 10 b ROSS.

36 MANSFELD, j. : Heraclitus, Empedocles, and Others.
37 Avant J. Mansfeld, la question de centon platonicien des citations d'Héraclite et

d'Empédocle a été étudiée par W. Burkert (Plotin, Plutarch und die platonisierende Interpretation
von Heraklit und Empedokles, in : MANSFELD, Jaap/RlJK, Lambertus Marie [éd.] : Kephalaion.
Studies in Greek Philosophy and its Continuation offered to Prof. C.J. de Vogel. Assen : Van
Gorcum 1975, 137-146), qui, cependant, n'a pas tenu compte des Allégories des Lois de Philon.

38 ZELLER, d. : The Life and Death, 45-46 ; Studien zu Philo und Paulus, 89.



32 Tatjana Alekniené

ekeIvcov ßiov t£0v£cot£ç ») que nous trouvons dans le Leg. I, 108. Qu'il me
suffise, pour le moment, d'observer que le Gorgias 492 e-493 a semble être
un texte platonicien qui permettait interpréter Héraclite de cette manière.
Dans ce dialogue, Platon n'évoque pas Héraclite, mais l'explication des mots
d'Euripide qui y sont cités (« Qui sait si vivre n'est pas mourir et si mourir
n'est pas vivre »39) pouvait sans difficulté être appliquée au propos d'Héra-
clite.

Pour notre question, le plus important est un trait du texte de la
dernière partie du premier livre des Allégories des Lois, qui a été justement
observé par Dieter Zeller, qui note que, avec les citations et les allusions
du § 108, la définition de la mort propre à l'âme passe du niveau « existentiel

» sur le plan « ontologique »40. En effet, les derniers paragraphes du
livre I répètent, en condensée, les affirmations des philosophes qui
permettent considérer la vie de l'âme dans le corps comme sa mort (mort
« ontologique »)41, et son existence sans corps après la mort comme la vie

propre à l'âme42. Or, il est évident que, dans les paragraphes précédents,
Philon ne concevait pas la mort propre à l'âme comme le fait de se trouver
dans le corps « tombeau », mais comme l'état moral de l'âme dominée par
les vices et les passions, qui l'unissent (synodos) au corps (mort « existentielle

» ou « morale »)43. Comme le montrent les textes précédemment
évoqués des §§ 103-104, Philon parle, dans cette partie des Allégories des Lois,
du comportement de l'homme qui déjà possède le corps, ainsi que les sens,
et non seulement l'intelligence et la raison. La situation de celui à qui Dieu
adresse l'interdiction de goûter de l'arbre de la connaissance du bien et du
mal est deux fois décrite par Philon (§§ 103, 106) comme contraire à l'état

39 Gorgias 492 e.

4° ZELLER, D. : The Life and Death, 40-41 ; Studien zu Philo und Paulus, 83.
41 Cette notion de « la mort de l'âme » peut être appelée « ontologique » : l'âme est

tenue morte à cause de son union avec le corps.
42 S. Yli-Karjanmaa considère que la dernière phrase du § 108, aussi, désigne l'état moral

de l'âme, et non la mort physique (Reincarnation, 62-64). Cette interprétation est
problématique. Même si on convient que les derniers mots (ti 8è ànoGixvoipev, rf)<; 4uXfb dl>cr|Ç rov
ïSiov ßiov Kai ànr)ÀAaYpÉvr|<; kokoö Kai VEKpoû auvSétou toü adiparoç) décrivent la mort
« philosophique » (comme elle est conçue dans le Phédon), il semble évident que l'affirmation

précédente (ùt; vûv uév, ore £c5p£v, T£0vr|Kuia<; rfjç 4l'XÏ|s Kai ibç âv év Oîjpari roi oo'juari
EVT£Tupß£up£vr|(;) concerne l'état de l'incarnation, et non l'attitude morale. En outre, dans
cette partie des Allégories des Lois, « la mort » propre à l'âme est conçue comme son
assujettissement au corps, non comme détachement.

43 D'une manière semblable, Lucia Saudeiii (Le ,cadavre' chez Platon : des images
présocratiques et un commentaire néoplatonicien. Gorgias 493 a-c, in : Études platoniciennes 11

[2014], § 31) observe, à propos de l'image du corps tombeau chez Platon dans le Gorgias (493
a-c), que, pour Platon, l'âme qui « est immortelle, meurt, pour ainsi dire, en se soumettant
aux instincts primordiaux et aux appétits irrationnels de l'être humain. Autrement dit : la

mort de l'âme coïncide avec son asservissement au corps ». Je pense que, effectivement, le
texte évoqué du Gorgias peut être interprété dans le même sens que je le propose pour
l'interprétation du Phédon par Philon, et que la lecture « croisée » de ces deux dialogues pouvait

contribuer à la naissance de la notion de la « mort de l'âme » philonienne.



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 33

de la séparation et d'aliénation de l'âme par rapport au corps, qui constitue
la mort « philosophique », comme elle est conçue dans le Phédonw.

Dans les deux derniers paragraphes des Allégories des Lois Philon
semble changer la perspective. Pour mettre en valeur l'état de l'âme non
attachée au corps, il cite les propos des philosophes qui parlaient de
l'ensevelissement de l'âme dans le corps tombeau. On peut supposer que c'est la

notion du châtiment (§ 107 : « Qu'on fasse attention qu'il prend la mort
comme un châtiment ») qui amène l'auteur à citer le dicton pythagoricien
sur le corps tombeau. Sami Yli-Karjanmaa indique un fragment tiré des

Stromates de Clément d'Alexandrie (Clément attribue le propos à Philo-
laos, qui joint de la même manière, comme Philon, l'idée de punition et
l'image du corps tombeau45). 11 semble qu'on peut distinguer dans le texte
de Philon, deux aspects de « la mort propre à l'âme », voire deux espèces
de « la mort » de l'âme : (1) la mort ontologique (ou « physique ») est
commune à toutes âmes incarnées, (2) l'autre est existentielle (ou « morale »)

et ne concerne que les âmes vicieuses.
La même ambiguïté de la notion de « la mort » - (1) la mort physique et

(2) la mort philosophique (existentielle), pratiquée durant la vie - est
manifeste dans les explications de Socrate du Phédon. En effet, Socrate
commence par définir « la mort » comme « séparation de l'âme et du corps »

(la mort commune, physique), et, bientôt, il devient évident que, selon lui,
ce sont les philosophes qui accomplissent le mieux cette tâche leur vie
durant (c'est la mort morale, existentielle). Cette ambiguïté était remarquée
par les platoniciens postérieurs qui ont distingué deux espèces de « la

mort ». Ainsi, Porphyre affirme que « la mort est double (ô Oocvccroc;

SmÀoôç) : l'une, qui est bien connue, a lieu, quand le corps se sépare de
l'âme, et celle des philosophes - quand l'âme se sépare du corps. Et l'une
ne suit pas nécessairement l'autre »46. Dans les paragraphes précédents du
même ouvrage (Sent. 7-8), Porphyre fait nettement distinction entre les

rapports ontologique et existentiel de l'âme avec le corps : (1) la nature lie
l'âme au corps, et (2) l'âme elle-même « s'attache au corps, quand elle se

tourne vers les passions qui viennent de lui (\|n>xï) KaraSeïrai npôç awpa xfj
énicrrpocpfj rrj rtpôç rà nà0r| rà cm' aùroù) ». Porphyre distingue, donc, deux
sortes du lien de l'âme avec le corps, et deux types corrélatifs de la séparation.

Les types de la séparation sont appelés « morts », ceux du lien - non.
Toutefois, son schéma tient manifestement compte de la différence entre
les niveaux ontologique et existentiel (ou « morale ») du rapport de l'âme
avec le corps.

44 L'allusion au Phédon dans le § 103 évoque nettement la mort « philosophique », c'est-
à-dire, la séparation avec le corps pendant la vie.

45 Yli-Karjanmaa, S. : Reincarnation, 59 et fr. 14 DK CLÉMENT D'ALEXANDRIE : Strom.
III, 3, 17, 1-2).

46 Sententiae 9. Traduction personnelle.



34 Tatjana Alekniené

Quand Philon décrit la deuxième espèce de « mort », qui est une mort
spéciale, propre à lame, il considère non l'état de lame incarnée, mais son
attitude envers le corps - ses passions, liées à l'existence corporelle et les
vices qui en découlent. C'est uniquement dans le cas où l'âme, qui est
supérieure, se laisse dominer par l'inférieur, le corps, qu'elle est morte. C'est
une mort « morale » (Leg. I, 107 : « l'âme meurt à la vie de la vertu, mais vie
de la seule du vice ») ou, en pensant au Phédon, « anti-philosophique »47.

Dieter Zeller, qui observe la particularité de la description de la mort de
l'âme dans l'œuvre de Philon, considère que cet auteur joint, d'une part, la

notion de la mort ontologique, exprimée par les propos réunis dans le Leg.
I, 108, et, d'autre part, l'idée présente dans la littérature et dans la
philosophie populaire, selon laquelle l'homme non éduqué, vicieux ou inactif ne
vit pas, mais peut être considéré comme mort48. L'analyse de Zeller paraît
raisonnable. Toutefois, il lui manque certains éléments importants. Tout
d'abord, il faut préciser que, pour l'essentiel, la notion de la mort de l'âme
chez Philon est « morale » ou « existentielle ». Pour lui, l'âme n'est mort
que quand elle se livre au vice et s'entombe elle-même dans le corps.
D'autre part, il conçoit le vice d'une manière platonicienne, comme dû à la

domination du corps49.
Ensuite, il faut noter (à ma connaissance, cela n'a jamais été fait) que la

source philosophique où on trouve la meilleure description de l'état de l'âme
qui peut être appelé la mort « anti-philosophique » (quand l'âme s'attache
au corps à lieu de se séparer de lui) se trouve dans le même ouvrage de
Platon, d'où Philon tire sa définition de bon rapport de l'âme envers le

corps, c'est-à-dire, dans le Phédon.

47 D. Zeller l'appelle « existentielle ». J. Mansfeld (Heraclitus, Empedocles, and Others,
141) note que, « pour Philon, l'ensevelissement de l'âme dans le corps commence avec le
péché d'Adam ». Si cela est vrai, il faut souligner que, comme le montrent ses textes, en général,

Philon ne considère pas le fait d'être dans le corps « tombeau » comme « mortel » pour
l'âme. L'âme peut porter ce tombeau, qui est le corps (c'est la conditio humana), sans, pour
cela, être morte (cf. Leg. Ill, 69-70, Spec. IV, 188). L'âme n'est morte dans son corps que dans
le cas où elle est « morte pour la vertu » (cf. QG 1, 16 ; 70).

48 ZELLER, D. : The Life and Death, 50-55 ; Studien zu Philo und Paulus, 93-99. Parmi
d'autres exemples, D. Zeller indique le texte d'Ep. 93 de Sénèque. G. Scarpat (La morte
seconda e la duplice morte dalla Sapientia a S. Francesco, in : Paideia 42 (1987), 55-62, ici 60-
61) le tient pour une preuve que Philon a trouvé la notion de deuxième mort dans l'œuvre de
Posidonius. Cf. KOLARCIK, M. : The Ambiguity of Death in the Book of Wisdom 1-6. A Study of
Literary Structure and Interpretation Analecta Biblica 127). Rome : Pontificio Istituto Bib-
lico 1991, 77 sq, n. 19. Toutefois, Sénèque ne parle jamais de la mort de l'âme (cf. ZELLER, D. :

Studien zu Philo und Paulus, 98), et sa notion de « la mort » durant cette existence ne
considère pas le rapport de l'âme avec le corps.

49 Cela est bien souligné par Irène Feuer (Les œuvres de Philon d'Alexandrie, Quod dete-
rius potiori insidiari soleat. Introduction, traduction et notes par I. Feuer. Paris : Cerf 1965,

50-51, n. 1) qui observe que « cette mort de l'âme est toujours conçue [par Philonj comme
due à la domination du corps, et qu'ainsi Philon reste fondamentalement platonicien sur ce

point ».



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 35

En effet, dans le Phédon, Socrate non seulement explique de quelle
manière l'âme du véritable philosophe s'applique à devenir étrangère au corps,
mais aussi, comment elle peut l'approcher, se laisse lier et emprisonner par
ses désirs et ses passions. L'âme qui commence à vivre la vie du corps, est

remplie par lui et lui devient quasiment connaturelle. Elle n'est plus
capable de se séparer du corps, non seulement durant cette existence, mais
aussi après la mort « physique ». Ainsi, elle ne peut pas jouir de l'existence

propre de lame, qui est celle de l'intelligence.
C'est dans la partie du dialogue que les néoplatoniciens appelaient « le

deuxième discours purifïcatif » (logos kathartikos), le Phédon 80 e-84 b

que Socrate décrit cet état de l'âme, opposé à celui qui est cultivé par les

authentiques philosophes. Les formules concises que nous trouvons chez

Philon, semblent résumer la riche leçon de Socrate dans le Phédon. Dans
cette partie de l'ouvrage, Socrate figure le sort des âmes au moment de la

séparation avec le corps, qui dépend du mode de vie qu'elles avaient
cultivé. Socrate explique que l'âme, qui, tout au long de sa vie, s'exerce
(p£À£xûaa àri xoûxo) à fuir le corps et à ne rien avoir en commun avec lui,
est une âme qui pratique droitement la philosophie et qui s'exerce
véritablement à mourir (x£0vàvat peAerwaa paSkoç). C'est cette pratique qu'on
peut appeler « l'exercice à la mort » (p£ÀÉxr| 0avàxou)5o. Une telle âme n'aura

pas de difficulté à se séparer du corps et d'aller vers ce qui est divin,
immortel et intelligent, vers ce lieu, où elle sera heureuse, débarrassée de

tous les maux de l'existence humaine (xôv âÀÀxov kocköv xûv àv0pto:rcdcûv

ànqÀÀaYpévpjs1. Si, au contraire, l'âme s'associe toujours au corps (xô aûpaxi
âd auvoûaa), le sert, tombe amoureuse de lui et est envoûtée par ses désirs
et ses plaisirs (vnô x£ xûv £ju0upiûv Kai rjSovûv), elle ne peut pas être pure
au moment où elle se sépare du corps (pEpiaapévri xai ctKoc0apxoq xoû aûpaxoç
àjiaÀÀàxxqxat) 52.

« Ce sera sans aucun doute une âme complètement pénétrée par ce qui a

forme corporelle, forme que la familiarité et l'association avec le corps (rj

ôpiÀia x£ Kai auvouaia xoû acûpaxoç) lui aurait rendu connaturelle (ovptpuxov),
du fait que toujours elle est associée au corps et ne cesse de s'en occuper (5ià

xqv noÀAijv p£Àéxr|v) »53.

5° Phédon 80 e. Quoiqu'elle est préfigurée par les explications antérieures de Socrate (kou

tô peAérrjpot aùrô toùtô éoriv tojv cpiAoaotptov, Aùaip Kai xopiapôç \|/uxfjç àno acôpatoç), c'est à ce

point de la discussion que l'expression peÀÉrq Bavàxou est employée pour la première fois
dans le dialogue.

51 Phédon 81 a. Cf. aussi Phédon 84 b.

52 Phédon 81 b.

53 Ibid. 81 c. Traduction de M. Dixsaut (PLATON : Phédon. Traduction nouvelle, introduction

et notes par M. Dixsaut. Paris : GF Flammarion 1991), légèrement modifiée. Cf. 82e-83a :

« La philosophie le discerne bien, ce qu'il y a de plus terrible dans cet emprisonnement, c'est

qu'il est l'œuvre de l'appétit (81' émûvpiaç éariv), de sorte que c'est l'enchaîné lui-même qui
coopère de la manière la plus efficace à parfaire son état d'enchaîné » ; 83 d-e : « Chaque



36 Tatjana Aleknienè

Dans le Phédon, la mort philosophique n'est pas explicitement liée à

l'acquisition de la vertu. Néanmoins, les explications de Socrate montrent
à l'évidence que la vie vertueuse est un élément naturel et nécessaire de

l'attitude de celui qui s'exerce à mourir pour la vie corporelle. En effet, en
expliquant en quoi consiste cette attitude des authentiques philosophes,
Socrate décrit les raisons qui les incitent à être modérés et courageux54.
Selon lui, la vraie vertu, c'est la vie pure de la raison (cppovqcnc;), à l'écart des

soucis du corps55. En même temps, Socrate souligne que ce sont les âmes
des gens mauvais (cpaûÀoi) qui continuent à errer autour des tombeaux
« jusqu'au moment où, habitées par cet appétit qu'elles ont de leur
compagnon [...] elles reviennent de nouveau s'enchaîner à un corps »56. Dans la
même partie du dialogue, nous trouvons des remarques concernant la

question à qui, l'âme ou le corps, l'immortel ou le mortel, convient-il être
asservie et commandé57.

Pour notre propos, le plus important est le fait que Socrate du Phédon,
quand il parle de l'attitude anti-philosophique de l'âme, unie les aspects
ontologique et morale, comme Philon le fait dans notre texte des Allégories

des Lois. Selon les explications de Socrate, l'âme qui est mauvaise, qui
se laisse dominer par le corps et qui se livre à ses désirs et à ses plaisirs, est

pénétrée par l'élément corporel, alourdi (clouée à lui, enchaînée,
emprisonnée), donc, ne peut plus se séparer de lui, pour vivre la vie propre à

l'âme, après la mort « physique », comme déjà cette vie durant. Elle est,
donc, morte (quoique ce mot n'est pas employé par Socrate) pour la vie
déliée dans le divin. Cela lui arrive non du fait qu'elle se trouve dans le corps,
mais parce qu'elle devient son amie (cpi\oacopaToç)58.

Il semble que, malgré l'absence de la mention de « la mort » de l'âme,
les textes du Phédon, que je viens d'évoquer, rappellent la notion de la

mort de l'âme des Allégories des Lois plus que toute autre source philosophique

qui jusqu'à présent était évoquée pour expliquer son origine. Évi-

plaisir, chaque peine, c'est comme s'ils possédaient un clou avec lequel ils clouent l'âme au

corps », etc. Traduction de M. Dixsaut.
54 Surtout dans le Phédon 68 b-69 c, 82 a-d, 83 b-e. Cf. 83 e : « Voilà les raisons pour

lesquelles, Cébès, ceux qui aspirent droitement à apprendre sont bien réglés et courageux
(icoapiot rial Kai àvSpeîoi) - et ce ne sont pas celles du plus grand nombre ».

55 Cf. surtout Phédon 69 a-c.
56 Phédon 81 d-e (ou xi ye xàç xwv àyaGâjv aùxàç eîvai, àÀÀà xàç tcov (paûÀcov, d6 sq).
57 Phédon 80 a. Cf. Leg. I, 106, où Philon décrit la mort propre à l'âme comme un état,

« où domine l'inférieur, le corps, et où le supérieur, l'âme, est dominé ».
58 Philon emploie volontiers ce vocable platonicien, ainsi que des nombreux autres

composés « phi/o-quelque chose », pour indiquer, sur l'exemple du Socrate du Phédon (68 c),
l'orientation existentielle d'une âme humaine. Cf., là-dessus, les remarques pertinentes de D.
Runia (La recepciôn, 97). Dans le Leg. III, 68-73, les types opposés des (piÀôoocpoç et
(piÀoôcopaxoç sont distingués selon leur relation avec le corps - « ce mal, ce cadavre, lié à

l'âme » (III, 72-73 : vno kockoû koù veKpoû ouvôéxou). Cf. Leg. I, 108 : kcxkoû Kai vEKpoù odvôéxod

toû acôpaxoç.



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 37

demment, c'est précisément cette absence dans le Phédon de la mention de
« la mort de l'âme » qui ne permet pas d'apercevoir l'influence de ce

dialogue sur la notion qu'on trouve dans l'œuvre de Philon. Cela ne pourrait

pas être autrement, vu que, dans le Phédon, Platon s'applique à montrer

que l'âme ne meurt pas, qu'elle est immortelle.

4. De la notion de l'« exercice » (meletë) existentielle dans le Phédon
À LA NOTION AMBIGÜE DE « L'EXERCICE À LA MORT » DANS L'ŒUVRE DE PHILON

Je pense que c'était surtout l'évocation, dans le Phédon, d'« exercice »

(« pratique », « occupation », meletë, meletan) existentielle de l'âme qui
devait aider Philon à découvrir, à partir de la notion de « mort philosophique

» du dialogue, une deuxième espèce de la mort. Dans le dialogue,
Socrate à plusieurs reprises évoque 1'« exercice » ou la « pratique » qui
détermine l'état de l'âme durant sa vie avec le corps et après leur séparation.
Un lecteur attentif devait saisir qu'au lieu de 1' « exercice à la mort »

philosophique, qui débarrasse l'âme du corps, l'homme peut choisir l'exercice
(meletë, meletan) contraire, qui infecte l'âme d'élément corporel et la cloue
au corps pour toujours. En 81 b-82 a, en parlant des âmes qui s'attachent
aux corps durant cette vie et ne peuvent plus les quitter, Socrate souligne
que tel est résultat de leur « occupation » (« pratique » ou « exercice »,
meletë, meletan) continue, et qu'elles s'enchaînent de nouveau à des corps
selon les occupations qu'elles ont eu leur vie durant : 5ià tô àei auveîvai Kai
5ià rf|v noÀÀf|v peÀÉrqv (81 c6) ; eiç roiaûra fj0r) OTtof ärr' äv Kai p£peÀ£TT)Kuîai
TÙxcoaiv £v reo ßiw (81 e2-3) ; p£p£À£Tr|KÔTaç (81 e6) ; Karà ràç aùrcov ôpoiôrr|Taç
rrjç p£À£Tr)ç (82 a8).

Je pense que Philon a bien apprécié cette notion de meletë existentielle,
qui détermine le rapport de l'âme avec le corps et, par conséquent, son sort
après la mort physique. En effet, dans l'œuvre de Philon, l'expression «

l'exercice à la mort » est un des cas, où l'allusion au Phédon paraît être le plus
évidente59. Or, il est remarquable que dans certains de ses textes, la notion
d'« exercice à la mort » est appliquée non aux amis de la sagesse et de la

vertu, mais aux personnages méchants et déraisonnés. Ainsi, dans les

Quaestiones in Genesim IV, 173, à propos des mots d'Ésaû (Gen. 25, 30 : « Je

vais mourir »), qui se prépare à vendre son droit d'aînesse à Jacob pour un
plat de lentilles, Philon explique que « la vie d'homme mauvais (tpaùÀou) se

précipite vers la mort, en s'occupant, chaque jour, à mourir, p£À£T<âv tô
àno0vr|aK£iv ».

59 D. Runia (The Reception, 5) note "A clearer example of a recognizable allusion to the
dialogue is the description of philosophy as 'practising to die' or a 'practice for death' (6436,
Ô7e4, 8iai). The combination of the words peXerfi and ano0vr|aKtiv or Bàvaroç must amount to
an allusion to Plato's work" ; RUINA, D. : La recepciôn, 96.



3« Tatjana Aleknienè

David Runia, qui observe la particularité de cette allusion au Phédon,
considère qu'ainsi Philon joue un jeu littéraire que ses lecteurs devaient
apprécier60. Le même chercheur note qu'une « semblable réinterprétation
de la pratique de la mort » a lieu dans le De somniis I, 15161. Dans ce dernier
texte, Philon oppose les sages (aocpoi) qui « ont le privilège d'habiter la

région céleste de l'Olympe, formés depuis toujours à la fréquentation des
cimes » aux méchants (icaKoi) « qui du début à la fin ne se sont appliqués
qu'à mourir (àno0vr)OK£iv èmTETqbeuKOTEç) et, des langes à la vieillesse, sont
des familiers de l'extinction »62. Le même remaniement du thème platonicien

est manifeste dans le Quis rerum divinarum heres sit 290-292, où Philon

explique que le mot « mort » (cf. Ps. 83, 11) veut dire « la vie des
méchants », et que le méchant, « sans cesse, apprend à mourir » (àjio0vf|aK£iv
ct£i pav06cvovra)63.

Sami Yli-Karjanmaa propose la réflexion la plus poussée de l'usage
« inversé » de la formule platonicienne par Philon. Il se demande si Philon
« pense à quelque chose qui devait lier ces différents usages » Yli-Karjan-
maa avoue de n'être pas près de proposer une réponse bien fondée64. En

accord avec la pensée directrice de son étude, il considère que Philon pouvait

viser à rappeler à ses lecteurs la pensée de Socrate, pour lequel « l'exercice

à la mort » signifiait surtout la possibilité d'échapper à la réincarnation.

Selon ce chercheur, Philon, « visait-il ou non évoquer la réincarnation,

en pratique l'a fait (aussi) »65. Je suis d'accord que la mention de
l'exercice de la mort, dans l'œuvre de Philon, peut, entre autres choses,
rappeler la réflexion socratique sur la réincarnation, mais, dans les contextes

immédiats des QG IV, 173, Somrt. I, 151 et Her. 292 l'autre notion
prévaut manifestement, celle de l'attitude que l'âme cultive durant sa vie
corporelle. Je tiens les singuliers emplois de la notion de 1'« exercice à la

mort » dans les écrits de Philon pour l'indice du trajet qui pouvait mener
cet auteur de la notion classique du la « mort philosophique » (meletê
thanatou) dans le Phédon vers celle de la deuxième espèce de la « mort »,

qui saisit l'âme mauvaise (meletê thanatou inversée).

60 RUNIA, D. : The Reception, 5 : "Following ancient practice Philo plays around with the
learned allusion and the reader is expected to follow and appreciate what he is doing" ; La

recepciôn, 96.
61 Ibid., 5, n. 7 (La recepciôn, 96) et 9 : "another example of Philo going his own way in

using the Platonic phrase" (La recepciôn, 102).
62 Traduction de P. Savinel (Les œuvres de Philon d'Alexandrie, De somniis TU. Introduction,

traduction et notes par Pierre Savinel. Paris : Cerf 1962), modifiée.
63 Dans le fr. 7, 3 (J.R. HARRIS) l'expérience de sommeil est décrite comme peÀérq Savccrou,

ce qui rappelle la notion de la mort philosophique dans le Phédon.
64 Yli-Karjanmaa, S. : Reincarnation, 124 : "At this point of our study we are not really

able to give a well-founded position on why he wanted to do so".
65 Ibid. : "Where Philo intended to allude to reincarnation or not, in practice that (too) is

what he did".



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 39

Un texte du Timée platonicien (qui contient la célèbre image de la

plante céleste) montre que Platon lui-même pouvait envisager une idée de

tel genre. Ici, nous lisons que toutes les pensées de celui qui se livre aux
désirs et aux ambitions, nécessairement, deviennent mortelles et que tel
homme lui-même devient mortel, « autant qu'il se peut faire », tandis que
celui qui s'exerce (yEyupvaapévcp) à penser ce qui est vrai, immortel et
divin, devient immortel, autant que cela est possible pour la nature
humaine66. On peut dire que, dans le premier cas, l'homme et son âme s'exerce

à la mort et « se mortalise ».

Dans le De gigantibus 14-15, à propos de la Genèse 6, 267, Philon qui
explique que, pour Moïse, les « filles des hommes » sont « les passions des

hommes », de nouveau (cf. Leg. I, 103-106) oppose l'attitude « des

philosophes véritables qui, du début jusqu'à la fin, se sont efforcées de mourir à

l'existence corporelle (ïi, àpxqç cixp1 teàouç peAetukjcu rov psrà awpocrcov

àno0vr|aKEiv ßiov), afin de participer à la vie incorporelle et éternelle,
auprès de la réalité inengendrée et incorruptible », à celle des hommes,

« qui ont méprisé la sagesse [aocpiaç f]Àoyr|aav, ne sont pas "philosophes"] et se

sont livré à des réalités instables et contingentes, dont aucune ne se rapporte
à notre faculté souveraine, l'âme, l'intellect, mais qui toutes se rapportent
(àvcKpéprxai) au cadavre qui nous est connaturel (éni rôv ouptpuä vEKpôv qpœv),
le corps, ou à des objets encore plus dépourvus d'âme que lui »68.

D'autres textes de Philon, où est mentionné le rapport de l'homme ou son
âme avec le corps cadavre (ils sont nombreux69), confirment, me semble-t-
il, la singularité de la notion de « la mort de l'âme » philonienne, comme
mettant en valeur l'aspect moral (ou « existentiel ») du rapport de l'âme
avec le corps - l'âme meurt, si elle s'adonne à la vie du corps. Ce que je
souhaite surtout affirmer dans cette étude, c'est le fait que telle notion de

« la mort » découle, pour l'essentiel, de la description de l'état de l'âme
« non-philosophique », proposée dans le Phédon.

5. L'importance du contexte exégétique de la naissance de la notion
DE « LA MORT DE L'ÂME »

Il me reste à souligner un autre aspect important de l'apparition de la
notion de la mort de l'âme dans l'œuvre de Philon. Évidemment, c'est son

66 Timée 90 b-c.
67 « Les anges de Dieu voyant que les filles des hommes étaient belles se prirent des

femmes parmi toutes celles qu'ils choisirent ».
68 Gig. 14-15. Traduction d'A. Mosès (Les œuvres de Philon d'Alexandrie, De gigantibus.

Quod Deus sit immutabilis. Introduction, traduction et notes par André Mosès. Paris : Cerf
1963).

69 Cf. Leg. II, 77 ; III, 68-73, P>et- H1 s<?> Post. 73 sq, Deus 89 sq, Migr. 16-24, Fug. 55, 78,

113, Mut. 96, 210 sqq, Spec. IV, 188, QG 1, 16 ; I, 51 ; IV, 46 (cette liste n'est pas exhaustive).



4° Tatjana Alekniené

contexte exégétique7o. Bien sûr, on n'a pas nécessairement besoin d'un
texte qui pose un problème d'interprétation pour être motivé à expliquer
comment il faut concevoir « la mort ». La question peut également se poser
(comme dans le Phédon ou dans les écrits de Sénèque et Plutarque) dans la
situation, où on cherche à rassurer quelqu'un à propos de la mort d'un être
proche. Dans tel cas, comme dans le Phédon, on peut procéder par la

critique de la notion reçue de « la mort », en la corrigeant ou en l'enrichissant.
Toutefois, dans les Allégories des Lois, le problème de la compréhension

de « la mort » apparaît, comme nous l'avons vu, non dans une situation de

consolation, mais à propos d'un texte de la Genèse (2, 17). C'est le premier
texte de la Septante où une mort « problématique » est mentionnée. Dans
la suite du récit de la Genèse, une autre difficulté d'interprétation sera
soulevée par la mort d'Abel le juste (Gen. 4, 8), ainsi que par le fait que
Caïn est resté pratiquement impuni. Philon était visiblement préoccupé
par cette histoire. Il y consacre trois ouvrages et évoque souvent Caïn dans
les autres traités.

Dans le Quod deterius potiori insidiari soleat 47-49, Philon explique le

meurtre mentionné dans la Genèse 4, 8 comme un acte de suicide :

« L'âme qui a détruit en elle-même la doctrine de l'amour de la vertu et de

l'amour de Dieu (tô cptAdperov Kai cptAbOrov Soypa) est morte à la vie
vertueuse »71. Un peu plus loin dans le même ouvrage, Caïn est appelé « mal
attaché » à Abel, qui crie à Dieu (Gen. 4, 10), pour lui dire « ce qu'il a

souffert de la part du mal qui lui était attaché (à nénovQev vnb Kaxoü
auvSéxou) »72. On peut comprendre que, par son action, Caïn s'est assimilé
au corps, le mal et le cadavre.

Dans la Sagesse de Salomon, ouvrage approximativement contemporain
de Philon, les mêmes épisodes de la Genèse sont mentionnés sous une forme
poétiquement vague, pour parler de la mort et la mortalité humaine (cf. 2,

23 ; 24 ; 10, 1-3). On peut reconnaître que ces récits étaient une source
d'embarras pour les confrères juifs de notre exégète. Karina Martin-Ho-
gan73 recourt aux textes exégétiques de Philon pour éclairer la notion am-
bigûe de la mort dans la Sagesse de Salomon. Cette auteur pense que les

explications, dans les écrits de Philon, du destin de Caïn, qui ne considèrent
que la mort physique74, reflètent l'étape antérieure de l'exégèse, quand
seule la mort physique était envisagée, et non la mort spirituelle75.

7° C'est un autre élément qui fait défaut dans l'analyse de D. Zeller. Cf. supra.
71 Det. 48. Traduction d'I. Feuer (Les œuvres de Philon d'Alexandrie).
72 Ibid. Traduction personnelle. Cf. Leg. I, 108 : Trjç Ù»or|<; rov ïSiov ßiov Kai

dnrjAAaypÉvrjç KaKoO Kai veKpoû auvôéxou toû acopaxoç.
73 MARTIN-HOGAN, Karina : The Exegetical Background of the "Ambiguity ofDeath" in the

Wisdom ofSolomon, in : Journal for the Study of Judaism 30 (1999), 1-24.
74 QG 1, 74, cf. Virt. 200.
75 MARTIN-HOGAN, K. : The Exegetical Background, 14.



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 41

La notion apocalyptique de « deuxième mort », qui frappe les injustes
et les infidèles après la morV6, diffère considérablement de la « la mort de
l'âme », dont parle Philon et qui est considérablement plus conforme à la

philosophie grecque (dualisme platonicien). Néanmoins, elle pouvait
contribuer à pousser Philon à réfléchir sur les possibles significations de « la

mort ». Origène parlera des trois « morts » : (1) bienheureuse mort pour le

péché (cf. Rom. 6, 10), (2) la mort de l'âme qui pêche et meurt pour Dieu
(cf. Ez. 18, 4) et (3) la mort, comme elle est habituellement conçue, comme
séparation d'avec le corps77. La deuxième de ces espèces correspond,
semble-t-il, à la notion apocalyptique de la mort des pécheurs. Origène
tient à préciser qu'il ne suit pas les définitions des philosophes Grecs78. On
voit que l'auteur chrétien est au courant des théories philosophiques
concernant les espèces des morts. D'autre part, il peut appuyer ses propres
définitions sur les textes juifs et chrétiens. Il semble probable qu'Origène
a, derrière lui, une certaine tradition, dont la réflexion de Philon devait
former une source non négligeable.

Comme nous l'avons vu, Adam et Caïn ne sont pas les seules figures à

propos desquels Philon évoque la mort de l'âme. Dans son œuvre, cette
notion est appliquée aux différents épisodes et expressions de la Septante -
Ésati dans le QG IV, 173, les personnes mauvais (kakoi, phauloi) anonymes
dans le Somn. 1, 151 et le Her. 292. La relation entre divers espèces et
figures de « la mort de l'âme » dans l'œuvre de Philon mérite une étude
approfondie?^ Toutefois, on peut déjà, me semble-t-il, supposer que, premièrement,

le récit de la Genèse 2, 17 et, ensuite, celui de la Genèse 4, 8 sqq
ont incité l'exégète à trouver une solution, qui a donné naissance à une
nouvelle notion qui pouvait être appliquée à plusieurs autres occasions,
comme un efficace outil exégétique.

Avant d'achever mon étude, je veux revenir sur le rapport entre l'œuvre
exégétique de Philon et le Phédon. Je pense que pour un exégète occupé à

expliquer la signification de la mention de « la mort », l'exemple de
Socrate du Phédon devait être particulièrement précieux. En effet, Socrate
aussi procède comme un exégète, quand, au début du dialogue, il constate
que les gens ordinaires ne se rendent compte « en quel sens réclament la

mort ceux qui sont vraiment philosophes, en quel sens ils méritent la mort,

76 Cf. Apocalypse de Jean 2, 11 ; 20, 6, 14 ; 21, 8.

77 Dialogus cum Heraclide 25.
78 Dialogus cum Heraclide 25, 2-6 : To 6vop et toO ôavocrou npàjrov SiacrrelAcopev »cal ôaa

ar|paiv£Toci èk Tfjç toO 0avà*rou (ptovfjç. FlapaaTfjoai ji£ipàaopai oaa ar]paîv£Tai où xa0' "EJAJAqvac;,

àAA' ôaa or|paiv£Tai Karà [rq]v 0£iav ypaipfjv.
79 D. Zeller (The Life and Death; Studien zu Philo und Paulus) propose une typologie des

mentions de la vie et la mort de l'âme selon l'ordre des textes de la Septante, expliqués par
Philon. Je pense que son analyse peut être élargie, en précisant le contenu de la notion de

« mort de l'âme » dans les différents textes et son rapport avec les sources philosophiques de

Philon.



42 Tatjana Alekniené

et laquelle »8o. Plus loin dans le dialogue, les interlocuteurs continuent à

étudier et expliquer la notion de « mort » et d'« exercice à la mort » : « La

mort, pensons-nous que c'est quelque chose [...] Se peut-il qu'elle soit autre

chose que la séparation de l'âme d'avec le corps [...]. Se peut-il que la

mort soit autre chose que cela »8l? « Ne serait-ce pas cela, s'exercer à la

mort »82? C'est une forme d'analyse (ou de la présentation d'analyse)
typique des dialogue platoniciens en générale, et du Phédon en particulier.
Les questions y sont étudiées en précisant la signification des certaines
expressions, comme cela se passe aussi habituellement dans les écrits exégé-
tiques de Philon.

Le Quod deterius potiori insidiari soleat 33-34 montre que Philon a fait
attention au caractère paradoxal de l'affirmation de Socrate au début du
dialogue, selon laquelle, les philosophes « ne s'occupent de rien d'autre

que de mourir et d'être morts » (oùSèv ctAXo aùroi èntTqSEÙouatv fj
àjio0vf|crK£iv te Kai r£0vàvai), ainsi qu'à la réaction d'un de ses interlocuteurs,

Simmias, qui s'exclame : « Par Zeus, Socrate [...] t'as réussi à me faire
rire Je pense effectivement que s'ils entendaient cela, la plupart des gens
jugeraient que c'est à coup sûr la bonne manière de parler de ceux qui
s'occupent à philosopher », etc. (64 a-b). De ce fait, l'affirmation provocatrice

de Socrate (« les philosophes ne s'occupent qu'à mourir ») suscite la

longue explication de la signification de « la mort » et de « l'exercice à la

mort ». Philon donne la parole à Caïn qui essaie de convaincre Abel d'aimer

les joies du corps et toutes les choses qui, selon lui, sont importantes
pour le bonheur de cette existence : les honneurs, la richesse, le pouvoir.
Et « ceux qu'on dit amis de la vertu (cpiAcxpEiot) », qui négligent tout cela,
sont « sales, le teint jaune, l'aspect squelettique, ils ont l'air affamés à force
de privations, leur santé est mauvaise, ils apprennent à mourir (peAetûvteç
âno0vr)GK£iv) »83. On reconnaît la représentation vulgaire des philosophes,
bien connue par les Nuées d'Aristophane84, qui est rappelée par Simmias

pour donner le départ à l'analyse de « la mort » dans le Phédon85. On voit
que Philon non seulement connait bien le texte platonicien86, mais aussi
s'intéresse au développement que les notions de « la mort » et d'« l'exercice

à la mort » subissent dans le dialogue.

80 Phédon 64 b : f| T£ 0avaTÛai Kai f] a^ioi tiaiv ûavâxov Kai oïod öavaxou oi coç àAr)0<ô<;

cpiAoaocpot. Traduction de M. Dixsaut (Platon, 1991).
81 Phédon 64 c.
82 Ibid. 80 e-81 a. Cf. 91 d.
83 Det. 34. Traduction d'I. Feuer (Les œuvres de Philon d'Alexandrie), légèrement modifiée.
84 Cf. Nuées 103, 504.
85 S. Yli-Karjanmaa (Reincarnation, 123) appelle la manière, dont Philon utilise l'idée de

f « exercice à la mort » dans le Det. 34. "Simmian" ("rather than Socratic").
86 Selon G.H. Whitaker (Philo [= Loeb Classical Library] Cambridge, MA : Harvard

University Press 1929, vol. II, 494), "It is good example of Philo's intimate knowledge of Plato".



Le Phédon de Platon dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie 43

David Runia, en faisant allusion à l'étude de Geert Roskam87 sur
l'utilisation du Phédon par Plutarque, remarque que, à la différence de Plutar-
que, Philon ne s'intéresse, dans le dialogue, qu'à « un ensemble des thèmes
bien limité » et qu'« il ne s'occupe pas de la grande partie de sa structure
narrative, et certainement pas de ses arguments philosophiques et de la

stratégie argumentative »88. Je n'ai pas l'intention de contredire cette
dernière affirmation. Toutefois, je pense que l'exemple de l'utilisation du thème
de la mort philosophique (et de son opposé, la mort « antiphilosophique »

de l'âme) dans l'œuvre de Philon montre que celui-ci peut embrasser dans
sa pensée une grande partie de la discussion, menée par Socrate dans le

dialogue, et qu'il développe les explications de Socrate en fonction du
contexte de son propre œuvre d'exégète des Écritures juives89.

Résumé
La thèse principale de l'article consiste dans l'affirmation que la notion de

« mort de l'âme », développée dans l'œuvre exégétique de Philon d'Alexandrie
(l'âme vicieuse s'attache au corps et se rend morte) prend son origine dans le

Phédon de Platon. En effet, selon Socrate de ce dialogue, l'âme « anti-philosophique

» qui se livre aux plaisirs du corps, est pénétrée par l'élément
corporel, emprisonnée dans le corps, donc ne peut plus se séparer de lui, pour
vivre la vie propre à l'âme, après la mort « physique », comme déjà cette vie
durant. Elle est donc morte (quoique ce mot ne soit pas employé par
Socrate) pour la vie déliée dans le divin. Cela lui arrive non du fait qu'elle se

trouve dans le corps, mais parce qu'elle devient son amie (philosömatosj.

Abstract
The main thesis of the article is the affirmation that the notion of "soul's
death", developed in Philo ofAlexandria's exegetical works (the vicious soul
binds itself to the body and thus dies), has its source in Plato's Phaedo.

According to the Socrates of this dialogue, the "anti-philosophical" soul which
yields to corporal pleasures is penetrated by a corporal element. It is

imprisoned in the body and therefore cannot liberate itselffrom it in order to
live the soul's true life after "physical" death; nor can it live this true life
already during this life. The soul is thus dead (although Socrates does not use
the word) for the life unbound in the divine world. This happens not because
the soul is in the body but because it becomes its friend (philosömatosj.

87 Roskam, Geert : Plutarch's Reception of Plato's Phaedo, in : Delcomminette, S./
D'HOINE, P./GAVRAY, M.-A. (éd.) : Ancient Readings, 107-133.

88 Runia :La recepciôn), 14.
89 On peut ajouter que la culture juive de Philon rendait l'idée de la mortalité de l'âme

plus acceptable que cela n'était aux yeux des platoniciens « orthodoxes ».


	Le Phédon de Platon et la notion de mort de l'âme dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie

