Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 65 (2018)

Heft: 1

Artikel: Le Phédon de Platon et la notion de mort de I'adme dans I'ceuvre de
Philon d'Alexandrie

Autor: Alekniene, Tatjana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TATJANA ALEKNIENE

L.e Phédon de Platon et la notion de mort de
I’Ame dans I'ceuvre de Philon d’Alexandrie

1. LES RECHERCHES ANTERIEURES CONCERNANT LA LECTURE DU PHEDON PAR
PHILON D’ALEXANDRIE ET LE SUJET DE CETTE ETUDE

Les derniéres années se sont révélées particulierement fructueuses pour la
recherche portant sur l'histoire de la réception du Phédon, dialogue plato-
nicien, dans la tradition philosophique de '’Antiquité. Tout d’abord, il faut
mentionner le volume préparé par les savants belges, Sylvain Delcommi-
nette, Pieter D’Hoine et Marc-Antoine Gavray!. La premiére contribution
dans ce volume est consacrée a la lecture du Phédon par Aristote, les deux
derniéres traitent de l'utilisation des notions du dialogue par les néoplato-
niciens du VI® siécle apr. J.-C. Le premier lecteur platonicien du Phédon, a
qui les auteurs du volume ont consacré un chapitre, est Plutarque (vers
45-vers 125 apr. J.-C.). Philon d’Alexandrie, quoiqu’un grand admirateur de
Platon, en général, et de son Phédon, en particulier, n’est mentionné qu’une
seule fois, dans la contribution sur Le Phédon dans le Stoicisme hellénis-
tique et post-hellénistique>, comme un des auteurs médioplatoniciens (« tels
que Plutarque, Alcinoos, Philon, Numénius »), qui « ont certainement con-
taminé la sensibilité intellectuelle de figures qui, en général, se consi-
dérent encore comme appartenant a la tradition stoicienne »3. Il semble
donc que l'auteur de ces mots est préte a tenir Philon pour un penseur qui
pouvait avoir de l'influence sur les philosophes contemporains et posté-
rieurs, toutefois on n’a pas trouvé de place pour lui dans le volume sur les
lectures du Phédon dans I’Antiquité.

La lacune a été vite remplie par David Runia, qui parlait da la réception
du Phédon dans I'ceuvre de Philon d’Alexandrie pendant le XI® Symposium
Platonicum, qui s’est tenu en été 2016 en Brésil4. Dans sa présentation,
Runia propose un apergu des citations et des allusions au dialogue plato-

1 DELCOMMINETTE, Sylvain/D’HOINE, Pieter/GAVRAY, Marc-Antoine (éd.) : Ancient Readings
of Plato’s Phaedo. Leiden : Brill 2015.

2 ALESSE, Francesca : Le Phédon dans le Stoicisme hellénistique et post-hellénistique, in :
DELCOMMINETTE, S./D’HOINE, P./GAVRAY, M.-A. (éd.) : Ancient Readings, 63-89.

3 1bid., 81-82.

4 The Reception of Plato’s Phaedo in Philo of Alexandria, XI Symposium Platonicum, Bra-
silia, Brésil, les 4-8 juillet 2016. Je remercie M. David Runia pour m’avoir accordé la per-
mission de me référer au texte de sa communication orale. La version espagnole de ce texte —
« La recepcioén del Fedén de Platon en Filon de Alejandria » (traduit par M. Alesso) est acces-
sible dans la revue : Circe, de clasicos y modernos 20 (2016) 2, 91-112.



26 Tatjana Alekniené

nicien qu’on peut découvrir dans I'ceuvre de Philon, attire I'attention sur le
vocabulaire et les images que Philon a empruntées au Phédon. On voit bien
que, en effet, Philon était, selon 'expression de D. Runia, « avide lecteur
du dialogue »5. Le Phédon de Platon est, en outre, un des textes principaux
pour l'étude de la notion de « réincarnation chez Philon d’Alexandrie »,
menée par Sami Yli-Karjanmaa, dans son ouvrage, également récents.

Pour ma recherche, jai choisi un théme du Phédon, qui a subi dans
I'ceuvre de Philon une remarquable métamorphose. Je parle de la célebre
notion de «la mort philosophique ». Il est facile d’observer que Philon
s’approprie la description de la philosophie comme « exercice a la mort »
(neAétn Bdvatod)7 et qu'il suit le Phédon en définissant la mort comme sé-
paration (dmaAAayn, xwpiopos, Avoig) de 'dme d’avec le corps8. Mais ce n'est
pas tout. J'espére pouvoir montrer qu'une lecture attentive de toute la
partie du dialogue, ot Socrate développe sa notion de « mort philoso-
phique » (63 e-69 e et 79 b-84 b), pouvait étre la source philosophique
principale de la nouvelle notion de « mort de 'dame », qui apparait dans
I'ceuvre exégétique de Philon. Certes, cela a l'air d’'un paradoxe. En effet,
comment le célébre ouvrage, ou, a I'occasion de la mort de Socrate, Platon
s’applique a montrer que I'ame ne meurt pas, pourrait-il donner l'origine a
la notion de mort de 'ame ? Sans doute, c’est précisément le caractére pa-
radoxal de la lecture du Phédon par Philon et l'originalité de son interpré-
tation du theme platonicien qui, jusquau présent, empéchaient les cher-
cheurs a apprécier 'importance du Phédon pour la naissance de la notion
de mort de I'dme. J'espére pouvoir montrer que cette nouvelle notion nait
dans le contexte de l'exégeése, au confluent de deux sources principales de
la pensée de Philon - son identité juive, qui s’appuie sur le texte de la
Septante, et sa culture philosophique grecque.

David Runia, a qui, comme je viens de le dire, pour le moment appar-
tient 1'étude la plus développée sur la lecture du Phédon par Philon, ob-
serve que cet exégete remanie d'une maniére singuliére la notion de mort
tirée du Phédon, mais il ne développe pas ses observations (j’en revien-
drai). Un chercheur allemand, Dieter Zeller a approché mon sujet par une
autre voie ; il étudiait 'utilisation et I'origine de la « métaphore » de la vie
et de la mort de I'dme chez Philon d’Alexandriey. Zeller note judicieuse-

5 RUNIA, D. : La recepcién, g2.

6 YLI-KARJANMAA, Sami : Reincarnation in Philo of Alexandria (= Studia Philonica Mono-
graphs 7). Atlanta : SBL Press 2015.

7 D. Runia (La recepcién, g6) indique Det. 34, Gig. 14, QG 4.173, fr. 7.3 HARRIS.

8 Cf. Phédon 64 c, 67 d. D. Runia (La recepcién, 100) signale Abr. 258 comme un texte qui
rappelle le plus le Phédon.

9 ZELLER, Dieter : The Life and Death of the Soul in Philo of Alexandria: the Use and Origin
of a Metaphor, in : The Studia Philonica Annual 7 (1995), 9-56. Une version révisée de cet
article est parue en allemand dans un recueil des articles du méme auteur : Leben und Tod
der Seele in der allegorischen Exegese Philo’s. Gebrauch und Ursprung einer Metapher, in :



Le Phédon de Platon dans I'ceuvre de Philon d’Alexandrie iy

ment les traits individuels de la notion philonienne de «la mort de
I'dme », par lesquels elle se distingue dans le contexte de la culture philo-
sophique grecque. Toutefois, cet auteur ne parle que trés peu de l'in-
fluence du Phédon. D’autre part, il ne tient pas assez compte de 'impor-
tance des questions auxquelles Philon se trouve confronté en qualité d’'exé-
gete du livre de la Genése. Yli-Karjanmaa est surtout intéressé par la no-
tion de réincarnation et laisse inapercu, me semble-t-il, le lien qui existe
entre la discussion de Socrate et la notion de « la mort de 'ame », dévelop-
pée dans les écrits de Philon et sur lequel je me propose d’attirer l'atten-
tiono,

A ma connaissance, il y a encore deux articles qui concernent les sources
philosophiques de la notion de «la mort de 'ame » dans I'ceuvre de Phi-
lon. L’auteur du premier, Jaap Mansfeld, considére que, pour l'essentiel,
Philon dépend d'un centon médioplatonicien qui réunissait les propos
d'Héraclite, d’Empédocle et d’autres penseurs « présocratiques », interpré-
tés dans la veine de la philosophie platonicienneu. Dans le deuxiéme, cher-
cheur italien Giuseppe Scarpat, qui trace I'histoire des notions de « seconde
mort » et de « double mort » de la Sagesse de Salomon a St. Francois
d’Assise, considére que la source principale de Philon était Posidonius®,
Dans les deux études, le Phédon est a peine mentionné.

J'ai donc l'intention de réunir les observations pertinentes des cher-
cheurs antérieurs et d’apporter des précisions qui me paraissent néces-
saires pour montrer comment la lecture du Phédon par I'exégéte juif abou-
tit a une notion qui n’a pas d’antécédent (ni de continuation) dans la
tradition philosophique.

2. ALLEGORIES DES LOIS 1,103-108

Pour plusieurs raisons, il me semble approprié de commencer par le texte
de la fin du live I des Allégories des Lois. C'est le premier texte dans 'ordre
du commentaire du livre de la Geneése, ou Philon s’attaque au probléme de
la mort. Il est nettement posé par le récit de la Geneése 2, 17. Les traduc-

ZELLER, Dieter : Studien zu Philo und Paulus (= Bonner Biblische Beitrdge 165). Gottingen : V
& R unipress 2011, 55-99.

10 Les résultats de mon analyse ne contredisent pas l'opinion de S. Yli-Karjanmaa, qui
considere que Philon d’Alexandrie ne rejette pas la possibilité des réincarnations de I'ame
humaine. Au contraire, ils peuvent fortifier I'impression que Philon suit assez fidelement la
conception des relations entre I'ame et le corps, proposée dans le Phédon, qui inclut I'idée de
réincarnation.

1 MANSFELD, Jaap : Heraclitus, Empedocles, and Others in a Middle Platonist Cento in Philo
of Alexandria, in : Vigiliae Christianae 39 (1985), 131-56, repris dans : IDEM : Studies in Later
Greek Philosophy and Gnosticism (= Collected studies series). London : Variorum Reprints
1989.

12 SCARPAT, Giuseppe : La morte seconda e la duplice morte dalla Sapientia a S. Francesco,
in : Paideia 42 (1987), 55-62.



28 Tatjana Alekniené

teurs et les commentateurs de cette partie des Allégorie des Lois ont depuis
longtemps relevé les allusions au Phédon, notamment a la définition de la
« mort », exprimée dans ce dialogues. Le dernier paragraphe du livre I
contient un recueil des allusions aux propos des anciens philosophes sur la
condition de 'dme, ensevelie dans le corps - « tombeau » et « cadavre »,
qui invitent les chercheurs a se poser la question concernant les sources
philosophiques de Philon. Les Allégories des Lois I, 103-108 est un texte
qui a l'air « dogmatique » (ou « doctrinal »), car ici Philon formule d’'une
maniere explicite sa doctrine de « double mort » (Leg. 1, 105).

Finalement, les lecteurs attentifs apercoivent que la « doctrine » de
Philon ne peut pas aisément étre réduite aux éléments de la tradition phi-
losophiques. D. Runia parle, a ce propos, d'une « fascinante » et « riche »
réinterprétation du classique traitement de la mort par Platon (« a fascina-
ting reinterpretation of Plato’s classic treatment of death », « a rich rein-
terpretation of Plato’s classic account of death in the Phaedo »).

Pour pouvoir mieux apprécier I'importance du contexte exégétique des
explications de Philon et le réle du théme du Phédon, il faut lire le com-
mentaire de Philon au moins a partir du Leg. I, 101. Ici Philon explique la
défense de manger de I'arbre de la connaissance du bien et du mal (Gen. 2,
17) : « Mais de 'arbre de la connaissance du bien et du mal, vous n’en man-
gerez pas; au jour ou vous en mangerez, vous mourrez de mort ». Philon
observe que le conseil de manger des fruits de tout arbre du jardin était
destiné a une seule personne (Gen. 2,16 : « Tu mangeras de tout »), et main-
tenant Dieu s’adresse a plusieurs : « Vous ne mangerez pas », et « le jour
ol vous mangerez », et non pas: «ou tu mangeras » (Leg. I, 101). Il ex-
plique, d’abord, que « le bien est rare, et le mal fréquent [...] c’est donc jus-
tement qu’il prescrit a un seul de se nourrir des vertus, et a beaucoup de
s’abstenir de la méchanceté ; car trés nombreux sont ceux qui en usent »'7.

La seconde explication, dés le début, fait penser au theme du Phédon et
contient une nette allusion a ce dialogue :

13 Cf. COLSON, F.H./WHITAKER, Graham H. : Philo in Ten Volumes (and Two Supplemen-
tary Volumes), vol. 1. Cambridge, Mass. : Harvard University Press 1929, 214-217 ; MON-
DESERT, Cl. : Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, Legum allegoriae I-I1l. Introduction, traduc-
tion et notes par Claude Mondésert. Paris : Cerf1962, 98, n.1; 101, n. 1.

14 Cf. MANSFELD, ]. : Heraclitus, Empedocles, and Others; ZELLER, D. : The Life and Death,
40-54 ; Studien zu Philo und Paulus, 83-97, 92 ; SAUDELLI, Lucia : Eraclito ad Allesandria.
Studi e ricerche intorno alla testimonianza di Filone. Turnhout : Brepols 2012, 255-260 ; YLI-
KARJANMAA, S. : Reincarnation, 59-64 ; RUNIA, D. : La recepcién, 105.

15 Cf. ZELLER, D. : The Life and Death, 49-50, 54-55 ; Studien zu Philo und Paulus, 83, 93-
94, 99.

16 RUNIA, D. : The Reception, g et 12 (La recepcién, 101 et 105). La remarque de D. Runia
concerne Leg. I, 106-108 et Leg. 11, 77.

17 Leg. 1, 102. Traduction de Cl. Mondésert (Les ceuvres de Philon d’Alexandrie).



Le Phédon de Platon dans 'ccuvre de Philon d’Alexandrie 29

« En second lieu, pour 'acquisition et l'usage de la vertu, il ne faut que la
seule raison (povov 3¢i told Aoyiopot) ; c’est que le corps, bien loin d’étre pour
cela une aide, est au contraire un obstacle (xwAvoiepyei), et c’est prati-
quement la tiche de la sagesse’® que de devenir étranger au corps et a ses
désirs. Mais pour jouir du vice ce n'est pas seulement l'intelligence qui doit
étre déterminée d'une certaine fagon, mais aussi les sens, le langage et le
corps »19,

On voit donc que, avant d’expliquer la mention de « mort » (ce sera la
deuxieme difficulté du Gen. 2, 17), Philon évoque la situation du choix entre
la vertu et le vice, auquel est confronté 'homme récemment faconné. Dans
les chapitres précédents du méme livre, Philon affirmait que les conseils
au sujet des arbres a user et a s’abstenir étaient adressés a celui « qui n’est
ni méchant ni bon » et qui «a besoin d'un conseil qui lui apprenne a
s’abstenir du mal, et I'engage a chercher le bien »2o,

Enfin, la question de la mort: « Il dit par ailleurs: “Le jour ou vous
mangerez, vous mourrez de mort” (favatew dnofaveicbe). Et quand ils en
ont mangé, voici qu'ils ne meurent pas, mais ils font des enfants et pour
d’autres sont cause de la vie. Que faut-il donc dire ? »2. Philon ne doute
pas que I'homme, dés le moment de sa création a partir de la poussiére
était destiné a mourir a la fin de son existencez2. Pour lui, dong, il est clair
que, dans le texte qu’il est en train d’expliquer, il n'est pas question de
I'apparition de la mortalité physique. Donc de quelle mort s’agit-il ?

Philon explique

Qu’il y a une double mort (3ittdg éott Bavarog), celle de 'homme, et la mort
propre a 'ame (6 pév avfpwnov, 6 8¢ Yuxis idiog) ; celle de 'homme est la
séparation (xwpiopos) de 'ame et du corps, celle de I'dme, la perte de la vertu
et I'acquisition du vice23.

Philon invite a observer 'expression grecque qui parait étrange :

« Aussi dit-il non seulement qu’ils mourront, mais qu'“ils mourront de
mort ” (Savare dnoBaveiofe), indiquant non la mort commune mais la mort
particuliere et par excellence, celle de I'ame ensevelie dans toutes les
passions et tous les vices (évtupPevopévng ndbeot xai xaxialg dndoaig) »24.

18 oxedov yap cogiag £pyov toit’ éotiv. Cl. Mondésert traduit « pour ainsi dire I'ceuvre ».

19 Leg. 1, 103-104. Traduction de Cl. Mondésert, légérement modifiée.

20 Leg. I, 93. Traduction de Cl. Mondésert.

21 Jbid. 1, 105.

22 Dans son commentaire littéraire de la Genése, Philon explique : « mortel par nature
(¢pvoer Bvnrog) [...]. Ce qu’il [Dieu] a insufflé n’était rien d’autre que le souffle divin [...] afin
que, mortelle par sa partie visible, elle [la race humaine] ft du moins immortelle par sa par-
tie invisible (v’ i xai Ovnrov éot1 xara Ty Opativ pepida, xatd yobv v adparov &Bavartilnrar) ».
Op. 134-135, traduction de R. Arnaldez (Philon d’Alexandrie, 1961).

23 Leg. |, 105-106.

24 Leg. |, 106.



30 Tatjana Alekniené

Il considére que cette deuxiéme mort est pratiquement l'opposé de la
premiére (oxedov obtog 6 Bavartog payetal Ekeive) :

Celle-ci est une division du composé du corps et de 'ame (Siaxpiois ot T@OV
ovykplOévtov copatos te xai YPuxfs) ; lautre, au contraire, une union (ovvodog)
des deux, ou domine linférieur, le corps, et ou le supérieur, I'ame, est
dominé2s,

Philon continue :

La ou il dit: “mourir de mort”, qu'on fasse attention qu’il prend la mort
comme un chatiment, et ce n'est pas la mort qui vient naturellement ; est
naturelle la mort ou I'ame se sépare du corps ; tandis que la mort comme
chatiment consiste en ce que I'ame meurt a la vie de la vertu, mais vit la vie
seule du vice26,

Pour conclure, Philon cite 'opinion d’'un philosophe grec qu'’il appelle par
le nom. C’est Héraclite. Selon Philon, « Héraclite a eu raison de suivre en
ceci la doctrine de Moise, quand il dit : “Nous vivons de leur mort, nous
sommes morts a leur vie”. C’est-a-dire qu’actuellement, lorsque nous vivons,
I'dme est morte et ensevelie dans le corps comme dans un tombeau ; mais
que, si nous mourons, 'dme vit de la vie qui lui est propre et est délivrée
du mal et du cadavre qui lui était lié, le corps »27,

Dans cette partie des Allégories des Lois, les chercheurs détectent deux
allusions au Phédon. D’abord, le I, 103 (« c’est pratiquement la tache de la
sagesse que de devenir étranger au corps et a ses désirs ») rappelle le
Phédon 65aet 67 c-d. Il faut noter que la premieére partie de la méme
phrase (« pour l'acquisition et I'usage de la vertu, il ne faut que la seule
raison28 ; c’est que le corps, bien loin d’étre pour cela une aide, est au con-
traire un obstacle »), aussi, résume les propos de Socrate du Phédon29. On
remarque également que la définition de « la mort de 'homme » dans le
§ 105 (« la séparation, xwpiopds, de 'dame et du corps ») découle du Phédon
64 c et 67d3°. Je pense qu’'il faut aussi penser au Phédon a propos

25 Jbid. 1, 106.

26 [pid. 1, 107. Traduction de Cl. Mondésert, légérement modifiée.

27 1bid. 1, 108 : €0 xai 6 HpaxAettog xata 10010 Mwvoéws dxolovbnoas @ doyuatt, ¢noi yép:
“Zdugv tov ékelvwv Bavarov, tedvnkapev d¢ Tov éxeivov Piov”, ©g viv uév, dte Ldpev, tedvnrviag
s Jruxfis kai g dv év onpatt @ cwpatt evtetvpPevpévns, ei 3¢ anobavoiuev, tig Yuxfs {wong tov
idov Piov kai dmnMaypévng kaxob xai vexpod ouvvdétov tob cwpartog. Traduction de ClL
Mondésert, légérement modifiée.

28 Cf. Phédon 65 e sqq, 68 c-69 c.

29 Cf. Phédon 65 d-67 b. Socrate parle surtout de I'acquisition de la connaissance, mais il
montre tout de suite que, pour 'acquisition de la vertu, la situation est la méme (68 c-69 c).

30 La définition de la mort dans le Gorgias 524 b est semblable : « La mort est rien
d’'autre, me semble-t-il, que la séparation de deux choses, I'dme et le corps, qui se détachent
I'une de 'autre (dvoiv npaypdrow didhvais, tiis Yuxijs kai Tod odpatos, dn’ dAAnAow) », traduc-
tion de M. Canto (Platon, 1993). Néanmoins, le contexte, dans lequel elle apparait dans les
Allégories des Lois renvoie manifestement au Phédon.



Le Phédon de Platon dans I'ceuvre de Philon d’Alexandrie 31

d’annAhayuévns (« délivrée ») du § 10831, et que, en général, la notion de
« vie propre a I'ame » (Yvxfis Lwong tov {diov Biov) est, pour 'essentiel, con-
forme aux explications de Socrate dans le Phédon3z.

D’autre part, a la différence du Socrate platonicien, Philon parle non
seulement de la vie de 'ame, mais aussi de « la mort propre a I'ame » (I,
103) et cette fois-ci, il n'est pas aisé indiquer une source (ou des sources)
philosophique(s) de sa doctrine.

3. LA DEFINITION DE LA MORT DANS LE PHEDON DE PLATON ET LA QUESTION
DES SOURCES PHILOSOPHIQUES DE LA NOTION DE « LA MORT DE L’AME » DANS
L’GUVRE DE PHILON

Au premier regard, les indices sont abondants. En effet, en achevant son
explication sur les deux especes de la mort, Philon cite Héraclite, dont le
propos est présenté comme suivant la doctrine de Moise (que Philon dé-
couvre dans le récit de la Genése 2, 16-17)33. Les mots d’Héraclite sont, a
leur tour, éclairés par l'affirmation connue par le Cratyle et le Gorgias pla-
toniciens et qu’'on considere habituellement comme pythagoricienne, se-
lon laquelle le corps est « tombeau de I'ame »34. Enfin, I'image du corps ca-
davre, a qui I'dme est liée durant cette vie, est connue par un fragment
d’Aristotes3s.

Jaap Mansfeld considere que, dans les Allégories des Lois I, 108, ainsi
qu’ailleurs dans ses ouvrages, Philon utilise un centon des citations d’'Hé-
raclite, d’Empédocle (qui n’est pas évoqué dans le Leg. I, 108) et Platon,
constitué par un médioplatonicien alexandrin qui avait interprété les pro-
pos des penseurs présocratiques dans la veine platonicienne, pour décrire
les vicissitudes de I’'dmes6. D. Zeller observe que les ressemblances entre
les textes étudiés par Mansfeld3? sont trop faibles pour parler d'un centon
qui pouvait étre utilisé par Philon38. Je ne peux pas ici étudier la question
des sources de l'interprétation de la partie du fr. 62 DK d’Héraclite (« vi-
vants de leur mort, morts de leur vie », {@vteg tov éxeivov Bavatov, tov 3¢

31 Cf. Phédon 64 c, 67 a, 84 b, 14 b.

32 Cf. MANSFELD, ]. : Heraclitus, Empedocles, and Others, 132.

33 Dans les QG 1V, 152, le fr. 62 d’Héraclite est interprété de la méme maniere et présenté
comme un vol de la loi de Moise.

34 Cratyle 400 b, Gorgias 493 a.

35 Protr., fr. 10 b ROsS.

36 MANSFELD, ]. : Heraclitus, Empedocles, and Others.

37 Avant ]J. Mansfeld, la question de centon platonicien des citations d’Héraclite et d'Em-
pédocle a été étudiée par W. Burkert (Plotin, Plutarch und die platonisierende Interpretation
von Heraklit und Empedokles, in : MANSFELD, Jaap/RIJK, Lambertus Marie [éd.]| : Kephalaion.
Studies in Greek Philosophy and its Continuation offered to Prof. C.J. de Vogel. Assen : Van
Gorcum 1975, 137-146), qui, cependant, n’a pas tenu compte des Allégories des Lois de Phi-
lon.

38 ZELLER, D. : The Life and Death, 45-46 ; Studien zu Philo und Paulus, 89.



32 Tatjana Alekniené

¢xeivov Pilov tedvedtes ») que nous trouvons dans le Leg. I, 108. Qu’il me
suffise, pour le moment, d’observer que le Gorgias 492 e-493 a semble étre
un texte platonicien qui permettait interpréter Héraclite de cette maniére.
Dans ce dialogue, Platon n’évoque pas Héraclite, mais I'explication des mots
d’Euripide qui y sont cités (« Qui sait si vivre n’est pas mourir et si mourir
n’est pas vivre »39) pouvait sans difficulté étre appliquée au propos d’Héra-
clite.

Pour notre question, le plus important est un trait du texte de la der-
niére partie du premier livre des Allégories des Lois, qui a été justement
observé par Dieter Zeller, qui note que, avec les citations et les allusions
du § 108, la définition de la mort propre a I'dme passe du niveau « existen-
tiel » sur le plan « ontologique »4c. En effet, les derniers paragraphes du
livre 1 répétent, en condensée, les affirmations des philosophes qui per-
mettent considérer la vie de 'ame dans le corps comme sa mort (mort
« ontologique »)4, et son existence sans corps aprés la mort comme la vie
propre a I'ame42. Or, il est évident que, dans les paragraphes précédents,
Philon ne concevait pas la mort propre a I'éme comme le fait de se trouver
dans le corps « tombeau », mais comme ['état moral de 'dme dominée par
les vices et les passions, qui I'unissent (synodos) au corps (mort « existen-
tielle » ou « morale »)43. Comme le montrent les textes précédemment évo-
qués des §§ 103-104, Philon parle, dans cette partie des Allégories des Lois,
du comportement de '’homme qui déja posséde le corps, ainsi que les sens,
et non seulement l'intelligence et la raison. La situation de celui a qui Dieu
adresse l'interdiction de gouter de I'arbre de la connaissance du bien et du
mal est deux fois décrite par Philon (8§ 103, 106) comme contraire a I'état

39 Gorgias 492 e.

40 ZELLER, D. : The Life and Death, 40-41 ; Studien zu Philo und Paulus, 83.

41 Cette notion de « la mort de 'dme » peut étre appelée « ontologique » : I'ame est te-
nue morte a cause de son union avec le corps.

42 S, Yli-Karjanmaa considére que la derniére phrase du § 108, aussi, désigne I'état moral
de I'ame, et non la mort physique (Reincarnation, 62-64). Cette interprétation est problé-
matique. Méme si on convient que les derniers mots (&i 8¢ dnofdvoiuev, tiis Yuxijs lwong oV
idlov Piov xai annAlaypévng xoakod xai vexkpod ocuvvdétov tod ocdpartog) décrivent la mort
« philosophique » (comme elle est congue dans le Phédon), il semble évident que l'affirma-
tion précédente (mg viv pév, bte IDpev, tebvnrviag Tis Yuxiis Kai @ dv év ofpatt @ couatt
¢vtetupPevpévns) concerne 'état de l'incarnation, et non l'attitude morale. En outre, dans
cette partie des Allégories des Lois, « la mort » propre a 'ame est congue comme son assu-
jettissement au corps, non comme détachement.

43 D’une maniére semblable, Lucia Saudelli (Le ,cadavre’ chez Platon : des images pré-
socratiques et un commentaire néoplatonicien. Gorgias 493 a-c, in : Etudes platoniciennes 11
[2014], § 31) observe, a propos de I'image du corps tombeau chez Platon dans le Gorgias (493
a-c), que, pour Platon, 'ame qui « est immortelle, meurt, pour ainsi dire, en se soumettant
aux instincts primordiaux et aux appétits irrationnels de I'étre humain. Autrement dit : la
mort de I'dme coincide avec son asservissement au corps ». Je pense que, effectivement, le
texte évoqué du Gorgias peut étre interprété dans le méme sens que je le propose pour l'in-
terprétation du Phédon par Philon, et que la lecture « croisée » de ces deux dialogues pou-
vait contribuer a la naissance de la notion de la « mort de 'dme » philonienne.



Le Phédon de Platon dans I'ceuvre de Philon d’Alexandrie 33

de la séparation et d’aliénation de I'ame par rapport au corps, qui constitue
la mort « philosophique », comme elle est con¢ue dans le Phédon44.

Dans les deux derniers paragraphes des Allégories des Lois Philon
semble changer la perspective. Pour mettre en valeur I'état de 'ame non
attachée au corps, il cite les propos des philosophes qui parlaient de I'ense-
velissement de I'ame dans le corps tombeau. On peut supposer que c’est la
notion du chatiment (§ 107 : « Qu’on fasse attention qu'’il prend la mort
comme un chatiment ») qui améne l'auteur a citer le dicton pythagoricien
sur le corps tombeau. Sami Yli-Karjanmaa indique un fragment tiré des
Stromates de Clément d’Alexandrie (Clément attribue le propos a Philo-
laos, qui joint de la méme maniére, comme Philon, I'idée de punition et
I'image du corps tombeaus4s). Il semble qu'on peut distinguer dans le texte
de Philon, deux aspects de « la mort propre a I'ame », voire deux especes
de « la mort » de I'ame : (1) la mort ontologique (ou « physique ») est com-
mune a toutes ames incarnées, (2) l'autre est existentielle (ou « morale »)
et ne concerne que les dmes vicieuses.

La méme ambiguité de la notion de « la mort » - (1) la mort physique et
(2) la mort philosophique (existentielle), pratiquée durant la vie - est ma-
nifeste dans les explications de Socrate du Phédon. En effet, Socrate com-
mence par définir « la mort » comme « séparation de I'dme et du corps »
(la mort commune, physique), et, bientét, il devient évident que, selon lui,
ce sont les philosophes qui accomplissent le mieux cette tiache leur vie du-
rant (c’est la mort morale, existentielle). Cette ambiguité était remarquée
par les platoniciens postérieurs qui ont distingué deux espéces de «la
mort ». Ainsi, Porphyre affirme que «la mort est double (6 Oavatog
duthols) : I'une, qui est bien connue, a lieu, quand le corps se sépare de
I'dme, et celle des philosophes - quand I'ame se sépare du corps. Et I'une
ne suit pas nécessairement 'autre »46. Dans les paragraphes précédents du
méme ouvrage (Sent. 7-8), Porphyre fait nettement distinction entre les
rapports ontologique et existentiel de 'ame avec le corps : (1) la nature lie
I’dme au corps, et (2) I'dame elle-méme « s’attache au corps, quand elle se
tourne vers les passions qui viennent de lui (Wux) xatadeitar npods copa T
¢metpo@i) i) mpos T nédfn & &’ avtod) ». Porphyre distingue, donc, deux
sortes du lien de I'ame avec le corps, et deux types corrélatifs de la sépara-
tion. Les types de la séparation sont appelés « morts », ceux du lien - non.
Toutefois, son schéma tient manifestement compte de la différence entre
les niveaux ontologique et existentiel (ou « morale ») du rapport de 'dme
avec le corps.

44 L'allusion au Phédon dans le § 103 évoque nettement la mort « philosophique », c’est-
a-dire, la séparation avec le corps pendant la vie.

45 YLI-KARJANMAA, S. : Reincarnation, 59 et fr. 14 DK (= CLEMENT D'ALEXANDRIE : Strom.
111, 3, 17, 1-2).

46 Sententiae 9. Traduction personnelle.



34 Tatjana Alekniené

Quand Philon décrit la deuxiéme espéce de « mort », qui est une mort
spéciale, propre a I'ame, il considére non I'état de I'dme incarnée, mais son
attitude envers le corps — ses passions, liées a 'existence corporelle et les
vices qui en découlent. C’est uniquement dans le cas ott 'ame, qui est su-
périeure, se laisse dominer par 'inférieur, le corps, qu’elle est morte. C'est
une mort « morale » (Leg. I, 107 : « 'dme meurt a la vie de la vertu, mais vie
de la seule du vice ») ou, en pensant au Phédon, « anti-philosophique »47.

Dieter Zeller, qui observe la particularité de la description de la mort de
I'dme dans I'ceuvre de Philon, considére que cet auteur joint, d’'une part, la
notion de la mort ontologique, exprimée par les propos réunis dans le Leg.
[, 108, et, d’autre part, l'idée présente dans la littérature et dans la philo-
sophie populaire, selon laquelle 'homme non éduqué, vicieux ou inactif ne
vit pas, mais peut étre considéré comme mort48. L'analyse de Zeller parait
raisonnable. Toutefois, il lui manque certains éléments importants. Tout
d’abord, il faut préciser que, pour I'essentiel, la notion de la mort de I'dame
chez Philon est « morale » ou « existentielle ». Pour lui, 'dme n’est mort
que quand elle se livre au vice et s'entombe elle-méme dans le corps.
D’autre part, il congoit le vice d’'une maniére platonicienne, comme dii a la
domination du corps49.

Ensuite, il faut noter (a ma connaissance, cela n’a jamais été fait) que la
source philosophique ol on trouve la meilleure description de I'état de I'ame
qui peut étre appelé la mort « anti-philosophique » (quand I’dme s’attache
au corps a lieu de se séparer de lui) se trouve dans le méme ouvrage de
Platon, d’ou Philon tire sa définition de bon rapport de 'ame envers le
corps, C’est-a-dire, dans le Phédon.

47 D. Zeller lappelle « existentielle ». J. Mansfeld (Heraclitus, Empedocles, and Others,
141) note que, « pour Philon, I'ensevelissement de 'ame dans le corps commence avec le pé-
ché d’Adam ». Si cela est vrai, il faut souligner que, comme le montrent ses textes, en géné-
ral, Philon ne considére pas le fait d’étre dans le corps « tombeau » comme « mortel » pour
'ame. L’dme peut porter ce tombeau, qui est le corps (c’est la conditio humana), sans, pour
cela, étre morte (cf. Leg. 111, 69-70, Spec. IV, 188). L'dme n’est morte dans son corps que dans
le cas ot elle est « morte pour la vertu » (cf. QG 1, 16 ; 70).

48 ZELLER, D.: The Life and Death, s0-55 ; Studien zu Philo und Paulus, 93-99. Parmi
d’autres exemples, D. Zeller indique le texte d’Ep. 93 de Sénéque. G. SCARPAT (La morte se-
conda e la duplice morte dalla Sapientia a S. Francesco, in : Paideia 42 (1987), 55-62, ici 60-
61) le tient pour une preuve que Philon a trouvé la notion de deuxiéme mort dans I'ceuvre de
Posidonius. Cf. KOLARCIK, M. : The Ambiguity of Death in the Book of Wisdom 1-6. A Study of
Literary Structure and Interpretation (= Analecta Biblica 1277). Rome : Pontificio Istituto Bib-
lico 1991, 77 sq, n. 19. Toutefois, Sénéque ne parle jamais de la mort de 'ame (cf. ZELLER, D. :
Studien zu Philo und Paulus, 98), et sa notion de «la mort » durant cette existence ne
consideére pas le rapport de 'dame avec le corps.

49 Cela est bien souligné par Iréne Feuer (Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, Quod dete-
rius potiori insidiari soleat. Introduction, traduction et notes par I. Feuer. Paris : Cerf 1965,
50-51, n. 1) qui observe que « cette mort de I'dme est toujours congue [par Philon] comme
due a la domination du corps, et qu’ainsi Philon reste fondamentalement platonicien sur ce
point ».



Le Phédon de Platon dans I'ceuvre de Philon d’Alexandrie 35

En effet, dans le Phédon, Socrate non seulement explique de quelle ma-
niere 'dme du véritable philosophe s’applique a devenir étrangére au corps,
mais aussi, comment elle peut I'approcher, se laisse lier et emprisonner par
ses désirs et ses passions. L’dme qui commence a vivre la vie du corps, est
remplie par lui et lui devient quasiment connaturelle. Elle n'est plus ca-
pable de se séparer du corps, non seulement durant cette existence, mais
aussi apres la mort « physique ». Ainsi, elle ne peut pas jouir de |'existence
propre de I'ame, qui est celle de I'intelligence.

C’est dans la partie du dialogue que les néoplatoniciens appelaient « le
deuxiéme discours purificatif » (logos kathartikos), le Phédon 8o e-84 b
que Socrate décrit cet état de 'dme, opposé a celui qui est cultivé par les
authentiques philosophes. Les formules concises que nous trouvons chez
Philon, semblent résumer la riche lecon de Socrate dans le Phédon. Dans
cette partie de 'ouvrage, Socrate figure le sort des dmes au moment de la
séparation avec le corps, qui dépend du mode de vie qu’elles avaient
cultivé. Socrate explique que I'dme, qui, tout au long de sa vie, s’exerce
(ueAet@oa dei tovto) a fuir le corps et a ne rien avoir en commun avec lui,
est une ame qui pratique droitement la philosophie et qui s’exerce véri-
tablement & mourir (tefvavar pedetdoa pading). Cest cette pratique qu’on
peut appeler « I'exercice a la mort » (ueAétn Bavdrov)se. Une telle dme n’aura
pas de difficulté a se séparer du corps et d’aller vers ce qui est divin, im-
mortel et intelligent, vers ce lieu, ou elle sera heureuse, débarrassée de
tous les maux de l'existence humaine (t@v dAov xaxkdv t@v dvbpwmneiwv
drnnAAayuévn)st. Si, au contraire, I'ame s’associe toujours au corps (t® cwpatt
dei ovvotoa), le sert, tombe amoureuse de lui et est envolitée par ses désirs
et ses plaisirs (Vnd te OV dmbvpudv xai H1dovdv), elle ne peut pas étre pure
au moment ot elle se sépare du corps (pepaopévn xai draBapros tod cwpatog
drnaAAaTTnTOn)s2.

« Ce sera sans aucun doute une dme complétement pénétrée par ce qui a
forme corporelle, forme que la familiarité et I'association avec le corps (1)
Ouidia Te xai ovvovsia tod cwuartos) lui aurait rendu connaturelle (cOugurov),
du fait que toujours elle est associée au corps et ne cesse de s’en occuper (did
TNV TOAARV HEAETNV) » 53,

50 Phédon 8o e. Quoiqu’elle est préfigurée par les explications antérieures de Socrate (xai
10 pedétnpa avtd TolTd oty 1@V PAoco@wy, AVois Kai xwpiopds Yuxils dnd cwuatog), c’'est a ce
point de la discussion que I'expression peAétn Bavdatov est employée pour la premiére fois
dans le dialogue.

5! Phédon 81 a. Cf. aussi Phédon 84 b.

52 Phédon 81 b.

53 Ibid. 81 c. Traduction de M. Dixsaut (PLATON : Phédon. Traduction nouvelle, introduc-
tion et notes par M. Dixsaut. Paris : GF Flammarion 1991), légérement modifiée. Cf. 82e-83a :
« La philosophie le discerne bien, ce qu'il y a de plus terrible dans cet emprisonnement, c’est
qu'il est I'ceuvre de l'appétit (8" ¢mbupiag £otiv), de sorte que c’est 'enchainé lui-méme qui
coopére de la maniére la plus efficace a parfaire son état d’enchainé » ; 83 d-e : « Chaque



36 Tatjana Alekniené

Dans le Phédon, la mort philosophique n’est pas explicitement liée a
I'acquisition de la vertu. Néanmoins, les explications de Socrate montrent
a I'évidence que la vie vertueuse est un élément naturel et nécessaire de
I'attitude de celui qui s’exerce a mourir pour la vie corporelle. En effet, en
expliquant en quoi consiste cette attitude des authentiques philosophes,
Socrate décrit les raisons qui les incitent a étre modérés et courageuxs4.
Selon lui, la vraie vertu, c’est la vie pure de la raison (@povnoig), a I'écart des
soucis du corpsss. En méme temps, Socrate souligne que ce sont les ames
des gens mauvais (@adlot) qui continuent a errer autour des tombeaux
« jusqu’au moment ou, habitées par cet appétit qu’elles ont de leur com-
pagnon [...] elles reviennent de nouveau s’enchainer a un corps »56. Dans la
méme partie du dialogue, nous trouvons des remarques concernant la
question a qui, I'dme ou le corps, I'immortel ou le mortel, convient-il étre
asservie et commandész.

Pour notre propos, le plus important est le fait que Socrate du Phédon,
quand il parle de l'attitude anti-philosophique de 'dme, unie les aspects
ontologique et morale, comme Philon le fait dans notre texte des Allégo-
ries des Lois. Selon les explications de Socrate, I'dme qui est mauvaise, qui
se laisse dominer par le corps et qui se livre a ses désirs et a ses plaisirs, est
pénétrée par 'élément corporel, alourdi (clouée a lui, enchainée, empri-
sonnée), donc, ne peut plus se séparer de lui, pour vivre la vie propre a
I'dme, apreés la mort « physique », comme déja cette vie durant. Elle est,
donc, morte (quoique ce mot n’est pas employé par Socrate) pour la vie dé-
liée dans le divin. Cela lui arrive non du fait qu’elle se trouve dans le corps,
mais parce qu'elle devient son amie (@ilocwpatog)ss.

Il semble que, malgré I'absence de la mention de « la mort » de 'ame,
les textes du Phédon, que je viens d’évoquer, rappellent la notion de la
mort de 'dme des Allégories des Lois plus que toute autre source philoso-
phique qui jusqu’a présent était évoquée pour expliquer son origine. Evi-

plaisir, chaque peine, c’est comme s’ils possédaient un clou avec lequel ils clouent 'ame au
corps », etc. Traduction de M. Dixsaut.

54 Surtout dans le Phédon 68 b-69 c, 82 a-d, 83 b-e. Cf. 83 e : « Voila les raisons pour
lesquelles, Cébes, ceux qui aspirent droitement a apprendre sont bien réglés et courageux
(xdopot eiol kai dvdpeiot) — et ce ne sont pas celles du plus grand nombre ».

55 Cf. surtout Phédon 69 a-c.

56 Phédon 81 d-e (ol ti ye Tag T@v dyaddv attds elvat, dAAG Tés TdY @aviwv, d6 sq).

57 Phédon 8o a. Cf. Leg. 1, 106, ou Philon décrit la mort propre a 'ame comme un état,
« ou domine l'inférieur, le corps, et ot le supérieur, 'dme, est dominé ».

58 Philon emploie volontiers ce vocable platonicien, ainsi que des nombreux autres com-
posés « philo-quelque chose », pour indiquer, sur 'exemple du Socrate du Phédon (68 c),
I'orientation existentielle d’'une &me humaine. Cf., la-dessus, les remarques pertinentes de D.
Runia (La recepcién, g7). Dans le Leg. IlI, 68-73, les types opposés des @iAécogos et
@hoowpatos sont distingués selon leur relation avec le corps - « ce mal, ce cadavre, lié a
I'ame » (111, 72-73 : vnd kaxob kai vexpol ovvditov). Cf. Leg. [, 108 : xakob kai vexpod cuvdétov
107 CWUATOS.



Le Phédon de Platon dans I'ceuvre de Philon d’Alexandrie 37

demment, c’est précisément cette absence dans le Phédon de la mention de
«la mort de I'dame » qui ne permet pas dapercevoir l'influence de ce
dialogue sur la notion qu’on trouve dans l'ceuvre de Philon. Cela ne pour-
rait pas étre autrement, vu que, dans le Phédon, Platon s’applique a mon-
trer que I'dme ne meurt pas, qu’elle est immortelle.

4. DE LA NOTION DE L'« EXERCICE » (MELETE) EXISTENTIELLE DANS LE PHEDON
A LA NOTION AMBIGUE DE « L'EXERCICE A LA MORT » DANS L'(EUVRE DE PHILON

Je pense que c’était surtout l'évocation, dans le Phédon, d’« exercice »
(« pratique », « occupation », meleté, meletan) existentielle de I'dme qui
devait aider Philon a découvrir, a partir de la notion de « mort philoso-
phique » du dialogue, une deuxiéme espéce de la mort. Dans le dialogue,
Socrate a plusieurs reprises évoque '« exercice » ou la « pratique » qui dé-
termine I'état de 'dme durant sa vie avec le corps et aprés leur séparation.
Un lecteur attentif devait saisir qu'au lieu de I « exercice a la mort » philo-
sophique, qui débarrasse I'ame du corps, 'homme peut choisir 'exercice
(meleté, meletan) contraire, qui infecte 'ame d’élément corporel et la cloue
au corps pour toujours. En 81 b-82 a, en parlant des dmes qui s’'attachent
aux corps durant cette vie et ne peuvent plus les quitter, Socrate souligne
que tel est résultat de leur « occupation » (« pratique » ou « exercice »,
melete, meletan) continue, et qu'elles s’enchainent de nouveau a des corps
selon les occupations qu’elles ont eu leur vie durant : di& 10 dei ovveivar kai
S1é v oAAfv pedétnv (81 ¢6) ; eis Toabta 10N omol drt' dv xai pepeleTnruian
Toxwow £v 1 Piw (81 e2-3) ; pepeAetnxotag (81 e6) ; katd Tdg abTdOV OHOIOTNTASG
Mg pnehétng (82 a8).

Je pense que Philon a bien apprécié cette notion de meleté existentielle,
qui détermine le rapport de I'dame avec le corps et, par conséquent, son sort
aprés la mort physique. En effet, dans I'ceuvre de Philon, 'expression « I'ex-
ercice a la mort » est un des cas, ot 'allusion au Phédon parait étre le plus
évidentes9. Or, il est remarquable que dans certains de ses textes, la notion
d’ « exercice a la mort » est appliquée non aux amis de la sagesse et de la
vertu, mais aux personnages méchants et déraisonnés. Ainsi, dans les
Quaestiones in Genesim 1V, 173, a propos des mots d’Esaii (Gen. 25, 30 : « Je
vais mourir »), qui se prépare a vendre son droit d’ainesse a Jacob pour un
plat de lentilles, Philon explique que « la vie d’homme mauvais (@avAov) se
précipite vers la mort, en s'occupant, chaque jour, a mourir, pedetdv T
anofvrokev ».

59 D. Runia (The Reception, 5) note “A clearer example of a recognizable allusion to the
dialogue is the description of philosophy as ‘practising to die’ or a ‘practice for death’ (64a6,
67e4, 81a1). The combination of the words pehetn and dnobvnoxewv or Bdvarog must amount to
an allusion to Plato’s work” ; RUINA, D. : La recepcion, 96.



38 Tatjana Aleknieneé

David Runia, qui observe la particularité de cette allusion au Phédon,
considére qu’ainsi Philon joue un jeu littéraire que ses lecteurs devaient
apprécierto. Le méme chercheur note qu'une « semblable réinterprétation
de la pratique de la mort » a lieu dans le De somniis 1, 1516. Dans ce dernier
texte, Philon oppose les sages (cogoi) qui « ont le privilege d’habiter la ré-
gion céleste de I'Olympe, formés depuis toujours a la fréquentation des
cimes » aux méchants (xaxoi) « qui du début a la fin ne se sont appliqués
qu’a mourir (&nobvijoxewv émrerndevkotes) et, des langes a la vieillesse, sont
des familiers de I'extinction »¢2, Le méme remaniement du théme platoni-
cien est manifeste dans le Quis rerum divinarum heres sit 290-292, ou Phi-
lon explique que le mot « mort » (cf. Ps. 83, 11) veut dire « la vie des mé-
chants », et que le méchant, « sans cesse, apprend a mourir » (dnobvijoxeiv
dei pavBavovta)63.

Sami Yli-Karjanmaa propose la réflexion la plus poussée de l'usage
« inversé » de la formule platonicienne par Philon. Il se demande si Philon
« pense a quelque chose qui devait lier ces différents usages » ? Yli-Karjan-
maa avoue de n’étre pas prés de proposer une réponse bien fondéeés. En
accord avec la pensée directrice de son étude, il considere que Philon pou-
vait viser a rappeler a ses lecteurs la pensée de Socrate, pour lequel « I'exer-
cice a la mort » signifiait surtout la possibilité d’échapper a la réincarna-
tion. Selon ce chercheur, Philon, « visait-il ou non évoquer la réincarna-
tion, en pratique I'a fait (aussi) »65. Je suis d’accord que la mention de
'exercice de la mort, dans I'ceuvre de Philon, peut, entre autres choses,
rappeler la réflexion socratique sur la réincarnation, mais, dans les contex-
tes immeédiats des QG IV, 173, Somn. |, 151 et Her. 292 l'autre notion pré-
vaut manifestement, celle de 'attitude que 'ame cultive durant sa vie cor-
porelle. Je tiens les singuliers emplois de la notion de I'« exercice a la
mort » dans les écrits de Philon pour l'indice du trajet qui pouvait mener
cet auteur de la notion classique du la « mort philosophique » (melete
thanatou) dans le Phédon vers celle de la deuxieme espéce de la « mort »,
qui saisit 'ame mauvaise (meleté thanatou inversée).

60 RUNIA, D. : The Reception, 5 : “Following ancient practice Philo plays around with the
learned allusion and the reader is expected to follow and appreciate what he is doing” ; La
recepcion, 96.

61 Ibid., 5, n. 7 (La recepcién, 96) et g : “another example of Philo going his own way in
using the Platonic phrase” (La recepcién, 102).

62 Traduction de P. Savinel (Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, De somniis I-II. Introduc-
tion, traduction et notes par Pierre Savinel. Paris : Cerf1962), modifiée.

63 Dans le fr. 7, 3 (J.R. HARRIS) 'expérience de sommeil est décrite comme peiétn Bovdrou,
ce qui rappelle la notion de la mort philosophique dans le Phédon.

64 YLI-KARJANMAA, S. : Reincarnation, 124 : “At this point of our study we are not really
able to give a well-founded position on why he wanted to do so”.

65 Jbid. : “Where Philo intended to allude to reincarnation or not, in practice that (too) is
what he did”.



Le Phédon de Platon dans |'ceuvre de Philon d’Alexandrie 39

Un texte du Timée platonicien (qui contient la célébre image de la
plante céleste) montre que Platon lui-méme pouvait envisager une idée de
tel genre. Ici, nous lisons que toutes les pensées de celui qui se livre aux
désirs et aux ambitions, nécessairement, deviennent mortelles et que tel
homme lui-méme devient mortel, « autant qu’il se peut faire », tandis que
celui qui s’exerce (yeyvpvaopéve) a penser ce qui est vrai, immortel et di-
vin, devient immortel, autant que cela est possible pour la nature hu-
maine®. On peut dire que, dans le premier cas, 'homme et son ame s’exer-
ce a la mort et « se mortalise ».

Dans le De gigantibus 14-15, a propos de la Genése 6, 267, Philon qui ex-
plique que, pour Moise, les « filles des hommes » sont « les passions des
hommes », de nouveau (cf. Leg. I, 103-106) oppose l'attitude « des philo-
sophes véritables qui, du début jusqu’a la fin, se sont efforcées de mourir a
I'existence corporelle (¢£ dpxijs &xpt TéAovs peletd®@oat TOV HETH COMUATWY
drnoBvrjokew Piov), afin de participer a la vie incorporelle et éternelle, au-
preés de la réalité inengendrée et incorruptible », a celle des hommes,

« qui ont méprisé la sagesse [cogiag NAéynoav, ne sont pas “philosophes”] et se
sont livré a des réalités instables et contingentes, dont aucune ne se rapporte
a notre faculté souveraine, I'ame, l'intellect, mais qui toutes se rapportent
(dvagpépetar) au cadavre qui nous est connaturel (é7i Tov ovppLa vekpov HudV),
le corps, ou a des objets encore plus dépourvus d’dme que lui »©8.

D’autres textes de Philon, ou est mentionné le rapport de 'homme ou son
ame avec le corps cadavre (ils sont nombreux69), confirment, me semble-t-
il, la singularité de la notion de « la mort de 'dme » philonienne, comme
mettant en valeur I'aspect moral (ou « existentiel ») du rapport de 'dme
avec le corps - I'ame meurt, si elle s'adonne a la vie du corps. Ce que je
souhaite surtout affirmer dans cette étude, c’est le fait que telle notion de
« la mort » découle, pour l'essentiel, de la description de I'état de I'ame
« non-philosophique », proposée dans le Phédon.

5. L'IMPORTANCE DU CONTEXTE EXEGETIQUE DE LA NAISSANCE DE LA NOTION
DE « LA MORT DE L’AME »

Il me reste a souligner un autre aspect important de I'apparition de la no-
tion de la mort de I'dme dans 'ccuvre de Philon. Evidemment, c’est son

66 Timée 9o b-c.

67 « Les anges de Dieu voyant que les filles des hommes étaient belles se prirent des
femmes parmi toutes celles qu’ils choisirent ».

68 Gig. 14-15. Traduction d’A. Moses (Les ceuvres de Philon d’Alexandrie, De gigantibus.
Quod Deus sit immutabilis. Introduction, traduction et notes par André Moses. Paris : Cerf
1963).

69 Cf. Leg. 11, 77 ; 111, 68-73, Det. 141 sq, Post. 73 sq, Deus 89 sq, Migr. 16-24, Fug. 55, 78,
113, Mut. 96, 210 sqq, Spec. IV, 188, QG 1,16 ; 1, 51 ; IV, 46 (cette liste n’est pas exhaustive).



40 Tatjana Alekniené

contexte exégétique7e. Bien sfir, on n'a pas nécessairement besoin d’'un
texte qui pose un probléme d’interprétation pour étre motivé a expliquer
comment il faut concevoir « la mort ». La question peut également se poser
(comme dans le Phédon ou dans les écrits de Sénéque et Plutarque) dans la
situation, ou on cherche a rassurer quelqu’un a propos de la mort d’'un étre
proche. Dans tel cas, comme dans le Phédon, on peut procéder par la cri-
tique de la notion reque de « la mort », en la corrigeant ou en 'enrichissant.

Toutefois, dans les Allégories des Lois, le probléme de la compréhension
de « la mort » apparait, comme nous I'avons vu, non dans une situation de
consolation, mais a propos d’'un texte de la Genése (2, 17). C’est le premier
texte de la Septante oil une mort « problématique » est mentionnée. Dans
la suite du récit de la Genese, une autre difficulté d’interprétation sera
soulevée par la mort d’Abel le juste (Gen. 4, 8), ainsi que par le fait que
Cain est resté pratiquement impuni. Philon était visiblement préoccupé
par cette histoire. Il y consacre trois ouvrages et évoque souvent Cain dans
les autres traités.

Dans le Quod deterius potiori insidiari soleat 47-49, Philon explique le
meurtre mentionné dans la Genése 4,8 comme un acte de suicide:
« L’ame qui a détruit en elle-méme la doctrine de I'amour de la vertu et de
I'amour de Dieu (t0 @iAdpetov xai @iA6Beov doyua) est morte a la vie ver-
tueuse »7.. Un peu plus loin dans le méme ouvrage, Cain est appelé « mal
attaché » a Abel, qui crie a Dieu (Gen. 4, 10), pour lui dire « ce qu’il a
souffert de la part du mal qui lui était attaché (& némovBev Und xaxod
ovvdétov) »72, On peut comprendre que, par son action, Cain s’est assimilé
au corps, le mal et le cadavre.

Dans la Sagesse de Salomon, ouvrage approximativement contemporain
de Philon, les mémes épisodes de la Genese sont mentionnés sous une forme
poétiquement vague, pour parler de la mort et la mortalité humaine (cf. 2,
23 ; 24 ; 10, 1-3). On peut reconnaitre que ces récits étaient une source
d’embarras pour les confréres juifs de notre exégete. Karina Martin-Ho-
gan73 recourt aux textes exégétiques de Philon pour éclairer la notion am-
bigiie de la mort dans la Sagesse de Salomon. Cette auteur pense que les ex-
plications, dans les écrits de Philon, du destin de Cain, qui ne considerent
que la mort physique74, reflétent I'étape antérieure de l'exégése, quand
seule la mort physique était envisagée, et non la mort spirituelle7s.

70 C’est un autre élément qui fait défaut dans 'analyse de D. Zeller. Cf. supra.

7 Det. 48. Traduction d'1. Feuer (Les ceuvres de Philon d’Alexandrie).

72 1bid. Traduction personnelle. Cf. Leg. I, 108 : tfjs Vuxfis lwong tov {drov Piov xai
darnAAaypévng xaxod xai vexkpod GuvIETOVL TOD COUATOS.

73 MARTIN-HOGAN, Karina : The Exegetical Background of the "Ambiguity of Death” in the
Wisdom of Selomon, in : Journal for the Study of Judaism 30 (1999), 1-24.

74 QG 1, 74, cf. Virt. 200.

75 MARTIN-HOGAN, K. : The Exegetical Background, 14.



Le Phédon de Platon dans 'ceuvre de Philon d’Alexandrie 41

La notion apocalyptique de « deuxiéme mort », qui frappe les injustes
et les infidéles apreés la mort76, différe considérablement de la « la mort de
I'ame », dont parle Philon et qui est considérablement plus conforme a la
philosophie grecque (dualisme platonicien). Néanmoins, elle pouvait con-
tribuer a pousser Philon a réfléchir sur les possibles significations de « la
mort ». Origéne parlera des trois « morts » : (1) bienheureuse mort pour le
péché (cf. Rom. 6, 10), (2) la mort de I'dme qui péche et meurt pour Dieu
(cf. Ez. 18, 4) et (3) la mort, comme elle est habituellement con¢ue, comme
séparation d’avec le corps77. La deuxiéme de ces especes correspond,
semble-t-il, a la notion apocalyptique de la mort des pécheurs. Origéne
tient a préciser qu'il ne suit pas les définitions des philosophes Grecs78. On
voit que l'auteur chrétien est au courant des théories philosophiques
concernant les espéces des morts. D’autre part, il peut appuyer ses propres
définitions sur les textes juifs et chrétiens. Il semble probable qu’Origéne
a, derriére lui, une certaine tradition, dont la réflexion de Philon devait
former une source non négligeable.

Comme nous l'avons vu, Adam et Cain ne sont pas les seules figures a
propos desquels Philon évoque la mort de 'ame. Dans son ceuvre, cette
notion est appliquée aux différents épisodes et expressions de la Septante -
Esaii dans le QG 1V, 173, les personnes mauvais (kakoi, phauloi) anonymes
dans le Somn. I, 151 et le Her. 292. La relation entre divers especes et fi-
gures de « la mort de 'ame » dans 'ceuvre de Philon mérite une étude ap-
profondie7s. Toutefois, on peut déja, me semble-t-il, supposer que, premie-
rement, le récit de la Geneése 2,17 et, ensuite, celui de la Genése 4, 8 sqq
ont incité 'exégete a trouver une solution, qui a donné naissance a une
nouvelle notion qui pouvait étre appliquée a plusieurs autres occasions,
comme un efficace outil exégétique.

Avant d’achever mon étude, je veux revenir sur le rapport entre I'ceuvre
exégétique de Philon et le Phédon. Je pense que pour un exégéte occupé a
expliquer la signification de la mention de «la mort », 'exemple de
Socrate du Phédon devait étre particuliérement précieux. En effet, Socrate
aussi procéde comme un exégete, quand, au début du dialogue, il constate
que les gens ordinaires ne se rendent compte « en quel sens réclament la
mort ceux qui sont vraiment philosophes, en quel sens ils méritent la mort,

76 Cf. Apocalypse de Jean 2, 11; 20, 6, 14 ; 21, 8.

77 Dialogus cum Heraclide 25.

78 Dialogus cum Heraclide 25, 2-6 : T évopa 100 Bavdrov npdrov daoteilopey xai doa
onpaivetan éx thg Tod Bavarov @oviis. ITapactiiom neipacopar 6oa onuaivetar ot kal’ "E[AJAnvag,
GAA' Goa onuaivetar katd [t]v Oeiav ypagnv.

79 D. Zeller (The Life and Death; Studien zu Philo und Paulus) propose une typologie des
mentions de la vie et la mort de I'ame selon l'ordre des textes de la Septante, expliqués par
Philon. Je pense que son analyse peut étre élargie, en précisant le contenu de la notion de
« mort de I'ame » dans les différents textes et son rapport avec les sources philosophiques de
Philon.



42 Tatjana Alekniené

et laquelle »8. Plus loin dans le dialogue, les interlocuteurs continuent a
étudier et expliquer la notion de « mort » et d'« exercice a la mort » : « La
mort, pensons-nous que c'est quelque chose ? [...] Se peut-il qu’elle soit au-
tre chose que la séparation de 'ame d’avec le corps ? [...]. Se peut-il que la
mort soit autre chose que cela »87? « Ne serait-ce pas cela, s’exercer a la
mort »82? C’est une forme d’analyse (ou de la présentation d’analyse) ty-
pique des dialogue platoniciens en générale, et du Phédon en particulier.
Les questions y sont étudiées en précisant la signification des certaines ex-
pressions, comme cela se passe aussi habituellement dans les écrits exégé-
tiques de Philon.

Le Quod deterius potiori insidiari soleat 33-34 montre que Philon a fait
attention au caractére paradoxal de laffirmation de Socrate au début du
dialogue, selon laquelle, les philosophes « ne s’occupent de rien d’autre
que de mourir et d’étre morts » (o0d¢v GAAo avtoi émitndevovov 1
dnobviioxev e kai tebvavat), ainsi qu’a la réaction d'un de ses interlocu-
teurs, Simmias, qui s’exclame : « Par Zeus, Socrate [...] t’as réussi a me faire
rire ! Je pense effectivement que s’ils entendaient cela, la plupart des gens
jugeraient que c’est a coup sir la bonne maniére de parler de ceux qui
s’occupent a philosopher », etc. (64 a-b). De ce fait, I'affirmation provoca-
trice de Socrate (« les philosophes ne s’occupent qu’a mourir ») suscite la
longue explication de la signification de « la mort » et de « l'exercice a la
mort ». Philon donne la parole & Cain qui essaie de convaincre Abel d’ai-
mer les joies du corps et toutes les choses qui, selon lui, sont importantes
pour le bonheur de cette existence : les honneurs, la richesse, le pouvoir.
Et « ceux qu’on dit amis de la vertu (@iAdpetor) », qui négligent tout cela,
sont « sales, le teint jaune, I'aspect squelettique, ils ont I'air affamés a force
de privations, leur santé est mauvaise, ils apprennent a mourir (peAet@vreg
droBvrioxev) »8. On reconnait la représentation vulgaire des philosophes,
bien connue par les Nuées d’Aristophanes4, qui est rappelée par Simmias
pour donner le départ a I'analyse de « la mort » dans le Phédon8s. On voit
que Philon non seulement connait bien le texte platonicien86, mais aussi
s'intéresse au développement que les notions de « la mort » et d’« I'exer-
cice a la mort » subissent dans le dialogue.

80 Phédon 64 b : §) 1¢ Bavatdaol kai §) dol elow Bavarov xai ofov Bavarov of dg dAnOdg
@ocopot. Traduction de M. Dixsaut (Platon, 1991).

81 Phédon 64 c.

82 bid. 8o e-81a. Cf. g1 d.

83 Det. 34. Traduction d’l. Feuer (Les ceuvres de Philon d’Alexandrie), légérement modifiée.

84 Cf. Nuées 103, 504.

85 S. Yli-Karjanmaa (Reincarnation, 123) appelle la maniére, dont Philon utilise I'idée de
I" « exercice a la mort » dans le Det. 34. “Simmian” (“rather than Socratic”).

86 Selon G.H. Whitaker (Philo [= Loeb Classical Library] Cambridge, MA : Harvard Uni-
versity Press 1929, vol. I1, 494), “It is good example of Philo’s intimate knowledge of Plato”.



Le Phédon de Platon dans l'ceuvre de Philon d’Alexandrie 43

David Runia, en faisant allusion a I'étude de Geert Roskam?87 sur l'utili-
sation du Phédon par Plutarque, remarque que, a la différence de Plutar-
que, Philon ne s'intéresse, dans le dialogue, qu'a « un ensemble des thémes
bien limité » et qu’« il ne s’occupe pas de la grande partie de sa structure
narrative, et certainement pas de ses arguments philosophiques et de la
stratégie argumentative »88. Je n’ai pas l'intention de contredire cette der-
niére affirmation. Toutefois, je pense que 'exemple de I'utilisation du théme
de la mort philosophique (et de son opposé, la mort « antiphilosophique »
de I'ame) dans 'ceuvre de Philon montre que celui-ci peut embrasser dans
sa pensée une grande partie de la discussion, menée par Socrate dans le
dialogue, et qu’il développe les explications de Socrate en fonction du con-
texte de son propre ceuvre d’exégeéte des Ecritures juivesso,

Résumé

La thése principale de l'article consiste dans laffirmation que la notion de
« mort de I'dme », développée dans l'ceuvre exégétique de Philon d’Alexandrie
(I'adme vicieuse s’attache au corps et se rend morte) prend son origine dans le
Phédon de Platon. En effet, selon Socrate de ce dialogue, I'dme « anti-philo-
sophique » qui se livre aux plaisirs du corps, est pénétrée par I'élément cor-
porel, emprisonnée dans le corps, donc ne peut plus se séparer de lui, pour
vivre la vie propre a 'dme, aprés la mort « physique », comme déja cette vie
durant. Elle est donc morte (quoique ce mot ne soit pas employé par Soc-
rate) pour la vie déliée dans le divin. Cela lui arrive non du fait qu’elle se
trouve dans le corps, mais parce qu’elle devient son amie (philosomatos).

Abstract

The main thesis of the article is the affirmation that the notion of “soul’s
death’”, developed in Philo of Alexandria’s exegetical works (the vicious soul
binds itself to the body and thus dies), has its source in Plato’s Phaedo.
According to the Socrates of this dialogue, the “anti-philosophical” soul which
yields to corporal pleasures is penetrated by a corporal element. It is im-
prisoned in the body and therefore cannot liberate itself from it in order to
live the soul’s true life after “physical” death; nor can it live this true life al-
ready during this life. The soul is thus dead (although Socrates does not use
the word) for the life unbound in the divine world. This happens not because
the soul is in the body but because it becomes its friend (philosomatos).

87 ROSKAM, Geert : Plutarch’s Reception of Plato’s Phaedo, in: DELCOMMINETTE, S./
D’HOINE, P./GAVRAY, M.-A. (éd.) : Ancient Readings, 107-133.

88 RUNIA :La recepcion), 14.

89 On peut ajouter que la culture juive de Philon rendait l'idée de la mortalité de I'ame
plus acceptable que cela n’était aux yeux des platoniciens « orthodoxes ».



	Le Phédon de Platon et la notion de mort de l'âme dans l'œuvre de Philon d'Alexandrie

