
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2: ó

Artikel: Introduzione

Autor: Cappiello, Annalisa / Lamanna, Marco / Sander, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A. Cappiello - M. Lamanna - C. Sander

Introduzione

II gruppo di contribute che segue nelle prossime pagine costituisce la pro-
secuzione di quanto presentato nel precedente numéro della Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie (64, Heft 1) in merito al dibattito
sul principio dell'unità del vero (omne verum vero consonat) tra il V Con-
cilio Lateranense (1512-1517) e la Rivoluzione scientifica.

Nel precedente volume i contributi hanno tematizzato le prime reazio-
ni alla Bolla Apostolici regiminis (1513) con la quale la Chiesa di Roma, do-

po aver reso dogma l'immortalità dell'anima umana, aveva prescritto ai

professori cristiani di proporre argomentazioni razionali - secondo il principio

dell'unità del vero tra teologia e fîlosofïa - al fine di dimostrare filo-
soficamente quanto era stato dogmatizzato teologicamente: cioè che l'anima

umana è immortale e individuale. Diverse furono le critiche emerse
contro l'efficacia e l'effettiva utilizzabilità di un simile principio nei casi in
cui l'accordo con la dottrina cristiana e i dogmi della fede pareva più difficile:

dall'agnosticismo adombrato da Tommaso de Vio (il Card. Gaetano) al
totale rifiuto da parte di Lutero, sino alla riduzione all'assurdo delle pre-
tese concordistiche in Pietro Pomponazzi e all'ipotesi della "doppia verità"
nel protestante Daniel Hofmann. Variegata fu anche la ricezione che il
principio dell'unità del vero e la Apostolici regiminis ebbero da parte di
autori come Crisostomo Javelli e Gasparo Contarini.

I contributi presenti in questo numéro della Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie sono dedicati prevalentemente al seguito di

questo dibattito, quando tra XVI e XVII secolo il principio dell'unità del

vero si trovô di fronte a una nuova crisi epocale: non più la crisi "teologica"
che porto con Lutero alla pluralité confessionale e all'età della confessio-
nalizzazione, ma la crisi "epistemologica" che porto con Galileo Galilei e

René Descartes alla Rivoluzione scientifica e alla critica del modello sino
ad allora dominante, cioè Aristotele e la scienza aristotelica.

Con il riassorbimento delle prescrizioni lateranensi all'interno del
diritto inquisitoriale1, in effetti, si assistette ad una progressiva estensione
del principio dell'unità del vero oltre il contesto di riferimento entro il
quale esso era stato promulgato: non si trattava più di emendare in senso
cristiano la fdosofia aristotelica (anteponendo l'interpretazione che ne ave-

1 Si vedano in proposito Beretta, Francesco: Orthodoxie philosophique et Inquisition
romaine aux 1 &-rf siècles. Un essai d'interprétation, in Historia philosophies 3 (2005), 67-
96, (https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00007791/document, 1-43), 17-18; BlANCHI, Luca:
Pour une histoire de la "double vérité" Conférences Pierre Abélard). Paris: Vrin 2008, 146-
147-



296 A. Cappiello - M. Lamanna - C. Sander

va dato Tommaso d'Aquino a quella di altri commentatori, come Alessan-
dro di Afrodisia o Averroè), bensi di accordare i risultati della "nuova
scienza" con i dati rivelati.

Va ricordato che la Apostolici regiminis aveva rilanciato l'unità del vero
attraverso una formulazione différente (verum vero minime contradicat)
rispetto a quella maggiormente praticata nel Medioevo (omne verum vero
consonat), rinvenibile ad esempio nelle Auctoritates Aristotelis2. Non c'è
dubbio tuttavia che, ancora nel corso del XVI secolo, Aristotele restasse la

principale fonte di legittimazione filosofica per il principio che prevedeva
l'accordo tra verità, come ammette Ludovico Beccadelli, segretario personale

del Card. Contarinb.
Verso la fine del secolo s'incominciarono invece a preferire autorità

differenti rispetto ad Aristotele e al tradizionale riferimento all'Etica nico-
machea (I, 8, i098bio-n): una di queste fu Agostino e la Epistola ad Mar-
cellinumt. Ben oltre il fides quaerens inteUectum di Anselmo d'Aosta, il
consenso dei Padri della Chiesa serviva ora, ad autori come Benet Perera o
Galileo Galilei, a legittimare una formulazione per cosi dire "rovesciata"
del principio dell'unità del vero, che conduceva a una sorta di "concordis-
mo alla rovescia'b: non era più (soltanto) la filosofia a dover cercare l'unità
e la conformité con la teologia, ma era (anche) la teologia a dover attivare i

suoi strumenti esegetici per cercare l'unità con la filosofia e la scienza, im-
pegnandosi a non contraddire i risultati provenienti dalla ricerca razionale.

Già con Pomponazzi, in merito alla questione dell'immortalità dell'ani-
ma, era evidente l'idea che il concordismo non costituisse un'urgenza della
filosofia, ma un problema tutto interno alia teologia, che vedeva con-

2 HaMESSE, Jacqueline : Les Auctoritates Aristotelis. Un florilège médiéval. Étude historique

et édition critique. Louvain/Paris: Publications Universitaires/Beatrice-Nauwelaerts
1974, in part. 233, §15.

3 Ci riferiamo in particolare al Trattato del conoscere se stesso dove Beccadelli dice: «Il
che qui volentieri ho ricordato, perché V.S. Illustrissima veda, che la verità di sopra proposta
di contemplare, e massime noi stessi, è per bocca della natura etiamdio predicata, da scritto-
ri gent il i, che in questo molto bene si accordano co' santi nostri precetti, perché corne il
Filosofo dice la verità alla verità è sempre conforme». Cfr. BECCADELLI, Ludovico: Trattato
del conoscere se stesso, Newberry Library, Vault Case ms 5086, f. 39V.

4 Cfr. AGOSTINO: Epistolae - Le lettere, II Opere di Sant'Agostino 22). Roma: Città
Nuova, 1971, 329-344, in part. 338-339: «Rursus si manifestissimae certaeque rationi velut
Scripturarum sanctarum obicitur auctoritas; non intellegit qui hoc facit, et non Scripturarum
illarum sensum, ad quem penetrare non potuit, sed suum potius obicit veritati, nec quod in
eis, sed quod in seipso velut pro eis invenit, opponit».

5 Su una simile definizione, applicata a Galilei, si vedano BUCCIANTINI, Massimo/CAME-
ROTA, Michele: Introduzione, in: GALILEI, Galileo: Scienza e religione. Scritti copernicani.
Roma: Donzelli 2009, XLI1. «Se per Galileo Natura e Scrittura non possono contrariarsi per
principio (in quanto prodotti dallo stesso Autore), è altrettanto vero che è compito degli
interpreti delle Scritture adattarsi ai risultati della scienza, e non viceversa. Insomma, se

proprio volessimo definire Galileo un concordista, dovremmo considerario un concordista
alla rovescia. Perché prima di tutto è il difensore dell'assoluta autonomia della ricerca
scientifica».



Introduzione 297

trapporsi tra loro due massime autorité della Chiesa cattolica come Tom-
maso d'Aquino e Duns Scoto, e vedeva affrancarsi il tomista de Vio dall'au-
torità dell'Aquinate.

Sul finire del XVI secolo, troviamo tuttavia chi si spinse anche oltre e

provô a dare soluzione positiva a simili problemi, suggerendo una sorta di
"rivoluzione copernicana" da compiersi anche nel rapporto tra le verità
della teologia e della filosofia, all'interno del principio dell'unità del vero: è

questa la via del gesuita Perera, ripresa alia lettera da Galilei6. II vero
teologico non doveva più restare fisso ed immobile ad attendere la

subordinazione e la subalternazione a sé delle verità provenienti dagli altri
saperi, ma doveva "attivarsi" nel cercare un possibile accordo e una
possibile unità con il vero filosofico e scientifico. Nell'interpretare la

Bibbia si dovevano evitare, pertanto, asserzioni che contraddicevano
manifestamente le esperienze (expérimenta) e le argomentazioni (rationes)
della filosofia. Galilei provo ad offrire soluzioni - anche di natura teologica
- per rispondere a simili istanze. Si trattava di una via différente rispetto a

quella di Bellarmino che proponeva una subordinazione tra le verità: da un
lato la verità "assoluta" teologico-rivelata, dall'altro la verità scientifica,
che rispondeva piuttosto a un criterio di verosimiglianza, perché basata
solo su ipotesi da verificare (ex suppositione). Era chiaro allora, che con
l'awento della Rivoluzione scientifica, la "sfida" non poteva più essere
confinata al "campo" della filosofia, ma si stava trasferendo definitivamente
nel "campo" della teologia o, per meglio dire, nella terra di confine tra
filosofia e teologia. Oltre a Perera, fu il gesuita Alfonso Salmerön a pro-
porre un ripensamento degli strumenti esegetici e interpretativi del Testo
sacro7.

Occorre, pertanto, sicuramente rilevare un dato che emerge dai contri-
buti qui di seguito presentati: l'affermazione della Rivoluzione scientifica,
e il rifiuto sempre più radicale nei confronti di Aristotele e dell'aristote-
lismo, non determinarono anche una crisi di fiducia nell'accordo tra verità
scientifico-filosofica e verità teologica: Galilei e Descartes sono infatti an-
noverabili tra i "concordisti".

In Descartes la ricezione delle disposizioni del V Concilio Lateranense
fu reinterpretata come una potente rivendicazione della capacité conosci-
tiva della filosofia, nel rinnovato impegno, da parte di quest'ultima, di ren-
dere evidenti a tutti, anche agli atei e ai non credenti, verità e dottrine che
la teologia riservava solo ai fedeli: tra queste, l'esistenza di Dio e l'immor-
talità dell'anima umana8. Per far questo, cioè per attuare effettivamente il

6 Si veda in proposito il contributo di Marco Lamanna e Paolo Ponzio nelle pagine che

seguono.
7 Si veda su questo il contributo di Christoph Sander nel présente volume.
8 II riferimento è chiaramente alla Lettera ai Dottori della Sorbona che Descartes pre-

mette aile sue Meditationes de prima philosophia. Cfr. su questo l'articolo di Costantino
Esposito e Alfredo Gatto in questo volume.



298 A. Cappiello - M. Lamanna - C. Sander

"programma" della Apostolici regimirtis, bisognava tuttavia abbandonare,
secondo Descartes, l'aristotelismo, optando per una nuova filosofia. In li-
nea con Descartes si colloca anche Nicolas Malebranche'J.

Schematizzando e semplificando, è possibile individuare almeno quattro
gruppi e quattro distinte posizioni emerse dai differenti contributi presen-
tati in questi due ultimi numeri della Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie (64, 1-2):

t. chi affermava, in continuité con la Chiesa, il principio dell'unità del
vero tra teologia e filosofia, mantenendo un orientamento verso Aristo-
tele e l'aristotelismo (Javelli, Contarini, Salmerön, Perera, Suärez);

2. chi rifiutava il principio dell'unità del vero per la sfiducia nei confronti
della ragione umana di poter raggiungere naturalmente la verità, dele-
gittimando in questo modo moite pretese della filosofia e della tradizio-
ne filosofica, Aristotele in primis (Lutero);

3. chi, all'interno dell'aristotelismo, vedeva un'incompatibilità di fatto tra
la docenza della filosofia naturale e l'esercizio del concordismo (de Vio,
Pomponazzi);

4. chi sosteneva una posizione concordista, portando il principio dell'uni¬
tà del vero ad interagire con i nuovi modelli scientifici e filosofici, alter-
nativi e critici nei confronti di Aristotele e dell'aristotelismo (Galilei,
Descartes, Malebranche).

Un ultimo contributo è riservato a due autori evidentemente distanti o del

tutto estranei - per ragioni confessionali (Newton) e biografiche (Einstein)
- rispetto al dibattito sulla Apostolici regiminis'0. Seguire la riflessione e la
discussione sul principio dell'unità del vero apre tuttavia a una serie di
interessanti possibilité non solo di carattere storico, ma anche teorico.
Alcune delle questioni emerse nei vari contributi, paiono infatti riemergere
a livello epistemologico in Newton, quando al termine della Rivoluzione
scientifica, la nuova fisica meccanica mostro di fondarsi sull'integrazione
tra verità provenienti da saperi differenti: non solo la fisica, ma anche la

teologia. La dottrina dello spazio e del tempo come sensoria Dei mostra
che anche in Newton l'accordo tra verità differenti fosse un problema ri
levante e per certi versi cruciale. La fisica newtoniana non intendeva, infatti,
auto-fondarsi epistemicamente all'interno di un "monismo" di tipo natura-
listico, che puntava a definire "naturalisticamente" tutti i suoi elementi,
anche le prime nozioni poste alla base del proprio stesso modello, ma mo-
strava di usare, a livello fondazionale, delle definizioni provenienti da un
altro sapere, nei caso specifico la teologia.

9 Si veda in merito il contributo di Tania Lovascio nei présente volume.
10 Si rimanda in proposito al contributo di Federico Laudisa in questo volume.



Introduzione 299

Dopo Newton, un altro caso paradigmatico considerato è quello di
Einstein. Nel dibattito scaturito con la fisica einsteiniana riemerge infatti il
problema délia presenza e délia permanenza di entità per cosi dire "sov-
rannaturali" all'interno di modelli scientifici naturalistici". Tra queste entità

è possibile annoverare i numeri reali, i concetti di spazio e tempo (o di

"spaziotempo" secondo le più recenti definizioni della fisica)12, di causalità
e materia, che in molti casi risentono di una pre-comprensione e di
definizioni di carattere filosofico e metafisico, quindi extra-scientifico, o alme-
no extra-naturalistico'3. Ancora una volta riemerge dunque il problema
dell'integrazione tra definizioni, dottrine e "verità" provenienti da saperi e

scienze tra loro differenti. Anche quando ad "accordarsi" non saranno più
la filosofia e la teologia, o la cosmologia e la teologia, ma piuttosto la me-
tafisica e la fisica, il problema dell'unità del vero resta un problema aperto
ed epistemologicamente cruciale: un problema che rilancia potentemente
il ruolo e il compito della filosofia, intendendo quest'ultima come meta-
fisica o anche "solo" come epistemologia.

11 Cfr. DISALLE, Robert: Newton's Philosophical Analysis of Space and Time, in: COHEN,
Ierome Bernard/SMITH, George (eds): The Cambridge Companion to Newton. Cambridge:
Cambridge University Press 2002, 33-56. Di Salle, Robert: Understanding Space-Time. The

Philosophical Development of Physics from Newton to Einstein. Cambridge: Cambridge
University Press 2006.

12 Per il dibattito sul concetto di spaziotempo nei recenti studi di filosofia della fisica si
rimanda al numéro monografico di Studies in History and Philosophy of Science, 44 (2013) 3,

153-364, in part. 242-356.
13 Per una panoramica d'insieme su alcuni di questi temi si rimanda a LAUDISA, Federico:

Naturalismo. Filosofia, scienza, mitologia. Roma: Laterza 2014. Bigaj, Tomasz/WÜTHRICH,
Christian (eds): Metaphysics in Contemporary Physics. Leiden: Brill 2016. Un recente status
quaestionis sulla filosofia della fisica nel quadro più generale della filosofia della scienza è

présente in LOHSE, Simon/REYDON, Thomas (Hgg.): Grundriss: Wissenschaftsphilosophie. Die
Philosophien der Einzelwissenschaften. Hamburg: Meiner 2017.




	Introduzione

