
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2: ó

Buchbesprechung: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Gilles Emery

Saint Thomas d'Aquin : la personne, l'œuvre et le maître spirituel

En 1993 paraissait la première édition de VInitiation à saint Thomas d'Aquin,
sa personne et son œuvre, rédigée par le Père Jean-Pierre Torrell O.P.1 Cet

ouvrage composé de seize chapitres substantiels offrait une biographie
renouvelée de Thomas d'Aquin, de sa naissance au château familial de
Roccasecca jusqu'à sa mort à Fossanova ; les deux derniers chapitres
dessinaient les débuts de l'école thomiste et l'histoire de la canonisation de
Thomas d'Aquin. À la présentation de la vie de saint Thomas était directement

attaché l'exposé de chacune de ses œuvres : leur contexte, leur enjeu,
leur plan et leur contenu. Cet ouvrage comprenait également, dans ses
dernières pages, une chronologie sommaire de la vie de saint Thomas ainsi
qu'un catalogue de ses œuvres (date, contenu, éditions). D'une part, ce livre
se caractérisait par sa riche documentation qui en a rapidement fait un
ouvrage de référence. D'autre part, cette biographie était animée par
plusieurs convictions fondamentales de l'auteur. Rappelons les trois suivantes.
Premièrement, l'œuvre de Thomas d'Aquin n'est pas intemporelle mais elle
doit être lue dans son contexte historique. Deuxièmement, l'examen attentif
des écrits de Thomas d'Aquin permet de saisir certains traits de sa personnalité

intime : le Père Torrell a fait découvrir à ses lecteurs un saint Thomas
bien plus passionné qu'on ne le disait souvent, très attaché à sa vocation
dominicaine ainsi qu'à l'idéal de la pauvreté évangélique. Troisièmement,
l'exercice de la théologie est intrinsèquement lié à la vie spirituelle, de telle
sorte que la réflexion croyante menée par saint Thomas fut pour lui un chemin

de sainteté. Et parce que saint Thomas est un véritable théologien, il est
aussi un maître spirituel. Le succès de cet ouvrage et la minutieuse attention
portée aux progrès de la recherche amenèrent la publication d'une deuxième
édition de ce livre en 20022. Cette deuxième édition comportait l'ajout d'un
notable ensemble de compléments et de corrections placé au terme du

1 TORRELL, Jean-Pierre : Initiation à saint Thomas d'Aquin. Sa personne et son œuvre
Vestigia, Pensée antique et médiévale 13). Fribourg/Paris : Éditions Universitaires/Cerf 1993,
XVIII+592 p. Nous nous inspirons ici de quelques éléments de la recension de cet ouvrage par
BONINO, Serge-Thomas, in : RThom 95 (1995), 491-493.

2 TORRELL, Jean-Pierre : Initiation à saint Thomas d'Aquin. Sa personne et son œuvre
Vestigia, Pensée antique et médiévale 13). Deuxième édition 2002 revue et augmentée d'une
mise à jour critique et bibliographique. Fribourg/Paris : Éditions Universitaires/Cerf 2002,
xvm+646 p.



532 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

volume (p. 589-641 p. 1*—53*, avec les renvois aux pages concernées). La

valeur de cet ouvrage (éditions de 1993 et de 2002) est bien attestée par ses
nombreuses recensions, par son omniprésence dans les études consacrées à

Thomas d'Aquin, ainsi que par ses diverses traductions, notamment en
italien, en allemand, en anglais, en portugais, en polonais, en hongrois et en
espagnol.

Par un labeur et avec une persévérance qui forcent l'admiration, le Père
Torrell a publié en 2015 une troisième nouvelle) édition de cette Initiation
à saint Thomas d'Aquin, sa personne et son œuvres. Cette nouvelle édition
intègre les avancées critiques de la recherche dont l'auteur n'a cessé de tenir
compte de manière renouvelée. Elle reprend le contenu de la première
édition ainsi que les apports de la deuxième (ces apports sont intégrés dans le

corps du texte) mais elle a été substantiellement révisée, remaniée et
augmentée). Nous en donnons trois exemples. Premièrement, les résultats de la

recherche codicologique amènent à situer le commentaire (lecture cursive)
de Thomas sur Isaïe et Jérémie à Paris, après son retour de Cologne,
vraisemblablement durant l'année scolaire 1251-1252, ou peut-être durant l'année

1252-1253 (52-54, 63, 445-446), c'est-à-dire durant la première année de

l'enseignement de saint Thomas comme bachelier à Paris sous la responsabilité
du maître Élie Brunet de Bergerac. Cette précision entraîne à son tour une
conséquence concernant la datation de l'enseignement et du Scriptum sur les

Sentences. Saint Thomas ayant consacré une année (et non pas deux ans
comme on l'admettait souvent auparavant) à lire cursorie sur la Bible, il a

ensuite enseigné sur les Sentences pendant deux ans, soit de 1252 ou 1253 à

1254 ou 1255, menant de pair l'enseignement oral et la rédaction (65-66, 432-
434), la rédaction du Livre IV ayant été achevée en 1256 (422, 434). Ces mises
au point doivent beaucoup aux recherches d'Adriano Oliva?. Deuxièmement,
cette nouvelle édition apporte de nouveaux éléments concernant 1 'alia lec-
tura de Thomas d'Aquin sur les Sentences (73-77). On sait que le dossier
concernant cette alia lectura (dont l'origine romaine est peu assurée, malgré
le titre que ses éditeurs lui ont donné6) est fort complexe. Rappelons qu'il

3 TORRELL, Jean-Pierre : Initiation à saint Thomas d'Aquin. Sa personne et son œuvre. Nouvelle

édition profondément remaniée et enrichie d'une bibliographie mise à jour. Paris : Cerf
2015, 570 p., ISBN 978-2-204-10553-8.

4 II convient de signaler que, entre la deuxième édition (2002) et la nouvelle édition
(2015) de son Initiation à saint Thomas d'Aquin, le Père Torrell en avait publié une version
dans laquelle l'appareil scientifique était allégé afin d'en faciliter la lecture par les non-spécialistes

: Torrell, Jean-Pierre : Saint Thomas d'Aquin. L'homme et l'œuvre. Paris : Cerf 2012,

368 p. Cette version de 2012 conserve toute sa valeur pour un large public : elle reprend
l'essentiel de la deuxième édition et contient déjà certains éléments développés de manière
plus technique dans la nouvelle édition de 2015.

5 OLIVA, Adriano : Les débuts de l'enseignement de Thomas d'Aquin et sa conception de la

sacra doctrina Bibliothèque Thomiste 58). Paris : Vrin 2006.
6 THOMAS Aquinas : Lectura romana in primum Sententiarum Petri Lombardi. Edited by

f Leonard E. Boyle and John F. Boyle Studies and Texts 152). Toronto : Pontifical Institute
of Mediaeval Studies 2006.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 533

s'agit de notes marginales ou d'annotations sur le premier Livre des
Sentences. Ces notes ne sont pas la simple « reportation » d'un scribe pressé.
L'analyse du manuscrit d'Oxford qui contient ces annotations a permis d'établir

que l'un des copistes de ces notes est Raynald de Piperno, le fidèle
compagnon de Thomas. L'état de la recherche, en particulier celle d'Adriano
01iva7, amène le Père Torrell à reconnaître l'origine thomiste de ces annotations

(un enseignement donné par saint Thomas) mais pas nécessairement la

fidélité du témoignage écrit que nous en livre le manuscrit d'Oxford : parmi
cette centaine de notes marginales, certaines ont pu engager l'intervention
d'un rédacteur intermédiaire. Troisièmement, le Père Torrell a repris de
manière approfondie le dossier touchant l'enseignement de saint Thomas sur le

corpus paulinien (320-330). La première édition de l'Initiation à saint Thomas

d'Aquin retenait, avec prudence et de manière fort nuancée, la possibilité

ou l'hypothèse d'un double enseignement de saint Thomas sur les Lettres
de saint Paul, le premier en Italie (peut-être à Rome) entre 1265 et 1268 et le

second à Paris et Naples. La deuxième édition rappelait que la thèse d'un
double enseignement sur saint Paul, le premier à Orvieto et le second à Paris
et Naples, demeurait la position de R.-A. Gauthier. La nouvelle édition,
tenant compte des meilleurs résultats de la recherche récente, en particulier
celle de Robert Wielockx8, apporte deux mises au point. D'une part, elle
écarte l'hypothèse d'un double enseignement sur saint Paul, qui ne repose
sur aucun fondement solide (321-322) : « le seul et unique Commentaire est
celui qui nous est parvenu » (450). D'autre part, le Père Torrell retient en
partie, et à titre d'hypothèse, la proposition de Mandonnet et de Gauthier
suggérant l'époque d'Orvieto (1261-1265) pour un enseignement sur certaines
épîtres de saint Paul, sans exclure que le cours sur d'autres épîtres ait été
donné lors des dernières années de l'activité de Thomas à Naples (324, 327,
450) où saint Thomas a révisé son commentaire des treize premiers chapitres
de l'épître aux Romains (450). Fort conscient de la complexité de ce dossier
dont il présente les principales pièces, le Père Torrell ne manque pas de
souligner les « incertitudes » qui demeurent et il fait le point sur « les
vraisemblances les mieux assurées actuellement » (327). Ces nouveaux acquis
entraînent certains déplacements. Par exemple, tandis que les deux
premières éditions de l'Initiation à saint Thomas d'Aquin présentaient le
Compendium theologiae dans le chapitre consacré à la période romaine de saint
Thomas (1265-1268), la nouvelle édition place cette œuvre dans le chapitre
consacré au séjour à Orvieto (1261-1265) °ù il paraît désormais assuré que
Thomas a rédigé la première partie de cette œuvre (164-165, 446-447). Ces

exemples illustrent le soin avec lequel le Père Jean-Pierre Torrell a recueilli

7 Voir notamment Oliva, Adriano : L'enseignement des Sentences dans les studia dominicains

italiens au XIIIe siècle : /'Alia lectura de Thomas d'Aquin et le Scriptum de Bombotognus
de Bologne, in : Emery, Kent Jr./COURTENAY, William J./METZGER, Stephen M. (éds.) :

Philosophy and Theology in the Studia 0/ the Religious Orders and at Papal and Royal Courts
Rencontres de Philosophie Médiévale 15). Turnhout : Brepols 2012, 49-73.

8 WIELOCKX, Robert : Au sujet du commentaire de saint Thomas sur le "Corpus pauli-
num" : critique littéraire, in : Doctor Communis n.s. 13 (2009), 150-184.



534 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

les meilleurs résultats de la recherche récente, sans se déprendre de la
prudence qui s'impose lorsque les données historiques ne sont pas certifiées.
Cet immense travail fait de la nouvelle édition de Y Initiation à saint Thomas
d'Aquin une référence tout à fait indispensable pour connaître la personne
de saint Thomas et ses œuvres.

Trois ans après la première édition de l'Initiation à saint Thomas dAquin, sa

personne et son œuvre, paraissait le second ouvrage, consacré à Thomas
d'Aquin comme « maître spirituel »9. Cette Initiation 2 achevait de développer

ce que le Père Torrell avait proposé dans un volumineux article du
Dictionnaire de Spiritualité10. De fait, VInitiation î (sa personne et son œuvre) et
Ylnitiation 2 (maître spirituel) ont été conçues comme les deux volets d'un
diptyque. On sait que, progressivement, la théologie moderne a séparé la
réflexion académique de la recherche spirituelle : cette séparation fut
souvent appliquée à la lecture de saint Thomas d'Aquin. Des générations de

penseurs ont prêté attention à la valeur philosophique, métaphysique ou
logique de la doctrine de Thomas d'Aquin, mais bien plus rares furent les
lecteurs qui surent y trouver une nourriture spirituelle, à tel point que le

mot « thomiste » en vint parfois à désigner une pensée formelle sans impact
spirituel. Or une telle dichotomie non seulement prive la spiritualité de ses

indispensables fondements, mais elle constitue aussi la ruine de la théologie.
C'est pourquoi VInitiation 2 (maître spirituel) s'inscrit dans l'immédiat
prolongement de l'ouvrage précédent. Dans cette Initiation 2, le Père Torrell
offre une remarquable présentation des richesses de la spiritualité thoma-
sienne, indiquant ainsi la voie d'un authentique renouveau de la théologie
thomiste et, peut-être, d'un renouveau de la théologie tout court. On
n'entendra pas ici le mot « spiritualité » au sens d'une doctrine visant directement

les règles de l'agir humain concret dans toutes ses conditions particulières

car, bien que Thomas d'Aquin ait beaucoup écrit sur l'agir humain et la
vie chrétienne, il n'a cependant pas composé de traité de spiritualité au sens

que l'on donne le plus souvent aujourd'hui à cette expression. La « spiritualité
» dont il est question chez lui consiste en un savoir qui, dirigeant

l'action, reste spéculatif par sa finalité et par la généralité des fondements
qu'il établit : ce savoir est « spéculativement pratique ». Sur la base de cette
précision, l'ouvrage développe de manière savoureuse et convaincante la
doctrine spirituelle que contiennent les œuvres de saint Thomas : ses synthèses

doctrinales, ses commentaires scripturaires ainsi que ses autres commentaires

(non seulement théologiques mais aussi philosophiques) et ses divers
écrits d'occasion. C'est au sein même de l'entreprise théologique de saint
Thomas (intégrant la réflexion philosophique) que l'on découvre son
enseignement spirituel. Une telle lecture suppose bien sûr que la théologie soit

9 TORRELL, Jean-Pierre : Saint Thomas d'Aquin. maître spirituel. Initiation 2 Vestigia,
Pensée antique et médiévale 19). Fribourg/Paris : Éditions Universitaires/Cerf 1996, VII1+

574 P-

10 TORRELL, Jean-Pierre : Thomas dAquin (saint), in : Dictionnaire de Spiritualité 15

(1991)' 7'8-773-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 535

elle-même comprise comme une école de vie théologale sur le chemin qui
conduit à la vision bienheureuse. Autrement dit, la lecture proposée par],-P.
Torrell consiste à dégager et à mettre en valeur la spiritualité « implicite »

dans l'œuvre de Thomas. Comme ce fut le cas pour l'Initiation 1 (sa personne
et son œuvre), le succès de l'Initiation 2 (maître spirituel) amena le Père
Torrell à en publier une deuxième édition revue et augmentée en 2002".
Outre quelques compléments et rectifications sur des points de détail, la

postface de cette deuxième édition contenait un dialogue constructif avec les

recenseurs de la première édition. L'intérêt de cette Initiation 2 est également

attesté par ses traductions, notamment en italien, en anglais et en
polonais. L'Initiation 2 donne de découvrir de très nombreux thèmes illustrés
par des textes abondamment cités, introduits avec précision et de manière
fort compréhensible (les notes, qui renvoient le lecteur à une abondante
documentation, permettent de poursuivre aisément la réflexion). Ce livre
expose de nombreux passages, souvent peu connus, tirés des commentaires
de Thomas sur l'Écriture sainte. Les thèmes majeurs sont répartis en deux

groupes : « une spiritualité trinitaire » (première partie) et « l'homme dans
le monde et devant Dieu » (deuxième partie). On ne peut guère résumer un
ouvrage si riche mais il faut souligner la veine foncièrement trinitaire de la

spiritualité thomasienne que le Père Torrell met remarquablement en valeur
dans les chapitres consacrés au Fils et au Saint-Esprit, et donc aussi à l'Église
et à la vie des croyants. Aujourd'hui encore, c'est un lieu commun que
d'affirmer que la scolastique médiévale avait oublié le Saint-Esprit et négligé
la foi trinitaire : or c'est précisément le contraire qu'il faut affirmer concernant

Thomas d'Aquin. L'ouvrage souligne aussi l'importance, chez Thomas,
d'un thème cher aux Pères orientaux et occidentaux : la « divinisation » de

l'homme, c'est-à-dire sa conformation à Dieu, à l'image du Fils, par la grâce
du Saint-Esprit. En suivant le chemin proposé par le Père Torrell, on peut
alors percevoir que, pour Thomas, le réalisme d'une spiritualité « objective »

centrée sur Dieu Trinité est inséparable d'un regard foncièrement positif posé

sur la consistance du monde créé, sur la dignité des activités séculières,
sur la noblesse de la personne humaine et sur la profondeur des dons de la

grâce dans l'Église, conduisant à une authentique spiritualité de communion.

La troisième nouvelle) édition de cet ouvrage (cette nouvelle édition a paru

en 2017)12 reprend le contenu des deux premières éditions de Saint Thomas
d'Aquin, maître spirituel, tel que nous venons de le présenter. La numérotation

des chapitres a été modifiée mais cela n'en affecte pas le contenu.
Cette nouvelle édition intègre, dans le corps du texte, les discussions de la

postface de l'édition de 2002. Outre l'ajout de quelque cent cinquante nou-

11 TORRELL, Jean-Pierre : Saint Thomas d'Aquin, maître spirituel. Initiation 2 Vestigia,
Pensée antique et médiévale 19). Deuxième édition revue et augmentée d'une Postface. Fri-
bourg/Paris : Éditions Universitaires/Cerf 2002, VIII+596 p.

12 TORRELL, Jean-Pierre : Saint Thomas dAquin, maître spirituel. Initiation 2. Nouvelle
édition profondément remaniée et enrichie d'une bibliographie mise à jour. Paris : Cerf 2017,

552 p., ISBN 978-2-204-12226-9.



536 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

veaux titres de bibliographie (qui enrichissent non seulement les notes mais
aussi le corps de l'ouvrage), il faut noter quatre nouveaux apports
significatifs. Premièrement, dans le chapitre 5 intitulé « À l'image du Fils
premier-né », l'auteur a ajouté une présentation de la participation des chrétiens

au sacerdoce du Christ : le sacerdoce de la grâce commun aux fidèles, le
sacrifice spirituel et le sacrifice de la vie vouée à Dieu (195-212). Deuxièmement,

dans le chapitre 8 consacré au Maître intérieur qu'est le Saint-Esprit,
J.-P. Torrell a introduit un exposé sur l'Eucharistie (285-294). Il est remarquable

que l'Eucharistie soit présentée dans le contexte de la foi au Saint-
Esprit. Troisièmement, le chapitre 11 intitulé « Sans amis, qui voudrait de la
vie » comporte une nouvelle section traitant les sacrements en général sous
l'aspect de la naissance de l'Église à la Croix (376-385). En quatrième lieu,
l'auteur a réécrit quelques pages de la section consacrée au désir de Dieu
(voir notamment 440-441). Sans changer sa pensée, le Père Torrell y explique
en termes simples que, pour Thomas d'Aquin, l'état de « nature pure » n'a
jamais existé. L'être humain a été créé en état de grâce, une grâce qu'il a

perdue par son péché et que Dieu lui offre dans l'économie du salut. Le désir
de voir Dieu est « naturel » à la consistance historique de l'homme qui,
vivant de la grâce ou l'ayant perdue, se trouve toujours « dans un état
surnaturel de fait » (441). Dans tous les cas, le Père Torrell montre très clairement

que saint Thomas d'Aquin « n'est pas seulement un penseur et un
maître à penser, mais bien un maître à vivre » (40). Les conséquences de
cette redécouverte de Thomas d'Aquin comme « maître spirituel » sont de la

plus haute importance, tant pour la théologie que pour la spiritualité. Il faut
y insister : la « spiritualité » exposée par cet ouvrage ne concerne pas une
doctrine spirituelle développée à côté ou en prolongement de la recherche
théologique, mais il s'agit de la profonde spiritualité que l'on découvre au
cœur même de la théologie de saint Thomas, et qui anime l'exercice de la

théologie. Cette théologie se caractérise intrinsèquement par sa dimension
spirituelle ou mystique. Il ne s'agit pas d'une doctrine que l'on qualifierait de
« spirituelle» par suite d'une séparation rationaliste de la théologie et de la

spiritualité. La théologie de Thomas d'Aquin est spirituelle ou mystique parce
qu'elle se fonde dans une approche proprement spéculative du mystère de la
Trinité contemplée dans sa vie intime et dans son oeuvre de création, de

grâce et de gloire.

Enfin, nous ne pouvons omettre de rappeler que, conjointement aux éditions
successives de ces deux volumes d'initiation à saint Thomas, eux-mêmes
accompagnés de la publication de nombreuses études sur la pensée de
Thomas d'Aquin, le Père Torrell a accompli un impressionnant travail de
traduction et d'annotation d'œuvres de saint Thomas : traduction française,
commentaire et annotation des questions de christologie de la Somme de théologie

(III3, qq. 1-59) ; introduction et annotation de questions sur la

prophétie (IIa-IIat, qq. 171-178, ainsi que De veritate, q. 12) ; introduction et
commentaire de questions sur la providence et la prédestination (De veritate,
qq. 5-6) ; introduction, traduction française et annotation du Compendium



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 537

ou Abrégé de théologie ; introduction, traduction française et annotation des
écrits de Thomas d'Aquin sur la vie religieuse mendiante (Contra impugnan-
tes, De perfectione spiritualis uitae, Contra doctrinam retrahentium) ;

introduction, traduction française et commentaire des sermons de saint Thomas ;

introduction, traduction française et annotation des sermons ou « collations

» de saint Thomas sur les dix commandements. À cela s'ajoutent les
éditions (mises à jour) de plusieurs traités de la Somme de théologie (la
grâce, la prudence, la vie humaine), ainsi que des préfaces d'autres traductions

françaises d'œuvres de saint Thomas. Ces indications sont loin d'être
exhaustives^. Nous les avons mentionnées, en formant le vœu que leur liste
continue de s'enrichir, pour rendre hommage au Père Jean-Pierre Torrell en
cette année de son quatre-vingt-dixième anniversaire : un hommage pour
son exceptionnel dévouement au service de la diffusion de la pensée de
Thomas d'Aquin, une diffusion qu'il a accomplie non seulement par des

recherches sur des thèmes théologiques particuliers mais aussi par des

ouvrages de divulgation et par une activité inégalée de traductions et de
commentaires. Pour cet immense travail, le Père Torrell mérite la plus
profonde gratitude de la part de tous ceux qu'il a aidés à découvrir l'apport que
Thomas d'Aquin offre à la réflexion théologique et au ressourcement spirituel

dont la théologie et la prédication ont besoin.

*3 La liste des publications du Père J.-P. Torrell peut être consultée sur internet à l'adresse :

<http://www.unifr.ch/dogme/accueil/recherche-publ/torrell>. On y trouve également un
texte du Père Torrell, intitulé « Mon parcours intellectuel », daté du 20 avril 2016.



Jean-Claude Wolf

Ein Fazit zur Debatte um die reine Liebe am Ende des 17. Jahrhunderts

Die vorliegende Edition1 besteht in der Übersetzung der lateinischen
Abhandlung Dissertatio de puro amore seu Analysis Controversiae inter Archie-
piscopum Cameracensem et Meldensem Episcopum habite de Charitatis
Natura, necnon de Habituali Statu Puri Amoris des Erzbischofs François
Fénelon von Cambrais aus dem Jahr 1700, einem knappen Vorwort von
Robert Spaemann und einem Nachwort von Albrecht Kreuzer. Die Schrift ist
mit einer Widmung an den Papst Clemens XI. versehen; sie entstand nach
der päpstlichen Bulle gegen seine Schrift Explications des maximes des

saints, in der er seine Auffassung der reinen Liebe und teilweise auch die
umstrittenen Schriften von Jeanne-Marie Guyon verteidigte, mit einer
Abwägung von Einwänden und Erwiderungen. Sie steht in einem Strom von
Schriften und Gegenschriften, die helfen sollen, die Diskussionslage
zwischen Fénelon und Bossuet zu klären, die aber eher dazu führen, dass sie
sich beide in der „Grande Querelle du pur Amour", an der damals und
unmittelbar danach ganz Europa teilnahm, wie in einem endlosen Duell ineinander

verbissen. Fénelon hat sich lange sehr exponiert mit seiner wohlwollenden

Untersuchung und kritischen Verteidigung der Schriften von
Madame Guyon, die in der Veröffentlichung einer dreibändigen Justifications de
la Doctrine de Madame de la Mothe-Guion kulminiert. Er hat in diesem
alphabetisch geordneten Werk die Schlüsselbegriffe der umstrittenen Mystikerin

von „Abandon" bis „Souffrances" mit einer abschliessenden Abhandlung

zu umstrittenen Punkten bezüglich der „Oraison continuelle" (des
andauernden Herzensgebets) behandelt und die Übereinstimmung ihrer
Auffassungen mit griechischen und lateinischen Lehrautoritäten der Kirche
dokumentiert. Er hat ihre Auffassung der passiven Empfänglichkeit für Gottes

Willen in sein Denken übernommen. „II y a dans l'état passif une simplicité

et une enfance marquée par les saints." (Beginn des Artikels XXXI der
Explications). Daran reiht sich der Gemeinspruch, dass jeder Tag sein Kreuz
hat, das „les pauvres d'esprit" glücklich tragen können. Mit Fleiss und Akribie

gibt er seiner Freundin etwas zurück von dem, was er von ihr an Inspiration

und Erbauung empfangen hat. In ihrer spirituellen Autobiographie
beschreibt sie die zahlreichen Hindernisse und Ernüchterungen, aber auch die
Ekstasen einer Mystikerin im privaten Bereich einer schwierigen Ehe und
Verwandtschaft. Sie gehört zu den ersten bedeutenden Schriftstellerinnen
ihrer Epoche. Als religiöse Praktikerin und Organisatorin neigt sie zu
aphoristisch verdichteten Formulierungen, um den Geist ihres intensiven Gottes-
lebens mitzuteilen. „[...] souffrir pour ce qu'on aime est plus à l'amour parfait

1 FÉNELON, François: Abhandlung über die reine Liebe. Die Kontroverse mit dem Bischof
von Meaux über den Begriff der Caritas. Hrsg. von Albrecht Kreuzer. Übersetzt von
Irmgard Kreuzer und Albrecht Kreuzer. Vorwort von Robert Spaemann. Freiburg: Verlag
Karl Albert 2017, 166 Seiten. ISBN 978-3-495-48870-6.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 539

que jouir de ce qu'on aime" (Discours spirituelles, in: Œuvres mystiques.
Édition critique avec introduction par Dominique Tronc. Paris: Honoré Champion

2008, 665). Dass sie mit dem wortlosen Gebet im Verborgenen auch bei
den Stillen im Lande ein offenes Ohr finden wird, bestätigen die
überkonfessionellen Signale der mystischen Theologie, aber auch die Vertreibung der
Mystikerinnen und Mystiker aus der katholischen Kirche in die Arme des

Pietismus. Ihre Überfrömmigkeit öffnet Türen zu einer neuen Kirchendistanz,

macht aber auch anfällig für die Exzesse eines kulturellen Masochismus.

In der nun deutsch zugänglichen späteren Dissertatio wird Madame Gu-

yon nicht mehr erwähnt, doch Stil und die Stossrichtung der Explications
und der Dissertatio bleiben identisch. Der Stil besteht in der sog. positiven
Theologie, die nichts Neues und nichts von der Heiligen Schrift und der
kirchlichen Lehre Abweichendes zu lehren verspricht, sondern die eigenen
Worte und Überzeugungen durch begriffliche Unterscheidungen und Belege
aus der Tradition untermauert. In anschliessenden Schriften und in der
lateinischen Dissertatio geht Fénelon zu einem anderen Stil über: Die
Auseinandersetzung mit dem Kontrahenten Bossuet steht im Mittelpunkt, und
Fénelon sichert die Übereinstimmung seiner Auffassung mit dem
„Mainstream" der Tradition ab. Dabei geht es darum, die Deutung der „unmöglichen

Annahme", insbesondere in Aussagen von Moses und Paulus, Clemens
von Alexandria, Johannes Chrisostomus, Augustinus und Thomas von Aquin
zu untermauern. Dabei werden Auffassungen wie jene der Liebe als eines
geduldigen Ertragens maximal belegt (vgl. 123).

Der Streit dreht sich um die Frage, ob alle Menschen zur reinen Liebe
fähig sind, und ob die reine Liebe, unvermischt mit den Motiven der Hoffnung

auf Lohn oder der Angst vor Strafe, als Phänomen sui generis
herausgefiltert werden kann. Nur wenn das möglich ist, lässt sich auch
untersuchen, ob die theologische Tugend der Liebe die höchste Tugend ist. Wäre
sie unvermeidlich mit einer Hoffnung auf die eigene Seligkeit vermischt, so
liessen sich Liebe und Hoffnung nicht nur nicht deutlich unterscheiden,
sondern es liesse sich auch keine Rangordnung aufstellen.

Fénelon insistiert auf einer Unterscheidung zwischen Liebe und Begehren.

X begehren heisst: x behalten oder erlangen, brauchen oder gemessen
wollen. X lieben dagegen heisst: x mit gutem Grund vorziehen. Gott sollen
wir nicht für unsere eigene Seligkeit instrumentalisieren, (so wie frühkluge
Kinder damit heginnen, ihre Eltern mit ihrem Lächeln oder ihren Tränen zu
manipulieren), sondern an sich, wegen seiner Ehre und seinem höchsten
Wert als höchstes Gut vorziehen. Liebe dieser Art tritt zwar spontan und vor
jedem Nutzenkalkül auf. Die Fähigkeit zur reinen Liebe ist ein Gnadengeschenk

an alle Menschen, doch wird sie deshalb auch von vielen entdeckt
und entfaltet? Diese Liebe bilanziert nicht eigene Vorteile und Nachteile, sie
verhandelt nicht mit Gott, es sei denn zugunsten anderer Menschen. Sie

gleicht dem Gelübde, das gehalten wird, auch wenn unsere damit verknüpften
Bitten nicht erfüllt wurden. Reine Liebe gleicht zunächst und zumeist

dem Affekt in der Erfahrung der Nähe Gottes. Sie ist wie ein spielendes Kind
„desinteressiert". Reine Liebe kann aber auch eingeübt und verbessert wer-



540 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

den. Sie wird nachträglich als vernünftige Vorzugswahl rekonstruiert und in
der Lehre vom „Ordo amoris" systematisiert: reine Liebe gebührt nur dem
vollkommenen Gott und den Geschöpfen, soweit es Gottes Wille entspricht.
Auf dieser affektiven und begrifflichen Basis ruht Fénelons Frontstellung zu
einer Theorie, die wie Bossuet die Nähe oder Fusion von Liebe und Hoffnung
unterstreicht und der Annahme von „desinteressierter" Liebe a priori
misstraut. Was ist denn die Seligkeit anderes als Teilhabe an Gott? Wie liesse
sich das Heilsstreben von der Vereinigung mit Gott oder der Schau Gottes
abtrennen? Damit wird die alte Diskussion über die Bedeutung und Rolle der
Askese im Christentum weitergeführt, aber in einer Epoche, die bereits
infiziert wurde von den an Hobbes anschliessenden Debatten um den
psychologischen Egoismus.

Die reine Liebe wurde in der Tradition mit der sog. „unmöglichen
Annahme" illustriert, die besagt, dass Gott zu lieben sei, selbst wenn er seine
Anhänger verdammen würde. Wer Gott liebt, würde noch in der Hölle sein
Lob singen. Die „présuppositon impossible" ist ein imaginäres Gedankenexperiment,

das - aus einer falschen Hypothese, Gott könnte seine besten
Freunde verwerfen und verdammen - veranschaulichen soll, wie die reine
Liebe als Phänomen sui generis zu betrachten sei. Obwohl es sich um eine
unmögliche Annahme handelt, soll sie doch die Beweislast einer Echtheitsprobe

tragen. Da sich die „unmögliche Annahme" auch noch beim Heiligen
Franz von Sales in seinem Traktat über die Liebe Gottes (1615) findet, ist es

interessant zu beobachten, dass am Ende des 17. Jahrhunderts nun heftig
über wahre und falsche Mystik gestritten wird, und dass es Bossuet gelingt,
die Streiterei auch kirchenpolitisch zu seinen Gunsten zu verwenden.
Erklären lässt sich das vielleicht teilweise durch die Verschärfungen der Fronten

im Umgang mit innerkatholischen Bewegungen (Quietismus, Jansenismus,

„Ordensmystik") und konfessionellen Gegnern, wird doch der Jansenismus

auch von Fénelon selber notorisch als „Krypto-Calvinismus" verdächtigt.

Kann nicht ein Calvinist mit einer rigorosen Auffassung der Prädestination

für sich in Anspruch nehmen, die reine Liebe adäquat zu verstehen,
nämlich dass Gott zu lieben sei, auch wenn es sich herausstellen sollte, dass

ich zum vornherein nicht in seiner Gunst stand? Und ist nicht die Theologie
und Mystik der Madame Guyon dazu da, auf das Leiden in der Liebe
vorzubereiten?

Heute haben wir nicht leicht Zugang zu dieser Debatte, weil es für viele
Menschen nicht mehr plausibel ist, warum man einen „grausamen" Gott
lieben sollte. Manche werden die Haltung als Masochismus abtun. Oder sie
werden den Begriff Gottes, dem man höchste Güte und zugleich einen völlig
freien Willen zuschreibt, der auch ohne Gründe annehmen oder verwerfen
kann, als inkohärent abweisen. Bossuets Auffassung, dass wir nicht Gott
lieben können, ohne damit unsere eigene Seligkeit zu lieben, klingt nüchtern
und realistisch. Die Debatte spielt sich nicht im luftdünnen Universum der
Gründe ab, sondern es spielen andere Faktoren wie das gegenseitige
Misstrauen eine Rolle. Jeder wittert beim andern einen heimlichen Machiavellis-
mus, der darin besteht, Argumente strategisch statt kommunikativ zu brauchen,

um am Ende Recht zu behalten. Der Untergrund der Debatte ist ge-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 541

genseitiges Misstrauen, ein Wettbewerb um den Einfluss auf das Machtzentrum

des Königs und die letzte Autorität des Papstes in Glaubensfragen, und
eine Serie von Kränkungen ad personam. Bossuets Verdacht besteht darin,
dass sich Fénelon selber als Heiliger versteht, aber ein Heuchler ist, und dass

seine Auffassung dazu dient, das Selbstbild einiger selbsternannter Schwärmer

als Heiliger zu bestätigen. Fénelons Verdacht dagegen richtet sich
darauf, dass Bossuet das „Wesen der Liebe" als Caritas verkennt und dem
Streben nach Lohn und Heilsegoismus eine Schleuse öffnet. Es sieht aus
nach einer Pattsituation im Konflikt der Gründe und Temperamente von
reiner Spiritualität und weltoffenem, kompromissbereitem Christentum.
Verbissen ist der Kampf deshalb, weil er - religionssoziologisch gesprochen -
ein Kampf um die kleinsten Differenzen wird, der mit besonderer Erbitterung

ausgetragen wird und zur Versetzung Fénelons aus dem Zentrum der
Macht in die Provinz führt. Beide berufen sich auf die gleichen Bibelstellen
und kirchlichen Autoritäten. Das mildert den Konflikt nicht, sondern
verschärft ihn. Jeder wirft dem anderen das Schlimmste vor: Seine eigene Tradition

nicht zu verstehen und/oder nicht loyal zu bleiben, und, ad personam,
ein frommer Heuchler bzw. ein laxer Epikuräer zu sein.

Fénelon insistiert darauf, dass die Liebe als erste theologische Tugend
eine Tugend sui generis sei, die sich nicht mit anderen Tugenden vermische.
Die Kontroverse beginnt als ein Kampf um den Begriff, d.h. die wahre
Definition, wie auch Albrecht Kreuzer im Nachwort verdeutlicht. Erst wenn die
wahre Definition bereit ist, lässt sich über das Verhältnis der drei theologischen

Kardinaltugenden urteilen. Nur mit Hilfe der wahren Definition (der
Wesensdefinition) ist es möglich, die Tugenden von Liebe, Glaube und Hoffnung

im Sinne der Cartesischen Anforderungen klar und deutlich zu
unterscheiden, so dass unter ihnen eine Rangfolge erstellt werden kann. Eine
Liebe, die stets von Hoffnung begleitet und geleitet würde, Hesse sich weder
von der Hoffnung abgrenzen noch ihr überordnen. Nicht umstritten ist die
schon von Paulus behauptete Vorrangstellung der Liebe vor Glaube und
Hoffnung. Fénelon umgeht allerdings den alten Disput über die „Einheit der
Tugenden". Gäbe es eine enge, wesensmässige Verbindung der Tugenden, so
wäre es naheliegend zu denken, dass jede Tugend notwendigerweise in den
anderen mitwirkt, also die Hoffnung auch im Wesen der Liebe enthalten ist.
Das würde zugunsten von Bossuets Auffassung sprechen und die „unmögliche

Bedingung" als vermeintliche Echtheitsprobe der reinen Liebe noch
zusätzlich diskreditieren.

Bossuet selber stürzt sich in seiner Polemik auf gewisse Schwächen oder
Einseitigkeiten in Fénelons Argumentation. Dazu gehört insbesondere die
unplausible Beweislast, die dieser der „unmöglichen Annahme" zumutet.
Gehören solche imaginären Szenarien nicht eher in die Theologia experimen-
talis als in eine Theologie doctrinalis? War Fénelon als Literat, Romanautor,
Spezialist für Mädchenerziehung und Verfasser von Fabeln und unzähliger
Pastoralbriefe nicht eher ein Künstler und Erzieher als ein strenger Dogma-
tiker? Wenn es Gott nicht gefiele, seine Freunde, die bemüht sind, ihn
reinen Herzens zu lieben, alle zu retten, wäre das dann noch der gütige und
barmherzige Gott? Bossuet muss mit seinem Einwand keineswegs an einen



542 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

„Deal" denken, der Gott dazu verpflichtet, jene zu lieben, die sich zu ihm
bekennen. Dieser „Deal" kann nicht stattfinden, da die Menschen ihre eigenen
Herzen nicht genug kennen und nicht sicher sein können, ob ihre eigene
Liebe zu Gott rein oder rein genug ist. Bereits die Verwerfung von Kains
Opfer kann als Ausdruck des hohen Anspruchs Gottes gedeutet werden, der
nicht Rauchopfer will, sondern das Opfer des reinen Herzens. Gott muss
ohnehin vieles verzeihen; von einem Deal kann keine Rede sein. Deshalb
müssen alle das Jüngste Gericht mit Furcht und Zittern abwarten. Gleichwohl

gibt es die vielen Verheissungen und Versprechen an die Frommen, so
dass es eine Art von performativem Widerspruch wäre, Gott zu lieben, ohne
auf das „gelobte Land", d.h. auf die endzeitliche Erfüllung seiner Verheissungen

voraus zu blicken. Würde man das von jemandem verlangen, so würde
man ihn dazu bringen, unfreiwillig und unkontrolliert zu „schielen". Bossuet
will zwar nicht in Abrede stellen, dass es einigen wenigen religiösen Virtuosen

und Heiligen gelungen ist, Gott selbstlos zu lieben - aber es ist ihnen
nur gelungen, weil Gottes Gnade ein Wunder gewirkt hat. Er meint, dass die
reine Liebe ohne exzeptionelle Wunder Gottes kein praktikables Modell der
Tugend der Liebe sei. Fénelon anerkennt, dass die natürliche Gabe der reinen

Liebe ein Geschenk der Gnade ist, doch er bestreitet, dass jede Regung
der spontanen Liebe das Resultat einer speziellen Gnade sei und dass jede
Gnadenwirkung als ein Wunder qualifiziert werden müsse.

Wer die Texte von Fénelon wiederholt und aufmerksam liest, kommt
auch durch diese neu übersetzte Schrift nicht zu neuen Entdeckungen.
Trotzdem ist die Bemühung um Transparenz bezüglich der „reine Liebe"
bemerkenswert. Allerdings dürfte die Methode, sich dabei auf eine intuitiv als
wahr erkennbare Wesensdefinition abzustützen, eher Anlass zu weiteren
Unstimmigkeiten sein. Gibt es nicht viele divergierende „Intuitionen" und
Uneinigkeiten auch unter vernünftigen Personen? Und wäre es nicht vorteilhaft,

die „Intuitionen" der Laien und Frauen einzubeziehen, statt ihre Stimme

nur auf die Stimmen einiger kanonisierter Väter und Heiligen zu
beschränken? Letztlich macht sich auch der liebenswürdige Freund der Guyon,
Fénelon, als gehorsamer Diener der Kirche zum schweigenden Komplizen
einer selbstbezüglichen Institution, welche die Gleichheit von Mann und
Frau nicht konsequent beachtet und es erschwert, von der „weiblichen
Kultur" (Georg Simmel) zu lernen. Statt das Martyrium der Entlassung von
seinem Amt zu akzeptieren, zieht er es vor, sein neues Amt als Erzbischof
von Cambrais anzutreten und in der Causa um die inhaftierte Guyon zu
verstummen. Seine ganze Kunst richtet sich jetzt darauf, die Position von
Bossuet malaßde selektiv zu zitieren und umzuformulieren, so dass sie als in
sich widersprüchlich zusammenfällt, was ihm zum Teil glanzvoll gelingt
(vgl. 103L, 112L). Auf beiden Seiten wird mit harten Bandagen gekämpft, der
gegenseitige Vorwurf der Heterodoxie oder gar Häresie steht im Raum.
Vielleicht reden die beiden Kampfhähne Bossuet und Fénelon zu sehr die
Sprache eines Wettbewerbs um die besten (männlichen Klerikern plausiblen?)

Gründe. Schon Leibniz hat empfohlen, den Stichentscheid über die
„reine Liebe" erfahrenen Frauen oder den Dichtern (und Dichterinnen) zu
überlassen...



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 543

Im knappen Vorwort kommt Robert Spaemann zur Sprache, dem
deutschsprachige Leser am meisten Aufschluss über Fénelon verdanken. Spaemann
hat in seiner Monographie über Fénelon: Reflexion und Spontaneität (1963, 2.

Aufl. 1990) belegt, welche Auswirkungen die Debatte im 17. Jahrhundert und
danach hatte. Spuren davon finden sich bis heute in der Kunst und Populärkultur,

in der „ewige Liebe" besungen wird. Deshalb vermag Fénelons Thema
bis heute zu faszinieren. Möchten wir nicht alle (mindestens auch einmal)
rein geliebt werden? Und haben wir nicht alle Zweifel darin, ob wir selber
rein lieben könnten? Das Ideal der reinen Liebe zieht jenes „Unbehagen in
der Kultur" nach sich, nämlich dass reine Entsagung „krank" macht und den
Preis der „Rückkehr des Verdrängten" kostet. Genauer gesagt ist die im
Anschluss an Bernard von Clairvaux angesprochene Entsagung in der Liebe
„etwas besonders Hohes in der Kultur" (44). Das Umschlagen des Erhabenen
ins Lächerlich oder Niedrige ist damit vorprogrammiert. Auch könnte das

„besonders Hohe in der Kultur" der reinen Liebe zur Selbstüberschätzung
verführen, wovor Fénelon unermüdlich mahnt, nämlich zur Illusion, sich
selber für einen „Heiligen" zu halten, weil man die Schriften von Heiligen
gelesen hat. Das ist der praktische Fehlschluss des Don Quixote, der zu viel
Ritterromane liest und sich in einer erhabenen geistigen Verwirrung selber
für einen fahrenden Ritter hält. Mit diesem Zugeständnis kommt Fénelon
seinem Rivalen nahe; beide warnen auf ihre Weise vor den „Chimären" der
reinen Liebe (vgl. zur Ergänzung François Fénelon: Gedanken zur reinen
Gottesliebe. Aus dem Französischen von Matthias Claudius. Herausgegeben
und mit einem Nachwort von Jean-Claude Wolf. Basel: Schwabe 2014).

Die vorliegende Edition ist verdienstvoll durch die Übersetzung aus dem
Latein und die Rahmung durch ein Vorwort und ein Nachwort. Zwar wird
kaum auf Quellen verwiesen, und die leichte Verfügbarkeit einer grossen
und sorgfältig kommentierten Auswahl von Schriften in zwei Bänden der
Éditions Gallimard, in der Bibliothèque de la Pléjade (hrsg. von Jaques le

Brun) wird nicht einmal erwähnt. Ein Desiderat bleibt eine deutsche
Übersetzung der bezüglich einzelner Artikel kirchlich verdammten Maximen-
Schrift, die in ihrem strengen Aufbau als Disputatio von unschätzbarem
Wert ist.





Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

CASERTANO, Giovanni et al.: Eleatica 2011. Da Parmenide di Elea al Parmenide di
Piatone. A cura di Francesca Gambetti e Stefania Giombini. Sankt Augustin:
Academia Verlag 2015, 235 S., ISBN 978-3-89665-675-9.

Der Sammelband bietet eine vielfältige Interpretation der parmenideischen
Philosophie und ihrer antiken Rezeption, wobei drei Vorlesungen zu den Elea-

ten, die Giovanni Casertano (GC) im Rahmen der Eleatica 2011 gehalten hat,
den grösseren Teil einnehmen. In seiner ersten Vorlesung, die als einzige nicht
im Band erscheint, diskutierte GC die wichtigsten philosophischen Errungenschaften

des Parmenides, die er als eine Fortsetzung und nicht als einen Bruch
mit den im fünften Jahrhundert ausgetragenen kulturellen und wissenschaftlichen

Debatten versteht.
In seinem zweiten Vortrag (45-77) richtet GC den Fokus auf die Wiederaufnahme

und Neubewertung der parmenideischen Verknüpfung zwischen „sein",
„denken" und „sprechen" bei den Sophisten Protagoras und Gorgias.
Kennzeichnend für Protagoras' Denkweise sei, dass er den Schwerpunkt seiner
Untersuchungen auf die Bedingungen der Wahrheit lege, die nie etwas
Gegebenes sei. Der Mensch müsse vielmehr immer wieder aufs Neue sein Verhältnis

zur Realität ausloten, welches er vermittelst der Wahrnehmung (oü'aGeaK;)
entwickle. Nach GC schreibt Piaton Protagoras zu Unrecht die These zu,
wonach das, was einem erscheine (cjxxlverai), dasselbe sei wie das, was man
wahrnehme (cdaGaverai), denn für Protagoras schliesse der Terminus der aïaGeaic;
nicht nur unsere Sinneswahrnehmung ein, sondern auch unsere auf Gefühlen
und Gedanken basierenden Erfahrungen. Entscheidend sei aber, dass es im
Gegensatz zu Parmenides nicht nur eine Wahrheit (àÀqGeia) gebe, sondern
dass jede Rede wahr sei, weil jede Aussage auf unterschiedliche Realitätserfahrungen

Bezug nehme. Ausgehend von zwei Passagen im Theaitetos und Kra-
tylos kommt GC zu dem Schluss, dass die platonischen Anfechtungen Protagoras'

Position nie besiegen könnten, zumal die vermeintlich erfolgreiche Kritik
nur durch eine Verfälschung der sophistischen Argumentation zustande komme.

- Eine besondere Stellung wird auch Gorgias eingeräumt: GC attestiert
Gorgias nicht nur das Prädikat eines geschickten Redners, sondern hebt auch
seinen originären Beitrag auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie und Ethik hervor.

Als Massstab für unsere praktischen Einstellungen diene uns, gemäss
Gorgias, die Sprache, weil sie unsere Beziehung zur Wirklichkeit durch
Differenzierung und Verbindung von Wörtern herstelle. Wichtig sei jedoch, dass

unsere sprachlichen Zuschreibungen keineswegs neutral seien, da sich in
ihnen immer unsere persönliche, auf Empfindung beruhende Umgestaltung der
Realität widerspiegle. Das Verhältnis zwischen Denken und Wirklichkeit werde

somit durch die Sprache vermittelt, da einzig und allein die Rede (Xoyo<;)
oder die logischen Rechtfertigungen unserer Einstellung zur Realität in unserer

Macht stünden und daher der Veränderung und Umgestaltung unterlägen.



546 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Nichtsdestotrotz sei die Wahrheit in der Rede enthalten, denn ohne den Xôyoç
könne die reale Welt nicht postuliert bzw. gedacht werden. Darüber hinaus
bekräftigt GC, dass Sophisten wie Gorgias nicht so sehr als Empiristen
wahrgenommen werden sollten, sondern vielmehr als Logiker, weil sie in rigoroser
Weise der Problematik und Komplexität der Logik der empirischen Realität
auf den Grund gingen.

Die dritte und letzte Vorlesung (78-120) endet mit einem Uberblick über
die Weiterentwicklung der parmenideischen Philosophie in Piatons Dialogen
Parmenides und Sophistes. Ausgehend von zwei Textabschnitten aus dem Par-
menides argumentiert GC zunächst (Parm. i27-i28e), dass gemäss Piaton
Parmenides und Zenon dasselbe Weltbild verträten, welches die Wirklichkeit als
das Ganze (rö ttöv) der bestehenden Dinge (rà övta) auffasse. Aus der Plurali-
tät der Dinge entstehe ferner die Notwendigkeit, eine geeignete
Untersuchungsmethode festzulegen, mit Hilfe derer die Einheit der mannigfaltigen
Dinge ermittelt werde. GC's unorthodoxe und anfechtbare Deutung mündet in
der Ansicht, dass Piatons philosophische Übungen im Parmenides gegenüber
der Philosophie des historischen Parmenides nicht nur „formal kohärent"
erscheinen, sondern auch „historisch präzise" (82) ausgeführt werden. Bei der
Auslegung der zweiten und längeren Textpassage (Parm. 161-166) unterscheidet

GC hingegen zwischen zwei Bedeutungen von „sein" und „nicht sein". Zum
einen würden beide Termini in einem einfachen oder absoluten Sinne verstanden,

sofern sie sich auf die Wahrheit (àAf|0eia) respektive auf die Existenz
(oüaia) der Dinge bezögen. Zum anderen ermögliche eine relative Geltung der
beiden Begriffe etvcu und pf) dvcu den Bezug zur Sprache, welche Ausdruck
unseres Verhältnisses zur Realität sei (essere linguistico, 85). Damit gelingt
Piaton, nach GC, der dialektische Spagat zwischen zwei unvermittelten
Positionen: der parmenideischen und der protagoreischen Festlegung von „sein",
„nicht sein" und „sprechen". - Im Sophistes werde die latente Gefahr von
Piatons Nähe zu den Sophisten deutlich, wie GC weiter erläutert. Um einer
solchen Gefahr vorzubeugen, unterscheide Piaton strikt zwischen dem auf
Täuschung ausgehenden Sophisten und dem von falschen Meinungen reinigenden
Philosophen, ohne dabei einen Bruch mit der parmenideischen Philosophie
anzustreben. Um beispielsweise die zweifache gorgianische Kluft zwischen
„sein" und „denken" einerseits, zwischen „denken" und „sprechen" andererseits

zu schliessen, müssten Namen einen realen Bezugspunkt haben. Leeres
Geschwätz als blosse Verbindung von Wörtern würde dadurch unterbunden,
dass wahre Reden immer reale Gegenstände voraussetzten. Vor diesem
Hintergrund seien selbst falsche Reden möglich, da das Nichtzutreffen eines
Sachverhalts nicht die Existenz der Dinge selbst in Frage stelle, sondern lediglich
die Unmöglichkeit einer Prädikation thematisiere. Anders gesagt: Wahrheit
sei immer eine existente Beziehung zwischen existierenden Dingen, Falschheit
dagegen exemplifiziere eine inexistente Relation.

Überzeugt der Verfasser? GC's Vorhaben, Piaton, aber auch Sophisten wie
Protagoras und Gorgias im Lichte der parmenideischen Philosophie zu
interpretieren, ist insofern wegweisend und instruktiv, als hierzu wenige vergleichende

Studien existieren. Wie nützlich methodisches und argumentatives



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 547

Philosophieren mit den Sophisten ist, führt GC durch eindringliche Analysen
der überlieferten Schriften des Gorgias sowie der platonischen Zeugnisse des

Protagoras vor: Den Wahrheitswert subjektivistischer Aussagen zu bemessen,
stellt nicht weniger eine Herausforderung dar als den ontologischen Status der
wahren und falschen Rede zu ermitteln. Hervorzuheben ist auch GC's methodische

Stringenz, mit der er die philosophische Analyse und Verknüpfung der
hier im Zentrum stehenden Theorien herstellt. Problematischer scheint mir
hingegen GC's Auslegung der Lehre des historischen Parmenides zu sein, zu
dessen wahren Erben er Piaton zählt. Nach GC besteht die Welt des Eleaten
aus einem einheitlichen Kosmos, in dem Vielheit nicht aus-, sondern
eingeschlossen ist. Nun zeigt jedoch die ansonsten ausgezeichnete Darstellung GC's

selbst, dass eine solche Interpretation der Annahme der Vielheit lediglich
einen hypothetischen Charakter besitzt und nicht ohne Weiteres dem Inhalt des

parmenideischen Gedichtes entnommen werden kann. Denn die Vielheit der
Dinge entzieht sich gerade dem absoluten Sein und Denken und erhält daher
nur eine scheinbare Existenz. Wer dem Verfasser in der vorliegenden Deutung
nicht folgt, wird dennoch nicht die unprätentiös vorgetragene und sachlich
gehaltvolle Gesamtuntersuchung in Frage stellen.

Jacqueline Tusi

Biard, Joël (éd.): Raison et démonstration. Les commentaires médiévaux sur
les Seconds Analytiques Studia Artistarum 40). Brepols: Turnhout 2015,
310 p., ISBN 978-2-503-55440-2.

Edito da Joël Biard, questo volume raccoglie tredici contributi sulla ricezione
degli Analitici secondi nel Medioevo e dunque l'impatto, in quel periodo,
délia concezione aristotelica di scienza nonché le interpretazioni medievali
del sillogismo scientifico e delle sue caratteristiche. La maggior parte degli
articoli riguarda autori del mondo latino (in cui gli Analitici secondi furono
tradotti nel XII secolo da Giacomo Veneto, ma commentati per la prima
volta solo negli anni Trenta del XIII, da Grossatesta); si leggono perô anche
due interventi dedicati, rispettivamente, ad Avicenna e ad Averroè, mentre il
contributo di Sten Ebbesen include informazioni sull'ambito bizantino.

Il valore délia raccolta è dato non solo dall'alta qualité dei saggi qui riuni-
ti, ma anche dalla loro varietà. Alcuni ricostruiscono le tappe délia storia délia
diffusione e dell'assimilazione dell'opera aristotelica: Ebbesen in particolare
ripercorre la tradizione di studio e commento degli Analitici secondi sia a

Bisanzio (dove il trattato sembra aver riscosso solo un interesse limitato) che
nell'Occidente latino tra c. 1100 e 1400. In appendice lo studioso pubblica le
liste di questioni sugli Analitici secondi di quattro commenti latini inediti
(quelli di Giacomo di Douai, Guglielmo di Dalling, Guglielmo di Duffeld e

Buridano: cf. inoltre l'appendice del saggio di John Longeway, in cui si elen-
cano le questioni di Simone di Faversham). Il contributo di Pietro B. Rossi

riguarda invece le traduzioni umanistiche degli Analitici secondi nella Toscana
del Quattrocento, in particolare quelle inédite di Roberto de Rossi e
Giovanni Tortelli, e la prima traduzione latina del commento di Filopono



548 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

all'opera aristotelica, completata da Eufrosino Bonini a Pisa nel 1524 (e da
cui sono tratti o a cui si riferiscono anche i testi pubblicati in appendice).

I restanti contributi mostrano la varietà di riflessioni e discussioni solle-
vate dal trattato aristotelico, "véritable incubateur de philosophie de la
connaissance et de la science" (8), dove 'scienza' puô riferirsi o alio stato cogni-
tivo del soggetto che possiede le conclusioni o a un insieme ordinato di pro-
posizioni.

In un saggio che analizza in particolare l'ultimo capitolo del Kitäb al-
Burhärt, Riccardo Strobino indaga come awenga l'acquisizione dei principi
primi della conoscenza scientifica (qui intesi sia come concetti che come
proposizioni) secondo Avicenna e sottolinea la combinazione tra elementi
empiristi predominanti (che enfatizzano il ruolo dell'esperienza e dell'astra-
zione) ed elementi razionalisti associati all'Intelletto Agente (che invocano
invece l'illuminazione e l'emanazione). A partire dall'esame del Commento
Grande agli Analitici secondi, Cristina Cerami mostra che per Averroè, contro
ogni teoria secondo cui la conoscenza dei principi primi si produrrebbe sen-
za l'intervento dei sensi, la conoscenza dei principi (sia quelli propri di una
certa scienza, sia gli assiomi comuni) avviene invece per un tipo particolare
di induzione, capace di produrre certezza. Si tratta dell'induzione scientifica,
distinta dall'induzione dialettica, e che richiede sia il carattere quantitativo di
completezza (ossia l'aver considerato tutti i casi in questione) sia il carattere
qualitativo di verificare una predicazione essenziale. Ai principi primi e
comuni a tutte le scienze dimostrative, ossia il principio di non contraddizione
e il principio del terzo escluso, e alle scienze che se ne occupano (logica,
dialettica e filosofia prima) è dedicato anche il contributo di Angela Longo,
che Ii considéra nella prospettiva di identificare la presenza implicita ed espli-
cita della Metafisica (e in particolare del libro T) nel commento di Tommaso
d'Aquino agli Analitici secondi.

Attraverso un'analisi delle opere di Roberto Kilwardby e di Alberto
Magno, e di un commento anonimo agli Analitici secondi influenzato da en-
trambi conservato nel ms. Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conventi
Soppressi J.V.51, Julie Brumberg-Chaumont indaga il rapporto tra Topici e

Analitici in relazione al ruolo che vi ricoprono Yinventio (scoperta del
termine medio per formare un sillogismo non ancora costituito) e il iudicium
(verifica di un sillogismo già formato). Il rapporto tra dimostrazione (in primo

luogo la demonstratio potissima) e definizione è invece al centro dello
studio di Magali Roques su Ockham, che affronta in particolare la questione
di sapere se si possa avere accesso epistemico a un'essenza: dato infatti che
la definizione reale, ossia la definizione che esprime l'essenza della cosa defi-
nita, in senso proprio è indimostrabile del suo definito, sorge per Ockham la
domanda di se e come sia possibile conoscere con evidenza una definizione
reale (la risposta è affermativa, attraverso l'esperienza, anche se si tratta di
una possibilità non realizzabile naturalmente).

Presentando anche alcuni aspetti fondamentali della tradizione preceden-
te, Amos Corbini riassume le interpretazioni date da Marsilio di Inghen e da
Buridano dei quattro modi di predicazione per se indicati da Aristotele in



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 549

Analitici secondi, I, 4 e, in particolare per i primi due modi (di cui i due au-
tori distinguono diversi gradi, arrivando a includere anche, nel caso di Mar-
silio, proposizioni impossibili e ipotetiche), considéra in che senso essi espri-
mano la relazione tra il soggetto e il predicato delle proposizioni che com-
pongono il sillogismo scientifico. Dedicato a Buridano è anche il saggio di
Biard, che si concentra sulla trasformazione dell'idea aristotelica di subalter-
nazione tra le scienze. Tale trasformazione si lega a una rielaborazione della
nozione del subiectum della scienza (in particolare della scienza totale o ag-
regata, distinta dalla scienza semplice e intesa come insieme ordinato di
proposizioni che formano una certa disciplina), il quale subisce una riduzione o

contractio nella scienza subalterna: in generale si procédé nella direzione di
un ampliamento, in cui la subalternazione viene assorbita entro una più am-
pia e variegata nozione di "comunicazione" tra le scienze. Sempre Buridano è

al centro dell'analisi di Christophe Grellard su forme differenti di attitudine
cognitiva. Buridano distingue scienza e opinione non (come nella tradizione
precedente) a partire dai loro oggetti rispettivi, ma dalla struttura dell'assen-
so e trasferisce all'assenso propriété (come la nécessita) sino ad allora rico-
nosciute all'oggetto della scienza, fornendo cosi una rilettura epistemica di
criteri ontologici. Inoltre, pur esprimendosi in favore di una concezione in-
fallibilista della scienza, per alcuni aspetti Buridano accosta scienza e

opinione (affermando, ad esempio, che quando l'opinione progredisce in scienza

vi è un solo atto di assenso, di cui variano le qualité epistemiche), intro-
ducendo cosi una sorta di "porosité" (144) tra le due, distinte da una diffe-
renza che non sembra di natura, ma solo di grado.

Simo Knuuttila considéra l'uso di principi di logica epistemica (per cui
'conoscere' e 'credere' vengono trattati come termini modali) nel commento
di Paolo Veneto al primo capitolo degli Analitici secondi, presentando ad

esempio la distinzione tra conoscenza confusa e distinta, e l'analisi di sillo-
gismi non validi (con operatori modali epistemici) che includano proposizioni

singolari con pronomi dimostrativi. L'affermazione aristotelica che le
premesse di un sillogismo scientifico sono "cause della conclusione" e la distinzione

tra dimostrazione quia e dimostrazione propter quid sono invece al centro

della discussione cinquecentesca tra Antonio Coronel e Alessandro Picco-
lomini, ricostruita da Longeway, sulla natura della demonstratio potissima,
ossia il tipo più alto di dimostrazione (per Coronel una dimostrazione propter

quid, mentre per Piccolomini una dimostrazione sia quia che propter
quid), e la sua presenza nelle scienze naturali o in matematica. Infine, se l'im-
patto della definizione aristotelica di scienza sulle concezioni medievali della
metafisica e della teologia è una tematica ben nota agli storici della filosofia,
meno studiate sono le ripercussioni della teoria aristotelica in ambito giuri-
dico: su queste si concentra Alfredo Storclc, affrontando in particolare la

questione della materia della scienza giuridica e la sua ridefinizione da parte
dei giuristi della scuola di Orléans, a partire dalla seconda meté del XIII
secolo, per influsso dell'epistemologia degli Analitici secondi.

Caterina Tarlazzi



55° Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Speer, A./Regh, St./Sondermann OCD, A. (Hgg.): „Alles Wesentliche lässt
sich nicht schreiben". Leben und Denken Edith Steins im Spiegel ihres Gesamtwerkes.

Freiburg i.Br.: Herder: 2016, 578 S., ISBN 978-3-451-34955-3.

When you find a truly good book, one able to teach you something new and
make you see things a little clearer, it is a very precious moment, so that you
are really grateful to the author(s) or the editor(s). This is the case with
„Alles Wesentliche lässt sich nicht schreiben". Leben und Denken Edith Steins
im Spiegel ihres Gesamtwerkes (Herder, 2016): the proceedings of a three day
conference that took place at the University of Cologne from the 20th to 23rd

November 2014. The Edith Stein Gesamtausgabe (ESGA) had just been

published, so the Thomas Institute of the University of Cologne and the
Edith Stein-Archive of the Carmel Maria vom Frieden organized a dedicated
conference, where many scholars and young researchers focused on the life
and thought of Edith Stein on the basis of the newly published material.
Andreas Speer and Stephan Regh (University of Cologne) edited the volume,
which, alongside five sections and thirty essays, not only presents almost every
aspect of Stein's life, but also goes deeper into - and perhaps renews - her
previous image.

In my opinion, the first section of the book, Edith Stein im Spannungsfeld
der Traditionen, is the most groundbreaking of the volume, as it systematically

challenges the idea that Edith Stein's unique sources had been Aquinas
and Husserl: Viki Ranff (Pseudo-Dionysius Aeropagita im Werk Edith Steins)
shows that the tight relation among philosophy, theology and knowledge of
God established by Stein in her mature writings reveals the influence of
Pseudo-Dionysius the Areopagite. Andreas Speer's contribution (Edith Steins Tho-
masLektüren) retraces the first encounters between Edith Stein and Aquinas
in her translation works, which were conceived as a way to put in touch
modern and medieval (Christian) philosophy, and shows Stein's original position

in the Neo-Thomist debate at her time. Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz
Wenig beachtete Einflüsse auf Edith Stein: Alexandre Koyré und John Henry

Newman) reminds us that Edith Stein got in touch with Aquinas and Christian

thought trough Alexandre Koyré and shows the part she played in the
Newman-Rezeption that German Catholicism was experiencing at the time.
Francesco Alfieri (Auf dem Weg zu einer Lösung der Frage nach dem princi-
pium individuationis in den Untersuchungen von Edith Stein und Edmund
Husserl. Das Problem der materia signata quantitate) demonstrates that,
concerning the idea of the principium individuationis, Edith Stein doesn't follow
Aquinas but Duns Scoto (and his idea of Haecceitas, 103) by arguing that the
individual must have a positive essential quality which differentiates him or
her from the other beings of the same species (102-105). Finally, Peter A.
Varga (Edith Stein als Assistentin von Edmund Husserl: Versuch einer Bilanz
im Spiegel von Husserls Verhältnis zu seinen Assistenten. Mit einem
unveröffentlichten Brief Edmund Husserls über Edith Stein im Anhang) brings
evidence concerning the fact that Husserl supported Stein when she tried to
obtain the Habilitation at the University of Göttingen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 551

The second section of the volume, Sein und Seinserkenntnis, presents
Edith Stein's general philosophical perspective. Angela Ales Bello {Phänomenologie,

Ontologie, Metaphysik) clearly shows that the ultimate theoretical
question concerned reality in itself. Anna Jani (Dos Ontische und das Ontolo-
gische im Übergang der Seinsfrage. Ein Anschluss an die steinsche Begriffsbildung)

seems to draw on this conclusion and posit that this issue is related
to the problem of existence and that of an anti-idealist understanding of the
knowing subject. Robert McNamara {Essence in Edith Stein's Festschrift
Dialogue) shows that Edith Stein's mature idea of the Wesensschau is no longer
phenomenological but Thomist, even though she maintains an Husserl framework

with regard to the concept of essence. Tatiana Livtin {Intuition und die

Frage nach der phänomenologische Reflexion bei Edith Stein) clarifies the
relation between intuition and reflection in Stein's thought. Comparing Hus-
serl's and Stein's ideas of truth, Anna Piazza (Der Wahrheitsbegriff bei
Edmund Husserl und Edith Stein) criticises the transcendental and subjective
idea of the absolute displayed by Husserl, which is insufficient to ontologi-
cally justify a theory of truth, and claims that Edith Stein's Aristotelian
approach can do that. The last essay, written by Mariéle Wulf (Edith Steins
Beitrag zur [post]modernen Erkenntnistheorie), shows that Edith Stein paved
the way to bringing contemporary philosophy out of its present crisis of sense
and lack of truth: that is, the promise of sense offered by the idea of (and the
quest for) God and the proof of His existence.

The third section of the volume is devoted to the Edith Stein's favourite
ontological topics: Leib, Psyche, Selbst. Francesco V. Tommasi {Leiblicher
Ausdruck und Bedeutung. Eine Frage der frühen Phänomenologie) shows Edith
Stein's important contribution to the debate on the lived body {Leib) understood

as an expressive phenomenon, and keenly argues that her original idea
of a "symbolic" Leib (249-251) can be sought "as the strongest example of
Husserl's expression" (254). Alice Togni {Psychische Kausalität in der
Phänomenologie Edith Steins) posits that, unlike Husserl and Scheler, Edith Stein
originally proposed a theory of a "psychic causality", which differs from
"motivation" (the principle that gives sense to the spiritual world) and "natural
causality" (which gives sense to the natural world; 264). Elisa Magri (The
Structure of Empathy as Non-originary Experience) clarifies that Stein's
empathy does not produce knowledge of the other's psychic condition (276),
and that it shares strong analogies with memory and imagination even without

being a form of reflection (288). After pointing out that, in his ethical
manuscript on Virtue (1920), Husserl does not provide a satisfying criterion
to recognise the "true self" of a person (291), i.e. who one is to be, William
Tullius {Edith Stein and the Truth ofHusserl's Ethical Concept of the 'True Self)
tries to show that Edith Stein's ontological framework concerning (finite)
being provides the instruments to reach this end. Martina Galvani {The Spiritual

Dimension and the Complex Structure of the Human Person) focuses on
Stein's anthropology by stressing the role of freedom in the self-realisation
of a person, which allows one to develop one's potentialities and at the same
time to anchor oneself in God. Finally, Jan-Niklas von Aulock {Die Einfüh-



552 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

rungsproblematik bei Edith Stein in Bezug auf rein geistige Wesen) demonstrates

that, according to Edith Stein, empathy does not refer to spiritual
beings (322). To me, this seems to suggest that empathy cannot be compared
with any spiritual (and even religious) experience.

The last essay then introduces the reader to the fourth section of the
volume, Spiritualität und Freiheit, where Edith Stein's thought and life are
explored in their intimate aspects. The first contribution, by Pamela C. Agui-
lar (On Freedom: Three Steps in the Thought of Edith Stein), in addition to
stressing the influence of Augustine's thought on Stein's conception of God's

grace, argues that Stein's theory of freedom is aimed at human "self-mastery"
(344) even though, paradoxically, the highest expression of human freedom
is to give it up to God's will. Rosalia Caruso (Das Paradox der Freiheit
zwischen Bindung und Selbständigkeit in der phänomenologischen Betrachtung
von Edith Stein) tries to solve this paradox by stressing the idea that, according

to Stein, the very sense of freedom consists in a personal decision,
which brings a person to offer herself both to God and to the other. Tonke
Dennebaum (Freiheit, Glaube und Gemeinschaft. Eine theologische Lektüre
der Christlichen Philosophie Edith Steins) argues that Stein's philosophical
work after her conversion cannot be understood without taking into account
her strong theological interest. The last three essays of this section develop
further biographical themes. Michael F. Andrews (The Ethics of Keeping
Secrets: Edith Stein and Philosophy as Autobiography) argues that Stein's Life
in a Jewish Family presents a robust philosophical commitment by tackling
the inextricable problem of the secret concealed in any autobiography, that
is, the irreducible alterity between the writing self and the one which is
described and which is supposed to be the true one. The next contribution,
by Sr. Antonia Sondermann OCD (Geistliche Transformation bei Edith Stein),
is a priceless reconstruction of Edith Stein's spiritual path from her childhood

to her maturity and her understanding of the meaning of the Cross

(425-427). Finally, in the last essay (The Cross in Edith Stein's Thought),
Alexandra Szulc tries to describe the experience of the Cross as a "Boundary
Situation" in Karl Jasper's sense (439).

The final section of the volume is titled Edith Stein im gesellschaftlichen
und interreligiösen Diskurs. Sophie Bingelli (Edith Steins Beiträge zur Theologie

Israels) discusses Stein's thought concerning the "fleshy bond" between
Christ (and therefore the Christian faith) and Israel, which she experienced
herself, and the subsequent necessary redemption of both the Church and
Israel together. Beate Beckmann-Zöller (Wiedergeburt und Erlösung. Edith
Steins religionsphilosophischer Beitrag zum postmodernen 'Konzert' der
Weltreligionen) shows the theoretical difficulties of any interreligious dialogue, which
can only work through a positive and (in Stein's sense) freely chosen "bond"
among religions (481). Joachim Feldes (Gottes Barmherzigkeit und die Grenzen

der sichtbaren Kirche. Edith Stein - Brückenbauerin zwischen den Konfessionen

oder ökumenischer Hemmschuh?) draws on some of Edith Stein's texts
to describe the right behaviour for a better ecumenical praxis. From a more
political perspective, starting from Stein's reflection on intersubjectivity and



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 553

social acts, Yves Mayzaud (Die Frage nach der Intentionalität in der politische
Phänomenologie. Die Phänomenologie Edith Steins gegen die Soziologie von
Ferdinand Tönnies) tries to argue for the new discipline of political
phenomenology, in which the noema is not just the objective correlative of a

subjective noesis, but the result of the social bond between a subject and her

community. René Rachke's much needed contribution (Selbstverwirklichung
des Menschen. Edith Steins philosophische Bildungsverständnis und ihr Beitrag
zur pädagogischen Praxis) focuses on a rather marginal theme in Edith
Stein's thought, that is, her ideas on education and pedagogy. Petr Urban
(Edith Stein's Phenomenology of Woman's Personality and Value) assesses
Edith Stein's thesis on women and argues that - even today - the value of
Stein's position consists in acknowledging in the female's difference from men
"a sign of her strength" (555). Finally, Weiling Yan ('Europa' im Spiegel der

Edith-Stein-Rezeption) tries to explain why Edith Stein has been seen by

many - and not only by the Catholic Church - as a meaningful "European".
The present review is largely insufficient. However, I hope to have at least

given the reader an idea of the scope of this volume, which brilliantly
succeeds in dealing with almost every aspect of Edith Stein's thought and life
and therefore is a new starting point for the next Edith-Steins-Forschung. I say
"almost every" and not simply "every" just because, as the editors well know,
what is essential cannot be written: secretum meum mihi.

Marco Tedeschini

SLOTERDIJK, Peter: Nach Gott. Berlin: Suhrkamp Verlag 2017, 364 S., ISBN
378-3-518-41632-6.

Der Titel von Peter Sloterdijks Buch knüpft an sein vor zehn Jahren erschienenes

Buch Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Monotheismen an und
verspricht eine Fortsetzung dieser distanzierten und gewaltkritischen Darstellung

theologischer und religionsphilosophischer Themen aus postmoderner
Sicht. Die Sichtweise nach Gott erlaubt es, die monotheistischen Religionen
bona fide, aber im Modus des Abschieds zu verstehen, in doktrinaler und
politischer Hinsicht als eine Jugendsünde der Menschheit. Trotz der medialen
und politischen Aufdringlichkeit des politischen Islamismus ist die dogmatisch

gebundene und kirchlich organisierte Religion im Rückzug; sie verliert
zunehmend ihre alles durchdringende, homogenisierende und kontrollierende

Funktion. Religion „nach der Aufklärung" erfüllt, mit oder ohne Gott,
allerdings immer noch sinnstiftende oder existenzerhellende Funktionen
und kann in der Nähe von Kunst und psychosomatischer Fitnesssteigerung
bestehen. Damit erfüllt sie auch eine kulturkritische und modernitätskritische

Funktion - nicht alles, was den Zeitgeist dominiert und ausmacht, ist
dem Geist der Tradition überlegen, ganz im Gegenteil: Religion als Bildungs-

x religion und Geschichtsphilosophie transportiert den reichen Schatz des

kulturellen Gedächtnisses und überdies anregende Muster des Denkens und
der Lebenspraxis, die es wert sind, neu bedacht zu werden. Lust am Denken



554 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und Abscheu vor Belehrungs- und Bekehrungseifer unterscheiden Sloterdijks
Stil von streng gelehrten oder bloß erbaulichen Schriften.

Nach Sloterdijks Auffassung lässt sich der strenge Monotheismus nicht
aufrechterhalten; er führt zu einem in sich zerrissenen Gott mit unerträglichen

Eigenschaften (wie Zorn, Eifersucht, Grausamkeit u.a.). Dieser
Einwand zielt auch auf die Affinitäten des strengen Monotheismus zur Politik
der Monarchie, der Ausbildung strenger Hierarchien und der Politik der
Gewalt und des Terrorismus. Erst seit der Aufklärung, mit der rückhaltlosen
Kritik an Autorität und Heuchelei des Klerus, wird eine politische Neutralisierung

der Religion im 19. und 20. Jahrhundert eingeleitet. Der Mensch wird
in seiner exzentrischen Positionalität (Helmuth Plessner) Ernst genommen,
nämlich als Individuum, das neben sich selber stehen kann und der Außenansicht

auf seine Überzeugungen und Praktiken fast permanent ausgesetzt
ist. Die Zuspitzungen der Tradition, in der Gott zwar wie die griechischen
Götter in sich ambivalent sein kann, aber alles sieht und weiß, ein Gott, der
mir in den Worten Augustins innerlicher ist als ich selbst, zerreißt sein
Abbild, den Menschen, selber und erzeugt das unglückliche Bewusstsein, die
radikale Heilsungewissheit von Augustinus bis Luther. Kann nicht jeder
Mensch bereuen und sich damit für das Heil qualifizieren? Wenn ich nicht
glauben und bereuen kann ohne Gottes Hilfe, dann stellt sich die Frage,
warum das Angebot, alle zu retten, bei einigen wirkt, bei anderen nicht. Warum

kommt bei einigen Menschen das Gnadengeschenkt des guten Willens
an, bei anderen (vielen?) aber nicht?

Sloterdijk kann es nicht lassen, Luther en passant als schweren Neuro-
tiker zu pathologisieren (57), obwohl er sich sonst von pauschaler Religionskritik

distanziert. Luther selber findet bei ihm trotz der Lutherdekade keine
Gnade. Gleichwohl nimmt er ihn und seine Wirkungsgeschichte Ernst: Luther
„demokratisiert" den Zustand der Heilsungewissheit für alle und macht
damit das Ablasswesen, das Beichtsakrament (und andere Sakramente) und
den Glauben an ein Fegefeuer obsolet. Es gibt aber nicht nur die kirchliche,
theologische und nationalchauvinistische Rezeption, sondern auch Luthers
„bessere Nachfolger" (wie Lessing, Fichte und Hegel), die Luther als
„Befreier" von aller geistlichen Autorität missverstehen. Doch es ist nicht
Luthers Verdienst, dass Kirchendistanz möglich wird. Es ist vor allem die
(weibliche) Mystik, welche zu einer Ablehnung der Vermittlung „starker
Beziehungen" führt.

Die Gnosis und ihre religionsphilosophische Rezeption nach Hegel schärfen

den Sinn für die Unterscheidung, dass wir zwar in der Welt, aber nicht
von dieser Welt sind. Renaissance und Aufklärung verstärken und verändern
die Auffassung der Gottwerdung zur Überzeugung, dass der Mensch als

Schöpfer an die Stelle eines machtlosen Gottes zu treten hat. Sie erzeugen
die für die Moderne typische Euphorie, aber auch das damit eingehende
Unbehagen der Überforderung und Bedrohung durch die politischen
Zumutungen einer von berechnenden Planern und Züchtern und einer virtuosen
„Anthropotechnik" gemachten Steigerung und Neuerschaffung eines „neuen
Menschen", dessen Leben fast beliebig verlängert und dessen Schlaf extrem



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 555

verkürzt werden kann. Sloterdijk lässt sich bei der Untermalung solcher
Szenarien inspirieren von der spekulativen und neuzeitlichen Gnostik in der
Darstellung und Deutung von Ferdinand Christian Baur. Die spekulative Gnostik,

deren Spuren auch bei Fichte, Franz von Baader, Schelling und Hegel zu
finden sind, werden zu heterodoxen und postchristlichen Denkexperimenten
umgedeutet, die sich weitgehend losgelöst von den Entdeckungen der
Quellenforschungen zur antiken Gnosis entfalten. Dass Heideggers Gedanken in
Sein und Zeit von der Geworfenheit bzw. Ungeborgenheit in die Welt, der
Verfallenheit an die Welt, die Neugier und das Gerede, der Angst in der Welt
und der Lichtung des Seins einen neugnostischen Hintergrund haben könnten,

wurde vor allem von Hans Jonas herausgestellt.
Da wir über den historischen Jesus fast nichts aus unabhängigen Quellen

wissen, ist es naheliegend, die Überlieferung als eine kollektive Mythopoese
zu deuten und umzudeuten. Gleichwohl gibt es so etwas wie reale Spuren,
die sich nicht aus einem Willen zur Hagiographie ableiten lassen und dieser

sogar widersprechen mögen. Dazu gehört die Ungewissheit des Vaters. „Pater

semper incertus." Die Jesus-Biographie wird von Sloterdijk vom Gesichtspunkt

der ungewissen oder verhehlten Vaterschaft Jesu gelesen, die
wahrscheinlich bei Jesus selber und in der Jesus-Bewegung zur intensivierten
Suche nach dem wahren und transzendenten Vater führt. Zur Glättung der
widerspenstigen Realitätsreste werden auch phantastische und widersprüchliche

Genealogien nachgeliefert. Der spezifische Komplex entsteht aus der
Ungewissheit, wer der Vater sei, und der Abwehr der Schande der unehelichen

Geburt. Die Jesus-Bewegung aus dem Geist des „Vaterkomplexes" führt
zu einer frühen schroffen Zurückweisung von Familie und Verwandtschaft,
was längerfristig und wegen der anhaltenden Parusieverzögerung schwer zu

ertragen ist und zur Umbildung der Nahzeiterwartung der ersten Christen in
eine langfristig planende Gemeinde, Staats- und Sozialethik führt. Die
ursprünglich geschätzte und verklärte Freiheit vom sozialen Herkommen wird
ersetzt durch ein zunehmend autoritäres und patriarchales System.

Wirkt das Jesus-Kapitel weitgehend distanziert und ironisch, so zeigt
Sloterdijk überraschendes Interesse an den spekulativen Leistungen der
späteren Theologie. Das subtile Trinitätsdenken öffnet in Gott einen
Beziehungsraum und Beziehungswirbel; die Rolle des Heiligen Geistes ist die Ab-
rundung und der Abschluss der göttlichen Natur, in der es kein Viertes
geben darf. Damit werden das zeitlose Geschehen und die liebende Beziehung
in Gott selber und die unaufhebbare Differenz (nicht die Entfremdung!)
zwischen Gott und seiner Schöpfung konzeptualisiert. Doch der prekäre
Versuch, Nähe und Differenz Gottes zu seiner Schöpfung zusammenzudenken,
lässt sich nicht allein durch gründliches Denken, sondern nur durch die
Strafandrohungen gegen Blasphemie, Heterodoxie, Häresie und Ketzerei
durchsetzen und aufrechterhalten. Fällt der Scheiterhaufen als die ultima
ratio der Theologie (Schopenhauer) weg, so lassen sich die begründeten,
vernünftigen und nicht-schuldhaften Uneinigkeiten nicht mehr bändigen. Es

wird offensichtlich, dass die spekulative Vernunft Fragen nach Gott, Seele



556 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und Freiheit stellt, die sie selber nicht einvernehmlich für alle beantworten
kann.

Die Neuzeit ist charakterisiert durch die Vermehrung nicht-einverstandener

Beobachter des Glaubens, unter denen sich Andersgläubige und
Ungläubige finden. Martin Bubers Dokumentation der ekstatischen Konfessionen

ist eine Etappe auf dem Weg der Neutralisierung von religiöser Vielfalt,
die von William James religionspsychologisch und religionswissenschaftlich
gewürdigt wird. Sloterdijk hat Bubers Textsammlung Ekstatische Konfessionen

und William James' Buch Die Vielfalt religiöser Erfahrung mit einem
Vorwort neu herausgegeben; auch diese Vorworte sind im vorliegenden Band
abgedruckt.

Nach Gott ist ein verlegerisch geschickter Titel, weil er die distanzierte
Sympathie für Religion auf den Punkt bringt. Sloterdijk geht wohl mit Nietzsche

über James hinaus, wenn er das Christentum nicht mehr für eine lebendige

Option hält. Das Christentum und der Islam leben nur noch weiter in
abgeschotteten Bereichen, welche den Geist der kritischen Untersuchung
und der aktuellen Wissenschaften ablehnen, oder in veränderten und
verwässerten Formen einer modernitätskompatiblen Religion. Sich und
Intellektuellen scheint Sloterdijk die Religion nur noch als Kunst (die Bibel als

Literatur) bzw. als Reservoir kühner Spekulationen zuzumuten, die, als
kulturelle Leistungen und Höchstleistungen von Menschen, auch viel aussagen
über die Fähigkeiten und Abgründe der Menschen. Einer allzu schroffen
Abfertigung der Religion wirkt Sloterdijks zum Teil ironische, zum Teil
humoristische Darstellung entgegen, welche sowohl der Abgrenzung von Religion
als kompakter Ideologie und absolut vereinnahmender Institution als auch
einer postmodernen Äquidistanz zu alten und modernen Formen von Dummheit

und Arroganz dienen kann.
Das Buch enthält viele Details, die hier nicht aufgezählt werden können.

Es gibt eine Anregung zur Diskussion des Problems, wie z.B. eine
modernitätskompatible Orthodoxie (wenn es so etwas gibt) jene beurteilt, die nicht
glauben. Gibt es unter Atheisten und Agnostikern oder religiös Indifferenten
solche, die den Glauben nicht-schuldhaft nicht annehmen oder verlieren? Gibt
es neben Atheistinnen, die nicht glauben wollen (also schuldhaft verstockt,
denkfaul, rebellisch usw. sind), auch solche, die nicht glauben können,
obwohl sie mindestens ebenso vernünftig und redlich wie Menschen sind, die
den Glauben annehmen? Ist der Orthodoxie bereits der Begriff des nicht-
schuldhaften und vernünftigen Unglaubens zumutbar? Welche Rückwirkung
hat das Zugeständnis, dass es vielleicht sehr viele oder immer mehr nicht-
schuldhafte Glaubenslose gibt, auf das Selbstverständnis und die Innenansicht
der Orthodoxie? Wie gehen Glaubensgemeinschaften ohne Hass und Rückzug

mit ihrer kulturellen Marginalisierung um? Wie weit kann Orthodoxie
ihre Auffassungen verteidigen und aufrechterhalten, ohne ihre Kritiker und
„Feinde" zu verteufeln und sich in ihren eigenen Stützgruppen zu verschanzen?

Die Anfänge einer friedlichen Pluralisierung von Religionen zeichnen
sich ab, sobald die Kenntnis und Kritik anderer Konfessionen und Religionen
ohne deren Verteufelung möglich wird. Zugleich erzeugen sie eine Spannung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 557

zur Auffassung, die besagt, dass die Gottlosen ihr Heil aufs Spiel setzten und
Glaube und Hoffnung theologische Tugenden, Lauheit, Fatalismus und
Unglaube dagegen Laster seien. Die Fragestellung ist wichtig, wird aber von
Sloterdijk nicht vertieft.

Sloterdijk ist ein ungewöhnlicher Autor, der seit vierzig Jahren die Rolle
des öffentlichen Intellektuellen wahrnimmt. Er ist ein bildungsbürgerlicher
und selbstironischer Causeur, überdies schreibt er ein Buch nach dem anderen.

Er polarisiert wie ein Aktionskünstler durch aktuelle Bezugnahmen und
provozierende Kommentare. Bei genauerem Hinsehen ist seine ungewöhnliche

Produktivität auch das Resultat von Wiederholung, Redundanz und
Schludrigkeit. So besteht dieses Buch hauptsächlich aus einer Zusammenstellung

bereits veröffentlichter Texte (vgl. die Quellenangaben am Schluss).
Viele Zitate und Anspielungen (z.B. das ominöse Fichte-Zitat auf 243) werden

nicht nachgewiesen. Außer im Gnosis-Kapitel, das aus dem Vorwort der
Gnosis-Anthologie von 1993 besteht, finden sich kein Literaturverzeichnis
und kein Index für Namen und Sachen. Das Buch ist trotz des bündigen
Titels ein Sammelsurium von weitgehend unzusammenhängenden Beiträgen;
eine Argumentationslinie ist nicht erkennbar. Dafür wird die Leserschaft mit
einer Unzahl von Aperçus und Kurzkommentaren zugetextet. Der am meisten

zitierte Autor ist - Peter Sloterdijk selber. Sloterdijks Autorennarzissmus
ist nicht einmal unsympathisch und vermutlich verkaufsfördernd.
Geschäftstüchtigkeit ist eine bürgerliche Tugend. Auch seine medial geübte und
bewährte Formulierungssicherheit ist unterhaltend und beeindruckend.
Niemand wird diese Schrift für ein seriöses Kompendium oder eine analytisch
Glanzleistung halten wollen. Eine nützliche Dokumentation enthält nur die
Anthologie Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und Arbeitsbuch der Gnosis,
hrsg. von Sloterdijk und T.M. Macho aus dem Jahr 1995. Peter Sloterdijk wird
von den einflussreichsten Medien und Verlagen als Deutschlands größter
Denker ausposaunt, während ihn die akademische Fachwelt weitgehend
ignoriert. Beiden Instanzen ist zu misstrauen! Zweckmäßiger wird es sein, den
Autor gelegentlich selber zu lesen und sich von seinem Übermut zu großflächigen

geistigen Panoramen, zu anregenden Miniaturen und Porträts
unterhalten, aber nicht anstecken zu lassen und möglichst viel von seiner liberalen

und humanen Einstellungen, auch und besonders im Verhältnis zum eigenen

Glauben oder Unglauben, anzueignen. „Sie hätte singen sollen, diese
Seele." Seine geistige Präsenz und kreative Freiheit auch nach dem siebzigsten

Geburtstag sind bewundernswert.

Jean-Claude Wolf

Senn, Isabelle: Gottes Wort im Menschenwort. Auf dem Weg zu einen Theologie

der performativen Verkündigung Innsbrucker theologische Studien 91).

Innsbruck: Verlagsanstalt Tyrolia 2016. 478 S., ISBN 978-3-7022-3538-3.

Mit der hier angezeigten Studie legt die Schweizer Pastoralassistentin
Isabelle Senn (Bistum Basel) ihre an der Katholisch-Theologischen Fakultät der
Universität Münster eingereichte fundamentaltheologische Dissertations-



558 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

schrift der Öffentlichkeit vor. Begleitet wurde Senn vom (inzwischen
emeritierten) Münsteraner Fundamentaltheologen Jürgen Werbick, der zugleich
als Homiletiker fachlich ausgewiesen ist.

Gegliedert hat Senn ihre Arbeit in drei Teile. Der erste Teil (23-251)
zeichnet im Rahmen eines theologiegeschichtlichen Aufrisses „die Entwicklung

des Verständnisses von Verkündigung in der deutschsprachigen
katholischen Theologie des 20. Jahrhunderts" (24) nach. Der zweite Teil (253-384)
fragt in systematisch-theologischer Hinsicht nach dem „Ereignis von .Gottes¬
wort im Menschenwort'" (254). Und der dritte Teil (385-441) schließlich markiert

in praktisch-theologischer Perspektive „Spannungsfelder von Verkündigung"

(386). Eine Hinführung (13-22), in deren Rahmen Senn ihr persönliches

Interesse an der gewählten Thematik offenlegt, den Forschungsstand
zur Theologie der Verkündigung markiert und den Aufbau ihrer Arbeit
erläutert, leitet das theologisch äußerst ertragreiche und erfreulicherweise
akribisch lektorierte Buch ein. Ein umfangreiches Literaturverzeichnis (442-
464) und ein Personenregister (469-474) runden die Studie ab.

Speziell für die deutschsprachige Theologie ist das Buch von Senn ein
Gewinn. Dies gilt umso mehr, als dass seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil

katholischerseits nur drei systematisch-theologische Dissertationen zu
verzeichnen sind, die sich eingehender mit der Verkündigungsthematik be-
fassten. Dies sind Arbeiten von Franz Sobotta (Universität Münster, 1966),
Heinrich Jacob (Universität Innsbruck, 1966) und Jürgen Thomassen
(Universität Würzburg, 1985). Angesichts dieser Situation schließt die
Dissertationsschrift Senns eine inzwischen recht groß gewordene Lücke.

Mir liegt im Folgenden nicht daran, die theologische Argumentation der
Arbeit im Einzelnen nachzuzeichnen. Mein Interesse gilt vielmehr dem
dritten Teil der Studie, liefern doch die praktisch-theologischen Reflexionen
Senns viel interessantes Material zum Weiterdenken. Die Verfasserin markiert

diverse Spannungsfelder, in denen der „Verkündigungsvollzug" (388)
seinen Ort hat: zwischen „Tradition und Situation" (386-396), zwischen
„Information und Inspiration" (397-404), zwischen „Amt und Charisma" (405-
414), zwischen „Argument und Existenz" (414-422), sowie zwischen „Ich und
Du" (423-430). Ich hebe drei Aspekte der Arbeit hervor:

Wenn es stimmt, dass das Wort Gottes „keine eigene Sprache und kein
eigenes Idiom" (SCHLIER, Heinrich: Gotteswort und Menschenwort, in:
MICHELS, Thomas/PAUS, Ansgar [Hgg.]: Sprache und Sprachverständnis in

religiöser Rede. Zum Verhältnis von Theologie und Linguistik. Salzburg 1973, 61-

71, hier 65) hat, weil es nur in Menschenworten aussagbar ist, dann ist
schlussendlich keine Sprache geeignet, es vollständig auszusagen. Dieser
Vorbehalt gilt konsequenterweise auch für die Sprache der Bibel; sie unterliegt
wie alle anderen Aussagemodalitäten der benannten Begrenzung! Und für
die Tradition, die ja nichts anderes ist als die Wirkungsgeschichte eben dieser

biblischen Texte und ihrer sprachlichen Auslegung, hat die Einsicht zur
Folge, dass es nie bloß um das „Wie" der Weitergabe normativer Inhalte
geht. „Ihre Stärke hat die römisch-katholische Theologietradition historisch
betrachtet immer dann entwickeln können, wenn sie sich neugierig-uner-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 559

schrocken auf das Denken ihrer Zeit einließ und sich in diesem reflektierte."
(STRIET, Magnus: Wissenswelten und Dogma. Eine Replik auf Kardinal
Gerhard Ludwig Müller, in: Herder Korrespondenz 70,7 [2016], 49-51, hier 51).

Traditionsargumente, die theologisch Geltung beanspruchen, kommen somit
nicht umhin, sich in einen Prozess permanenter, ad extra gerichteter
Begründungsdiskurse zu begeben. Damit aber sind biblische Texte wie Texte
der Tradition gleichermaßen als „offene Texte" (392) zu lesen und auf
Interpretation, bzw. mehr noch: auf „Textinnovation" (392) angewiesen. Senn
rekurriert in diesem Zusammenhang zu Recht auf Paul Ricœurs Rede vom
„Richtungspfeil" (392, Anm. 20) des Wortsinns (vgl. RiCCEUR, Paul: Philosophische

und theologische Hermeneutik, in: DERS./Jüngel, Eberhard: Metapher.
Zur Hermeneutik religiöser Rede. München 1974, 24-45, bes. 42). Vor diesem

Hintergrund verwahrt sich die Verfasserin gegen ein - leider immer noch
gängiges - allzu statisches Verständnis von „Auslegung" (vgl. 393). Stattdessen

muss es im Rahmen einer sinnverstehenden und sinngenerierenden
Verkündigung offener Texte zuerst darum gehen, „Resonanzräume" (394) zu
erkunden, vielleicht sogar zu eröffnen. All das bis dato Gesagte lässt die
These, nach der sich eine „feste Roilenzuschreibung als ,Verkündiger' oder
.Empfänger' des Gotteswortes verbietet" (397), plausibel erscheinen.

Politisch relevant wird Senn - zumindest auf indirekte Weise - im 15.

Kapitel ihrer Arbeit. Hier deutet sie den Glaubensvollzug in klassischer Weise
als ein Mit- und Ineinander von „fides quae creditur" (Inhalt des Glaubens)
und „fides qua creditur" (Akt des Glaubens). Denn, so Senn, „der christliche
Glaube kommt nicht ohne - theologisch reflektierte und zu reflektierende -
Inhalte aus, doch es kann auch keinen Glauben geben, der nicht ebenso
durch die konkrete Haltung, das Handeln und Verhalten der Menschen
bestimmt wäre" (398). Für die Verkündigungstheologie hat dies zur Konsequenz,

dass sich in dem einen glaubenspraktischen Vollzug der einen
Verkündigung gleichermaßen die „fides quae" realisiert und die „fides qua" ver-
balisiert. Senn nennt dieses Ineinander von Realisierung und Verbalisierung
„die Korrelation von ,fides quae' und ,fides qua'" (400). Konkret bedeutet die
Rede von der Korrelation, dass es der Verkündigung um die Verwirklichung
des Gotteswortes im Leben der Menschen geht: „Das Wort Gottes ruft im
Menschen dadurch Glauben hervor, dass es ihn einlädt, die in der Verkündigung

zur Sprache gebrachte Leben schaffende Wirklichkeit (des Reiches)
Gottes existentiell nachzuvollziehen und als Wirklichkeit für die eigene Existenz

anzunehmen" (402). Dazu offenbart Gottes Wort nicht weniger als eine

ganz neue Sichtweise auf das Leben. Diese Sichtweise steht konträr zu dem
von Peter Sloterdijk in seiner Anthropotechnik (vgl. SLOTERDIJK, Peter: „Du
musst dein Leben ändern". Über Anthropotechnik. Frankfurt/M. 2009)
ausgegebenen Imperativ: „Du mußt dein Leben ändern". Sloterdijk vermag nur die
Akrobaten unter den Menschen ernstnehmen, sind ihm zufolge doch allein
diese zur beständigen und selbstverantworteten Perfektionierung ihrer je
eigenen, persönlichen Lebensumstände in der Lage. Alle anderen haben keine

Chance! Gegen diese zynische und politisch gefährliche, weil gesellschaftlich

exkludierende Idee steht die von Senn stark gemachte neue Sichtweise



560 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

auf das Leben, insofern der Mensch die Zusage vernimmt: „Du änderst dich,
weil etwas geschieht" (402)! Hier erweist sich eine christliche Verkündigung
der göttlichen Gnadenzusage als Alternative zur kapitalistischen
Hochleitungsgesellschaft.

Ein Kapitel über „Verkündigung als gemeindlicher und Gemeinde bildender

Vollzug" spitzt die Thematik ekklesiologisch zu (431-439). Ein das gesamte
Buch abschließendes Fazit schlägt vor, „Verkündigung als zukunftsfähige
Kommunikationsform der Heilsbotschaft" zu verstehen (439-441). Was hier
noch recht allgemein klingt, trägt im konkreten Einzelfall Sprengstoff in
sich. So thematisiert Senn in Abschnitt 16 unter dem Stichwort „Vollmacht"
(405) die „aktuelle Kontroverse um die Laienpredigt in der katholischen
Kirche" (405), verortet sie im Spannungsfeld von „Vollmacht (auctoritas)"
(406) und „institutioneller Macht (potestas)" (vgl. 406. Dabei untersucht sie
die Verkündigungspraktiken von offiziell beauftragten Amtsträgern im
Vergleich zu charismatischen Propheten hinsichtlich ihrer Relevanz. Im Blick auf
die Frage nach der „Begründung der Verkündigungsautorität" (405), die Senn
in diesem Zusammenhang aufwirft, wäre ehrlich und selbstkritisch die
Verkündigungsautorität der nicht-klerikalen Kirchenglieder zu thematisieren.
Schon in den Teilen 1 und 2 ihrer Arbeit expliziert Senn das christliche
Verkündigungsgeschehen als einen performativen Akt: Berufen, das Evangelium
vom gekommenen/kommenden Reich Gottes zum Heil der Menschen zu
verkünden, ist es allen Predigerinnen und Predigern zur Aufgabe gegeben,
daran mitzuwirken, dass das heilswirksame Wort Gottes in Menschenworten
heilswirksames Ereignis wird. Dass diese Vision auf dem weiten ekklesialen
Feld immer mehr Realität wird, daran gilt es zu arbeiten...

Die gut lesbare Arbeit sei in besonderer Weise allen Predigerinnen und
Predigern zum Studium empfohlen.

Ulrich Engel

Geitmann, Roland: Sozialökonomische Weisheitsschätze der Religionen
Religionen in sozialökonomischer Sicht 1). Zell am Main: Verlag Religion & Kultur

2016, 242 S., ISBN 78-3-933891-29-7.

Das Buch mit seinen sehr verschiedenen Beiträgen des 2013 verstorbenen
Roland Geitmann ist erfrischend und anregend. Es versucht alternative Wege
zum kapitalistischen System, das mittlerweile nicht nur unsere westliche Welt
bis ins Mark hinein prägt, aufzuzeigen. Ob präsentierte Ansätze in sich stimmig

und dargelegte Visionen eine Chance auf Realisierung haben, weiss der
Rezensent nicht. Das „anthroposophisch vertiefte Christentum" des Autors,
in dem Rudolf Steiner zu einer Autorität wird, ist vermutlich anfechtbar.
Eine andere Quelle, aus der Geitmann schöpft, ist die Freiwirtschaftslehre des
Silvio Gesell, die ebenso umstritten ist. Immer wieder versucht Geitmann
diese beiden divergenten Köpfe und Strömungen an der Schwelle vom 19.

zum 20. Jahrhundert für sich zu versöhnen.
Für den heutigen Kontext ist dazu relevant, dass sich Geitmann von

islamischen Postulaten in der Wirtschaft inspirieren lässt und dem Islam viel



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 561

zutraut - nicht zuletzt wegen seiner alternativ-revolutionären Sprengkraft.
Auffällig ist, dass Geitmann eine christlich-abendländische Mehrheitsgesellschaft

anspricht. Da hat sich aber mittlerweile jedoch einiges verändert. In
historischer Perspektive ist hervorzuheben, dass Geitmann der katholischen
Tradition in der Sozialökonomie so etwas wie Traditionsvergessenheit im
engeren Sinne vorwirft. Das biblisch fundierte, von den Kirchenvätern gefestigte

und dann im Mittelalter bestätigte Zinsverbot etwa, wäre so im 19. und
dann im 20. Jahrhundert beiseitegeschoben, quasi überwunden worden. Es

ist Geitmann Recht zu geben, dass die Diskussion zu fundamentalen Fragen
der Geldtheorie in der katholischen Lehre versiegt ist. Überhaupt ist die
katholische Soziallehre im Rückzug begriffen, wie es sich an den theologischen
Fakultäten gut zeigt.

Geitmann kann vielleicht eine latente und leise Schlagseite gegenüber der
katholischen Kirche sowie dem Christentum nicht ganz abgesprochen werden.

Das Wertvolle am Christentum - das insgesamt nahe am Kapitalismus
stehend gezeichnet wird - sei ja eigentlich schon im Judentum ersichtlich.
Solches erinnert dann doch etwas an Hubert Schnädelbach. Aber Geitmann
hätte das bestimmt anders gesehen und nicht gelten gelassen. Andererseits
heisst es im Vorwort, dass Geitmann „argumentaiv losgelöst von Religionen
dachte und handelte" (10). Also wie ist das nun mit den „sozialökonomischen
Weisheitsschätzen der Religionen" im Titel zu verstehen? Wie dem auch
immer sei, Geitmanns Verdienst ist es, auf verborgene und nonkonforme
Strömungen und Denker im Christentum hinzuweisen, so z.B. den katholischen

Priester Johannes Ude, der an anderer Stelle fälschlicherweise Johannes

Uhde (125) geschrieben wird. Dieser hat aus rigoristischen dominikanischen

und alternativen christlichen Anschauungen geschöpft. Die Biografie
jenes Absolventen des Germanicum-Hungaricums, der nach dem Trauma des
1. Weltkriegs zum Pazifisten, Vegetarier und Nicht-Raucher wurde, antikapitalistisch

predigte, und deshalb aus Liechtenstein des Landes verweisen wurde,

usw..., ist noch zu schreiben. Religionsgeschichtlich gibt Geitmann auch
die grossen Grund- und Bodenenteignungen zu bedenken, die die kirchlichen

Institutionen betrafen. Die Allgemeinheit hätte wenig von den
Säkularisationen profitiert, eine Chance im Sinne einer demokratischen Bodenreform

wäre verpasst worden (62).
Sehr lesens- und bedenkenswert ist auch der quasi einleitende Beitrag zur

Antisemitismus-Keule, die Geitmann selbst zu spüren bekam (26-36). Wer
Zins und Kapitalismus kritisiert, wird leicht einem ökonomischen Antisemitismus

und prinzipiellen Antiliberalismus zugeordnet, in Geschichte und
Gegenwart. Geitmann zeigt dabei exemplarisch, wie Exklusionsmechanismen
funktionieren. Eine komplexe Geschichte ist das, die viel mit Macht zu tun
hat, und wohl noch weiter diskutiert werden wird.

Geitmann, der Gedanken bestechend formulierte, ist sehr gut zu lesen -
unabhängig davon, ob man seine Einstellungen teilt. Er zeigt sich sehr
kreativ, versucht sich so in alternativer Geschichtsschreibung zu Kaspar
Hauser (207-217). An einigen Stellen hätte man sich freilich weitere Vertiefung

gewünscht, denn die Materie ist komplex. Aber das zentrale Postultat



562 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

einer nötigen Boden- und Geldreform bzw. zumindest einer verschärften
Diskussion dazu ist klar herausgearbeitet. Es verdient auf jeden Fall volle
Aufmerksamkeit! Geitmann leistet hier einen überaus wertvollen Beitrag.

David Neuhold

Bremer, Thomas/KATTAN, Assaad Elias/THÖLE, Reinhard (Hgg.): Orthodoxie
in Deutschland. Aschendorff: Münster 2016. 273 S., ISBN 978-3-402-13174-9.

Viele wissen fast nichts über die Präsenz von Christen der Ostkirchen im
Westen, einige wissen einiges aus zufälligen, überraschenden Begegnungen,
wenige wissen vieles, und sehr wenige haben einen differenzierten Überblick.

So kommt das hier vorgelegte Buch über Orthodoxie in Deutschland zu
geeigneter Zeit: Die Anzahl orthodoxer Christen in Deutschland wird
inzwischen auf 1,5 bis 2 Millionen geschätzt, „und die Orthodoxie ist in relativ
kurzer Zeit zur drittgrößten Konfession in dem Land geworden, das bisher
geradezu klassisch durch das Neben- und Miteinander katholischer und
reformierter Kirchen geprägt wurde" (IX). In Deutschland gehören die orthodoxen

Christen zu etwa zwanzig unterschiedlichen Kirchen, die in Liturgiesprache

und Gebräuchen und Orientierung an ihren Mutterkirchen sehr
vielgestaltig auftreten. Die Herausgeber wirken als engagierte Experten im
wissenschaftlichen Bereich: Thomas Bremer als Professor für Ökumenik,
Ostkirchenkunde und Friedenforschung an der Katholisch-Theologischen Fakultät
der Universität Münster, Elias Assaad Kattan ist als Professor der Orthodoxen

Theologie dem „Centrum für religionsbezogene Studien" derselben
Universität zugeordnet, und Reinhard Thöle lehrt als Professor für Ostkirchenkunde

an der Universität Halle-Wittenberg. Alle über zwanzig orthodoxen,
evangelischen und katholischen Autorinnen und Autoren kennen die Ostkirchen

aus erster Hand.
Die Beiträge sind in drei Abschnitte geordnet, die sich mit der Geschichte

(I.), mit Sachthemen (II.) und eigens mit den Altorientalischen Kirchen (III.)
befassen. Die Übergänge zwischen den Hauptkapiteln sind fließend, da alle
Beiträge narrativ gehalten sind und gerade für die jüngste Geschichte
konkrete Namen, Orte und Ereignisse nennen. Erst im 20. Jahrhundert gibt es

orthodoxe Gemeinden in größerer Zahl und mit residierenden Bischöfen; erst
seit 2010 besteht eine „Orthodoxe Bischofskonferenz" gemäß dem Beschluss
der IV. Präkonziliaren Panorthodoxen Konferenz, die für die Diaspora
„Bischofsversammlungen" vorsieht. Doch die Präsenz von Christen aus den
Kirchen des Ostens lässt sich nach sporadischen Kontakten am Ende des

Mittelalters zumindest bis in das 17. Jahrhundert zurückverfolgen und führt
über Kapellen für die ersten mit deutschen Adligen verheirateten russischen
Prinzessinnen, Gesandtschafts- und Kurkapellen zu den großen Wellen orthodoxer

Emigranten: 1. nach der russischen Oktoberrevolution 1917 und erneut
nach dem 2. Weltkrieg; 2. im Zuge der Anwerbung von Gastarbeitern ab den
1960er Jahren; 3. im Gefolge der politischen Umbrüche nach 1989; 4. erneut
in Gestalt orthodoxer Christen im Rahmen der jüngsten Flüchtlingswelle.
„Entsprechend ihrer Herkunftsgeschichte haben somit nahezu 99% der ortho-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 563

doxen Christen in der Bundesrepublik (einschließlich des Klerus) einen
Migrationshintergrund und sind zudem in ihrer überwältigenden Mehrheit erst
in den letzten 25 Jahren nach Deutschland gekommen" (52). Besonders
ausführlich werden die russischen orthodoxen Gemeinden (Gerd Stricker), die
russische Emigration im Allgemeinen unter ihrem kirchlichen Aspekt (Nikolai

Artemoff), die Zuwanderung orthodoxer Serben (Radomir Kolundzic) und
„Syrische Christen auf der Flucht" (Elias Esber) dargestellt, dazu der Weg zur
Entstehung der „Orthodoxen Bischofskonferenz" (Nikolaj Thon).

Im Bereich der „Sachthemen" stellt Kerstin Keller die nicht abgeschlossene

Entwicklung eines orthodoxen Religionsunterrichts in den Schulen vor:
„Ein grundsätzlicher Diskurs zur orthodoxen Religionspädagogik und -didak-
tik unter den Bedingungen in Deutschland kommt allmählich auf den Weg"
(ri3). Die vielseitigen ökumenischen Begegnungen und Beziehungen werden
mit einem Schwerpunkt auf den offiziellen Dialogen mit der EKD, der
Katholischen Kirche und im Rahmen der ACK vorgestellt (Marina Kiroudi). Im
Falle der Einführung des „Ökumenischen Tages der Schöpfung" am 1.

September kommt der orthodoxen Initiative sogar eine Priorität zu. Mit der
Ausbildungseinrichtung für Orthodoxe Theologie an der
Ludwig-Maximilians-Universität München verfügen die orthodoxen Kirchen seit 1999 über
eine eigene akademische Ausbildungsstätte (Athanasios Vletsis). Sie rücken
damit die theologische Reflexion in einem Land, das sich „an erster Stelle als

Nachfolger des Erbes Karls des Großen" (134) und als „Land der Reformation"

(135) versteht, in einen neuen Kontext. Nikolaj Thon stellt die
reichhaltige „Orthodoxe Medienarbeit in Deutschland heute" vor, die der
allgemeinen Anpassung an die neuen Medien unterliegt. Die Nutzung von
Gottesdiensträumen der etablierten Kirchen bis zum Bau oder zur Übernahme
eigener Gotteshäuser ist für Martin liiert Grund zur Dankbarkeit. Dionisie
Arion und Johannes Oeldemann stellen die Stipendienarbeit der evangelischen

und katholischen Kirche dar und würdigen dabei das 1984 gegründete
„Studienkolleg für orthodoxe Stipendiaten" in Erlangen und das „Ostkirchliche

Institut Regensburg" mit seinen Direktoren Prälat Albert Rauch und Prälat
Nikolaus Wyrwoll sowie dessen Weiterführung im „Studienkolleg St. Irenäus"
in Paderborn. Peter Sonntag kommentiert die Bemühungen um die
Übersetzung liturgischer Texte in die deutsche Sprache. Der von Ilse Friedeberg
(1914-1998) gegründete Freundeskreis „Philoxenia" wird von seinem heutigen
Leiter, Prälat Wilm Sanders, als Initiative der praktischen Gastfreundschaft
präsentiert; dieser Freundeskreis finanzierte anlässlich seines 50jährigen
Bestehens zugleich die vorliegende Publikation.

Die besondere Situation der altorientalischen Kirchen stellen Patros
Youkhana Patros (für die Assyrische Kirche des Ostens: 5000 bis 7000
Gläubige), Fouad und Barbara Ibrahim (für die Kopten: ca. i2'ooo), Simon
Birol (für die syrisch-orthodoxen Christen: ca. 80000) und Harutyun G.

Harutyunyan (für die Armenisch-Apostolische Kirche: ca. 2*300 aktive
Gemeindemitglieder) vor, letzterer nicht ohne eine kritische Rückfrage an das

„postgenozidale Syndrom" der Armenier (261).



564 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Sicher ließen sich einige Rückfragen bezüglich der Vollständigkeit und
der Proportionen der hier zusammengetragenen Artikel stellen. Doch eine
Dokumentation, die einen Querschnitt beständig sich wandelnder Bezüge
darstellt, kann wohl nur perspektivisch geprägte Zugänge mit dem Mut zur
Auswahl und zur Schwerpunktsetzung liefern. Constantin Miron betrachtet
die orthodoxen Kirchengemeinden in Deutschland „als Ort der Begegnung",
Georgios Basioudis sieht die Integrationsaufgabe unter der Einladung Gottes
durch den Propheten Jeremia: „Suchet der Stadt Bestes, und betet für sie

zum Herrn; denn in ihrem Wohl liegt euer Wohl" (Jer 29,7). Im Glauben
wissen die orthodoxen Christen: „wir sind nicht zufällig hier, sondern weil
das der Wille Gottes war" (168). Zurzeit steht die spannungsreiche Aufgabe
von Identität und Integration im Vordergrund. Vielleicht wird dieselbe
Geschichte künftig noch einmal aus anderer Perspektive geschrieben werden
und den Beitrag orthodoxer Christen - die als Gäste kamen und als Bürger
blieben - zur Transformation der Nationalstaaten in friedliche multiethnische,
multireligiöse und vielsprachige politische Gemeinwesen würdigen? Dann
wird hoffentlich das Denken im Nebeneinander der Konfessionen dem
gemeinsamen vielgestaltigen kirchlichen Handeln für das Wohl und Heil der
Welt, die Gott liebt, weichen.

Barbara Hallensleben


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

