Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)
Heft: 2:6

Buchbesprechung: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

GILLES EMERY
Saint Thomas d’Aquin : la personne, I'ceuvre et le maitre spirituel

En 1993 paraissait la premiére édition de I'Initiation a saint Thomas d’Aquin,
sa personne et son ceuvre, rédigée par le Pére Jean-Pierre Torrell O.P.' Cet
ouvrage compose de seize chapitres substantiels offrait une biographie re-
nouvelée de Thomas d’Aquin, de sa naissance au chateau familial de
Roccasecca jusqu’a sa mort a Fossanova ; les deux derniers chapitres dessi-
naient les débuts de l'école thomiste et I'histoire de la canonisation de
Thomas d’Aquin. A la présentation de la vie de saint Thomas était directe-
ment attaché I'exposé de chacune de ses ceuvres : leur contexte, leur enjeu,
leur plan et leur contenu. Cet ouvrage comprenait également, dans ses
derniéres pages, une chronologie sommaire de la vie de saint Thomas ainsi
qu’un catalogue de ses ceuvres (date, contenu, éditions). D’une part, ce livre
se caractérisait par sa riche documentation qui en a rapidement fait un
ouvrage de référence. D’autre part, cette biographie était animée par plu-
sieurs convictions fondamentales de 'auteur. Rappelons les trois suivantes.
Premiérement, I'ceuvre de Thomas d’Aquin n’est pas intemporelle mais elle
doit étre lue dans son contexte historique. Deuxiémement, I'’examen attentif
des écrits de Thomas d’Aquin permet de saisir certains traits de sa personna-
lité intime : le Pere Torrell a fait découvrir a ses lecteurs un saint Thomas
bien plus passionné qu’'on ne le disait souvent, trés attaché a sa vocation
dominicaine ainsi qu’a l'idéal de la pauvreté évangélique. Troisiémement,
I'exercice de la théologie est intrinséquement lié a la vie spirituelle, de telle
sorte que la réflexion croyante menée par saint Thomas fut pour lui un che-
min de sainteté. Et parce que saint Thomas est un véritable théologien, il est
aussi un maitre spirituel. Le succés de cet ouvrage et la minutieuse attention
portée aux progres de la recherche amenérent la publication d'une deuxiéme
édition de ce livre en 20022, Cette deuxieme édition comportait I'ajout d’'un
notable ensemble de compléments et de corrections placé au terme du

I TORRELL, Jean-Pierre : Initiation a saint Thomas d’Aquin. Sa personne et son ceuvre (=
Vestigia, Pensée antique et médiévale 13). Fribourg/Paris : Editions Universitaires/Cerf 1993,
XVII+592 p. Nous nous inspirons ici de quelques éléments de la recension de cet ouvrage par
BONINO, Serge-Thomas, in : RThom 95 (1995), 491-493.

2 TORRELL, Jean-Pierre : Initiation a saint Thomas d’Aquin. Sa personne et son ceuvre (=
Vestigia, Pensée antique et médiévale 13). Deuxiéme édition 2002 revue et augmentée d'une
mise a jour critique et bibliographique. Fribourg/Paris : Editions Universitaires/Cerf 2002,
XVIII+646 p.



532 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

volume (p. 589-641 = p. 1*-53%, avec les renvois aux pages concernées). La
valeur de cet ouvrage (éditions de 1993 et de 2002) est bien attestée par ses
nombreuses recensions, par son omniprésence dans les études consacrées a
Thomas d'Aquin, ainsi que par ses diverses traductions, notamment en
italien, en allemand, en anglais, en portugais, en polonais, en hongrois et en
espagnol.

Par un labeur et avec une persévérance qui forcent I'admiration, le Pére
Torrell a publié en 2015 une troisiéme (= nouvelle) édition de cette Initiation
a saint Thomas d’Aquin, sa personne et son ceuvre3. Cette nouvelle édition
intégre les avancées critiques de la recherche dont l'auteur n’a cessé de tenir
compte de maniére renouvelée. Elle reprend le contenu de la premieére édi-
tion ainsi que les apports de la deuxiéme (ces apports sont intégrés dans le
corps du texte) mais elle a été substantiellement révisée, remaniée et aug-
mentée4. Nous en donnons trois exemples. Premiérement, les résultats de la
recherche codicologique aménent a situer le commentaire (lecture cursive)
de Thomas sur Isaie et Jérémie a Paris, aprés son retour de Cologne, vraisem-
blablement durant I'année scolaire 1251-1252, ou peut-étre durant 'année
1252-1253 (52-54, 63, 445-446), c’est-a-dire durant la premiere année de I'en-
seignement de saint Thomas comme bachelier a Paris sous la responsabilité
du maitre Elie Brunet de Bergerac. Cette précision entraine a son tour une
conséquence concernant la datation de I'enseignement et du Scriptum sur les
Sentences. Saint Thomas ayant consacré une année (et non pas deux ans
comme on l'admettait souvent auparavant) a lire cursorie sur la Bible, il a
ensuite enseigné sur les Sentences pendant deux ans, soit de 1252 ou 1253 a
1254 ou 1255, menant de pair I'enseignement oral et la rédaction (65-66, 432-
434), la rédaction du Livre IV ayant été achevée en 1256 (422, 434). Ces mises
au point doivent beaucoup aux recherches d’Adriano Olivas. Deuxiemement,
cette nouvelle édition apporte de nouveaux éléments concernant 'alia lec-
tura de Thomas d’Aquin sur les Sentences (73-77). On sait que le dossier
concernant cette alia lectura (dont 'origine romaine est peu assurée, malgré
le titre que ses éditeurs lui ont donné®) est fort complexe. Rappelons qu’il

3 TORRELL, Jean-Pierre : Initiation a saint Thomas d’Aquin. Sa personne et son ceuvre. Nou-
velle édition profondément remaniée et enrichie d’'une bibliographie mise a jour. Paris : Cerf
2015, 570 p., ISBN 978-2-204-10553-8.

4 Il convient de signaler que, entre la deuxiéme édition (2002) et la nouvelle édition
(2015) de son Initiation a saint Thomas d’Aquin, le Pére Torrell en avait publié une version
dans laquelle 'appareil scientifique était allégé afin d’en faciliter la lecture par les non-spé-
cialistes : TORRELL, Jean-Pierre : Saint Thomas d’Aquin. L’homme et I'ceuvre. Paris : Cerf 2012,
368 p. Cette version de 2012 conserve toute sa valeur pour un large public : elle reprend
'essentiel de la deuxiéme édition et contient déja certains éléments développés de maniére
plus technique dans la nouvelle édition de 201s.

5 OLIVA, Adriano : Les débuts de l'enseignement de Thomas d’Aquin et sa conception de la
sacra doctrina (= Bibliothéque Thomiste 58). Paris : Vrin 2006.

6 THOMAS AQUINAS : Lectura romana in primum Sententiarum Petri Lombardi. Edited by
+ Leonard E. Boyle and John F. Boyle (= Studies and Texts 152). Toronto : Pontifical Institute
of Mediaeval Studies 2006.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 533

s’agit de notes marginales ou d’annotations sur le premier Livre des Sen-
tences. Ces notes ne sont pas la simple « reportation » d’'un scribe pressé.
L’analyse du manuscrit d’'Oxford qui contient ces annotations a permis d’éta-
blir que l'un des copistes de ces notes est Raynald de Piperno, le fidele
compagnon de Thomas. L’état de la recherche, en particulier celle d’Adriano
Oliva7, ameéne le Pére Torrell a reconnaitre |'origine thomiste de ces annota-
tions (un enseignement donné par saint Thomas) mais pas nécessairement la
fidélité du témoignage écrit que nous en livre le manuscrit d’Oxford : parmi
cette centaine de notes marginales, certaines ont pu engager l'intervention
d'un rédacteur intermédiaire. Troisiemement, le Pere Torrell a repris de ma-
niere approfondie le dossier touchant I'enseignement de saint Thomas sur le
corpus paulinien (320-330). La premiere édition de I'Initiation a saint Tho-
mas d’Aquin retenait, avec prudence et de maniére fort nuancée, la possibi-
lité ou I'hypothese d’'un double enseignement de saint Thomas sur les Lettres
de saint Paul, le premier en Italie (peut-étre a Rome) entre 1265 et 1268 et le
second a Paris et Naples. La deuxiéme édition rappelait que la thése d’un
double enseignement sur saint Paul, le premier a Orvieto et le second a Paris
et Naples, demeurait la position de R.-A. Gauthier. La nouvelle édition, te-
nant compte des meilleurs résultats de la recherche récente, en particulier
celle de Robert Wielockx®, apporte deux mises au point. D'une part, elle
écarte I'hypothése d’'un double enseignement sur saint Paul, qui ne repose
sur aucun fondement solide (321-322) : « le seul et unique Commentaire est
celui qui nous est parvenu » (450). D’autre part, le Pére Torrell retient en
partie, et a titre d’hypothese, la proposition de Mandonnet et de Gauthier
suggeérant 'époque d’Orvieto (1261-1265) pour un enseignement sur certaines
épitres de saint Paul, sans exclure que le cours sur d’autres épitres ait été
donné lors des derniéres années de l'activité de Thomas a Naples (324, 327,
450) ol saint Thomas a révisé son commentaire des treize premiers chapitres
de I'épitre aux Romains (450). Fort conscient de la complexité de ce dossier
dont il présente les principales piéces, le Pére Torrell ne manque pas de sou-
ligner les « incertitudes » qui demeurent et il fait le point sur « les vrai-
semblances les mieux assurées actuellement » (327). Ces nouveaux acquis
entrainent certains déplacements. Par exemple, tandis que les deux pre-
mieres éditions de 'Initiation a saint Thomas d’Aquin présentaient le Com-
pendium theologiae dans le chapitre consacré a la période romaine de saint
Thomas (1265-1268), la nouvelle édition place cette ceuvre dans le chapitre
consacré au séjour a Orvieto (1261-1265) ou il parait désormais assuré que
Thomas a rédigé la premieére partie de cette ceuvre (164-165, 446-447). Ces
exemples illustrent le soin avec lequel le Pere Jean-Pierre Torrell a recueilli

7 Voir notamment OLIVA, Adriano : L'enseignement des Sentences dans les studia domini-
cains italiens au XIII° siécle : ’Alia lectura de Thomas d’Aquin et le Scriptum de Bombolognus
de Bologne, in : EMERY, Kent Jr./COURTENAY, William ]./METZGER, Stephen M. (éds.) : Philo-
sophy and Theology in the Studia of the Religious Orders and at Papal and Royal Courts (=
Rencontres de Philosophie Médiévale 15). Turnhout : Brepols 2012, 49-73.

8 WIELOCKX, Robert : Au sujet du commentaire de saint Thomas sur le “Corpus pauli-
num”: critique littéraire, in : Doctor Communis n.s. 13 (2009), 150-184.



534 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

les meilleurs résultats de la recherche récente, sans se déprendre de la pru-
dence qui s'impose lorsque les données historiques ne sont pas certifiées.
Cet immense travail fait de la nouvelle édition de I'Initiation a saint Thomas
d’Aquin une référence tout a fait indispensable pour connaitre la personne
de saint Thomas et ses ceuvres.

Trois ans aprés la premiére édition de I'Initiation a saint Thomas d’Aquin, sa
personne et son ceuvre, paraissait le second ouvrage, consacré a Thomas
d’Aquin comme « maitre spirituel »9. Cette Initiation 2 achevait de dévelop-
per ce que le Pere Torrell avait proposé dans un volumineux article du Dic-
tionnaire de Spiritualité. De fait, I'Initiation 1 (sa personne et son ceuvre) et
I'Initiation 2 (maitre spirituel) ont été concues comme les deux volets d'un
diptyque. On sait que, progressivement, la théologie moderne a séparé la
réflexion académique de la recherche spirituelle : cette séparation fut sou-
vent appliquée a la lecture de saint Thomas d’Aquin. Des générations de
penseurs ont prété attention a la valeur philosophique, métaphysique ou
logique de la doctrine de Thomas d’Aquin, mais bien plus rares furent les
lecteurs qui surent y trouver une nourriture spirituelle, a tel point que le
mot « thomiste » en vint parfois a désigner une pensée formelle sans impact
spirituel. Or une telle dichotomie non seulement prive la spiritualité de ses
indispensables fondements, mais elle constitue aussi la ruine de la théologie.
C’est pourquoi I'Initiation 2 (maitre spirituel) s’inscrit dans I'immédiat pro-
longement de l'ouvrage précédent. Dans cette Initiation 2, le Pére Torrell
offre une remarquable présentation des richesses de la spiritualité thoma-
sienne, indiquant ainsi la voie d'un authentique renouveau de la théologie
thomiste et, peut-étre, d'un renouveau de la théologie tout court. On n’en-
tendra pas ici le mot « spiritualité » au sens d'une doctrine visant directe-
ment les régles de 'agir humain concret dans toutes ses conditions particu-
lieres car, bien que Thomas d’Aquin ait beaucoup écrit sur I'agir humain et la
vie chrétienne, il n'a cependant pas composé de traité de spiritualité au sens
que I'on donne le plus souvent aujourd’hui a cette expression. La « spiritua-
lité » dont il est question chez lui consiste en un savoir qui, dirigeant
l'action, reste spéculatif par sa finalité et par la généralité des fondements
qu'il établit : ce savoir est « spéculativement pratique ». Sur la base de cette
précision, 'ouvrage développe de maniére savoureuse et convaincante la
doctrine spirituelle que contiennent les ceuvres de saint Thomas : ses synthe-
ses doctrinales, ses commentaires scripturaires ainsi que ses autres commen -
taires (non seulement théologiques mais aussi philosophiques) et ses divers
écrits d’occasion. C’est au sein méme de l'entreprise théologique de saint
Thomas (intégrant la réflexion philosophique) que l'on découvre son en-
seignement spirituel. Une telle lecture suppose bien sir que la théologie soit

9 TORRELL, Jean-Pierre : Saint Thomas d’Aquin, maitre spirituel. Initiation 2 (= Vestigia,
Pensée antique et médiévale 19). Fribourg/Paris : Editions Universitaires/Cerf 1996, Vviii+
574 p.

10 TORRELL, Jean-Pierre : Thomas d’Aquin (saint), in: Dictionnaire de Spiritualité 15
(1991), 718-773.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 535

elle-méme comprise comme une école de vie théologale sur le chemin qui
conduit a la vision bienheureuse. Autrement dit, la lecture proposée par J.-P.
Torrell consiste a dégager et a mettre en valeur la spiritualité « implicite »
dans I'ceuvre de Thomas. Comme ce fut le cas pour I'Initiation 1 (sa personne
et son ceuvre), le succes de l'Initiation 2 (maitre spirituel) amena le Pére
Torrell & en publier une deuxieme édition revue et augmentée en 20021,
Outre quelques compléments et rectifications sur des points de détail, la
postface de cette deuxiéme édition contenait un dialogue constructif avec les
recenseurs de la premiére édition. L'intérét de cette [nitiation 2 est égale-
ment attesté par ses traductions, notamment en italien, en anglais et en
polonais. L'Initiation 2 donne de découvrir de trés nombreux thémes illustrés
par des textes abondamment cités, introduits avec précision et de maniére
fort compréhensible (les notes, qui renvoient le lecteur a une abondante
documentation, permettent de poursuivre aisément la réflexion). Ce livre
expose de nombreux passages, souvent peu connus, tirés des commentaires
de Thomas sur I'Ecriture sainte. Les thémes majeurs sont répartis en deux
groupes : « une spiritualité trinitaire » (premiére partie) et « ’homme dans
le monde et devant Dieu » (deuxiéme partie). On ne peut guére résumer un
ouvrage si riche mais il faut souligner la veine fonciérement trinitaire de la
spiritualité thomasienne que le Pére Torrell met remarquablement en valeur
dans les chapitres consacrés au Fils et au Saint-Esprit, et donc aussi a I'Eglise
et a la vie des croyants. Aujourd’hui encore, c’est un lieu commun que
d’affirmer que la scolastique médiévale avait oublié le Saint-Esprit et négligé
la foi trinitaire : or c’est précisement le contraire qu’il faut affirmer concer-
nant Thomas d’Aquin. L'ouvrage souligne aussi 'importance, chez Thomas,
d’'un théme cher aux Péres orientaux et occidentaux : la « divinisation » de
I'homme, c’'est-a-dire sa conformation a Dieu, a I'image du Fils, par la grace
du Saint-Esprit. En suivant le chemin proposé par le Pere Torrell, on peut
alors percevoir que, pour Thomas, le réalisme d’une spiritualité « objective »
centrée sur Dieu Trinité est inséparable d'un regard fonciérement positif po-
sé sur la consistance du monde créé, sur la dignité des activités séculieres,
sur la noblesse de la personne humaine et sur la profondeur des dons de la
grace dans I'Eglise, conduisant a une authentique spiritualité de communion.

La troisiéme (= nouvelle) édition de cet ouvrage (cette nouvelle édition a pa-
ru en 2017)2 reprend le contenu des deux premiéres éditions de Saint Thomas
d’Aquin, maitre spirituel, tel que nous venons de le présenter. La numéro-
tation des chapitres a été modifiée mais cela n’en affecte pas le contenu.
Cette nouvelle édition integre, dans le corps du texte, les discussions de la
postface de I'édition de 2002. Qutre 'ajout de quelque cent cinquante nou-

I TORRELL, Jean-Pierre : Saint Thomas d’Aquin, maitre spirituel. Initiation 2 (= Vestigia,
Pensée antique et médiévale 19). Deuxiéme édition revue et augmentée d'une Postface. Fri-
bourg/Paris : Editions Universitaires/Cerf 2002, VII1+596 p.

12 TORRELL, Jean-Pierre : Saint Thomas d’Aquin, maitre spirituel. Initiation 2. Nouvelle
édition profondément remaniée et enrichie d'une bibliographie mise a jour. Paris : Cerf 2017,
552 p., ISBN 978-2-204-12226-9.



536 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

veaux titres de bibliographie (qui enrichissent non seulement les notes mais
aussi le corps de l'ouvrage), il faut noter quatre nouveaux apports signi-
ficatifs. Premiérement, dans le chapitre 5 intitulé « A I'image du Fils pre-
mier-né », auteur a ajouté une présentation de la participation des chré-
tiens au sacerdoce du Christ : le sacerdoce de la grace commun aux fidéles, le
sacrifice spirituel et le sacrifice de la vie vouée a Dieu (195-212). Deuxiéme-
ment, dans le chapitre 8 consacré au Maitre intérieur qu’est le Saint-Esprit,
J.-P. Torrell a introduit un exposé sur 'Eucharistie (285-294). Il est remar-
quable que I'Eucharistie soit présentée dans le contexte de la foi au Saint-
Esprit. Troisiemement, le chapitre 11 intitulé « Sans amis, qui voudrait de la
vie ? » comporte une nouvelle section traitant les sacrements en général sous
I'aspect de la naissance de I'Eglise a la Croix (376-385). En quatriéme lieu,
I'auteur a réécrit quelques pages de la section consacrée au désir de Dieu
(voir notamment 440-441). Sans changer sa pensée, le Pere Torrell y explique
en termes simples que, pour Thomas d’Aquin, 'état de « nature pure » n’a
jamais existé. L'étre humain a été créé en état de grace, une grace qu’il a
perdue par son péché et que Dieu lui offre dans 'économie du salut. Le désir
de voir Dieu est « naturel » a la consistance historique de 'homme qui,
vivant de la grace ou I'ayant perdue, se trouve toujours « dans un état sur-
naturel de fait » (441). Dans tous les cas, le Pére Torrell montre trés claire-
ment que saint Thomas d’Aquin « n’est pas seulement un penseur et un
maitre a penser, mais bien un maitre a vivre » (40). Les conséquences de
cette redécouverte de Thomas d’Aquin comme « maitre spirituel » sont de la
plus haute importance, tant pour la théologie que pour la spiritualité. Il faut
y insister : la « spiritualité » exposée par cet ouvrage ne concerne pas une
doctrine spirituelle développée a c6té ou en prolongement de la recherche
théologique, mais il s’agit de la profonde spiritualité que I'on découvre au
cceur méme de la théologie de saint Thomas, et qui anime l'exercice de la
théologie. Cette théologie se caractérise intrinséquement par sa dimension
spirituelle ou mystique. Il ne s’agit pas d’'une doctrine que 'on qualifierait de
« spirituelle» par suite d'une séparation rationaliste de la théologie et de la
spiritualité. La théologie de Thomas d’Aquin est spirituelle ou mystique parce
qu’elle se fonde dans une approche proprement spéculative du mystére de la
Trinité contemplée dans sa vie intime et dans son ceuvre de création, de
grace et de gloire.

Enfin, nous ne pouvons omettre de rappeler que, conjointement aux éditions
successives de ces deux volumes d’initiation a saint Thomas, eux-mémes
accompagnés de la publication de nombreuses études sur la pensée de
Thomas d’Aquin, le Pére Torrell a accompli un impressionnant travail de tra-
duction et d’annotation d’ceuvres de saint Thomas : traduction frangaise, com-
mentaire et annotation des questions de christologie de la Somme de théo-
logie (III°, qq.1-59) ; introduction et annotation de questions sur la pro-
phétie (IT1°-11°¢, qq. 171-178, ainsi que De veritate, q. 12) ; introduction et com-
mentaire de questions sur la providence et la prédestination (De veritate,
qq. 5-6) ; introduction, traduction francaise et annotation du Compendium



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 537

ou Abrégé de théologie ; introduction, traduction francaise et annotation des
écrits de Thomas d’Aquin sur la vie religieuse mendiante (Contra impugnan-
tes, De perfectione spiritualis uitae, Contra doctrinam retrahentium) ; intro-
duction, traduction francaise et commentaire des sermons de saint Thomas ;
introduction, traduction francaise et annotation des sermons ou « colla-
tions » de saint Thomas sur les dix commandements. A cela s’ajoutent les
éditions (mises a jour) de plusieurs traités de la Somme de théologie (la
grace, la prudence, la vie humaine), ainsi que des préfaces d’autres traduc-
tions francaises d’ceuvres de saint Thomas. Ces indications sont loin d’étre
exhaustivesB. Nous les avons mentionnées, en formant le veeu que leur liste
continue de s’enrichir, pour rendre hommage au Pére Jean-Pierre Torrell en
cette année de son quatre-vingt-dixiéme anniversaire : un hommage pour
son exceptionnel dévouement au service de la diffusion de la pensée de
Thomas d’Aquin, une diffusion qu’il a accomplie non seulement par des
recherches sur des thémes théologiques particuliers mais aussi par des
ouvrages de divulgation et par une activité inégalée de traductions et de
commentaires. Pour cet immense travail, le Pére Torrell mérite la plus pro-
fonde gratitude de la part de tous ceux qu'’il a aidés a découvrir 'apport que
Thomas d’Aquin offre a la réflexion théologique et au ressourcement spiri-
tuel dont la théologie et la prédication ont besoin.

13 La liste des publications du Pére J.-P. Torrell peut étre consultée sur internet a I'adresse :
<http://www.unifr.ch/dogme/accueil/recherche-publ/torrell>. On y trouve également un
texte du Peére Torrell, intitulé « Mon parcours intellectuel », daté du 20 avril 2016.



JEAN-CLAUDE WOLF
Ein Fazit zur Debatte um die reine Liebe am Ende des 17. Jahrhunderts

Die vorliegende Edition! besteht in der Ubersetzung der lateinischen Ab-
handlung Dissertatio de puro amore seu Analysis Controversiae inter Archie-
piscopum Cameracensem et Meldensem Episcopum habite de Charitatis
Natura, necnon de Habituali Statu Puri Amoris des Erzbischofs Frangois
Fénelon von Cambrais aus dem Jahr 1700, einem knappen Vorwort von
Robert Spaemann und einem Nachwort von Albrecht Kreuzer. Die Schrift ist
mit einer Widmung an den Papst Clemens XI. versehen; sie entstand nach
der papstlichen Bulle gegen seine Schrift Explications des maximes des
saints, in der er seine Auffassung der reinen Liebe und teilweise auch die
umstrittenen Schriften von Jeanne-Marie Guyon verteidigte, mit einer Ab-
wagung von Einwanden und Erwiderungen. Sie steht in einem Strom von
Schriften und Gegenschriften, die helfen sollen, die Diskussionslage
zwischen Fénelon und Bossuet zu klaren, die aber eher dazu fiihren, dass sie
sich beide in der ,Grande Querelle du pur Amour®, an der damals und un-
mittelbar danach ganz Europa teilnahm, wie in einem endlosen Duell inein-
ander verbissen. Fénelon hat sich lange sehr exponiert mit seiner wohlwol-
lenden Untersuchung und kritischen Verteidigung der Schriften von Ma-
dame Guyon, die in der Veroffentlichung einer dreibdndigen Justifications de
la Doctrine de Madame de la Mothe-Guion kulminiert. Er hat in diesem al-
phabetisch geordneten Werk die Schliisselbegriffe der umstrittenen Mysti-
kerin von ,Abandon® bis ,Souffrances” mit einer abschliessenden Abhand-
lung zu umstrittenen Punkten beziiglich der ,Oraison continuelle (des an-
dauernden Herzensgebets) behandelt und die Ubereinstimmung ihrer Auf-
fassungen mit griechischen und lateinischen Lehrautoritaten der Kirche
dokumentiert. Er hat ihre Auffassung der passiven Empfanglichkeit fiir Got-
tes Willen in sein Denken tibernommen. ,Il y a dans I'état passif une simpli-
cité et une enfance marquée par les saints.“ (Beginn des Artikels XXXI der
Explications). Daran reiht sich der Gemeinspruch, dass jeder Tag sein Kreuz
hat, das ,les pauvres d’esprit® glicklich tragen kénnen. Mit Fleiss und Akri-
bie gibt er seiner Freundin etwas zuriick von dem, was er von ihr an Inspira-
tion und Erbauung empfangen hat. In ihrer spirituellen Autobiographie be-
schreibt sie die zahlreichen Hindernisse und Erniichterungen, aber auch die
Ekstasen einer Mystikerin im privaten Bereich einer schwierigen Ehe und
Verwandtschaft. Sie gehort zu den ersten bedeutenden Schriftstellerinnen
ihrer Epoche. Als religiose Praktikerin und Organisatorin neigt sie zu apho-
ristisch verdichteten Formulierungen, um den Geist ihres intensiven Gottes-
lebens mitzuteilen. ,[...] souffrir pour ce qu'on aime est plus a 'amour parfait

! FENELON, Francois: Abhandlung iiber die reine Liebe. Die Kontroverse mit dem Bischof
von Meaux tiber den Begriff der Caritas. Hrsg. von Albrecht Kreuzer. Ubersetzt von
Irmgard Kreuzer und Albrecht Kreuzer. Vorwort von Robert Spaemann. Freiburg: Verlag
Karl Albert 2017, 166 Seiten. ISBN 978-3-495-48870-6.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 539

que jouir de ce qu’on aime* (Discours spirituelles, in: (Euvres mystiques. Edi-
tion critique avec introduction par Dominique Tronc. Paris: Honoré Cham-
pion 2008, 665). Dass sie mit dem wortlosen Gebet im Verborgenen auch bei
den Stillen im Lande ein offenes Ohr finden wird, bestatigen die tiberkon-
fessionellen Signale der mystischen Theologie, aber auch die Vertreibung der
Mystikerinnen und Mystiker aus der katholischen Kirche in die Arme des
Pietismus. Thre Uberfrommigkeit 6ffnet Tiren zu einer neuen Kirchendis-
tanz, macht aber auch anfallig fir die Exzesse eines kulturellen Masochis-
mus.

In der nun deutsch zuganglichen spateren Dissertatio wird Madame Gu-
yon nicht mehr erwdhnt, doch Stil und die Stossrichtung der Explications
und der Dissertatio bleiben identisch. Der Stil besteht in der sog. positiven
Theologie, die nichts Neues und nichts von der Heiligen Schrift und der
kirchlichen Lehre Abweichendes zu lehren verspricht, sondern die eigenen
Worte und Uberzeugungen durch begriffliche Unterscheidungen und Belege
aus der Tradition untermauert. In anschliessenden Schriften und in der la-
teinischen Dissertatio geht Fénelon zu einem anderen Stil {iber: Die Aus-
einandersetzung mit dem Kontrahenten Bossuet steht im Mittelpunkt, und
Fénelon sichert die Ubereinstimmung seiner Auffassung mit dem ,Main-
stream“ der Tradition ab. Dabei geht es darum, die Deutung der ,unmdégli-
chen Annahme®, insbesondere in Aussagen von Moses und Paulus, Clemens
von Alexandria, Johannes Chrisostomus, Augustinus und Thomas von Aquin
zu untermauern. Dabei werden Auffassungen wie jene der Liebe als eines
geduldigen Ertragens maximal belegt (vgl. 123).

Der Streit dreht sich um die Frage, ob alle Menschen zur reinen Liebe
fahig sind, und ob die reine Liebe, unvermischt mit den Motiven der Hoff-
nung auf Lohn oder der Angst vor Strafe, als Phanomen sui generis heraus-
gefiltert werden kann. Nur wenn das moglich ist, ldsst sich auch unter-
suchen, ob die theologische Tugend der Liebe die hochste Tugend ist. Ware
sie unvermeidlich mit einer Hoffnung auf die eigene Seligkeit vermischt, so
liessen sich Liebe und Hoffnung nicht nur nicht deutlich unterscheiden, son-
dern es liesse sich auch keine Rangordnung aufstellen.

Fénelon insistiert auf einer Unterscheidung zwischen Liebe und Begeh-
ren. X begehren heisst: x behalten oder erlangen, brauchen oder geniessen
wollen. X lieben dagegen heisst: x mit gutem Grund vorziehen. Gott sollen
wir nicht fir unsere eigene Seligkeit instrumentalisieren, (so wie frithkluge
Kinder damit beginnen, ihre Eltern mit ihrem Lacheln oder ihren Tranen zu
manipulieren), sondern an sich, wegen seiner Ehre und seinem héchsten
Wert als hochstes Gut vorziehen. Liebe dieser Art tritt zwar spontan und vor
jedem Nutzenkalkiil auf. Die Fahigkeit zur reinen Liebe ist ein Gnadenge-
schenk an alle Menschen, doch wird sie deshalb auch von vielen entdeckt
und entfaltet? Diese Liebe bilanziert nicht eigene Vorteile und Nachteile, sie
verhandelt nicht mit Gott, es sei denn zugunsten anderer Menschen. Sie
gleicht dem Geliibde, das gehalten wird, auch wenn unsere damit verkntipf-
ten Bitten nicht erfiillt wurden. Reine Liebe gleicht zundachst und zumeist
dem Affekt in der Erfahrung der Nahe Gottes. Sie ist wie ein spielendes Kind
»desinteressiert“. Reine Liebe kann aber auch eingeiibt und verbessert wer-



540 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

den. Sie wird nachtraglich als verniinftige Vorzugswahl rekonstruiert und in
der Lehre vom ,Ordo amoris“ systematisiert: reine Liebe gebiihrt nur dem
vollkommenen Gott und den Geschopfen, soweit es Gottes Wille entspricht.
Auf dieser affektiven und begrifflichen Basis ruht Fénelons Frontstellung zu
einer Theorie, die wie Bossuet die Nahe oder Fusion von Liebe und Hoffnung
unterstreicht und der Annahme von ,desinteressierter Liebe a priori miss-
traut. Was ist denn die Seligkeit anderes als Teilhabe an Gott? Wie liesse
sich das Heilsstreben von der Vereinigung mit Gott oder der Schau Gottes
abtrennen? Damit wird die alte Diskussion tiber die Bedeutung und Rolle der
Askese im Christentum weitergefiihrt, aber in einer Epoche, die bereits infi-
ziert wurde von den an Hobbes anschliessenden Debatten um den psycho-
logischen Egoismus.

Die reine Liebe wurde in der Tradition mit der sog. ,unmdglichen An-
nahme* illustriert, die besagt, dass Gott zu lieben sei, selbst wenn er seine
Anhanger verdammen wiirde. Wer Gott liebt, wiirde noch in der Hdélle sein
Lob singen. Die ,présuppositon impossible” ist ein imagindres Gedankenex-
periment, das - aus einer falschen Hypothese, Gott konnte seine besten
Freunde verwerfen und verdammen - veranschaulichen soll, wie die reine
Liebe als Phanomen sui generis zu betrachten sei. Obwohl es sich um eine
unmogliche Annahme handelt, soll sie doch die Beweislast einer Echtheits-
probe tragen. Da sich die ,unmdgliche Annahme“ auch noch beim Heiligen
Franz von Sales in seinem Traktat Gber die Liebe Gottes (1615) findet, ist es
interessant zu beobachten, dass am Ende des 17. Jahrhunderts nun heftig
tiber wahre und falsche Mystik gestritten wird, und dass es Bossuet gelingt,
die Streiterei auch kirchenpolitisch zu seinen Gunsten zu verwenden. Er-
klaren ldsst sich das vielleicht teilweise durch die Verscharfungen der Fron-
ten im Umgang mit innerkatholischen Bewegungen (Quietismus, Jansenis-
mus, ,Ordensmystik) und konfessionellen Gegnern, wird doch der Jansenis-
mus auch von Fénelon selber notorisch als ,Krypto-Calvinismus® verddch-
tigt. Kann nicht ein Calvinist mit einer rigorosen Auffassung der Pradesti-
nation fir sich in Anspruch nehmen, die reine Liebe adaquat zu verstehen,
namlich dass Gott zu lieben sei, auch wenn es sich herausstellen sollte, dass
ich zum vornherein nicht in seiner Gunst stand? Und ist nicht die Theologie
und Mystik der Madame Guyon dazu da, auf das Leiden in der Liebe vorzu-
bereiten?

Heute haben wir nicht leicht Zugang zu dieser Debatte, weil es fir viele
Menschen nicht mehr plausibel ist, warum man einen ,grausamen® Gott
lieben sollte. Manche werden die Haltung als Masochismus abtun. Oder sie
werden den Begriff Gottes, dem man hochste Giite und zugleich einen vollig
freien Willen zuschreibt, der auch ohne Grinde annehmen oder verwerfen
kann, als inkohdrent abweisen. Bossuets Auffassung, dass wir nicht Gott
lieben kdnnen, ohne damit unsere eigene Seligkeit zu lieben, klingt ntichtern
und realistisch. Die Debatte spielt sich nicht im luftdiinnen Universum der
Griinde ab, sondern es spielen andere Faktoren wie das gegenseitige Miss-
trauen eine Rolle. Jeder wittert beim andern einen heimlichen Machiavellis-
mus, der darin besteht, Argumente strategisch statt kommunikativ zu brau-
chen, um am Ende Recht zu behalten. Der Untergrund der Debatte ist ge-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 541

genseitiges Misstrauen, ein Wettbewerb um den Einfluss auf das Machtzen-
trum des Konigs und die letzte Autoritat des Papstes in Glaubensfragen, und
eine Serie von Krankungen ad personam. Bossuets Verdacht besteht darin,
dass sich Fénelon selber als Heiliger versteht, aber ein Heuchler ist, und dass
seine Auffassung dazu dient, das Selbstbild einiger selbsternannter Schwar-
mer als Heiliger zu bestatigen. Fénelons Verdacht dagegen richtet sich
darauf, dass Bossuet das ,Wesen der Liebe“ als Caritas verkennt und dem
Streben nach Lohn und Heilsegoismus eine Schleuse offnet. Es sieht aus
nach einer Pattsituation im Konflikt der Griinde und Temperamente von
reiner Spiritualitdit und weltoffenem, kompromissbereitem Christentum.
Verbissen ist der Kampf deshalb, weil er - religionssoziologisch gesprochen -
ein Kampf um die kleinsten Differenzen wird, der mit besonderer Erbitte-
rung ausgetragen wird und zur Versetzung Fénelons aus dem Zentrum der
Macht in die Provinz fiihrt. Beide berufen sich auf die gleichen Bibelstellen
und kirchlichen Autorititen. Das mildert den Konflikt nicht, sondern ver-
scharft ihn. Jeder wirft dem anderen das Schlimmste vor: Seine eigene Tradi-
tion nicht zu verstehen und/oder nicht loyal zu bleiben, und, ad personam,
ein frommer Heuchler bzw. ein laxer Epikurder zu sein.

Fénelon insistiert darauf, dass die Liebe als erste theologische Tugend
eine Tugend sui generis sei, die sich nicht mit anderen Tugenden vermische.
Die Kontroverse beginnt als ein Kampf um den Begriff, d.h. die wahre De-
finition, wie auch Albrecht Kreuzer im Nachwort verdeutlicht. Erst wenn die
wahre Definition bereit ist, lasst sich uber das Verhaltnis der drei theologi-
schen Kardinaltugenden urteilen. Nur mit Hilfe der wahren Definition (der
Wesensdefinition) ist es moglich, die Tugenden von Liebe, Glaube und Hoff-
nung im Sinne der Cartesischen Anforderungen klar und deutlich zu unter-
scheiden, so dass unter ihnen eine Rangfolge erstellt werden kann. Eine
Liebe, die stets von Hoffnung begleitet und geleitet wiirde, liesse sich weder
von der Hoffnung abgrenzen noch ihr iiberordnen. Nicht umstritten ist die
schon von Paulus behauptete Vorrangstellung der Liebe vor Glaube und
Hoffnung. Fénelon umgeht allerdings den alten Disput tiber die ,Einheit der
Tugenden®. Gabe es eine enge, wesensmassige Verbindung der Tugenden, so
ware es naheliegend zu denken, dass jede Tugend notwendigerweise in den
anderen mitwirkt, also die Hoffnung auch im Wesen der Liebe enthalten ist.
Das wiirde zugunsten von Bossuets Auffassung sprechen und die ,unmogli-
che Bedingung“ als vermeintliche Echtheitsprobe der reinen Liebe noch
zusatzlich diskreditieren.

Bossuet selber stiirzt sich in seiner Polemik auf gewisse Schwachen oder
Einseitigkeiten in Fénelons Argumentation. Dazu gehort insbesondere die
unplausible Beweislast, die dieser der ,unmoglichen Annahme® zumutet. Ge-
horen solche imagindren Szenarien nicht eher in die Theologia experimen-
talis als in eine Theologie doctrinalis? War Fénelon als Literat, Romanautor,
Spezialist fir Mddchenerziehung und Verfasser von Fabeln und unzahliger
Pastoralbriefe nicht eher ein Kinstler und Erzieher als ein strenger Dogma-
tiker? Wenn es Gott nicht gefiele, seine Freunde, die bemiiht sind, ihn
reinen Herzens zu lieben, alle zu retten, ware das dann noch der giitige und
barmherzige Gott? Bossuet muss mit seinem Einwand keineswegs an einen



542 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

,Deal“ denken, der Gott dazu verpflichtet, jene zu lieben, die sich zu ihm be-
kennen. Dieser ,Deal” kann nicht stattfinden, da die Menschen ihre eigenen
Herzen nicht genug kennen und nicht sicher sein konnen, ob ihre eigene
Liebe zu Gott rein oder rein genug ist. Bereits die Verwerfung von Kains
Opfer kann als Ausdruck des hohen Anspruchs Gottes gedeutet werden, der
nicht Rauchopfer will, sondern das Opfer des reinen Herzens. Gott muss
ohnehin vieles verzeihen; von einem Deal kann keine Rede sein. Deshalb
miussen alle das Jingste Gericht mit Furcht und Zittern abwarten. Gleich-
wohl gibt es die vielen Verheissungen und Versprechen an die Frommen, so
dass es eine Art von performativem Widerspruch ware, Gott zu lieben, ohne
auf das ,gelobte Land", d.h. auf die endzeitliche Erfiillung seiner Verheissun-
gen voraus zu blicken. Wiirde man das von jemandem verlangen, so wiirde
man ihn dazu bringen, unfreiwillig und unkontrolliert zu ,schielen”. Bossuet
will zwar nicht in Abrede stellen, dass es einigen wenigen religiosen Virtuo-
sen und Heiligen gelungen ist, Gott selbstlos zu lieben - aber es ist ihnen
nur gelungen, weil Gottes Gnade ein Wunder gewirkt hat. Er meint, dass die
reine Liebe ohne exzeptionelle Wunder Gottes kein praktikables Modell der
Tugend der Liebe sei. Fénelon anerkennt, dass die nattrliche Gabe der rei-
nen Liebe ein Geschenk der Gnade ist, doch er bestreitet, dass jede Regung
der spontanen Liebe das Resultat einer speziellen Gnade sei und dass jede
Gnadenwirkung als ein Wunder qualifiziert werden misse.

Wer die Texte von Fénelon wiederholt und aufmerksam liest, kommt
auch durch diese neu tbersetzte Schrift nicht zu neuen Entdeckungen.
Trotzdem ist die Bemiihung um Transparenz bezliglich der ,reine Liebe“ be-
merkenswert. Allerdings diirfte die Methode, sich dabei auf eine intuitiv als
wahr erkennbare Wesensdefinition abzustiitzen, eher Anlass zu weiteren
Unstimmigkeiten sein. Gibt es nicht viele divergierende ,Intuitionen” und
Uneinigkeiten auch unter verniinftigen Personen? Und ware es nicht vorteil-
haft, die ,Intuitionen“ der Laien und Frauen einzubeziehen, statt ihre Stim-
me nur auf die Stimmen einiger kanonisierter Viter und Heiligen zu be-
schranken? Letztlich macht sich auch der liebenswiirdige Freund der Guyon,
Fénelon, als gehorsamer Diener der Kirche zum schweigenden Komplizen
einer selbstbeziiglichen Institution, welche die Gleichheit von Mann und
Frau nicht konsequent beachtet und es erschwert, von der ,weiblichen
Kultur (Georg Simmel) zu lernen. Statt das Martyrium der Entlassung von
seinem Amt zu akzeptieren, zieht er es vor, sein neues Amt als Erzbischof
von Cambrais anzutreten und in der Causa um die inhaftierte Guyon zu
verstummen. Seine ganze Kunst richtet sich jetzt darauf, die Position von
Bossuet mala fide selektiv zu zitieren und umzuformulieren, so dass sie als in
sich widerspriichlich zusammenfallt, was ihm zum Teil glanzvoll gelingt
(vgl. 103f.,, 112f.). Auf beiden Seiten wird mit harten Bandagen gekampft, der
gegenseitige Vorwurf der Heterodoxie oder gar Haresie steht im Raum.
Vielleicht reden die beiden Kampfhahne Bossuet und Fénelon zu sehr die
Sprache eines Wettbewerbs um die besten (mannlichen Klerikern plausi-
blen?) Griinde. Schon Leibniz hat empfohlen, den Stichentscheid (iber die
,reine Liebe“ erfahrenen Frauen oder den Dichtern (und Dichterinnen) zu
tberlassen...



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 543

Im knappen Vorwort kommt Robert Spaemann zur Sprache, dem deutsch-
sprachige Leser am meisten Aufschluss iber Fénelon verdanken. Spaemann
hat in seiner Monographie tiber Fénelon: Reflexion und Spontaneitit (1963, 2.
Aufl. 1990) belegt, welche Auswirkungen die Debatte im 17. Jahrhundert und
danach hatte. Spuren davon finden sich bis heute in der Kunst und Popular-
kultur, in der ,ewige Liebe“ besungen wird. Deshalb vermag Fénelons Thema
bis heute zu faszinieren. Méchten wir nicht alle (mindestens auch einmal)
rein geliebt werden? Und haben wir nicht alle Zweifel darin, ob wir selber
rein lieben konnten? Das Ideal der reinen Liebe zieht jenes ,Unbehagen in
der Kultur® nach sich, namlich dass reine Entsagung ,krank“ macht und den
Preis der ,Rickkehr des Verdrangten“ kostet. Genauer gesagt ist die im
Anschluss an Bernard von Clairvaux angesprochene Entsagung in der Liebe
.etwas besonders Hohes in der Kultur® (44). Das Umschlagen des Erhabenen
ins Lacherlich oder Niedrige ist damit vorprogrammiert. Auch kénnte das
,besonders Hohe in der Kultur® der reinen Liebe zur Selbstiiberschitzung
verfihren, wovor Fénelon unermiidlich mahnt, namlich zur Illusion, sich
selber fiir einen ,Heiligen” zu halten, weil man die Schriften von Heiligen
gelesen hat. Das ist der praktische Fehlschluss des Don Quixote, der zu viel
Ritterromane liest und sich in einer erhabenen geistigen Verwirrung selber
fir einen fahrenden Ritter halt. Mit diesem Zugestdndnis kommt Fénelon
seinem Rivalen nahe; beide warnen auf ihre Weise vor den ,Chimdren“ der
reinen Liebe (vgl. zur Ergdnzung Francois Fénelon: Gedanken zur reinen
Gottesliebe. Aus dem Franzosischen von Matthias Claudius. Herausgegeben
und mit einem Nachwort von Jean-Claude Wolf. Basel: Schwabe 2014).

Die vorliegende Edition ist verdienstvoll durch die Ubersetzung aus dem
Latein und die Rahmung durch ein Vorwort und ein Nachwort. Zwar wird
kaum auf Quellen verwiesen, und die leichte Verfiigbarkeit einer grossen
und sorgfaltig kommentierten Auswahl von Schriften in zwei Binden der
Editions Gallimard, in der Bibliothéque de la Pléjade (hrsg. von Jaques le
Brun) wird nicht einmal erwihnt. Ein Desiderat bleibt eine deutsche Uber-
setzung der beziiglich einzelner Artikel kirchlich verdammten Maximen-
Schrift, die in ihrem strengen Aufbau als Disputatio von unschdtzbarem
Wert ist.






REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

CASERTANO, Giovanni et al.: Eleatica 2011. Da Parmenide di Elea al Parmenide di
Platone. A cura di Francesca Gambetti e Stefania Giombini. Sankt Augustin:
Academia Verlag 2015, 235 S., ISBN 978-3-89665-675-9.

Der Sammelband bietet eine vielfdltige Interpretation der parmenideischen
Philosophie und ihrer antiken Rezeption, wobei drei Vorlesungen zu den Elea-
ten, die Giovanni Casertano (GC) im Rahmen der Eleatica 2011 gehalten hat,
den grosseren Teil einnehmen. In seiner ersten Vorlesung, die als einzige nicht
im Band erscheint, diskutierte GC die wichtigsten philosophischen Errungen-
schaften des Parmenides, die er als eine Fortsetzung und nicht als einen Bruch
mit den im fiinften Jahrhundert ausgetragenen kulturellen und wissenschaftli-
chen Debatten versteht.

In seinem zweiten Vortrag (45-77) richtet GC den Fokus auf die Wiederauf-
nahme und Neubewertung der parmenideischen Verkntipfung zwischen ,sein®,
,denken® und ,sprechen” bei den Sophisten Protagoras und Gorgias. Kenn-
zeichnend fir Protagoras’ Denkweise sei, dass er den Schwerpunkt seiner Un-
tersuchungen auf die Bedingungen der Wahrheit lege, die nie etwas Gege-
benes sei. Der Mensch miisse vielmehr immer wieder aufs Neue sein Verhilt-
nis zur Realitdt ausloten, welches er vermittelst der Wahrnehmung (aioOeoig)
entwickle. Nach GC schreibt Platon Protagoras zu Unrecht die These zu, wo-
nach das, was einem erscheine (¢paiverat), dasselbe sei wie das, was man wahr-
nehme (xioB&vetat), denn fiir Protagoras schliesse der Terminus der aicBeoig
nicht nur unsere Sinneswahrnehmung ein, sondern auch unsere auf Gefiihlen
und Gedanken basierenden Erfahrungen. Entscheidend sei aber, dass es im
Gegensatz zu Parmenides nicht nur eine Wahrheit (aAfjfeia) gebe, sondern
dass jede Rede wahr sei, weil jede Aussage auf unterschiedliche Realitdtserfah-
rungen Bezug nehme. Ausgehend von zwei Passagen im Theaitetos und Kra-
tylos kommt GC zu dem Schluss, dass die platonischen Anfechtungen Prota-
goras’ Position nie besiegen kénnten, zumal die vermeintlich erfolgreiche Kritik
nur durch eine Verfdlschung der sophistischen Argumentation zustande kom-
me. - Eine besondere Stellung wird auch Gorgias eingeraumt: GC attestiert
Gorgias nicht nur das Pradikat eines geschickten Redners, sondern hebt auch
seinen origindren Beitrag auf dem Gebiet der Erkenntnistheorie und Ethik her-
vor. Als Massstab fiir unsere praktischen Einstellungen diene uns, gemass
Gorgias, die Sprache, weil sie unsere Beziehung zur Wirklichkeit durch Diffe-
renzierung und Verbindung von Wortern herstelle. Wichtig sei jedoch, dass
unsere sprachlichen Zuschreibungen keineswegs neutral seien, da sich in ih-
nen immer unsere personliche, auf Empfindung beruhende Umgestaltung der
Realitat widerspiegle. Das Verhaltnis zwischen Denken und Wirklichkeit wer-
de somit durch die Sprache vermittelt, da einzig und allein die Rede (Adyoq)
oder die logischen Rechtfertigungen unserer Einstellung zur Realitdt in unse-
rer Macht stiinden und daher der Veranderung und Umgestaltung unterldgen.



546 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Nichtsdestotrotz sei die Wahrheit in der Rede enthalten, denn ohne den Adyog
konne die reale Welt nicht postuliert bzw. gedacht werden. Dartiber hinaus
bekraftigt GC, dass Sophisten wie Gorgias nicht so sehr als Empiristen wahrge-
nommen werden sollten, sondern vielmehr als Logiker, weil sie in rigoroser
Weise der Problematik und Komplexitdt der Logik der empirischen Realitat
auf den Grund gingen.

Die dritte und letzte Vorlesung (78-120) endet mit einem Uberblick tber
die Weiterentwicklung der parmenideischen Philosophie in Platons Dialogen
Parmenides und Sophistes. Ausgehend von zwei Textabschnitten aus dem Par-
menides argumentiert GC zundchst (Parm. 127-128e¢), dass gemass Platon Par-
menides und Zenon dasselbe Weltbild vertraten, welches die Wirklichkeit als
das Ganze (10 mdv) der bestehenden Dinge (ta dvta) auffasse. Aus der Plurali-
tat der Dinge entstehe ferner die Notwendigkeit, eine geeignete Untersu-
chungsmethode festzulegen, mit Hilfe derer die Einheit der mannigfaltigen
Dinge ermittelt werde. GC’s unorthodoxe und anfechtbare Deutung miindet in
der Ansicht, dass Platons philosophische Ubungen im Parmenides gegeniiber
der Philosophie des historischen Parmenides nicht nur ,formal kohdrent® er-
scheinen, sondern auch ,historisch prazise“ (82) ausgefiihrt werden. Bei der
Auslegung der zweiten und lingeren Textpassage (Parm. 161-166) unterschei-
det GC hingegen zwischen zwei Bedeutungen von ,sein“ und ,nicht sein®. Zum
einen wiirden beide Termini in einem einfachen oder absoluten Sinne verstan-
den, sofern sie sich auf die Wahrheit (¢An\8e10) respektive auf die Existenz
(ovoia) der Dinge bezégen. Zum anderen ermogliche eine relative Geltung der
beiden Begriffe eivau und pn eivar den Bezug zur Sprache, welche Ausdruck
unseres Verhdltnisses zur Realitdt sei (essere linguistico, 85). Damit gelingt
Platon, nach GC, der dialektische Spagat zwischen zwei unvermittelten Posi-
tionen: der parmenideischen und der protagoreischen Festlegung von ,sein®,
,nicht sein“ und ,sprechen“, - Im Sophistes werde die latente Gefahr von Pla-
tons Nahe zu den Sophisten deutlich, wie GC weiter erlautert. Um einer sol-
chen Gefahr vorzubeugen, unterscheide Platon strikt zwischen dem auf Tau-
schung ausgehenden Sophisten und dem von falschen Meinungen reinigenden
Philosophen, ohne dabei einen Bruch mit der parmenideischen Philosophie
anzustreben. Um beispielsweise die zweifache gorgianische Kluft zwischen
,sein“ und ,denken“ einerseits, zwischen ,denken“ und ,sprechen“ anderer-
seits zu schliessen, miissten Namen einen realen Bezugspunkt haben. Leeres
Geschwitz als blosse Verbindung von Wortern wiirde dadurch unterbunden,
dass wahre Reden immer reale Gegenstande voraussetzten. Vor diesem Hin-
tergrund seien selbst falsche Reden méglich, da das Nichtzutreffen eines Sach-
verhalts nicht die Existenz der Dinge selbst in Frage stelle, sondern lediglich
die Unmoglichkeit einer Pradikation thematisiere. Anders gesagt: Wahrheit
sei immer eine existente Beziehung zwischen existierenden Dingen, Falschheit
dagegen exemplifiziere eine inexistente Relation.

Uberzeugt der Verfasser? GC's Vorhaben, Platon, aber auch Sophisten wie
Protagoras und Gorgias im Lichte der parmenideischen Philosophie zu inter-
pretieren, ist insofern wegweisend und instruktiv, als hierzu wenige verglei-
chende Studien existieren. Wie niitzlich methodisches und argumentatives



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 547

Philosophieren mit den Sophisten ist, fithrt GC durch eindringliche Analysen
der iiberlieferten Schriften des Gorgias sowie der platonischen Zeugnisse des
Protagoras vor: Den Wahrheitswert subjektivistischer Aussagen zu bemessen,
stellt nicht weniger eine Herausforderung dar als den ontologischen Status der
wahren und falschen Rede zu ermitteln. Hervorzuheben ist auch GC’s metho-
dische Stringenz, mit der er die philosophische Analyse und Verkniipfung der
hier im Zentrum stehenden Theorien herstellt. Problematischer scheint mir
hingegen GC’s Auslegung der Lehre des historischen Parmenides zu sein, zu
dessen wahren Erben er Platon zdhlt. Nach GC besteht die Welt des Eleaten
aus einem einheitlichen Kosmos, in dem Vielheit nicht aus-, sondern einge-
schlossen ist. Nun zeigt jedoch die ansonsten ausgezeichnete Darstellung GC’s
selbst, dass eine solche Interpretation der Annahme der Vielheit lediglich ei-
nen hypothetischen Charakter besitzt und nicht ohne Weiteres dem Inhalt des
parmenideischen Gedichtes entnommen werden kann. Denn die Vielheit der
Dinge entzieht sich gerade dem absoluten Sein und Denken und erhadlt daher
nur eine scheinbare Existenz. Wer dem Verfasser in der vorliegenden Deutung
nicht folgt, wird dennoch nicht die unpratentios vorgetragene und sachlich
gehaltvolle Gesamtuntersuchung in Frage stellen.

JACQUELINE TUSI

BIARD, Joél (éd.): Raison et démonstration. Les commentaires médiévaux sur
les Seconds Analytiques (= Studia Artistarum 40). Brepols: Turnhout 2015,
310 p., ISBN 978-2-503-55440—2.

Edito da Joé€l Biard, questo volume raccoglie tredici contributi sulla ricezione
degli Analitici secondi nel Medioevo e dunque l'impatto, in quel periodo,
della concezione aristotelica di scienza nonché le interpretazioni medievali
del sillogismo scientifico e delle sue caratteristiche. La maggior parte degli
articoli riguarda autori del mondo latino (in cui gli Analitici secondi furono
tradotti nel XII secolo da Giacomo Veneto, ma commentati per la prima
volta solo negli anni Trenta del XIII, da Grossatesta); si leggono perd anche
due interventi dedicati, rispettivamente, ad Avicenna e ad Averroe, mentre il
contributo di Sten Ebbesen include informazioni sull’'ambito bizantino.

I1 valore della raccolta ¢ dato non solo dall’alta qualita dei saggi qui riuni-
ti, ma anche dalla loro varieta. Alcuni ricostruiscono le tappe della storia della
diffusione e dell’assimilazione dell’opera aristotelica: Ebbesen in particolare
ripercorre la tradizione di studio e commento degli Analitici secondi sia a
Bisanzio (dove il trattato sembra aver riscosso solo un interesse limitato) che
nell’Occidente latino tra c. 1100 e 1400. In appendice lo studioso pubblica le
liste di questioni sugli Analitici secondi di quattro commenti latini inediti
(quelli di Giacomo di Douai, Guglielmo di Dalling, Guglielmo di Duffeld e
Buridano: ¢f. inoltre I'appendice del saggio di John Longeway, in cui si elen-
cano le questioni di Simone di Faversham). Il contributo di Pietro B. Rossi
riguarda invece le traduzioni umanistiche degli Analitici secondi nella Toscana
del Quattrocento, in particolare quelle inedite di Roberto de Rossi e Gio-
vanni Tortelli, e la prima traduzione latina del commento di Filopono



548 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

all’'opera aristotelica, completata da Eufrosino Bonini a Pisa nel 1524 (e da
cui sono tratti o a cui si riferiscono anche i testi pubblicati in appendice).

I restanti contributi mostrano la varieta di riflessioni e discussioni solle-
vate dal trattato aristotelico, “véritable incubateur de philosophie de la con-
naissance et de la science” (8), dove ‘scienza’ puo riferirsi o allo stato cogni-
tivo del soggetto che possiede le conclusioni 0 a un insieme ordinato di pro-
posizioni.

In un saggio che analizza in particolare l'ultimo capitolo del Kitab al-
Burhan, Riccardo Strobino indaga come avvenga l'acquisizione dei principi
primi della conoscenza scientifica (qui intesi sia come concetti che come
proposizioni) secondo Avicenna e sottolinea la combinazione tra elementi
empiristi predominanti (che enfatizzano il ruolo dell’esperienza e dell’astra-
zione) ed elementi razionalisti associati all'Intelletto Agente (che invocano
invece l'illuminazione e 'emanazione). A partire dall'esame del Commento
Grande agli Analitici secondi, Cristina Cerami mostra che per Averroé, contro
ogni teoria secondo cui la conoscenza dei principi primi si produrrebbe sen-
za l'intervento dei sensi, la conoscenza dei principi (sia quelli propri di una
certa scienza, sia gli assiomi comuni) avviene invece per un tipo particolare
di induzione, capace di produrre certezza. Si tratta dell'induzione scientifica,
distinta dall'induzione dialettica, e che richiede sia il carattere quantitativo di
completezza (ossia I'aver considerato tutti i casi in questione) sia il carattere
qualitativo di verificare una predicazione essenziale. Ai principi primi e co-
muni a tutte le scienze dimostrative, ossia il principio di non contraddizione
e il principio del terzo escluso, e alle scienze che se ne occupano (logica,
dialettica e filosofia prima) é dedicato anche il contributo di Angela Longo,
che li considera nella prospettiva di identificare la presenza implicita ed espli-
cita della Metafisica (e in particolare del libro I') nel commento di Tommaso
d’Aquino agli Analitici secondi.

Attraverso un’analisi delle opere di Roberto Kilwardby e di Alberto
Magno, e di un commento anonimo agli Analitici secondi influenzato da en-
trambi conservato nel ms. Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conventi
Soppressi J.V.51, Julie Brumberg-Chaumont indaga il rapporto tra Topici e
Analitici in relazione al ruolo che vi ricoprono l'inventio (scoperta del ter-
mine medio per formare un sillogismo non ancora costituito) e il iudicium
(verifica di un sillogismo gia formato). Il rapporto tra dimostrazione (in pri-
mo luogo la demonstratio potissima) e definizione & invece al centro dello
studio di Magali Roques su Ockham, che affronta in particolare la questione
di sapere se si possa avere accesso epistemico a un’'essenza: dato infatti che
la definizione reale, ossia la definizione che esprime l'essenza della cosa defi-
nita, in senso proprio e indimostrabile del suo definito, sorge per Ockham la
domanda di se e come sia possibile conoscere con evidenza una definizione
reale (la risposta é affermativa, attraverso I'esperienza, anche se si tratta di
una possibilita non realizzabile naturalmente).

Presentando anche alcuni aspetti fondamentali della tradizione preceden-
te, Amos Corbini riassume le interpretazioni date da Marsilio di Inghen e da
Buridano dei quattro modi di predicazione per se indicati da Aristotele in



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 549

Analitici secondi, I, 4 e, in particolare per i primi due modi (di cui i due au-
tori distinguono diversi gradi, arrivando a includere anche, nel caso di Mar-
silio, proposizioni impossibili e ipotetiche), considera in che senso essi espri-
mano la relazione tra il soggetto e il predicato delle proposizioni che com-
pongono il sillogismo scientifico. Dedicato a Buridano é anche il saggio di
Biard, che si concentra sulla trasformazione dell’idea aristotelica di subalter-
nazione tra le scienze. Tale trasformazione si lega a una rielaborazione della
nozione del subiectum della scienza (in particolare della scienza totale o ag-
regata, distinta dalla scienza semplice e intesa come insieme ordinato di pro-
posizioni che formano una certa disciplina), il quale subisce una riduzione o
contractio nella scienza subalterna: in generale si procede nella direzione di
un ampliamento, in cui la subalternazione viene assorbita entro una pitt am-
pia e variegata nozione di “comunicazione” tra le scienze. Sempre Buridano &
al centro dell’analisi di Christophe Grellard su forme differenti di attitudine
cognitiva. Buridano distingue scienza e opinione non (come nella tradizione
precedente) a partire dai loro oggetti rispettivi, ma dalla struttura dell’assen-
so e trasferisce all’assenso proprieta (come la necessita) sino ad allora rico-
nosciute all'oggetto della scienza, fornendo cosi una rilettura epistemica di
criteri ontologici. Inoltre, pur esprimendosi in favore di una concezione in-
fallibilista della scienza, per alcuni aspetti Buridano accosta scienza e opi-
nione (affermando, ad esempio, che quando l'opinione progredisce in scien-
za vi & un solo atto di assenso, di cui variano le qualita epistemiche), intro-
ducendo cosi una sorta di “porosité” (144) tra le due, distinte da una diffe-
renza che non sembra di natura, ma solo di grado.

Simo Knuuttila considera 'uso di principi di logica epistemica (per cui
‘conoscere’ e ‘credere’ vengono trattati come termini modali) nel commento
di Paolo Veneto al primo capitolo degli Analitici secondi, presentando ad
esempio la distinzione tra conoscenza confusa e distinta, e I'analisi di sillo-
gismi non validi (con operatori modali epistemici) che includano proposizio-
ni singolari con pronomi dimostrativi. L'affermazione aristotelica che le pre-
messe di un sillogismo scientifico sono “cause della conclusione” e la distin-
zione tra dimostrazione quia e dimostrazione propter quid sono invece al cen-
tro della discussione cinquecentesca tra Antonio Coronel e Alessandro Picco-
lomini, ricostruita da Longeway, sulla natura della demonstratio potissima,
ossia il tipo pit alto di dimostrazione (per Coronel una dimostrazione prop-
ter quid, mentre per Piccolomini una dimostrazione sia quia che propter
quid), e la sua presenza nelle scienze naturali o in matematica. Infine, se I'im-
patto della definizione aristotelica di scienza sulle concezioni medievali della
metafisica e della teologia € una tematica ben nota agli storici della filosofia,
meno studiate sono le ripercussioni della teoria aristotelica in ambito giuri-
dico: su queste si concentra Alfredo Storck, affrontando in particolare la
questione della materia della scienza giuridica e la sua ridefinizione da parte
dei giuristi della scuola di Orléans, a partire dalla seconda meta del XIII
secolo, per influsso dell’epistemologia degli Analitici secondi.

CATERINA TARLAZZI



550 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

SPEER, A./REGH, St./SONDERMANN OCD, A. (Hgg.): ,Alles Wesentliche ldsst
sich nicht schreiben®. Leben und Denken Edith Steins im Spiegel ihres Gesamt-
werkes. Freiburg i.Br.: Herder: 2016, 578 S., ISBN 978-3-451-34955-3.

When you find a truly good book, one able to teach you something new and
make you see things a little clearer, it is a very precious moment, so that you
are really grateful to the author(s) or the editor(s). This is the case with
,Alles Wesentliche ldsst sich nicht schreiben”. Leben und Denken Edith Steins
im Spiegel ihres Gesamtwerkes (Herder, 2016): the proceedings of a three day
conference that took place at the University of Cologne from the 20" to 23™
November 2014. The Edith Stein Gesamtausgabe (ESGA) had just been
published, so the Thomas Institute of the University of Cologne and the
Edith Stein-Archive of the Carmel Maria vom Frieden organized a dedicated
conference, where many scholars and young researchers focused on the life
and thought of Edith Stein on the basis of the newly published material.
Andreas Speer and Stephan Regh (University of Cologne) edited the volume,
which, alongside five sections and thirty essays, not only presents almost every
aspect of Stein’s life, but also goes deeper into - and perhaps renews - her
previous image.

In my opinion, the first section of the book, Edith Stein im Spannungsfeld
der Traditionen, is the most groundbreaking of the volume, as it systemati-
cally challenges the idea that Edith Stein’s unique sources had been Aquinas
and Husserl: Viki Ranff (Pseudo-Dionysius Aeropagita im Werk Edith Steins)
shows that the tight relation among philosophy, theology and knowledge of
God established by Stein in her mature writings reveals the influence of Pseu-
do-Dionysius the Areopagite. Andreas Speer’s contribution (Edith Steins Tho-
masLektiiren) retraces the first encounters between Edith Stein and Aquinas
in her translation works, which were conceived as a way to put in touch mo-
dern and medieval (Christian) philosophy, and shows Stein’s original posi-
tion in the Neo-Thomist debate at her time. Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz
(Wenig beachtete Einfliisse auf Edith Stein: Alexandre Koyré und John Henry
Newman) reminds us that Edith Stein got in touch with Aquinas and Chris-
tian thought trough Alexandre Koyré and shows the part she played in the
Newman-Rezeption that German Catholicism was experiencing at the time.
Francesco Alfieri (Auf dem Weg zu einer Losung der Frage nach dem princi-
pium individuationis in den Untersuchungen von Edith Stein und Edmund
Husserl. Das Problem der materia signata quantitate) demonstrates that, con-
cerning the idea of the principium individuationis, Edith Stein doesn’t follow
Aquinas but Duns Scoto (and his idea of Haecceitas, 103) by arguing that the
individual must have a positive essential quality which differentiates him or
her from the other beings of the same species (102-105). Finally, Peter A.
Varga (Edith Stein als Assistentin von Edmund Husserl: Versuch einer Bilanz
im Spiegel von Husserls Verhdltnis zu seinen Assistenten. Mit einem unver-
offentlichten Brief Edmund Husserls tiber Edith Stein im Anhang) brings evi-
dence concerning the fact that Husserl supported Stein when she tried to
obtain the Habilitation at the University of Gottingen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 551

The second section of the volume, Sein und Seinserkenntnis, presents
Edith Stein’s general philosophical perspective. Angela Ales Bello (Phdnome-
nologie, Ontologie, Metaphysik) clearly shows that the ultimate theoretical
question concerned reality in itself. Anna Jani (Das Ontische und das Ontolo-
gische im Ubergang der Seinsfrage. Ein Anschluss an die steinsche Begriffs-
bildung) seems to draw on this conclusion and posit that this issue is related
to the problem of existence and that of an anti-idealist understanding of the
knowing subject. Robert McNamara (Essence in Edith Stein’s Festschrift Dia-
logue) shows that Edith Stein’s mature idea of the Wesensschau is no longer
phenomenological but Thomist, even though she maintains an Husserl frame-
work with regard to the concept of essence. Tatiana Livtin (Intuition und die
Frage nach der phdnomenologische Reflexion bei Edith Stein) clarifies the re-
lation between intuition and reflection in Stein’s thought. Comparing Hus-
serl’s and Stein’s ideas of truth, Anna Piazza (Der Wahrheitsbegriff bei Ed-
mund Husserl und Edith Stein) criticises the transcendental and subjective
idea of the absolute displayed by Husserl, which is insufficient to ontologi-
cally justify a theory of truth, and claims that Edith Stein’s Aristotelian
approach can do that. The last essay, written by Mariéle Wulf (Edith Steins
Beitrag zur [post/modernen Erkenntnistheorie), shows that Edith Stein paved
the way to bringing contemporary philosophy out of its present crisis of sense
and lack of truth: that is, the promise of sense offered by the idea of (and the
quest for) God and the proof of His existence.

The third section of the volume is devoted to the Edith Stein’s favourite
ontological topics: Leib, Psyche, Selbst. Francesco V. Tommasi (Leiblicher Aus-
druck und Bedeutung. Eine Frage der frithen Phdnomenologie) shows Edith
Stein’s important contribution to the debate on the lived body (Leib) under-
stood as an expressive phenomenon, and keenly argues that her original idea
of a “symbolic” Leib (249-251) can be sought “as the strongest example of
Husserl’s expression” (254). Alice Togni (Psychische Kausalitdt in der Phdno-
menologie Edith Steins) posits that, unlike Husserl and Scheler, Edith Stein
originally proposed a theory of a “psychic causality”, which differs from “mo-
tivation” (the principle that gives sense to the spiritual world) and “natural
causality” (which gives sense to the natural world; 264). Elisa Magri (The
Structure of Empathy as Non-originary Experience) clarifies that Stein’s em-
pathy does not produce knowledge of the other’s psychic condition (276),
and that it shares strong analogies with memory and imagination even with-
out being a form of reflection (288). After pointing out that, in his ethical
manuscript on Virtue (1920), Husserl does not provide a satisfying criterion
to recognise the “true self” of a person (201), i.e. who one is to be, William
Tullius (Edith Stein and the Truth of Husserl’s Ethical Concept of the ‘True Self)
tries to show that Edith Stein’s ontological framework concerning (finite)
being provides the instruments to reach this end. Martina Galvani (The Spiri-
tual Dimension and the Complex Structure of the Human Person) focuses on
Stein’s anthropology by stressing the role of freedom in the self-realisation
of a person, which allows one to develop one’s potentialities and at the same
time to anchor oneself in God. Finally, Jan-Niklas von Aulock (Die Einfiih-



552 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

rungsproblematik bei Edith Stein in Bezug auf rein geistige Wesen) demon-
strates that, according to Edith Stein, empathy does not refer to spiritual
beings (322). To me, this seems to suggest that empathy cannot be compared
with any spiritual (and even religious) experience.

The last essay then introduces the reader to the fourth section of the
volume, Spiritualitdt und Freiheit, where Edith Stein’s thought and life are
explored in their intimate aspects. The first contribution, by Pamela C. Agui-
lar (On Freedom: Three Steps in the Thought of Edith Stein), in addition to
stressing the influence of Augustine’s thought on Stein’s conception of God’s
grace, argues that Stein’s theory of freedom is aimed at human “self-mastery”
(344) even though, paradoxically, the highest expression of human freedom
is to give it up to God’s will. Rosalia Caruso (Das Paradox der Freiheit zwi-
schen Bindung und Selbstdndigkeit in der phdnomenologischen Betrachtung
von Edith Stein) tries to solve this paradox by stressing the idea that, accor-
ding to Stein, the very sense of freedom consists in a personal decision,
which brings a person to offer herself both to God and to the other. Tonke
Dennebaum (Freiheit, Glaube und Gemeinschaft. Eine theologische Lektiire
der Christlichen Philosophie Edith Steins) argues that Stein’s philosophical
work after her conversion cannot be understood without taking into account
her strong theological interest. The last three essays of this section develop
further biographical themes. Michael F. Andrews (The Ethics of Keeping
Secrets: Edith Stein and Philosophy as Autobiography) argues that Stein’s Life
in a Jewish Family presents a robust philosophical commitment by tackling
the inextricable problem of the secret concealed in any autobiography, that
is, the irreducible alterity between the writing self and the one which is
described and which is supposed to be the true one. The next contribution,
by Sr. Antonia Sondermann OCD (Geistliche Transformation bei Edith Stein),
is a priceless reconstruction of Edith Stein’s spiritual path from her child-
hood to her maturity and her understanding of the meaning of the Cross
(425-427). Finally, in the last essay (The Cross in Edith Stein’s Thought), Ale-
xandra Szulc tries to describe the experience of the Cross as a “Boundary Si-
tuation” in Karl Jasper’s sense (439).

The final section of the volume is titled Edith Stein im gesellschaftlichen
und interreligiésen Diskurs. Sophie Bingelli (Edith Steins Beitrdge zur Theolo-
gie Israels) discusses Stein’s thought concerning the “fleshy bond” between
Christ (and therefore the Christian faith) and Israel, which she experienced
herself, and the subsequent necessary redemption of both the Church and
Israel together. Beate Beckmann-Zoller (Wiedergeburt und Erlosung. Edith
Steins religionsphilosophischer Beitrag zum postmodernen ‘Konzert’ der Weltre-
ligionen) shows the theoretical difficulties of any interreligious dialogue, which
can only work through a positive and (in Stein’s sense) freely chosen “bond”
among religions (481). Joachim Feldes (Gottes Barmherzigkeit und die Gren-
zen der sichtbaren Kirche. Edith Stein - Briickenbauerin zwischen den Konfes-
sionen oder okumenischer Hemmschuh?) draws on some of Edith Stein’s texts
to describe the right behaviour for a better ecumenical praxis. From a more
political perspective, starting from Stein’s reflection on intersubjectivity and



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 553

social acts, Yves Mayzaud (Die Frage nach der Intentionalitdt in der politische
Phdnomenologie. Die Phdnomenologie Edith Steins gegen die Soziologie von
Ferdinand Ténnies) tries to argue for the new discipline of political pheno-
menology, in which the noema is not just the objective correlative of a sub-
jective noesis, but the result of the social bond between a subject and her
community. René Rachke’s much needed contribution (Selbstverwirklichung
des Menschen. Edith Steins philosophische Bildungsverstdndnis und ihr Beitrag
zur pddagogischen Praxis) focuses on a rather marginal theme in Edith
Stein’s thought, that is, her ideas on education and pedagogy. Petr Urban
(Edith Stein’s Phenomenology of Woman’s Personality and Value) assesses
Edith Stein’s thesis on women and argues that — even today - the value of
Stein’s position consists in acknowledging in the female’s difference from men
“a sign of her strength” (555). Finally, Weiling Yan (‘Europa’ im Spiegel der
Edith-Stein-Rezeption) tries to explain why Edith Stein has been seen by
many - and not only by the Catholic Church - as a meaningful “European”.

The present review is largely insufficient. However, I hope to have at least
given the reader an idea of the scope of this volume, which brilliantly
succeeds in dealing with almost every aspect of Edith Stein’s thought and life
and therefore is a new starting point for the next Edith-Steins-Forschung. I say
“almost every” and not simply “every” just because, as the editors well know,
what is essential cannot be written: secretum meum mihi.

MARCO TEDESCHINI

SLOTERDIJK, Peter: Nach Gott. Berlin: Suhrkamp Verlag 2017, 364 S., ISBN
378-3-518-41632-6.

Der Titel von Peter Sloterdijks Buch kniipft an sein vor zehn Jahren erschie-
nenes Buch Gottes Eifer. Vom Kampf der drei Monotheismen an und ver-
spricht eine Fortsetzung dieser distanzierten und gewaltkritischen Darstel-
lung theologischer und religionsphilosophischer Themen aus postmoderner
Sicht. Die Sichtweise nach Gott erlaubt es, die monotheistischen Religionen
bona fide, aber im Modus des Abschieds zu verstehen, in doktrinaler und po-
litischer Hinsicht als eine Jugendsiinde der Menschheit. Trotz der medialen
und politischen Aufdringlichkeit des politischen Islamismus ist die dogma-
tisch gebundene und kirchlich organisierte Religion im Riickzug; sie verliert
zunehmend ihre alles durchdringende, homogenisierende und kontrollieren-
de Funktion. Religion ,nach der Aufklarung® erfiillt, mit oder ohne Gott,
allerdings immer noch sinnstiftende oder existenzerhellende Funktionen
und kann in der Ndhe von Kunst und psychosomatischer Fitnesssteigerung
bestehen. Damit erfillt sie auch eine kulturkritische und modernitatskriti-
sche Funktion - nicht alles, was den Zeitgeist dominiert und ausmacht, ist
dem Geist der Tradition iiberlegen, ganz im Gegenteil: Religion als Bildungs-
wreligion und Geschichtsphilosophie transportiert den reichen Schatz des
kulturellen Geddchtnisses und tiberdies anregende Muster des Denkens und
der Lebenspraxis, die es wert sind, neu bedacht zu werden. Lust am Denken



554 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und Abscheu vor Belehrungs- und Bekehrungseifer unterscheiden Sloterdijks
Stil von streng gelehrten oder blof§ erbaulichen Schriften.

Nach Sloterdijks Auffassung lasst sich der strenge Monotheismus nicht
aufrechterhalten; er fiihrt zu einem in sich zerrissenen Gott mit unertrag-
lichen Eigenschaften (wie Zorn, Eifersucht, Grausamkeit u.d.). Dieser Ein-
wand zielt auch auf die Affinititen des strengen Monotheismus zur Politik
der Monarchie, der Ausbildung strenger Hierarchien und der Politik der Ge-
walt und des Terrorismus. Erst seit der Aufklarung, mit der rickhaltlosen
Kritik an Autoritat und Heuchelei des Klerus, wird eine politische Neutrali-
sierung der Religion im 19. und 20. Jahrhundert eingeleitet. Der Mensch wird
in seiner exzentrischen Positionalitat (Helmuth Plessner) Ernst genommen,
namlich als Individuum, das neben sich selber stehen kann und der Aufden-
ansicht auf seine Uberzeugungen und Praktiken fast permanent ausgesetzt
ist. Die Zuspitzungen der Tradition, in der Gott zwar wie die griechischen
Gotter in sich ambivalent sein kann, aber alles sieht und weif3, ein Gott, der
mir in den Worten Augustins innerlicher ist als ich selbst, zerreifdt sein Ab-
bild, den Menschen, selber und erzeugt das ungliickliche Bewusstsein, die
radikale Heilsungewissheit von Augustinus bis Luther. Kann nicht jeder
Mensch bereuen und sich damit fir das Heil qualifizieren? Wenn ich nicht
glauben und bereuen kann ohne Gottes Hilfe, dann stellt sich die Frage,
warum das Angebot, alle zu retten, bei einigen wirkt, bei anderen nicht. Wa-
rum kommt bei einigen Menschen das Gnadengeschenkt des guten Willens
an, bei anderen (vielen?) aber nicht?

Sloterdijk kann es nicht lassen, Luther en passant als schweren Neuro-
tiker zu pathologisieren (57), obwohl er sich sonst von pauschaler Religions-
kritik distanziert. Luther selber findet bei ihm trotz der Lutherdekade keine
Gnade. Gleichwohl nimmt er ihn und seine Wirkungsgeschichte Ernst: Luther
,demokratisiert® den Zustand der Heilsungewissheit fiir alle und macht da-
mit das Ablasswesen, das Beichtsakrament (und andere Sakramente) und
den Glauben an ein Fegefeuer obsolet. Es gibt aber nicht nur die kirchliche,
theologische und nationalchauvinistische Rezeption, sondern auch Luthers
,bessere Nachfolger” (wie Lessing, Fichte und Hegel), die Luther als ,Be-
freier* von aller geistlichen Autoritit missverstehen. Doch es ist nicht
Luthers Verdienst, dass Kirchendistanz moglich wird. Es ist vor allem die
(weibliche) Mystik, welche zu einer Ablehnung der Vermittlung ,starker Be-
ziehungen® fithrt.

Die Gnosis und ihre religionsphilosophische Rezeption nach Hegel schar-
fen den Sinn fur die Unterscheidung, dass wir zwar in der Welt, aber nicht
von dieser Welt sind. Renaissance und Aufklarung verstarken und verandern
die Auffassung der Gottwerdung zur Uberzeugung, dass der Mensch als
Schopfer an die Stelle eines machtlosen Gottes zu treten hat. Sie erzeugen
die fiir die Moderne typische Euphorie, aber auch das damit eingehende Un-
behagen der Uberforderung und Bedrohung durch die politischen Zumu-
tungen einer von berechnenden Planern und Ziichtern und einer virtuosen
»2Anthropotechnik® gemachten Steigerung und Neuerschaffung eines ,neuen
Menschen®, dessen Leben fast beliebig verlangert und dessen Schlaf extrem



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 555

verkiirzt werden kann. Sloterdijk lasst sich bei der Untermalung solcher Sze-
narien inspirieren von der spekulativen und neuzeitlichen Gnostik in der Dar-
stellung und Deutung von Ferdinand Christian Baur. Die spekulative Gnos-
tik, deren Spuren auch bei Fichte, Franz von Baader, Schelling und Hegel zu
finden sind, werden zu heterodoxen und postchristlichen Denkexperimenten
umgedeutet, die sich weitgehend losgelost von den Entdeckungen der Quel-
lenforschungen zur antiken Gnosis entfalten. Dass Heideggers Gedanken in
Sein und Zeit von der Geworfenheit bzw. Ungeborgenheit in die Welt, der
Verfallenheit an die Welt, die Neugier und das Gerede, der Angst in der Welt
und der Lichtung des Seins einen neugnostischen Hintergrund haben koénn-
ten, wurde vor allem von Hans Jonas herausgestellt.

Da wir tiber den historischen Jesus fast nichts aus unabhdngigen Quellen
wissen, ist es naheliegend, die Uberlieferung als eine kollektive Mythopoese
zu deuten und umzudeuten. Gleichwohl gibt es so etwas wie reale Spuren,
die sich nicht aus einem Willen zur Hagiographie ableiten lassen und dieser
sogar widersprechen mogen. Dazu gehort die Ungewissheit des Vaters. ,Pa-
ter semper incertus.” Die Jesus-Biographie wird von Sloterdijk vom Gesichts-
punkt der ungewissen oder verhehlten Vaterschaft Jesu gelesen, die wahr-
scheinlich bei Jesus selber und in der Jesus-Bewegung zur intensivierten
Suche nach dem wahren und transzendenten Vater fithrt. Zur Glattung der
widerspenstigen Realitdtsreste werden auch phantastische und widerspriich-
liche Genealogien nachgeliefert. Der spezifische Komplex entsteht aus der
Ungewissheit, wer der Vater sei, und der Abwehr der Schande der uneheli-
chen Geburt. Die Jesus-Bewegung aus dem Geist des ,Vaterkomplexes® fiihrt
zu einer frithen schroffen Zuriickweisung von Familie und Verwandtschaft,
was ldngerfristig und wegen der anhaltenden Parusieverzogerung schwer zu
ertragen ist und zur Umbildung der Nahzeiterwartung der ersten Christen in
eine langfristig planende Gemeinde, Staats- und Sozialethik fiihrt. Die ur-
spriinglich geschatzte und verklarte Freiheit vom sozialen Herkommen wird
ersetzt durch ein zunehmend autoritares und patriarchales System.

Wirkt das Jesus-Kapitel weitgehend distanziert und ironisch, so zeigt Slo-
terdijk {iberraschendes Interesse an den spekulativen Leistungen der spa-
teren Theologie. Das subtile Trinitatsdenken offnet in Gott einen Bezie-
hungsraum und Beziehungswirbel; die Rolle des Heiligen Geistes ist die Ab-
rundung und der Abschluss der gottlichen Natur, in der es kein Viertes ge-
ben darf. Damit werden das zeitlose Geschehen und die liebende Beziehung
in Gott selber und die unaufhebbare Differenz (nicht die Entfremdung!)
zwischen Gott und seiner Schopfung konzeptualisiert. Doch der prekare Ver-
such, Ndhe und Differenz Gottes zu seiner Schopfung zusammenzudenken,
lasst sich nicht allein durch griindliches Denken, sondern nur durch die
Strafandrohungen gegen Blasphemie, Heterodoxie, Hdresie und Ketzerei
durchsetzen und aufrechterhalten. Fallt der Scheiterhaufen als die ultima
ratio der Theologie (Schopenhauer) weg, so lassen sich die begriindeten, ver-
ninftigen und nicht-schuldhaften Uneinigkeiten nicht mehr bandigen. Es
wird offensichtlich, dass die spekulative Vernunft Fragen nach Gott, Seele



556 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

und Freiheit stellt, die sie selber nicht einvernehmlich fiir alle beantworten
kann.

Die Neuzeit ist charakterisiert durch die Vermehrung nicht-einverstan-
dener Beobachter des Glaubens, unter denen sich Andersglaubige und Un-
glaubige finden. Martin Bubers Dokumentation der ekstatischen Konfessio-
nen ist eine Etappe auf dem Weg der Neutralisierung von religioser Vielfalt,
die von William James religionspsychologisch und religionswissenschaftlich
gewiirdigt wird. Sloterdijk hat Bubers Textsammlung Ekstatische Konfessio-
nen und William James’ Buch Die Vielfalt religioser Erfahrung mit einem
Vorwort neu herausgegeben; auch diese Vorworte sind im vorliegenden Band
abgedruckt.

Nach Gott ist ein verlegerisch geschickter Titel, weil er die distanzierte
Sympathie fiir Religion auf den Punkt bringt. Sloterdijk geht wohl mit Nietz-
sche iiber James hinaus, wenn er das Christentum nicht mehr fir eine leben-
dige Option halt. Das Christentum und der Islam leben nur noch weiter in
abgeschotteten Bereichen, welche den Geist der kritischen Untersuchung
und der aktuellen Wissenschaften ablehnen, oder in verianderten und ver-
wasserten Formen einer modernitatskompatiblen Religion. Sich und Intel-
lektuellen scheint Sloterdijk die Religion nur noch als Kunst (die Bibel als
Literatur) bzw. als Reservoir kithner Spekulationen zuzumuten, die, als kul-
turelle Leistungen und Hdochstleistungen von Menschen, auch viel aussagen
tber die Fahigkeiten und Abgriinde der Menschen. Einer allzu schroffen Ab-
fertigung der Religion wirkt Sloterdijks zum Teil ironische, zum Teil humo-
ristische Darstellung entgegen, welche sowohl der Abgrenzung von Religion
als kompakter Ideologie und absolut vereinnahmender Institution als auch
einer postmodernen Aquidistanz zu alten und modernen Formen von Dumm-
heit und Arroganz dienen kann.

Das Buch enthalt viele Details, die hier nicht aufgezdhlt werden kénnen.
Es gibt eine Anregung zur Diskussion des Problems, wie z.B. eine moderni-
tatskompatible Orthodoxie (wenn es so etwas gibt) jene beurteilt, die nicht
glauben. Gibt es unter Atheisten und Agnostikern oder religios Indifferenten
solche, die den Glauben nicht-schuldhaft nicht annehmen oder verlieren? Gibt
es neben Atheistinnen, die nicht glauben wollen (also schuldhaft verstockt,
denkfaul, rebellisch usw. sind), auch solche, die nicht glauben kénnen, ob-
wohl sie mindestens ebenso verniinftig und redlich wie Menschen sind, die
den Glauben annehmen? Ist der Orthodoxie bereits der Begriff des nicht-
schuldhaften und verniinftigen Unglaubens zumutbar? Welche Riickwirkung
hat das Zugestandnis, dass es vielleicht sehr viele oder immer mehr nicht-
schuldhafte Glaubenslose gibt, auf das Selbstverstindnis und die Innenansicht
der Orthodoxie? Wie gehen Glaubensgemeinschaften ohne Hass und Riick-
zug mit ihrer kulturellen Marginalisierung um? Wie weit kann Orthodoxie
ihre Auffassungen verteidigen und aufrechterhalten, ohne ihre Kritiker und
,Feinde“ zu verteufeln und sich in ihren eigenen Stiitzgruppen zu verschan-
zen? Die Anfange einer friedlichen Pluralisierung von Religionen zeichnen
sich ab, sobald die Kenntnis und Kritik anderer Konfessionen und Religionen
ohne deren Verteufelung méglich wird. Zugleich erzeugen sie eine Spannung



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 557

zur Auffassung, die besagt, dass die Gottlosen ihr Heil aufs Spiel setzten und
Glaube und Hoffnung theologische Tugenden, Lauheit, Fatalismus und Un-
glaube dagegen Laster seien. Die Fragestellung ist wichtig, wird aber von
Sloterdijk nicht vertieft.

Sloterdijk ist ein ungewdhnlicher Autor, der seit vierzig Jahren die Rolle
des offentlichen Intellektuellen wahrnimmt. Er ist ein bildungsbiirgerlicher
und selbstironischer Causeur, iiberdies schreibt er ein Buch nach dem ande-
ren. Er polarisiert wie ein Aktionskiinstler durch aktuelle Bezugnahmen und
provozierende Kommentare. Bei genauerem Hinsehen ist seine ungewdhn-
liche Produktivitit auch das Resultat von Wiederholung, Redundanz und
Schludrigkeit. So besteht dieses Buch hauptsachlich aus einer Zusammen-
stellung bereits veroffentlichter Texte (vgl. die Quellenangaben am Schluss).
Viele Zitate und Anspielungen (z.B. das omindse Fichte-Zitat auf 243) wer-
den nicht nachgewiesen. Aufler im Gnosis-Kapitel, das aus dem Vorwort der
Gnosis-Anthologie von 1993 besteht, finden sich kein Literaturverzeichnis
und kein Index fiir Namen und Sachen. Das Buch ist trotz des biindigen
Titels ein Sammelsurium von weitgehend unzusammenhangenden Beitragen;
eine Argumentationslinie ist nicht erkennbar. Dafiir wird die Leserschaft mit
einer Unzahl von Aper¢us und Kurzkommentaren zugetextet. Der am meis-
ten zitierte Autor ist — Peter Sloterdijk selber. Sloterdijks Autorennarzissmus
ist nicht einmal unsympathisch und vermutlich verkaufsfordernd. Geschafts-
tichtigkeit ist eine birgerliche Tugend. Auch seine medial geiibte und be-
wahrte Formulierungssicherheit ist unterhaltend und beeindruckend. Nie-
mand wird diese Schrift fiir ein serioses Kompendium oder eine analytisch
Glanzleistung halten wollen. Eine nitzliche Dokumentation enthdlt nur die
Anthologie Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und Arbeitsbuch der Gnosis,
hrsg. von Sloterdijk und T.M. Macho aus dem Jahr 1995. Peter Sloterdijk wird
von den einflussreichsten Medien und Verlagen als Deutschlands grofiter
Denker ausposaunt, wahrend ihn die akademische Fachwelt weitgehend ig-
noriert. Beiden Instanzen ist zu misstrauen! Zweckmafiger wird es sein, den
Autor gelegentlich selber zu lesen und sich von seinem Ubermut zu grofRfli-
chigen geistigen Panoramen, zu anregenden Miniaturen und Portrats unter-
halten, aber nicht anstecken zu lassen und moglichst viel von seiner libera-
len und humanen Einstellungen, auch und besonders im Verhaltnis zum eige-
nen Glauben oder Unglauben, anzueignen. ,Sie hatte singen sollen, diese
Seele.” Seine geistige Prasenz und kreative Freiheit auch nach dem siebzigs-
ten Geburtstag sind bewundernswert.

JEAN-CLAUDE WOLF

SENN, Isabelle: Gottes Wort im Menschenwort. Auf dem Weg zu einen Theolo-
gie der performativen Verkiindigung (= Innsbrucker theologische Studien 91).
Innsbruck: Verlagsanstalt Tyrolia 2016. 478 S., ISBN 978-3-7022-3538-3.

Mit der hier angezeigten Studie legt die Schweizer Pastoralassistentin Isa-
belle Senn (Bistum Basel) ihre an der Katholisch-Theologischen Fakultat der
Universitat Miinster eingereichte fundamentaltheologische Dissertations-



558 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

schrift der Offentlichkeit vor. Begleitet wurde Senn vom (inzwischen emeri-
tierten) Minsteraner Fundamentaltheologen Jirgen Werbick, der zugleich
als Homiletiker fachlich ausgewiesen ist.

Gegliedert hat Senn ihre Arbeit in drei Teile. Der erste Teil (23-251)
zeichnet im Rahmen eines theologiegeschichtlichen Aufrisses ,die Entwick-
lung des Verstandnisses von Verkiindigung in der deutschsprachigen katho-
lischen Theologie des 20. Jahrhunderts“ (24) nach. Der zweite Teil (253-384)
fragt in systematisch-theologischer Hinsicht nach dem ,Ereignis von ,Gottes-
wort im Menschenwort™ (254). Und der dritte Teil (385-441) schlieRlich mar-
kiert in praktisch-theologischer Perspektive ,Spannungsfelder von Verkiindi-
gung“ (386). Eine Hinflihrung (13-22), in deren Rahmen Senn ihr persén-
liches Interesse an der gewdhlten Thematik offenlegt, den Forschungsstand
zur Theologie der Verkiindigung markiert und den Aufbau ihrer Arbeit er-
lautert, leitet das theologisch auflerst ertragreiche und erfreulicherweise
akribisch lektorierte Buch ein. Ein umfangreiches Literaturverzeichnis (442~
464) und ein Personenregister (469-474) runden die Studie ab.

Speziell fur die deutschsprachige Theologie ist das Buch von Senn ein
Gewinn. Dies gilt umso mehr, als dass seit dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil katholischerseits nur drei systematisch-theologische Dissertationen zu ver-
zeichnen sind, die sich eingehender mit der Verkiindigungsthematik be-
fassten. Dies sind Arbeiten von Franz Sobotta (Universitat Miinster, 1966),
Heinrich Jacob (Universitat Innsbruck, 1966) und Jirgen Thomassen (Uni-
versitit Wiirzburg, 1985). Angesichts dieser Situation schliefdt die Disserta-
tionsschrift Senns eine inzwischen recht grofd gewordene Liicke.

Mir liegt im Folgenden nicht daran, die theologische Argumentation der
Arbeit im Einzelnen nachzuzeichnen. Mein Interesse gilt vielmehr dem
dritten Teil der Studie, liefern doch die praktisch-theologischen Reflexionen
Senns viel interessantes Material zum Weiterdenken. Die Verfasserin mar-
kiert diverse Spannungsfelder, in denen der ,Verkiindigungsvollzug® (388)
seinen Ort hat: zwischen ,Tradition und Situation“ (386-396), zwischen ,In-
formation und Inspiration® (397-404), zwischen ,Amt und Charisma“ (405-
414), zwischen ,Argument und Existenz“ (414-422), sowie zwischen ,Ich und
Du"“ (423-430). Ich hebe drei Aspekte der Arbeit hervor:

Wenn es stimmt, dass das Wort Gottes ,keine eigene Sprache und kein
eigenes Idiom“ (SCHLIER, Heinrich: Gotteswort und Menschenwort, in: MI-
CHELS, Thomas/PAUS, Ansgar [Hgg.]: Sprache und Sprachverstdindnis in reli-
gioser Rede. Zum Verhdltnis von Theologie und Linguistik. Salzburg 1973, 61-
71, hier 65) hat, weil es nur in Menschenworten aussagbar ist, dann ist
schlussendlich keine Sprache geeignet, es vollstandig auszusagen. Dieser Vor-
behalt gilt konsequenterweise auch fiir die Sprache der Bibel; sie unterliegt
wie alle anderen Aussagemodalititen der benannten Begrenzung! Und fir
die Tradition, die ja nichts anderes ist als die Wirkungsgeschichte eben die-
ser biblischen Texte und ihrer sprachlichen Auslegung, hat die Einsicht zur
Folge, dass es nie blofs um das ,Wie“ der Weitergabe normativer Inhalte
geht. ,lhre Starke hat die romisch-katholische Theologietradition historisch
betrachtet immer dann entwickeln konnen, wenn sie sich neugierig-uner-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 559

schrocken auf das Denken ihrer Zeit einliefd und sich in diesem reflektierte.”
(STRIET, Magnus: Wissenswelten und Dogma. Eine Replik auf Kardinal Ger-
hard Ludwig Miiller, in: Herder Korrespondenz 70,7 [2016], 49-51, hier 51).
Traditionsargumente, die theologisch Geltung beanspruchen, kommen somit
nicht umhin, sich in einen Prozess permanenter, ad extra gerichteter Be-
griindungsdiskurse zu begeben. Damit aber sind biblische Texte wie Texte
der Tradition gleichermaflen als ,offene Texte” (392) zu lesen und auf Inter-
pretation, bzw. mehr noch: auf ,Textinnovation® (392) angewiesen. Senn re-
kurriert in diesem Zusammenhang zu Recht auf Paul Ricceurs Rede vom
,Richtungspfeil“ (392, Anm. 20) des Wortsinns (vgl. RICGEUR, Paul: Philoso-
phische und theologische Hermeneutik, in: DERS./Jiingel, Eberhard: Metapher.
Zur Hermeneutik religiéser Rede. Miinchen 1974, 24-45, bes. 42). Vor diesem
Hintergrund verwahrt sich die Verfasserin gegen ein - leider immer noch
gangiges - allzu statisches Verstandnis von ,Auslegung” (vgl. 393). Stattdes-
sen muss es im Rahmen einer sinnverstehenden und sinngenerierenden
Verkiindigung offener Texte zuerst darum gehen, ,Resonanzriaume® (394) zu
erkunden, vielleicht sogar zu eroffnen. All das bis dato Gesagte lasst die
These, nach der sich eine ,feste Rollenzuschreibung als ,Verkiindiger’ oder
,Empfanger‘ des Gotteswortes verbietet” (397), plausibel erscheinen.
Politisch relevant wird Senn - zumindest auf indirekte Weise - im 15. Ka-
pitel ihrer Arbeit. Hier deutet sie den Glaubensvollzug in klassischer Weise
als ein Mit- und Ineinander von ,fides quae creditur® (Inhalt des Glaubens)
und ,fides qua creditur” (Akt des Glaubens). Denn, so Senn, ,der christliche
Glaube kommt nicht ohne - theologisch reflektierte und zu reflektierende -
Inhalte aus, doch es kann auch keinen Glauben geben, der nicht ebenso
durch die konkrete Haltung, das Handeln und Verhalten der Menschen be-
stimmt ware“ (398). Fur die Verkiindigungstheologie hat dies zur Konse-
quenz, dass sich in dem einen glaubenspraktischen Vollzug der einen Ver-
kiindigung gleichermafien die ,fides quae” realisiert und die ,fides qua“ ver-
balisiert. Senn nennt dieses Ineinander von Realisierung und Verbalisierung
,die Korrelation von ,fides quae‘ und ,fides qua‘ (400). Konkret bedeutet die
Rede von der Korrelation, dass es der Verkiindigung um die Verwirklichung
des Gotteswortes im Leben der Menschen geht: ,Das Wort Gottes ruft im
Menschen dadurch Glauben hervor, dass es ihn einlddt, die in der Verkiindi-
gung zur Sprache gebrachte Leben schaffende Wirklichkeit (des Reiches)
Gottes existentiell nachzuvollziehen und als Wirklichkeit fiir die eigene Exis-
tenz anzunehmen” (402). Dazu offenbart Gottes Wort nicht weniger als eine
ganz neue Sichtweise auf das Leben. Diese Sichtweise steht kontrdr zu dem
von Peter Sloterdijk in seiner Anthropotechnik (vgl. SLOTERDIJK, Peter: ,Du
musst dein Leben dndern®. Uber Anthropotechnik. Frankfurt/M. 2009) ausge-
gebenen Imperativ: ,Du mufdt dein Leben andern®. Sloterdijk vermag nur die
Akrobaten unter den Menschen ernstnehmen, sind ihm zufolge doch allein
diese zur bestandigen und selbstverantworteten Perfektionierung ihrer je
eigenen, personlichen Lebensumstande in der Lage. Alle anderen haben kei-
ne Chance! Gegen diese zynische und politisch gefdhrliche, weil gesellschaft-
lich exkludierende Idee steht die von Senn stark gemachte neue Sichtweise



560 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

auf das Leben, insofern der Mensch die Zusage vernimmt: ,Du dnderst dich,
weil etwas geschieht” (402)! Hier erweist sich eine christliche Verkiindigung
der gottlichen Gnadenzusage als Alternative zur kapitalistischen Hochlei-
tungsgesellschaft.

Ein Kapitel tiber ,Verkiindigung als gemeindlicher und Gemeinde bilden-
der Vollzug"“ spitzt die Thematik ekklesiologisch zu (431-439). Ein das gesamte
Buch abschlieffendes Fazit schlagt vor, ,Verkiindigung als zukunftsfahige
Kommunikationsform der Heilsbotschaft“ zu verstehen (439-441). Was hier
noch recht allgemein klingt, tragt im konkreten Einzelfall Sprengstoff in
sich. So thematisiert Senn in Abschnitt 16 unter dem Stichwort ,Vollmacht®
(405) die ,aktuelle Kontroverse um die Laienpredigt in der katholischen
Kirche“ (405), verortet sie im Spannungsfeld von ,Vollmacht (auctoritas)”
(406) und ,institutioneller Macht (potestas)“ (vgl. 406. Dabei untersucht sie
die Verkiindigungspraktiken von offiziell beauftragten Amtstragern im Ver-
gleich zu charismatischen Propheten hinsichtlich ihrer Relevanz. Im Blick auf
die Frage nach der ,Begriindung der Verkiindigungsautoritat“ (405), die Senn
in diesem Zusammenhang aufwirft, ware ehrlich und selbstkritisch die Ver-
kiindigungsautoritat der nicht-klerikalen Kirchenglieder zu thematisieren.
Schon in den Teilen 1 und 2 ihrer Arbeit expliziert Senn das christliche Ver-
kiindigungsgeschehen als einen performativen Akt: Berufen, das Evangelium
vom gekommenen/kommenden Reich Gottes zum Heil der Menschen zu
verkiinden, ist es allen Predigerinnen und Predigern zur Aufgabe gegeben,
daran mitzuwirken, dass das heilswirksame Wort Gottes in Menschenworten
heilswirksames Ereignis wird. Dass diese Vision auf dem weiten ekklesialen
Feld immer mehr Realitit wird, daran gilt es zu arbeiten...

Die gut lesbare Arbeit sei in besonderer Weise allen Predigerinnen und
Predigern zum Studium empfohlen.

ULRICH ENGEL

GEITMANN, Roland: Sozialékonomische Weisheitsschdtze der Religionen (= Reli-
gionen in sozialokonomischer Sicht 1). Zell am Main: Verlag Religion & Kul-
tur 2016, 242 S., ISBN 78-3-933891-29-7.

Das Buch mit seinen sehr verschiedenen Beitragen des 2013 verstorbenen Ro-
land Geitmann ist erfrischend und anregend. Es versucht alternative Wege
zum kapitalistischen System, das mittlerweile nicht nur unsere westliche Welt
bis ins Mark hinein pragt, aufzuzeigen. Ob prasentierte Ansatze in sich stim-
mig und dargelegte Visionen eine Chance auf Realisierung haben, weiss der
Rezensent nicht. Das ,anthroposophisch vertiefte Christentum® des Autors,
in dem Rudolf Steiner zu einer Autoritat wird, ist vermutlich anfechtbar.
Eine andere Quelle, aus der Geitmann schopft, ist die Freiwirtschaftslehre des
Silvio Gesell, die ebenso umstritten ist. Immer wieder versucht Geitmann
diese beiden divergenten Kopfe und Strémungen an der Schwelle vom 19.
zum 20. Jahrhundert fiir sich zu verséhnen.

Fiir den heutigen Kontext ist dazu relevant, dass sich Geitmann von isla-
mischen Postulaten in der Wirtschaft inspirieren lasst und dem Islam viel



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 561

zutraut - nicht zuletzt wegen seiner alternativ-revolutionaren Sprengkraft.
Auffallig ist, dass Geitmann eine christlich-abendlandische Mehrheitsgesell-
schaft anspricht. Da hat sich aber mittlerweile jedoch einiges verdndert. In
historischer Perspektive ist hervorzuheben, dass Geitmann der katholischen
Tradition in der Sozial6konomie so etwas wie Traditionsvergessenheit im en-
geren Sinne vorwirft. Das biblisch fundierte, von den Kirchenvdtern gefestig-
te und dann im Mittelalter bestdtigte Zinsverbot etwa, wdre so im 19. und
dann im 20. Jahrhundert beiseitegeschoben, quasi iberwunden worden. Es
ist Geitmann Recht zu geben, dass die Diskussion zu fundamentalen Fragen
der Geldtheorie in der katholischen Lehre versiegt ist. Uberhaupt ist die ka-
tholische Soziallehre im Riickzug begriffen, wie es sich an den theologischen
Fakultaten gut zeigt.

Geitmann kann vielleicht eine latente und leise Schlagseite gegeniiber der
katholischen Kirche sowie dem Christentum nicht ganz abgesprochen wer-
den. Das Wertvolle am Christentum - das insgesamt nahe am Kapitalismus
stehend gezeichnet wird - sei ja eigentlich schon im Judentum ersichtlich.
Solches erinnert dann doch etwas an Hubert Schnddelbach. Aber Geitmann
hdtte das bestimmt anders gesehen und nicht gelten gelassen. Andererseits
heisst es im Vorwort, dass Geitmann ,argumentaiv losgelost von Religionen
dachte und handelte” (10). Also wie ist das nun mit den ,sozialékonomischen
Weisheitsschatzen der Religionen® im Titel zu verstehen? Wie dem auch
immer sei, Geitmanns Verdienst ist es, auf verborgene und nonkonforme
Stromungen und Denker im Christentum hinzuweisen, so z.B. den katholi-
schen Priester Johannes Ude, der an anderer Stelle falschlicherweise Johan-
nes Uhde (125) geschrieben wird. Dieser hat aus rigoristischen dominikani-
schen und alternativen christlichen Anschauungen geschopft. Die Biografie
jenes Absolventen des Germanicum-Hungaricums, der nach dem Trauma des
I. Weltkriegs zum Pazifisten, Vegetarier und Nicht-Raucher wurde, antikapi-
talistisch predigte, und deshalb aus Liechtenstein des Landes verweisen wur-
de, usw..., ist noch zu schreiben. Religionsgeschichtlich gibt Geitmann auch
die grossen Grund- und Bodenenteignungen zu bedenken, die die kirchli-
chen Institutionen betrafen. Die Allgemeinheit hdtte wenig von den Sdkula-
risationen profitiert, eine Chance im Sinne einer demokratischen Bodenre-
form ware verpasst worden (62).

Sehr lesens- und bedenkenswert ist auch der quasi einleitende Beitrag zur
Antisemitismus-Keule, die Geitmann selbst zu spiiren bekam (26-36). Wer
Zins und Kapitalismus kritisiert, wird leicht einem ¢konomischen Antisemi-
tismus und prinzipiellen Antiliberalismus zugeordnet, in Geschichte und Ge-
genwart. Geitmann zeigt dabei exemplarisch, wie Exklusionsmechanismen
funktionieren. Eine komplexe Geschichte ist das, die viel mit Macht zu tun
hat, und wohl noch weiter diskutiert werden wird.

Geitmann, der Gedanken bestechend formulierte, ist sehr gut zu lesen -
unabhdngig davon, ob man seine Einstellungen teilt. Er zeigt sich sehr
kreativ, versucht sich so in alternativer Geschichtsschreibung zu Kaspar
Hauser (207-217). An einigen Stellen hatte man sich freilich weitere Vertie-
fung gewilinscht, denn die Materie ist komplex. Aber das zentrale Postultat



562 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

einer notigen Boden- und Geldreform bzw. zumindest einer verscharften
Diskussion dazu ist klar herausgearbeitet. Es verdient auf jeden Fall volle
Aufmerksamkeit! Geitmann leistet hier einen iiberaus wertvollen Beitrag.

DAVID NEUHOLD

BREMER, Thomas/KATTAN, Assaad Elias/THOLE, Reinhard (Hgg.): Orthodoxie
in Deutschland. Aschendorff: Minster 2016. 273 S., ISBN 978-3-402-13174-9.

Viele wissen fast nichts iiber die Prdasenz von Christen der Ostkirchen im
Westen, einige wissen einiges aus zufdlligen, tiberraschenden Begegnungen,
wenige wissen vieles, und sehr wenige haben einen differenzierten Uber-
blick. So kommt das hier vorgelegte Buch tiber Orthodoxie in Deutschland zu
geeigneter Zeit: Die Anzahl orthodoxer Christen in Deutschland wird in-
zwischen auf 1,5 bis 2 Millionen geschatzt, ,und die Orthodoxie ist in relativ
kurzer Zeit zur drittgrofiten Konfession in dem Land geworden, das bisher
geradezu klassisch durch das Neben- und Miteinander katholischer und re-
formierter Kirchen gepragt wurde® (IX). In Deutschland gehoéren die ortho-
doxen Christen zu etwa zwanzig unterschiedlichen Kirchen, die in Liturgie-
sprache und Gebrdauchen und Orientierung an ihren Mutterkirchen sehr viel-
gestaltig auftreten. Die Herausgeber wirken als engagierte Experten im wis-
senschaftlichen Bereich: Thomas Bremer als Professor fiir Okumenik, Ostkir-
chenkunde und Friedenforschung an der Katholisch-Theologischen Fakultat
der Universitat Munster, Elias Assaad Kattan ist als Professor der Orthodo-
xen Theologie dem ,Centrum fiir religionsbezogene Studien® derselben Uni-
versitat zugeordnet, und Reinhard Théle lehrt als Professor fiir Ostkirchen-
kunde an der Universitdt Halle-Wittenberg. Alle Giber zwanzig orthodoxen,
evangelischen und katholischen Autorinnen und Autoren kennen die Ostkir-
chen aus erster Hand.

Die Beitrage sind in drei Abschnitte geordnet, die sich mit der Geschichte
(I.), mit Sachthemen (II.) und eigens mit den Altorientalischen Kirchen (III.)
befassen. Die Uberginge zwischen den Hauptkapiteln sind flieRend, da alle
Beitrdge narrativ gehalten sind und gerade fiir die jiingste Geschichte kon-
krete Namen, Orte und Ereignisse nennen. Erst im 20. Jahrhundert gibt es
orthodoxe Gemeinden in grofderer Zahl und mit residierenden Bischofen; erst
seit 2010 besteht eine ,Orthodoxe Bischofskonferenz” gemafd dem Beschluss
der IV. Prakonziliaren Panorthodoxen Konferenz, die fiir die Diaspora ,Bi-
schofsversammlungen® vorsieht. Doch die Prasenz von Christen aus den
Kirchen des Ostens lasst sich nach sporadischen Kontakten am Ende des
Mittelalters zumindest bis in das 17. Jahrhundert zuriickverfolgen und fithrt
tiber Kapellen fiir die ersten mit deutschen Adligen verheirateten russischen
Prinzessinnen, Gesandtschafts- und Kurkapellen zu den grofden Wellen ortho-
doxer Emigranten: 1. nach der russischen Oktoberrevolution 1917 und erneut
nach dem 2. Weltkrieg; 2. im Zuge der Anwerbung von Gastarbeitern ab den
1960er Jahren; 3. im Gefolge der politischen Umbriiche nach 1989; 4. erneut
in Gestalt orthodoxer Christen im Rahmen der jingsten Flachtlingswelle.
,Entsprechend ihrer Herkunftsgeschichte haben somit nahezu 99% der ortho-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 563

doxen Christen in der Bundesrepublik (einschliefllich des Klerus) einen Mi-
grationshintergrund und sind zudem in ihrer iiberwaltigenden Mehrheit erst
in den letzten 25 Jahren nach Deutschland gekommen® (52). Besonders aus-
fiuhrlich werden die russischen orthodoxen Gemeinden (Gerd Stricker), die
russische Emigration im Allgemeinen unter ihrem kirchlichen Aspekt (Niko-
lai Artemoff), die Zuwanderung orthodoxer Serben (Radomir Kolundzi¢) und
,Syrische Christen auf der Flucht (Elias Esber) dargestellt, dazu der Weg zur
Entstehung der ,Orthodoxen Bischofskonferenz“ (Nikolaj Thon).

Im Bereich der ,Sachthemen® stellt Kerstin Keller die nicht abgeschlos-
sene Entwicklung eines orthodoxen Religionsunterrichts in den Schulen vor:
,Ein grundsatzlicher Diskurs zur orthodoxen Religionspadagogik und -didak-
tik unter den Bedingungen in Deutschland kommt allméhlich auf den Weg"
(113). Die vielseitigen 6kumenischen Begegnungen und Beziehungen werden
mit einem Schwerpunkt auf den offiziellen Dialogen mit der EKD, der Katho-
lischen Kirche und im Rahmen der ACK vorgestellt (Marina Kiroudi). Im
Falle der Einfiihrung des ,Okumenischen Tages der Schopfung“ am 1. Sep-
tember kommt der orthodoxen Initiative sogar eine Prioritat zu. Mit der
Ausbildungseinrichtung fiir Orthodoxe Theologie an der Ludwig-Maximi-
lians-Universitat Miinchen verfligen die orthodoxen Kirchen seit 1999 tber
eine eigene akademische Ausbildungsstatte (Athanasios Vletsis). Sie riicken
damit die theologische Reflexion in einem Land, das sich ,an erster Stelle als
Nachfolger des Erbes Karls des Grofien® (134) und als ,Land der Reforma-
tion“ (135) versteht, in einen neuen Kontext. Nikolaj Thon stellt die reich-
haltige ,,Orthodoxe Medienarbeit in Deutschland heute® vor, die der allge-
meinen Anpassung an die neuen Medien unterliegt. Die Nutzung von Gottes-
dienstraumen der etablierten Kirchen bis zum Bau oder zur Ubernahme
eigener Gotteshduser ist fiir Martin Illert Grund zur Dankbarkeit. Dionisie
Arion und Johannes Oeldemann stellen die Stipendienarbeit der evangeli-
schen und katholischen Kirche dar und wiirdigen dabei das 1984 gegriindete
,Studienkolleg fiir orthodoxe Stipendiaten® in Erlangen und das ,Ostkirchli-
che Institut Regensburg” mit seinen Direktoren Pralat Albert Rauch und Pralat
Nikolaus Wyrwoll sowie dessen Weiterfiihrung im ,Studienkolleg St. Irendus”
in Paderborn. Peter Sonntag kommentiert die Bemiihungen um die Uber-
setzung liturgischer Texte in die deutsche Sprache. Der von llse Friedeberg
(1914-1998) gegriindete Freundeskreis ,Philoxenia“ wird von seinem heutigen
Leiter, Pralat Wilm Sanders, als Initiative der praktischen Gastfreundschaft
prasentiert; dieser Freundeskreis finanzierte anldsslich seines sojahrigen Be-
stehens zugleich die vorliegende Publikation.

Die besondere Situation der altorientalischen Kirchen stellen Patros
Youkhana Patros (fiir die Assyrische Kirche des Ostens: 5000 bis 7000
Glaubige), Fouad und Barbara Ibrahim (fiir die Kopten: ca. 12’000), Simon
Birol (fiir die syrisch-orthodoxen Christen: ca. 80’0o0) und Harutyun G.
Harutyunyan (fiir die Armenisch-Apostolische Kirche: ca. 2’300 aktive Ge-
meindemitglieder) vor, letzterer nicht ohne eine kritische Riickfrage an das
,postgenozidale Syndrom“ der Armenier (261).



564 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Sicher lieRen sich einige Riickfragen beziiglich der Vollstandigkeit und
der Proportionen der hier zusammengetragenen Artikel stellen. Doch eine
Dokumentation, die einen Querschnitt bestandig sich wandelnder Beziige
darstellt, kann wohl nur perspektivisch gepragte Zugange mit dem Mut zur
Auswahl und zur Schwerpunktsetzung liefern. Constantin Miron betrachtet
die orthodoxen Kirchengemeinden in Deutschland ,als Ort der Begegnung®,
Georgios Basioudis sieht die Integrationsaufgabe unter der Einladung Gottes
durch den Propheten Jeremia: ,Suchet der Stadt Bestes, und betet fiir sie
zum Herrn; denn in ihrem Wohl liegt euer Wohl® (Jer 29,7). Im Glauben
wissen die orthodoxen Christen: ,wir sind nicht zufdllig hier, sondern weil
das der Wille Gottes war* (168). Zurzeit steht die spannungsreiche Aufgabe
von Identitit und Integration im Vordergrund. Vielleicht wird dieselbe Ge-
schichte kiinftig noch einmal aus anderer Perspektive geschrieben werden
und den Beitrag orthodoxer Christen - die als Gaste kamen und als Birger
blieben - zur Transformation der Nationalstaaten in friedliche multiethnische,
multireligiose und vielsprachige politische Gemeinwesen wiirdigen? Dann
wird hoffentlich das Denken im Nebeneinander der Konfessionen dem ge-
meinsamen vielgestaltigen kirchlichen Handeln fiir das Wohl und Heil der
Welt, die Gott liebt, weichen.

BARBARA HALLENSLEBEN



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

