
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendues

R EZENSIONSA R TIKEL

Matthias Mangold

New Perspectives on Reformed Scholasticism in France:
A Few Remarks on a Recent Monograph exploring the Life and Work of

the Huguenot Theologian Claude Pajon (1626-1685)'

New Interest in Early Modern Theology and Philosophy

The past few decades have seen a considerable resurgence of historical
interest in the early modern period. With respect to the specific topic of this
review article, two developments deserve special attention. Firstly, scholars
have shown an increasing interest in the philosophical currents in the early
modern period, more generally, and at the time of the so-called Early
Enlightenment, more specifically. New studies on seventeenth-century thinkers
like Gassendi2, Malebranche3, and Arnauld4 have appeared in addition to the

ever-growing body of literature on Descartes' thought and its reception. As

one recent publication shows, scholars still struggle to come to grips with
the complex phenomenon of Cartesianism.5

In the Netherlands, Theo Verbeek and Han van Ruler studied Descartes
and his followers in the broader context of the philosophical discussions
within early modern Scholasticism.6 Older paradigms that placed the 'new
science' over against a monolithic and rigid Aristotelianism have lost credibility

in the light of newer studies that portray early modern Aristotelianism

1 Gootjes, Albert: Claude Pajon (1626-1685) and the Academy of Saumur: The First
Controversy over Grace Brill's Series in Church History 64). Leiden: Brill 2014. A draft of this
article has first been discussed in the 'Philosophical Review Club' (KU Leuven, 23 November
2016). I am grateful to the attendants of this meeting for their feedback. Most importantly, I

thank Andrea Robiglio for the invitation to this meeting and his constructive criticism on

my draft. Moreover, I am indebted to Andreas J. Beck for helpful comments on a preliminary
draft.

2 LOLORDO, Antonia: Pierre Gassendi and the Birth of Early Modern Philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press 2007.

3 PYLE, Andrew: Malebranche. London: Routledge 2003.
4 Ndiaye, Aloyse Raymond: La philosophie d Antoine Arnauld. Paris: Vrin 1991.
5 Kolesnik-Antoine, Delphine (ed.): Qu'est-ce qu'être cartésien? Lyon: ENS 2013.
6 Verbeek, Theo: Descartes and the Dutch: Early Reactions to Cartesian Philosophy, löjy-

1650. Carbondale, IL: Southern Illinois University Press 1992; RULER, J.A. van: The Crisis of
Causality: Voetius and Descartes on God, Nature, and Change Brill's Studies in Intellectual
History 66). Leiden: Brill 1995.



234 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

as vital and flexible.7 Another focal point of recent research concerns
Spinoza, his intellectual context, and the more radical Cartesian thinkers of
the latter part of the seventeenth century.8

Secondly, a similar resurgence of scholarly interest in early modernity
can be observed among intellectual historians focusing on theological
developments. The work of Richard Muller, Willem van Asselt, Aza Goudriaan,
Andreas Beck and a number others« has led to a significant shift in
historical-theological scholarship with respect to the assessment of Reformed
scholasticism in the seventeenth century. Inspired by new developments in
the area of historical methodology10 this 'new approach' has proven to be
fruitful as it stimulated fresh and original inquiries into the primary sources.
A good example in this regard is the international and inter-confessional
research group Classic Reformed Theology" that is currently working on a

bilingual, annotated edition of the Leiden Synopsis Purioris Theologiae (1625),
an important textbook that shaped theological education in the Dutch
Republic for more than three decades.12

This example is also illustrative of a rather strong focus on the Dutch
Context within this line of scholarship. Given the international significance
of the Dutch Universities at the time, this emphasis does not come as a

7 Mercer, Christia: The Vitality and Importance of Early Modern AristoteUanism, in: So-
RELL, Tom (ed.): The Rise of Modern Philosophy: The Tension Between the New and Traditional

Philosophies from Machiavelli to Leibniz. Oxford: Oxford University Press 1993, 33-67.
8 Cf. Bunge, W. van: From Stevin to Spinoza: An Essay on Philosophy in the Seventeenth-

Century Dutch Republic Brill's Studies in Intellectual History 103). Leiden: Brill 2001;
ISRAEL, Jonathan I.: Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity 1630-
1750. Oxford: Oxford University Press 2001; MANZINI, Frédéric (ed.): Spinoza et ses scolas-
tiques: retour aux sources et nouveaux enjeux Travaux et documents 13). Paris: PUPS 2011.

« MULLER, Richard A.: Post-Reformation Reformed Dogmatics: The Rise and Development
of Reformed Orthodoxy. 2nd ed. Grand Rapids, MI: Baker 2003; ASSELT, Willem J. van: The
Federal Theology of Johannes Cocceius (1603-1669) Studies in the History of Christian
Thought 100). Leiden: Brill 2001; Goudriaan, Aza: Reformed Orthodoxy and Philosophy,
1623-1730: Gisbertus Voetius, Petrus van Mastriclit, and Anthonius Driessen Brill's Series in
Church History 26). Leiden: Brill 2006; Beck, Andreas J.: Gisbertus Voetius (1389-1676). Sein

Theologieverständnis und seine Gotteslehre Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte

92). Göttingen: VandenhoecL & Ruprecht 2007.
10 Most scholars associated with this "new approach" mention their indebtedness to the

methodology developed by intellectual historians affdiated with the so-called 'Cambridge
School' of the history of political thought (Q. Skinner, J.G.A. Pocock et ah). For an example
of how this methodology was applied to the study of the history of religion, see CHAPMAN,
A./COFFEY, J./Gregory, B.S. (eds): Seeing Things Their Way: Intellectual History and the
Return ofReligion. Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press 2009.

11 For information on this research group and its composition, see http://www.classic-
reformed-theology.org.

12 Velde, Dolf te et al. (eds): Synopsis Purioris Theologiae Synopsis of a Purer Theology
Latin Text and English Translation Volume 1 / Disputations 1-23 Studies in Medieval and
Reformation Traditions 187). Leiden: Brill 2014; BELT, Henk van den et al. (eds): Synopsis
Purioris Theologiae Synopsis of a Purer Theology Latin Text and English Translation Volume
2 / Disputations 24-42 Studies in Medieval and Reformation Traditions 204). Leiden: Brill
2016. The third and final volume, containing disputations 43-52, is projected for 2018.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 235

surprise.u Nevertheless, there have also been recent attempts to broaden the
geographical focus.h With regards to Reformed theology in early modern
France, Tobias Sarx lately called attention to a significant lacuna in research:

Modern scholarship has focused mainly on the course of events. Many studies
can be found on the lives and fates of Protestant believers in France from the
sixteenth until the eighteenth century, but there is a dearth of studies about
the progress of doctrinal teaching within French Protestantism. Several works
focus on single doctrinal conflicts or on single French theologians, but it is

regrettable that there are still many gaps in research, especially concerning the
Protestant academies. The recent studies of Jean-Paul Pittion and Karin Maag
are useful to get an overview of the development of Huguenot higher
education, but there is little information on the theological debates that took
place at these important institutions.^

The monograph that will be discussed in the remainder of this article is an

attempt to (at least partly) remedy this lacuna by closely studying an
important theological controversy that took place at the most prestigious
Huguenot school in the second half of the seventeenth century, namely, the
academy of Saumur. Published in 2014 in Brill's Series in Church History,
this volume is a slightly revised version of a doctoral dissertation written
under the supervision of Richard Muller at Calvin Theological Seminary in
Grand Rapids, Michigan.

Claude Pajon (1626-1685): Obscure yet Controversial

In order to be able to access the relevant sources, the author Albert Gootjes
spent a significant amount of time in Geneva as well as other places in
Europe. Indeed, part of what makes this study so interesting and valuable is

due to the fact that Gootjes tracked down and closely studied seventeenth-
century manuscripts some of which had hitherto been inaccessible to
modern historical scholarship.16 As Gootjes shows in his introduction, digging

]3 See ISRAEL, Jonathan I.: The Dutch Republic: Its Rise, Greatness, and Fall 1477-1806.
Oxford: Oxford University Press 1998, 572.

H E.g. Denlinger, Aaron C. (ed.): Reformed Orthodoxy in Scotland: Essays on Scottish Theology,

1560-1775. London: Bloomsbury T81T Clark 2015.
*5 Sarx, Tobias: Reformed Protestantism in France, in: SELDERHUIS, Herman].: A Companion to

Reformed Orthodoxy Brill's Companions to the Christian Tradition 40). Leiden: Brill 2013,

227. The two recent studies mentioned are: PlTTION, Jean-Paul: Les académies réformées de

l'Édit de Nantes à la Révocation, in: ZUBER, Roger/THEIS, Laurent (eds): La Révocation de

l'Édit de Nantes et le protestantisme français en 1685. Paris: Société de l'histoire du protestantisme

français 1986, 187-207; MAAG, Karin: The Huguenot Academies: Preparing for an Uncertain

Future, in: Mentzer, Rayinond/SPICER, Andrew (eds): Society and Culture in the Huguenot

World, C. 1559-1685. Cambridge: Cambridge University Press 2002, 139-156. An important

study, which Sarx mentions elsewhere in his article, but not here is VAN STAM, Frans
Pieter: The Controversy over the Theology of Saumur, 1655-1650: Disrupting Debates among
the Huguenots in Complicated Circumstances Studies of the Institute Pierre Bayle 19).
Amsterdam: APA-Holland University Press 1988.

16 Cf. Footnotes 35 and 36 below.



236 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

into (private) archives was necessary, because the major object of this study,
the Huguenot theologian Claude Pajon published only very little. Indeed, the
clear majority of his writings remained in manuscript form.

This fact inevitably triggers the question: Why would anybody be

interested, let alone devote a book-length study to an almost unpublished
thinker? The answer lies in the substantial influence Pajon exerted on more
famous intellectuals among which the controversial biblical scholar Jean Le

Clerc (1657-1736) figures prominently. Moreover, as Gootjes remarks, the
polemical debates surrounding Pajon's views on Grace "were without a doubt
the most serious internal disturbances that took place within the French
Protestant camp during the mid to late seventeenth century."1? Contrary to
an earlier attempt made by John M. Pope18 to study the debates in their entirety

(which is found wanting among other reasons for its lack of detail),
Gootjes focuses almost exclusively on the first of the two controversies
which began in 1665, when Pajon was appointed professor at the Academy of
Saumur and ended with his resignation in 1668. The second much more
heated controversy, which broke out in 1676 only comes into perspective in
the final chapter.^

Pajon's View on the Holy Spirit's Work in Conversion and a Likely Source

After an introductory chapter including a brief history of (the rather scarce)
Pajon research, Gootjes examines Pajon's education at the Saumur academy
in the 1640s. By that time, the underprivileged Huguenots in France had
established themselves not only as an influential socio-political group, but
through its seven academies also as a significant theological force. Among
these academies, the school in Saumur was the most renowned, mostly due
to the work of the so-called Saumur 'triumvirate' Louis Cappel (ca. 1585-
1658), Josué de la Place (ca. 1596-1655), and Moïse Amyraut (1596-1664). Ail
three of them were ardent pupils of the Scotsman John Cameron (ca. 1579-
1625)20, who in many ways functioned as the father of 'Saumur theology'. In
this Cameronian environment, Pajon received his theological education and

7 GOOTJES: Claude Pajon, 1.

18 POPE, John M: Aspects of Controversies Concerning the Doctrine of Grace Aroused by
the Teachings of Claude Pajon. Ph. D. diss., University of St. Andrews 1974.

'9 See below.
20 Cameron grew up and received his initial education in Glasgow, before he emigrated

to France. Having studied theology in Paris, Geneva, and Heidelberg for four years (1604-
08), he served as a pastor of the Reformed congregation in Bordeaux. In 1618 he became
professor of Theology at Saumur. For political reasons, he had to return to Great Britain three
years later. In the last two years of his life, he taught again in France: first privately in
Saumur, then officially as a professor at the Academy of Montauban. In scholarship, Cameron is

first and foremost noted for his role in the development of Reformed Covenant Theology
and his influence on later Saumur theologians, most importantly Amyraut. See Muller,
Richard A.: Divine Covenants, Absolute and Conditional: John Cameron and the Early Orthodox

Development of Reformed Covenant Theology, in: Mid-America Journal of Theology 17

(2006), u-56.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 237

it was - as Gootjes emphasizes - his deviation from the established Camero-
nian position of his teachers that caused the "Pajonist Controversies."

The point of contention concerned the way in which the Holy Spirit
works in the human soul when a person is converted to faith in Christ. This
issue was related to the more fundamental question regarding the nature of
the soul and the relationship between its faculties. All parties involved in the
debates shared a common understanding of the human soul, namely
traditional scholastic faculty psychology, according to which a clear distinction is

made between two faculties of the soul, namely the faculty of the intellect
(intellectus) and the faculty of the will (voluntas).21 But while they all accepted

this basic distinction, they differed on the nature of the relationship
between intellect and will. These differing views had, in turn, implications
for their understanding of the Holy Spirit's work in conversion.

Gootjes distinguishes three different positions held by Reformed theologians

at the time. The first position was the majority view, which Gootjes
also calls the "orthodox position."22 It is present, for instance, in the Leiden
Synopsis mentioned earlier. The second position is the "moderate Camero-
nian" view espoused by Pajon's teachers, most notably Amyraut. The third
position is the "radical Cameronian" view advocated by Pajon himself, which
provoked the Pajonist controversies. Thus, the key to understanding these
debates is to come to grips with the various positions and how they relate to
one another.

The orthodox position entails that both faculties of the human soul
(intellect and will) are deeply affected by sin. In his work of conversion therefore,

the Holy Spirit works in a direct and efficient way on both faculties: He

enlightens the mind/intellect and moves the will. The Leiden Synopsis is

very emphatic about the Spirit's efficiency as real and proper (realis et
propria) and rejects a mere metaphorical or moral view of causation .23 In line
with the Protestant tradition, the Leiden theologians emphasized that
conversion normally happens in the context of the preaching of the Gospel.
However, the outward, external ministry of the Word was not considered to
be sufficient. Only when the Holy Spirit also works immediately in the soul -
enlightening the mind and bending the will - can true faith emerge.24

21 "Faculty psychology, with its characteristic distinction of spiritual life into the faculties

of intellect and will, or, more precisely, of the soul into four faculties - intellect, will,
sensitive power, and vegetative power - had its roots in Aristotle and became, in the
thirteenth century development of a Christian Aristotelianism, the dominant view of spiritual or
rational existence." See MULLER, Richard A.: God, Creation, and Providence in the Thought of
Jacob Arminius: Sources and Directions ofScholastic Protestantism in the Era ofEarly Orthodoxy.

Grand Rapids, MI: Baker Book House 1991, 143; cf. also ASSELT, Willem J. van/BAC, Martin

J./Velde, Roelf T. te, (eds): Reformed Thought on Freedom: The Concept of Free Choice in
Early Modern Reformed Theology. Grand Rapids, MI: Baker 2010, 44.

22 GOOTJES: Claude Pajon, 37.
23 Belt et al.: Synopsis, 236.
24 BELT et ah: Synopsis, 220-227.



238 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

The "moderate Cameronian" position as endorsed at least by two of
Pajon's Saumur teachers (Cappel and Amyraut)25 shares the orthodox
emphasis on a direct and immediate renewal of the intellect through the work
of the Holy Spirit. Only after the fallen human mind has undergone this
fundamental change, is it in the position to receive and respond to the
outward preaching of the gospel. When it comes to the faculty of the will,
however, moderate Cameronians denied any immediate operation of the
Spirit in conversion. Instead, they held that there is only a mediate influence
through the means of the renewed intellect. In the background of this denial
of immediate grace stands a specific view regarding the relationship between
the intellect and the will. This view entails that the will necessarily follows
the final judgment of the intellect - a view Gootjes calls "Cameronian intel-
lectualism," because it had previously been endorsed by the Scotsman.26

The "radical Cameronian" position does not acknowledge any immediate
grace in conversion at all, neither with respect to the intellect, nor the will.
Thus, it stands not only in stark contrast to the orthodox position, but also
clearly deviates from the "moderate" position of Amyraut and Cappel. According

to this view, conversion and faith are brought forth by the Holy Spirit
only through the means of the external preaching of the Gospel and without
any immediate operation on the faculties of the human soul. As Gootjes
points out, this position operates with a different notion of human inability
after the fall. According to Pajon, both intellect and will cannot be affected
by sin in such a way that they would be in need of restoration. In fact, he

claimed that the orthodox position comes close to the commonly rejected
view of Matthias Flacius Illyricus (1520-1575), who had infamously argued
that the soul and its faculties were fundamentally destroyed by sin.27

Having established the difference in opinion between the various parties
involved in the Pajonist controversies, Gootjes goes on to search for possible
sources of Pajon's deviating view. This quest leads him to the pastor Paul
Testard (ca. 1596-1650), who tutored Pajon after his graduation from the
academy and before his entrance into ministry. As early as 1633, Testard had
already systematically laid out the view that only later - through the writings
of Pajon - became a major point of contention.28 While Testard's work was
received rather critically and he had to answer for his views before a national

25 GOOTJES: Claude Pajon, 43-48.
26 Even though Gootjes does not go into the medieval background to the discussions

surrounding intellectualism and voluntarism, they are clearly in the background. For an
overview, see HOFFMANN, Tobias: Intellectualism and Voluntarism, in: Pasnau, Robert (ed.):
The Cambridge History of Medieval Philosophy, 2 vols. Cambridge: Cambridge University
Press 2010, 1:414-427.

27 GOOTJES: Claude Pajon, 104. Advocates of the orthodox view, however, were just as

eager to distance themselves from Flacius. For the position of Gisbertus Voetius (1589-1676),
see BECK: Gisbertus Voetius, 193-194, 412.

28 Testard, Paul: Eirenikon, Seu Synopsis Doctrinae de Natura et Gratia. Blois: Martin
Huyssens 1633.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 23g

synod (Alençon, 1637), he did not cause any major debates during his
lifetime.

The First Pajonist Controversy: Immediate Grace and the Cameronian Legacy

Controversies emerged only later, that is, in the 1660's and in response to the
circulation of Pajon's first and most significant theological treatise in
manuscript form (De natura gratiae efficacis ad amicum dissertatio, 1660-62).
Because of the fundamental importance of this work for understanding the
Pajonist Controversies, Gootjes provides a detailed analysis of its various
arguments against gratia immediata in conversion. In the first place, Pajon
contends that immediate grace is nowhere found in Scripture and therefore
should be rejected from the outset. Secondly, Pajon argues that the notion of
immediate grace is absurd, because it suggests that the faculties of the fallen
human soul are corrupted to such an extent that they cannot be called
'faculties' any longer. Thirdly, according to Pajon, immediate grace is

unnecessary because in Scripture the work of the Spirit is equated with the work
of the Word of God. What the Spirit does in conversion, Pajon holds, he does

by means of the preaching of the Word and not apart from it in some immediate

way.29
After having laid out these arguments against gratia immediata Gootjes

goes on to discuss the broader intellectual context and implications of
Pajon's position. He points to rationalist tendencies in Pajon's general
epistemological theory as well as to his evolving denial of divine concurrence
resulting in a mechanistic worldview. At first sight, both observations seem
to hint at a Cartesian influence, but Gootjes emphasizes that these points
can better be explained with a reference to the "radical Cameronian"
influence of Testard.30

The first Pajonist controversy emerged in 1665 when Pajon was appointed
professor of theology at the Saumur academy. Objections to his views were
raised first in private correspondence primarily by the Loudun pastor
Jacques Guyraut, who accused Pajon of deviating from the orthodoxy of the earlier

Saumur professors. Gootjes shows how both Guyraut and Pajon tried to
pull Cameron on their side making their controversy into a "battle over
Cameron's intellectual legacy."31 And indeed, Cameron's writings are
ambiguous enough and lend themselves to both interpretations.32

Public debates over Pajon's views began in 1666 when official complaints
against him were filed via the regional synods of the French Reformed
Church. Eight months later, the Pajon case was finally dealt with at the
provincial synod of Anjou with the result that Pajon was acquitted from all charges

of heresy. Despite this favorable decision of tbe synod, Pajon resigned as
a professor at Saumur and accepted a call to serve as the pastor of the

29 GOOTJES: Claude Pajon, 129.
3° GOOTJES: Claude Pajon, 130-131, 221.

3' GOOTJES: Claude Pajon, 95.
32 GOOTJES: Claude Pajon, 155-161.



240 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

church in Orléans. Consequently, the controversy disappeared for more than
a decade, only to resurface in a much more heated form towards the end of
1670. Strictly speaking, this second Pajonist controversy is beyond the scope
of Gootjes study, but he does provide some indications as to the various
changes that led the academic council of Saumur to officially condemn
Pajonism in 1678. In addition to the change in the ecclesio-political climate,
he points especially to Pajon's denial of divine concursus, which became
increasingly obvious in his later writings of the 1670s.33

Gootjes' Contribution to the Study ofEarly Modern Thought

Ending with this outlook on the further developments in the 1670s, Gootjes'
study clearly calls for a follow-up. The reader is indeed "left looking forward
to a study of the second Pajonist controversy", as another reviewer put it34
and in this book Gootjes undoubtedly has laid the foundations upon which
such a follow-up study could build.

Gootjes' study is not only well-documented and well-researched, but also
written in a lucid style. The logic of the study is clear, making it easy for the
reader to follow the flow of the argument. No doubt, this book is a major
step forward for Pajon scholarship if only because Gootjes did not content
himself with the readily available sources. Instead, he dug into the collections

of numerous research libraries and archives.35 In cooperation with
others, he was even able to trace and make accessible important primary
sources that had hitherto been deposited in private archives.36 Based on
these and other sources, he convincingly argues that older scholarship
mistakenly characterized Pajon's thought as another stage of development in
the Saumurian line of Cameron and Amyraut. At least when it comes to the
work of the Holy Spirit in conversion, Pajon's 'radical Cameronianism'
stands in marked contrast to the 'moderate Cameronianism' of his teachers.
It is thanks to Gootjes that the Pajonist controversy now comes into focus as

a debate over Cameron's legacy, and Testard as a likely influence on the
young Pajon.

Another strong point of Gootjes' work is the extent to which he takes into
account the institutional as well as ecclesio-political contexts of the debates.
Without considering these factors, it is rather difficult if not impossible to
explain why Pajon's views were judged orthodox in the 1660s and later
condemned as incompatible with the doctrines of the French Reformed

33 GOO'I'IES: Claude Pajon, 210-212.
34 Hamilton, Alastair: Review of Claude Pajon (1626-1685) and the Academy of Saumur:

The First Controversy over Grace, by Albert Gootjes, in: CHRC 95 (2015), 96.
35 Gootjes studied manuscript material located in France (Blois, Orléans, Paris, and

Saumur), Great Britain (Dublin, London, and Oxford), the Netherlands (Amsterdam and
Leiden), and Switzerland (Geneva).

36 In his preface (p. xii), Gootjes thanks the Genevan professor Olivier Fatio, who „was
able on [his] behalf to relocate the long lost Pajon-manuscripts that had belonged to François

Turrettini, and to have them deposited at the Bibliothèque de Genève."



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 241

churches. Thus, in narrating the Pajonist controversies Gootjes also provides
an insight into the life of the Saumur academy and helps to fill the lacuna
mentioned earlier in the quotation by Sarx.

More generally, this volume contributes to the ongoing reassessment of
Protestant scholasticism in that it calls into question the older thesis about
scholasticism and humanism as two fundamentally opposed movements.37
Regarding the fourteenth and sixteenth centuries, this thesis has been

challenged by historians like Oskar Kristeller, James Overfield, and Erika
Rummel, who demonstrated that the humanist approach and scholastic
method coexisted and developed alongside each other.3« This was possible
because neither of them was a comprehensive system of philosophy with a

fixed set of doctrines. Instead, as Charles Nauert has argued, the debates
between humanists and scholastics should be understood as a "clash of
intellectual methods."39 And even as intellectual methods, humanism and
scholasticism were not mutually exclusive to such an extent that aspects of
both approaches could not coexist in the work of early modern thinkers like,
for instance, the Protestant Reformer Peter Martyr Vermigli (1499-1562).4°

Whereas this revisionist account of the relationship between scholasticism

and humanism has been gaining support in recent decades, the still
most influential modern study of the Saumur theology, Brian Armstrong's
Calvinism and the Amyraut Heresy4» from 1969, clearly exhibits the influence
of the older paradigm. In this book, Armstrong divides French Calvinists up
into two groups that waged war against each other: The adherents of Protestant

Scholasticism on the one side, and the French Humanists on the
other.42 Outside of France, Armstrong argued, the humanist orientation of

37 A classic example is BURCKHARDT, Jacob: Die Cultur der Renaissance in Italien: Ein
Versuch. Basel: Schweighauser'sche Verlagsbuchhandlung i860.

38 Kristeller, Paul Oskar: Renaissance Thought and Its Sources. New York: Columbia
University Press 1979; OVERFIELD, James H.: Humanism and Scholasticism in Late Medieval
Germany. Princeton, NJ: Princeton University Press 1984; RUMMEL, Erika: The Humanist-
Scholastic Debate in the Renaissance and Reformation. Cambridge, MA: Harvard University
Press 1995. More recently, James Hankins observed: "The success of the humanists did not
by any means signal decadence in the world of scholastic philosophy. In Italy, especially at
the universities of Padua and Bologna, it might even be said that scholasticism was enjoying
a second golden age." See HANKINS, James: Introduction, in: HANKINS, James (ed.): The
Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press 2007, 4.

39 Nauert, Charles Garfield: Humanism and the Culture of Renaissance Europe (New
Approaches to European History 6). Cambridge: Cambridge University Press 1995, 20.

4° Cf. JAMES III, Frank A.: Peter Martyr Vermigli: At the Crossroads of Late Medieval
Scholasticism, Christian Humanism and Resurgent Augustinianism, in: Trueman, Carl R./CLARK,
R. Scott: Protestant Scholasticism: Essays in Reassessment. Carlisle: Paternoster Press 1999,
62-78.

41 ARMSTRONG, Brian G.: Calvinism and the Amyraut Heresy: Protestant Scholasticism and
Humanism in Seventeenth-Century France. Madison: University of Wisconsin Press 1969.
This book is a revised version of Armstrong's dissertation entitled "The Calvinism of Moïse
Amyraut: The Warfare of Protestant Scholasticism and French Humanism" (Princeton
University, 1967).

42 Armstrong: Calvinism and the Amyraut Heresy, xvi.



242 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

the early Protestant reformers had to give way to scholasticism around the
turn of the seventeenth century, but among French Protestants the humanist
mindset remained a strong force.43 Particularly at the Saumur academy,
Armstrong contends, "this tradition lived on most vigorously."44

In recent years, several aspects of Armstrong's argument have been
subject to significant criticism. In line with the strain of scholarship outlined
above, scholars have raised concerns about his definition of scholasticism as

an intellectual mindset fundamentally at odds with the humanist approach.45
Gootjes' research further substantiates this criticism by demonstrating that
Pajon's work does not comply with Armstrong's characterization of Saumur
theology as "humanistic" and hence "anti-scholastic." This portrayal is clearly

in conflict with the scholastic nature of Pajon's De natura A6 Not only did
he follow standard scholastic forms of reasoning and writing; he also used
the traditional Aristotelian 'faculty psychology' to explain his view on the
relationship between intellect and will.

Another important result of this study concerns Pajon's reputation as a

follower of Descartes that can be found throughout the secondary literature
to this day.47 Whereas Gootjes does not deny the possibility of Cartesian
influence, he clearly shows that Pajon's 'rationalism' is not of Cartesian origin,

but rather a consequence of his 'radical Cameronian' intellectuallism.48
Even though there is generally a growing awareness of the complexity of the
matter, some scholars still seem too quick to apply labels such as "Cartesian"
or "rationalist" even to those thinkers whose affinity with Descartes
philosophical outlook proves to be rather superficial (or even completely absent)
on close inspection.

Some Critical Remarks

As mentioned above, Gootjes' study can be commended for its conciseness,
clear structure and focus. However, one wonders if this striving after
conciseness and reader-friendliness does not go too far. Except for the first,
Gootjes concludes each chapter with a summary of at least two pages. While
this might have been part of the formal requirements for the dissertation
manuscript, in a published monograph of 223 pages (main text) this seems to
be a bit excessive.

Moreover, there are several places where more depth or a more compre-
hendsive approach would have been desirable. In the first place, Gootjes
almost completely leaves out of consideration the medieval and early-

43 ARMSTRONG: Calvinism and the Amyraut Heresy, 31.

44 ARMSTRONG: Calvinism and the Amyraut Heresy, 121.

45 Cf. ASSELT, Willem ]. van: Cocceius Anti-Seholasticus?, in: ASSELT, Willem J./DEKKER,
Eef (eds): Reformation and Scholasticism: An Ecumenical Enterprise. Grand Rapids, MI: Baker
Academic 2001, 231.

46 GOOTJES: Claude Pajon, 84.
47 Cf. SarX: Reformed Protestantism in France, 248.
48 GOOTJES: Claude Pajon, 119.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 243

modem background to the discussion surrounding grace and the work of
conversion. This is a remarkable omission given the increasing awareness of
the importance of late-medieval thought for early-modern Protestant
theologians.49 To this more general remark, a more concrete example can be

added, where Gootjes study would have needed more depth: The analysis of
Testard's work in chapter three undoubtedly helps the reader to understand
a very likely source of Pajon's understanding of the Holy Spirit's work in
conversion. However, this rather cursory analysis raises several questions
that are not addressed satisfactorily in the rest of the book.

For instance, Gootjes argues there that Testard developed Cameron's
intellectualism into a more radical direction, but he does not address the
question why Testard felt compelled to do so. The rather lengthy quotations
from Testard's Eirenikon suggest that anti-Catholic polemics (rebutting the
charge of fanaticism) might have played a role, but this remains unclear.5° A
more thoroughgoing contextual approach would have sought to place this
theological development into the broader intellectual context of his day with
the goal to not only show that Testard deviated from the mainstream orthodox

position, but also to understand why he did so.
In the same chapter, Gootjes remarks that Testard's intellectualism is

more consistent and more in line with Cameron's universalism than the
more moderate view of the 'Saumur triumvirate'.51 This seems to be an

important observation that deserves more explanation in light of the fact
that the Pajonist controversy is later characterized as a debate over Cameron's

legacy. Moreover, Gootjes' account of Testard's understanding of
conversion raises the question as to how this view is consistent with the
soteriological particularism inherent to Reformed orthodoxy. Gootjes only
briefly refers to relevant theses in Testard's Eirenikon, but does not address
this issue at any length.52 This is unfortunate, because the way in which Pa-

jon safeguarded a particularist soteriology is discussed to some detail in a

later chapter53 and one wonders if he possibly took his solution to this
problem also from Testard.

Two further points of criticism are related to issues in the same chapter.
The first concerns an inconsistency in the way in which Rivet's evaluation of
Testard's view is portrayed. Having presented the evidence from Rivet's
writings, Gootjes remarks that Rivet "puts his finger on the difference between
Amyraut and Testard in regard to their conceptions of the way in which the

49 This increasing awareness is evident, for instance, in the discussion surrounding the
medieval background of the early-modern Reformed understanding of the concept of being.
See MULLER, Richard A.: Not Scotist: Understandings of Being, Univocity, and Analogy in

Early-Modern Reformed Thought, in: Reformation and Renaissance Review 14.2 (2012), 127-
150.

5° GOOTJES: Claude Pajon, 64-65.
51 GOOTJES: Claude Pajon, 67-68.
52 GOOTJES: Claude Pajon, 67.
53 GOOTJES: Claude Pajon, 115-116, 130.



244 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Holy Spirit operates in conversion."54 A little later, however, Gootjes seems
to back away from this assertion and maintains that Rivet "seems unsure
whether there really is a difference between these two Cameronians."55
Finally, in the summary of this chapter, the first expression comes back in a

somewhat stronger form: "Rivet really put his finger on it [i.e. the
difference].'^6

The other, perhaps more significant, point of criticism is methodological
in nature and concerns the choice of sources. For his analysis of Testard's
view, Gootjes uses the Eirenikon from 1633 while only briefly mentioning the
writings from the late 1640s. Given his thesis that Pajon was under the tutelage

of Testard somewhere between April 1647 and June 1650, this decision is

rather surprising. For it was precisely around that time that the late Testard
committed his controversial views again to writing both in French and
Latin.57 An explanation of why Gootjes nevertheless chooses to focus on the
Eirenikon to the neglect of the later writings would have been helpful.

The analytical core of the book is the fourth chapter, in which Pajon's
view is laid out in considerable detail. Gootjes division of Pajon's arguments
against immediate grace into three groups is helpful, but it is unfortunate
that he does not expand on Pajon's exegetical arguments and the underlying
hermeneutics. After all, it was precisely around the time of the first Pajonist
controversy when Lodewijk Meijer published his infamous treatise Philoso-
phia S. Scripturae Interpres (1666) and thereby triggered a heated debate
about biblical interpretation and the relationship between reason and
revelation.58

Other points could be mentioned where future research can expand on
Gootjes' work and fill in the gaps. Gootjes himself writes in his concluding
section that "this study is hardly definitive and only serves as an invitation
to further research."59 It is much to be hoped that many scholars will accept
this invitation and build on the solid foundation of this very valuable study.
Through a careful analysis of the primary sources, Gootjes provides a cogent
account of the first Pajonist controversy. In so doing, he contributes not only
to Pajon scholarship in a narrower sense, but also to a better understanding
of the intellectual developments at the Saumur Academy and within French
Protestantism in the seventeenth century.

54 GOOTJES: Claude Pajon, 75.
55 GOOTJES: Claude Pajon, 75.
56 GOOTJES: Claude Pajon, 79.
57 GOOTJES: Claude Pajon, 71.

58 Cf. Sdzuj, Reimund: „Adamus in filiis lucis non peccavit". Die ersten Reaktionen der
reformierten Orthodoxie auf Lodewijk Meyers Programmschrift Philosophia sacrae scripturae
interpres (1666), in: SCHÖNERT, Jörg/VOLLHARDT, Friedrich (eds): Geschichte der Hermeneutik
und die Methodik der textinterpretierenden Disziplinen. Berlin: De Gruyter 2005, 157-186.

59 GOOTJES: Claude Pajon, 219.



Salvatore Spina

Introduire un'introduzione. Considerazioni critiche
a partire dall' Einführung di Trawny a Heidegger1

La presentazione di un volume che, in maniera esplicita, vuole essere un'introduzione

al pensiero di un filosofo pone il recensore di fronte a un imbarazzo
teorico rilevante. Imbarazzo che potrebbe essere sintetizzato nella seguente
domanda: come presentare il testo senza ripetere in maniera pedissequa ciö
che qui viene analizzato? Detto in maniera aforistica: come introduire
un'introduzione?

II volume di Peter Trawny, Martin Heidegger. Eine kritische Einführung,
sebbene riproponga lo schema classico di un'introduzione, ripercorrendo cioè
le tappe fondamentali del pensiero di Heidegger, présenta tuttavia una pecu-
liarità che, già a partire dal sottotitolo, la pone su un livedo ermeneutico
différente.

Rifacendosi kantianamente all'origine greca del termine 'critica', che dériva
dal verbo krino e rimanda all'idea di 'separare', 'tagliare', 'prendere delle deci-
sioni', Trawny, come spiegato chiaramente nella prefazione al testo (14),
decide di calibrare la propria introduzione in maniera 'critica' a partire da un
punto ben preciso del pensiero heideggeriano e della sua ricezione: le analisi
contenute nei cosiddetti Quaderni neri pubblicati in Germania nel 2014. Rifles-
sioni che, in virtù della presenza al loro interno di alcune affermazioni anti-
Semite, hanno monopolizzato, a volte in maniera un po' stucchevole, l'ambito
degli studi heideggeriani negli ultimi due anni provocando quello che dall'au-
tore viene definito un vero e proprio 'smottamento' [Erdrutsch] (9).

L'operazione teorica di Trawny, in altre parole, consiste nel rileggere tutto
il pensiero di Heidegger ponendo come metro ermeneutico la critica mossa,
invero in un periodo storico limitato nel tempo, dallo stesso Heidegger al giu-
daismo mondiale [Weltjudentum].

Senza entrare nel merito delle analisi di Trawny, la quai cosa verra fatta di
volta in volta analizzando i vari aspetti della sua introduzione, in questo con-
testo è opportuno interrogarsi sulla legittimità di un'operazione del genere.
Sebbene, come già evidenziato, venga esplicitamente dichiarato dall'autore
l'intento di porre il pensiero di Heidegger al vaglio critico di un'analisi 'parti-
colare', ritengo che l'individuazione retrospettiva di tracce antisémite, anche
laddove esse non vengano espressamente pronunciate, andrebbe ponderata in
maniera forse più prudente. Il rischio è quello di forzare il pensiero di
Heidegger, sacrificandolo cosi a un letto di Procuste ermeneutico che, in qual-
che modo, ne tradirebbe il messaggio originario.

1 TRAWNY, Peter: Martin Heidegger. Eine kritische Einführung. Frankfurt a.M.: Klostermann

2016, 183 pp., ISBN: 978-3-465-04261-7.



246 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Con questa precisazione non si vuole, naturalmente, sminuire il peso e la

gravità delle affermazioni antisémite contenute nei Quaderni neri di Heidegger,

né tantomeno esprimere un giudizio negativo nei confronti del testo di
Trawny, che, è bene sottolinearlo già da ora, risulta uno strumento utilissimo
per avvicinarsi al pensiero di Heidegger. Si tratta, invece, di evidenziare alcune
criticità che sono emerse all'interno dell'analisi dell 'Einführung al pensiero di
Heidegger, che ora verra analizzata nei dettaglio.

La prefazione al testo, oltre alle indicazioni sul taglio ermeneutico proposta
dall'autore, présenta per sommi capi le tematiche centrali del pensiero di
Heidegger. Pensiero che, come è noto, non puö essere considerato come un siste-
ma in sé concluso e, dunque, definitivo. Se, come affermato da Heidegger nei
Contributi alia filosofia, il tempo dei sistemi è concluso, si tratterà, allora, di
relazionarsi alia filosofia nei suo carattere squisitamente viatico ed errante
(nei duplice significato che il verbo 'errare' assume tanto nella lingua italiana
quanto in quella tedesca - irren).

Un altro aspetto interessante evidenziato da Trawny nella prefazione ri-
guarda la relazione che si instaura tra il pensiero di Heidegger e il linguaggio
attraverso cui questo pensiero viene espresso. Com'è noto, uno degli intend
fondamentali della filosofia heideggeriana consiste nella messa in questione
della tradizione filosofica occidentale - tradizione che, da un certo periodo in
avanti, assume nei lessico di Heidegger il nome 'metafisica'. Questo confronto
critico puô awenire solo in virtù di un ripensamento essenziale delle catégorie
linguistiche attraverso cui il pensiero prende forma. Tra l'intuizione e 1'espres-
sione di un concetto, nella prospettiva heideggeriana, non si dà alcuno scarto;
dunque, chiunque voglia affrontare 1'impresa di proporre un pensiero 'altro'
rispetto alia tradizione occidentale dovrà proporre un lessico différente ris-
petto alia stratificazione linguistica propria della filosofia.

Basta leggere qualsiasi testo di Heidegger per accorgersi immediatamente
di come tutta la sua opera, a livelli differenti, presenti un tentativo continuo di
risemantizzazione delle catégorie filosofiche fondamentali. Nei proporre un'in-
troduzione al pensiero di Heidegger, Trawny mette dunque in guardia il letto-
re nei confronti delle inevitabili difficoltà linguistiche che esso dovrà affrontare

per penetrare nell'ambito degli studi heideggeriani.
Il primo capitolo del testo di Trawny, intitolato 'L'effettività della vita',

affronta in maniera sistematica il periodo della riflessione di Heidegger co-
nosciuto con il nome di 'ermeneutica dell'effettività'. Si tratta di una serie di
scritti di natura diversa: il testo composto per ottenere la libera docenza, una
serie di Vorlesungen che egli tenne presso l'università di Friburgo e Marburgo
nei periodo precedente al 1927 e alcuni testi d'occasione come, ad esempio, il
cosiddetto Natorp-Bericht composto nei 1922 come prolusione per ottenere
una cattedra presso l'università di Gottinga e Marburgo. Tutti questi testi, i

quali rappresentano una fucina filosofica di straordinaria vivacità, troveranno
la loro forma compiuta nei testo del 1927, Essere e tempo, che puô essere
considerato probabilmente il punto di svolta dell'intera filosofia del Novecento.

Trawny ripercorre in maniera cursoria gli sviluppi della riflessione heideggeriana

di questo periodo, mettendo in evidenza le varie tematiche che com-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 247

pongo l'impianto ermeneutico proposto dal giovane Heidegger: la critica al

neokantismo, dominante all'epoca la filosofia tedesca e del Baden in particola-
re, il rapporto di vicinanza e differenza con la fenomenologia del maestro
Husserl, la presa di distanza dal cristianesimo corne punto di partenza nell'am-
bito délia speculazione ma la nécessita di un suo ripensamento in chiave filo-
sofica - e, in particolare, in relazione agli sviluppi délia tematica délia temporalité

per quanto riguarda le lettere dell'apostolo Paolo -, l'importanza delle
figure di Platone e Aristotele come riferimenti ineludibili per l'impostazione
délia Seinsfrage.

Se, in linea di massima, l'indagine di Trawny non présenta alcuna novità
rispetto ai risultati già conosciuti dalla storiografia heideggeriana, è importante

far notare corne lo stesso Trawny sottolinei che «alla luce dell'antisemi-
tismo dei Quaderni neri è inevitabile chiedersi in che misura già in queste
riflessioni fenomenologico-religiose possano essere avvertiti influssi antisemiti
o antigiudaici» (31). In particolar modo l'autore analizza l'interpretazione
heideggeriana di Paolo in relazione aile affermazioni antisémite contenute negli
Schwarze Hefte, evidenziando la tendenza di Heidegger a dar maggior rilevan-
za alla presa di distanza dall'ebraismo da parte di Paolo piuttosto che ai punti
di continuité con la tradizione ebraica (corne ad esempio il Messianismo) a cui
la sua predicazione intimamente rimanda.

Il secondo capitolo, 'Il senso dell'essere', présenta un'indagine generale delle
tematiche di Essere e tempo e dei testi a esso coevi, ma anche successivi, in cui

vengono approfondite varie questioni centrali per tutta la riflessione heideggeriana:

la differenza ontologica, il rapporto tra Zeitlichkeit e Temporalität, il
passaggio semantico - e, dunque, anche concettuale - da Sinn des Seins a We-

sung des Seyns.
Nell'analizzare Essere e tempo, Trawny, da un lato, ritiene che esso costi-

tuisca un punto di svolta all'interno délia storia délia filosofia occidentale,
anche in virtù dello scompaginamento del linguaggio filosofico, oltre che delle
tematiche, che esso présenta; d'altra parte, tuttavia, l'autore mostra corne il
testo rimanga in qualche modo legato ad un'impostazione trascendentale délia
questione dell'essere (47) e non riesca a portare a compimento il suo scopo
principale: un ripensamento essenziale délia Seinsfrage. L'interruzione délia
stesura dell'opera da parte di Heidegger è d'altra parte un sintomo evidente di

quest imbarazzo teorico.
Anche nell'analisi di Essere e tempo, inserita nel contesto dell'indagine del

senso dell'essere, Trawny utilizza la stessa strategia ermeneutica impiegata in
precedenza. Inizialmente viene presentato il testo in maniera cursoria riman-
dando ai gangli decisivi dell'opera nel suo insieme (l'uomo pensato corne
Dasein, l'essere-nel-mondo, la Cura, l'essere-per-la morte, solo per citarne alcu-
ni), in seconda istanza, ma parallelamente aile analisi ordinarie', il testo viene
scandagliato in maniera 'critica' in virtù delle affermazioni contenute nei
Quaderni neri.

Più precisamente Trawny analizza la questione del Si [Man] proposta da

Heidegger nella prima sezione délia prima parte di Essere e tempo, l'analitica
esistenziale. L'idea di Trawny è che nella fenomenologia del Si, l'impersonale



248 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

che rappresenta lo spazio inautentico dell'esistenza del Dasein, vi sia in
maniera più o meno velata la critica di Heidegger alla société di massa in cui gli
ebrei giocherebbero un ruolo decisivo (52).

II terzo capitolo, intitolato 'La storia dell'essere', è dedicato all'analisi di al-
cune delle tematiche principali nel pensiero di Heidegger dopo la stesura di
Essere e tempo; innanzitutto Trawny, precisando come sia fuorviante parlare di
un 'primo Heidegger' e di un 'secondo Heidegger', e rivendicando cosi un'uni-
tarietà di fondo délia riflessione heideggeriana, scrive: «la filosofia di Heidegger

non è un pensiero 'prima' o 'dopo' la svolta, bensi un pensiero 'nella'
svolta» (111).

In questa sezione del testo si condensa la parte più innovativa délia pro-
posta ermeneutica di Trawny, in quanto le interpretazioni già note del pensiero

heideggeriano vengono arricchite con le indicazioni contenute nei Quaderni
neri, l'insieme di appunti e testi preparatori che a partire dal 2014 hanno ini-
ziato ad essere pubblicati in alcuni volumi (94-97) délia Gesamtausgabe per la

casa éditrice tedesca Klostermann; volumi, questi, curati dallo stesso Trawny.
Innanzitutto Trawny descrive la fase del pensiero di Heidegger che imme-

diatamente segue Essere e tempo corne il passaggio dall'ermeneutica del
Dasein alla Mito-logia dell'Evento, in cui centrale diventa la domanda sulla verità
dell'Essere nel suo dispiegarsi storico.

Proprio la storicità dell'Essere nel suo darsi concreto rappresenta il punto
decisivo attraverso cui Trawny connette le indagini squisitamente filosofiche di
Heidegger con le implicazioni politiche che esse ebbero. Non si tratta, dunque,
di indagare solamente l'esteriorità dell'adesione di Heidegger al Nazionalsocia-
lismo né tantomeno di affrontare le affermazioni antisémite contenute nei
Quaderni neri in maniera isolata, come se si trattasse di esternazioni occasio-
nali e 'accidentali'.

L'adesione di Heidegger al Nazionalsocialismo e il giudizio positivo pro-
nunciato inizialmente nei confronti di Hitler e del suo movimento risultano
allora determinate dalla volonté del filosofo di trovare un soggetto storico che
incarnasse in maniera autentica la possibilité di un nuovo inizio del pensiero e

délia storia (79), al di lé delle istanze nichilistiche che caratterizzavano l'Occi-
dente in quanto taie. Proprio in questo contesto si inscrive il ruolo privilegiato
che Heidegger assegna alla Germania e al popolo tedesco nella storia - la sin-
golarità del Ci propria del Dasein di Essere e tempo viene sostituita adesso dal
Noi del popolo tedesco (cfr. ad esempio il Discorso del Rettorato o i Contributi
alla filosofia).

Se il primo inizio è da ascrivere ai greci e alla loro fdosofia, l'altro inizio del

pensiero puô spettare solo a quel popolo che rappresenta il loro diretto erede
storico e spirituale - i tedeschi -, e che ha in Hölderlin, il più venturo tra i

poeti, il proprio vate.
Una parte consistente del capitolo in questione viene consacrato da Trawny

all'analisi dell'antisemitismo contenuto in alcune affermazioni dei Quaderni
Neri. Innanzitutto, riprendendo le parole di Heidegger e sgomberando il cam-
po da possibili equivoci, scrive Trawny: «la questione del giudaismo mondiale
non è una questione razziale bensi metafisica» (97).



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 249

Questa, è bene sottolinearlo, non vuole essere un'attenuante nei confronti
di Heidegger; anzi rappresenta, secondo l'autore, piuttosto un'aggravante. Es-

sa, infatti, non rimanda semplicemente ad affermazioni circostanziali e legate
ai clichés tipici deH'antisemitismo e antigiudaismo dominanti in Europa tra le

due guerre - che pure non lasciarono immune Heidegger -, ma ha, almeno
secondo l'interpretazione dell'autore, un valore squisitamente filosofico. La con-
nessione tra le affermazioni antisémite contenute nei Quaderni neri e le rifles-
sioni di Heidegger sulla guerra, l'Evento, la storia, il divino, l'arte - tutte tema-
tiche affrontate da Heidegger in numerosi corsi e interventi pubblici e presen-
tate da Trawny in questo capitolo - è talmente profonda da portare il curatore
degli Schwarze Hefte a chiedersi quanto radicata e intima possa essere la pre-
senza di tracce antisémite non solo nelle affermazioni esplicitamente dedicate
agli ebrei bensi in tutta l'opéra di Heidegger in generale.

Trawny in riferimento all'opera di Heidegger parla, infatti, di antisemitis-
mo storico-ontologico [seinsgeschichtlich], ovvero di una forma di antisemi-
tismo strettamente connesso all'Essere e alia sua storia. In altre parole l'antise-
mitismo sarebbe, secondo l'interpretazione dell'autore, al cuore dell'intera mi-
to-logia dell'evento che rappresenta la tematica fondamentale del pensiero hei-
deggeriano dagli anni Trenta in avanti.

L'ultimo capitolo del volume, 'L'essenza délia tecnica', è dedicato all'inda-
gine di alcuni snodi fondamentali del pensiero del tardo Heidegger, e in parti -

colar modo delle figure del Geviert e, soprattutto, del Gestell, esplorato anche
attraverso le interpretazioni heideggeriane di Nietzsche e Jünger. Nell'inda-
gare il Gestell, il nome attraverso cui Heidegger dagli anni '50 in avanti indica
l'essenza délia tecnica, Trawny lo pone a confronto con un'altra figura
déterminante per comprendere il fenomeno tecnico nell'ambito délia proposta er-
meneutica heideggeriana: la Machenschaft.

Proprio questa tematica, analizzata da Heidegger nei Contributi alla filoso-
fia, in Besinnung e ne La storia dell'essere, ma anche negli appunti dei Quaderni

Neri, rappresenta uno degli snodi fondamentali per interpretare le affermazioni

di Heidegger sugli ebrei e l'ebraismo mondiale. Detto molto brevemente:
il carattere nichilistico dell'ebraismo mondiale, lungi dal rimandare a questio-
ni di ordine biologico o razziale, afferisce proprio all'ambito délia macchina-
zione [Machenschaft] dell'ente - e qui bisogna sottolineare corne spesso e, a mio
awiso, in maniera scorretta molti interpreti giochino con la polisemia del
termine macchinazione, rimarcando più il carattere 'congiurale' del termine
Machenschaft rispetto a quello a cui, in realtà, nell'ambito del discorso heidegge-
riano esso rimanda, owero la fattibilità [Machbarkeit] e la padronanza
dell'ente nella sua misurabilità e calcolabilità.

L'ebraismo mondiale sarebbe allora uno dei nomi - accanto al Bolscevismo,
aU'Americanismo, al Nazionalsocialismo, ma anche alla democrazia borghese -
attraverso cui la Machenschaft, owero l'essenza délia tecnica moderna, prende
forma nella sua destinazione storica. Nell'ottica heideggeriana allora le varie
potenze mondiali, sebbene storicamente differenti e in contrasto tra loro, sa-
rebbero gli agenti di un fenomeno che Ii accomuna nell'indistinto del nichilis-
mo tecnico.



250 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Oltre ai quattro capitoli qui descritti in maniera sommaria, il volume
propone anche altri due strumenti importanti per avvicinarsi al pensiero di
Heidegger. Innanzitutto vi è un breve scritto, intitolato 'Effetti', in cui Trawny
traccia le coordinate attraverso cui il pensiero di Heidegger attecchisce nella
filosofia, e, per usare un'espressione un po' superata, nell'ambito delle scienze
dello spirito in generale; infme vi è una biografia di Heidegger in cui, accanto
aile date decisive per il pensiero e la vita dell'autore, troviamo indicati alcuni
avvenimenti che riguardano il contesto europeo e mondiale contemporaneo al
filosofo stesso.

Il volume di Trawny, corne accennato, è un ottimo strumento per avvicinarsi

al pensiero di Heidegger; punti di forza del l'opéra sono, senza dubbio, la

sua agilità concettuale ed espressiva che permette di attraversare l'intero arco
délia speculazione heideggeriana, soffermandosi sui nodi principali, ma anche
l'ampiezza délia bibliografia primaria e secondaria attraverso cui questo per-
corso viene tracciato. L'unica avvertenza, che invero già l'autore in qualche
modo evidenzia, consiste nel mettere in guardia il lettore dal fatto che si tratta
di un'introduzione 'critica', dunque nettamente guidata da un'ipotesi ermeneu-
tica - ma esistono forse scritti neutri? -, e che perciô non puô essere assunta
corne fonte 'assoluta' per comprendere il pensiero di Heidegger.



Rolf Kühn

Lebensführung als Form der Freiheit

Diese Untersuchung1 ist in mehrerer Flinsicht eine sehr anspruchsvolle
Arbeit, die ihrem Anliegen voll gerecht wird, wobei wir besonders die „epis-
temologischen" und „methodischen" Vorzüge hervorheben möchten, die sich
mit einer sehr plausiblen „Rekonstruktion" der Ethik von Trutz Rendtorff
verbinden. Denn der Weg von einer Problematisierung über Biographie und
Rezeption von Trutz Rendtorff führt konsequent zum zentralen Teil II der
Rekonstruktion im systematischen Sinne, ohne Aspekte der Tradition
(Troeltsch, Barth) und der Genealogie (Weber, Löwith) zu vernachlässigen
und abschließend die Ergebnisse in praktischer Hinsicht (Konkretionen) und
in allgemeiner Perspektive für den Bezug von Ethik und Theologie zu
überprüfen. Auch die zusammengefasste Bibliographie aus den Angaben der
Fußnoten ist beachtlich und zeigt, wie sehr sich die Autorin nicht nur in das

Werk des evangelischen Theologen Trutz Rendtorff und seiner Kommentatoren

eingearbeitet hat, sondern auch in der Ideen- und Politikgeschichte
Deutschlands seit 1900 auskennt, ohne die notwendigen Rückbesinnungen
auf die antike Tradition (Piaton, Aristoteles) auszusparen. Auf diesem Weg
entsteht für den Leser einerseits ein Panorama der ethischen Problematik
durch die Jahrhunderte überhaupt, die besonders auch die Stellung von
Paulus und Luther dabei sichtbar machen kann, sowie andererseits dieses
Panorama nicht nur bloßer referierender Überblick ist, sondern stets mit
aktuellen Zeitbezügen verbunden wird und damit alles Geschichtliche immer
auch problematisiert und so heuristisch wie argumentativ für die
ethischtheologische Rekonstruktionsfrage fruchtbar macht.

Einen Autor zu rekonstruieren bedeutet immer, zunächst seine Grundintuition

so genuin wie möglich zu erkennen und darzustellen, wobei die
systematischen Aspekte dann von ihren inneren Motiven her als eine Logik
darzustellen sind, welche dem Gesamtanliegen des Autors gerecht wird.
Francine Charoy (die am Pariser Institut Catholique lehrt) kann letzteres
überzeugend einsichtig machen, wobei sich der Diskurs von Trutz Rendtorff
interdisziplinär insgesamt im Rahmen von Philosophie, Soziologie, Politik
und Geschichte bewegt, ohne der Theologie ihre Eigenständigkeit als ethische

Reflexion zu nehmen. Dies bedeutet konkret, dass sich die unterschiedlichen

Diskurse der Traditionskritik (Troeltsch, Ritter) sowie der
herrschaftsfreien Kommunikation (Habermas, Apel) und Geschichts- und
Gesellschaftstheorien (Schelsky, Luhmann) in wissenschaftstheoretischer Hinsicht

1 CHAROY, Francine: Vers une éthique de la liberté. Reconstruction de la „conduite de

vie" dans la théologie éthique de Trutz Rendtorff. Herausgegeben von Gerhard Droesser
und Ruth Hutzel Moderne Kulturen. Relationen 19). Frankfurt/M.: Peter Lang 2015, 340
S., ISBN 978-3-631-66688-3.



252 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

äußerst kompetent in Bezug auf das Anliegen von Trutz Rendtorff nach einer
autonomen theologischen Ethik wiedergegeben finden und diskutiert werden,

nämlich als einer „Lebensführung", die vor allen Disziplinen in einer
ursprünglichen Gegebenheit des Lebens gegründet ist und von daher
verständlich zu machen ist. Dies beinhaltet auf der methodischen Ebene, dass
die unterschiedlichen Verstehenskategorien, die hierbei vorausgesetzt sind,
als ontologisch-metaphysisch, hermeneutisch-phänomenologisch und
diskursethisch relevant erwiesen werden, um letztlich in eine offenbarungsspezifisch

gegebene Sichtweise des Zusammenhangs von Lebensführung/
Rechtfertigung gemäß reformatorischer Tradition eingehen zu können. Dass
dies philosophisch gesehen nicht ohne eine letzte Reflexion über die Trans-
zendentalität sowohl in methodischer wie praktischer Hinsicht geschehen
kann, zeigen vor allem die Kapitel 6 sowie 7.3 und in der „Conclusion" der
Abschnitt 3 über „vie et conscience".

Inhaltlich betrachtet gehören hierher die mit dem Begriff der
„Lebensführung" im engeren Sinne verbundenen Themen, nämlich Freiheit, Anruf,
Stellungnahme und Verantwortung bzw. Entscheidung in einem je situativen
Kontext der individuellen Person bei gleichzeitigem Anspruch größerer
Gemeinschaftlichkeit (Familie, Staat, Kirche etc.). Diese inhaltlich-thematische

Verbundenheit mit den genannten methodischen Ansprüchen kann F.

Charoy mit großer Kenntnis und Souveränität hinsichtlich der von ihr
behandelten Problematik einer „autonomen Ethik" innerhalb der protestantischen

Theologie aufweisen und überzeugend argumentieren. Für die
„Rekonstruktion" ist hierbei vor allem beachtlich, dass einsichtig gemacht werden

kann, wie es sich bei der zentralen Analyse der „Lebensführung" um ein
Gesamtverständnis der „Wirklichkeit" handelt, welches von den
Sozialwissenschaften nicht allein eingelöst werden kann, weil sie entweder nur
strukturell-kommunikativ auf der meta-ethischen Regelebene argumentieren
bzw. der Personenkonkretheit des Individuums nicht gerecht werden, das

heißt zu wenig die spezifischen „Lebensformen" der kontextuellen Situiert-
heit berücksichtigen, die immer auch geschichtlich durch Traditionen
geprägt sind. Auf diesem Hintergrund sollte nicht unerwähnt bleiben, dass F.

Charoy das Denken des Philosophen Max Müller zu Geschichte und Sein

filigran in ihre Argumentation mit auf nimmt, denn seine Phänomenologie
macht in Auseinandersetzung mit der Fundamentalontologie Heideggers gut
sichtbar, dass nicht irgendein Weltbegriff letztlich die Seins- und
Geschichtsfrage bestimmt, sondern gerade die „Freiheit". Und insofern jede
Ethik im christlichen Verständnis auch christologisch bestimmt ist, ergeben
sich auf diesem Wege die gut nachvollziehbaren Zusammenhänge von Freiheit,

Geschichte und Eschatologie dank der Inkarnation und Auferstehung
Christi gerade auch bei Trutz Rendtorff als Zeitgenosse von Max Müller.

Auf diese Weise ist deskriptiv wie epistemologisch die Notwendigkeit der
„Lebensführung" als einer „vorsoziologischen" Wirklichkeit in aller Klarheit
herausgestellt, die im Kontext von Christentum und Kultur als Tradition und
Aktualität heutiger Entscheidungen die gemeinsame Dimension von Freiheit
und Religion beinhaltet, nämlich keine Situation als ethisch „unmöglich" zu



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 253

verstehen. Ist in der Tat die Freiheit als „Lebensführung" in die Rechtfertigung

eingebettet, dann ist sie weiter als jeder welthafte Horizont, was heißt,
dass scheinbares Scheitern nicht das Ende einer ethischen Stellungnahme
und Weiterführung des freiheitlichen Anrufs an den Menschen impliziert,
wie gleichfalls schon Bonhoeffer forderte. Auch die Fragen, die sich hier in
Bezug auf staatliche und kirchliche Autorität wie Ordnung ergeben, werden
entsprechend berücksichtigt, indem „Konkretionen" der Ethik, wie Trutz
Rendtorff sie nennt, am Beispiel der Abtreibung und Familie kritisch diskutiert

werden, insofern Trutz Rendtorff sich von gewissen zeitgebundenen
Vorstellungen, speziell der Sexualmoral (besonders Homosexualität), nicht
ganz hat lösen können und zu einseitig den kantischen Imperativ der „Uni-
versalisierung" dabei als Argument in den Vordergrund stellt, obwohl auf der
anderen Seite die „Lebensführung" gerade stark die „Subjektivität" als Träger
eines ethischen Lebens unterstreichen möchte, ohne allerdings zu einer
Position des „Selbst" im Sinne des deutschen Idealismus zurückzukehren
(Fichte, Hegel).

Der Titel der Arbeit „Vers une éthique de la liberté" ist also mehr als

glücklich gewählt, denn er ist zutiefst zutreffend, insofern im Begriff der
„verdankten Freiheit" bei Trutz Rendtorff eine kategoriale „Verbindlichkeit"
zum Ausdruck kommt, welche ein Kernanliegen dieses Autors darstellt und
sehr überzeugend als der Zusammenhang von „Geben des Lebens" und
„Weitergeben des Lebens" entfaltet wird. Ein solcher Anruf an die individuelle
wie soziale Lebensgestaltung, „ohne Herr des Lebens zu sein", zeigt also

deutlich, wie F. Charoy herausstellen kann, dass Freiheit und Gemeinschaft
keine Widersprüche implizieren, sondern die „Verbindlichkeit" des
gegebenen oder verdankten Lebens in allen Bezügen der Wirklichkeit gerade zur
Freiheit motiviert, dieses Leben in ethischer Hinsicht jeweils zu ermöglichen.

Damit ist nicht nur ein ontologisches Fundament für die Ethik gewonnen,

sondern zugleich auch eine Kriteriologie für ihre konkrete Anwendung,
sofern es eben stets darum geht, in jeder Situation, Lebensform und
Ordnung die Freiheit als „Ermöglichung" des Lebens weiter zu generieren, was
auch als Anruf an Religion und Kirche selbst gilt (Frömmigkeit, Amt,
Pastoral). Hieran wird zugleich ebenfalls deutlich, dass rein politische oder
humanistische Lösungen mit dem reinen Anspruch nach „Gerechtigkeit"
dem ethischen Grundanliegen allein nicht gerecht werden, da dieses unter
Rückbezug auf ein gegebenes Leben stets auch ein „Mehr" an Leben beinhaltet,

so dass in allen Lebensvollzügen eine gewisse „Steigerung" eingeschrieben

ist, die Trutz Rendtorff als deskriptives Moment in anthropologischethischer

Hinsicht in Anspruch nimmt und bei F. Charoy für die Rekonstruktion

meta-ethisch adäquat Berücksichtigung findet.
Kann man allgemein philosophisch daher festhalten, dass es sich bei

Trutz Rendtorff um eine Ethik der „Vermittlungen" handelt, die der
Stellungnahme sowie den Situationen des Menschen und den Lebensformen
entsprechen (wodurch ein gewisses hegelsches Moment gegeben ist), so ist
theologisch betrachtet dieser Ethikentwurf zugleich eine Antwort auf das

fundamentale Verhältnis von Gott und Mensch, wie es durch ein letztes Ver-



254 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

trauen in die Wirklichkeit und das zuvorkommende Handeln Gottes durch
die Befreiung in Christus gekennzeichnet ist. Auf dieser Ebene der
Rekonstruktion als „Reflexivität" bei Trutz Rendtorff, die F. Charoy einleuchtend
als das Verhältnis von Freiheit und Geschöpfsein des Menschen herausstellt,
bedeutet dies mit Recht, dass die Lebensrealität eben ein umfassendes Konzept

für die „Totalität" des Seins (Welt und Gott) impliziert, welche in der
„Lebensführung" stets präsent sein muss, um sich nicht in eine bloße Formalität

der Gesinnung (Kant) oder des Solipsismus wie aber auch des
Soziologismus zu verlieren. Unter diesem Aspekt sind auch die Ausführungen zur
Innerlichkeit bzw. „Frömmigkeit" (Schleiermacher) zu beurteilen, die bei
Trutz Rendtorff nicht konsequent zu Ende analysiert wurden, aber von F.

Charoy in ihrer Kritik als Desiderat eines wirklich umfassenden Lebensbegriffs

aufgegriffen werden. Als Problematik aus radikal phänomenologischer
Sicht stellt sich nämlich die Frage, ob das „Leben" von Trutz Rendtorff nicht
einfach „gesetzt" wird und damit in die Nähe eines gewissen Naturalismus
oder Empirismus gerät (den er an sich theoretisch wie heuristisch ablehnt),
anstatt sich aus sich selbst zu gründen und damit wirklich ein „Grund" zu
sein, der alles Wirkliche phänomenologisch trägt.

Die konsequente Rekonstruktion von F. Charoy fragt also mit Recht nach
der letzten Struktur des Lebensursprungs, ob dieser in der Tat mit Gott
identisch ist oder im ersten, weitgehend anthropologischen Teil der Ethik
nur die „Schöpfung" vertritt, die dann bei Trutz Rendtorff zur eigentlichen
(theologischen) Gründungskategorie wird. Das heißt mit anderen Worten,
was ist die eigentliche Immanenz des Lebens innerhalb der Lebensführung,
wenn sich diese nur als Vermittlung vollzieht, aber dennoch dem Menschen
als freiem Subjekt stets jene „Kraft" verleiht, die sein Handeln überhaupt erst
ermöglicht? Erinnern wir an die kurze, aber wesentliche Reflexion von F.

Charoy in der Einleitung zum „Vater unser", dann wird dort bereits einsichtig

(13f.), dass es um ein Grundverhältnis des Menschen im existentiellen wie
gläubigen Spannungsfeld von Macht/Ohmacht geht, welches von keinem
Diskurs letztlich aufgelöst werden kann, insofern es sich um die Frage
radikaler Gebung handelt, über die der Mensch als „Leben" und/oder „Schöpfung"

gerade in keiner Weise mehr verfügen kann.
Diese Grenzen des Epistemologischen und Theologischen als Originalität

und Transzendentalität sind bei Trutz Rendtorff nicht ausgeblendet, aber
sicher für ein weiterführendes Gespräch zum Thema Leben/Ethik noch
nachdrücklicher ins Bewusstsein heute zu heben, und gerade dies zeugt von
der großen Klarsicht der Autorin, mit der sie dieser Arbeit durchgehend eine
überzeugende Struktur wie auch kritische Lesart verleiht. Greifen wir hierzu
eine besonders wichtige Figur der Argumentation heraus, so geht es in der
Tat darum, dass das Subjekt nicht nur eine Stellungnahme zu einer isolierten
Situation ergreift, sondern dieselbe stets einen Zusammenhang mit der
Gesamtwirklichkeit zur Folge hat, welche die „Lebensführung" an die „Möglichkeit"

eines ethisch „guten Lebens" in Sein wie Geschichte überhaupt bindet.
Dadurch dekliniert sich die Handlungsproblematik stets auch in der Dimension

von hermeneutisch verstandenen Seinsmodi, das heißt als Faktizität



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 255

eines Lebens, nämlich des unsrigen, als Gegebensein/Dienst, wo
notwendigerweise die Frage aufbricht, was im originären Sinn empfangen und
weitergegeben wird? Ein aktiviertes Sein als „Lebensführung" entzieht sich mithin

einer letzten Rationalisierung als ontologische oder dialektische Logik,
und F. Charoy kann den Leser auf diesem Weg einer originären Lebensbewegung

als Freiheit, Dienst, Gestaltung etc. nicht nur im besten Sinne in Atem
halten, sondern sie führt bis an diesen neuralgischen Punkt, ob eine klassische,

das heißt trotz allem metaphysisch geprägte Theologie im Raum von
Säkularisierung (und inzwischen Post-Moderne) „Heil" über „Schöpfung"
artikulieren kann, insofern dies einer Formalisierung des „Seins" als einem
„Vorhandenen" eigentlich widerspricht (Heidegger). Anders gesagt kann
gerade eine originäre Lebensrealität nicht als ein irgendwie Vorhandenes
formalisiert werden, da es notwendigerweise unsichtbarer „Ursprung" ist,
was des Weiteren einschließt, dass es nicht auf ein „Grundvertrauen" nur im
geschichtlichen oder existentiellen Vollzug reduzierbar ist, wie es bei Trutz
Rendtorff im Sinne einer gewissen Hypostase des geschichtlichen Sinnes den
Anschein hat.

Die gerade erwähnten (religions-)philosophischen Grenzprobleme führen

in theologischer Hinsicht genau zur Grundintuition von Trutz Rendtorff
zurück, ob eine „Selbstaufklärung" der Theologie im Rahmen der Moderne
möglich ist, wenn die Grundaxiome in anthropologischer Hinsicht sowohl
als „universalisierbar" wie „diskussionsfähig" hingestellt werden. Ist dies
wirklich der Fall, dann wäre die „Lebensrealität" unter dem logischen
Allgemeinheitsanspruch formalisiert und damit abstrakt idealisiert, oder aber
dieselbe Lebensrealität wird für den Diskurs zur Disposition gestellt, womit
sie im streng phänomenologischen Sinn keine Gegebenheit oder sogar
Selbstgebung mehr ist, sondern nur eine axiomatische Setzung. Zur Verdeutlichung

möchten wir einen Satz hierfür von Trutz Rendtorff selbst zitieren:
„Freiheit ist ganz wesentlich Schutz vor Unmittelbarkeit, das heißt davor,
ohne Vorbehalt der Welt des Handelns und des Verfügens ausgeliefert zu
sein."2 Und wenn Leben gerade diese „Unmittelbarkeit" als unbedingte, das
heißt ohnmächtige „Ausgeliefertheit" wäre, so möchte man den Autor
fragen, und dennoch alle Möglichkeiten dieses Lebens als reale Konkretion
bereits in sich birgt? Mithin nicht Ausgeliefertsein im Sinne einer nur
geschichtlichen Exzentrizität nach Plessner, auf dessen Motiv sich Trutz
Rendtorff in einem mehr biologisch-evolutionären Sinne beruft, sondern im
Sinne einer „transzendentalen Geburt" im „göttlichen Leben" selbst, die älter
als die Schöpfung ist - und damit als Immanenz vor jeder Transzendenz zu

2 RFNDTORFF, T.: Ethik. Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen
Theologie. Hrsg. v. Reiner Anselm u. Stephan Schleissing, 3. durchgesehene Aufgabe. Tübingen
Mohr-Siebeck 2011, 60.



256 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

verstehen bleibt.3 Wir stimmen also in Gänze der Autorin zu, wenn sie am
Schluss als eines ihrer eigenen Hauptereignisse schreibt:

„Ce travail a ouvert à une question fondamentale: il appelle à reprendre à

nouveau la discussion sur la compréhension de fessence" et de faction"
humaine: en théologie, revenir aux théories de la métaphysique, et aux
questions que lui adressent aujourd'hui les philosophes du langage et les

phénoménologues, sur le statut même de la logique dans son argumentation:
la théologie est-elle une métaphysique qui aurait décidé des options
fondamentales, ou est-elle constructive, comme le défend Rendtorff?" (319).

Die nachkonstruierte Begriff der „Lebensführung" bei Rendtorff bietet mithin

insgesamt in dieser Arbeit den Übergang von der „Metapher Leben zum
ethischen Konzept" desselben mit den angedeuteten epistemologischen und
transzendentalen Fragen, die dieses Thema naturgemäß aufwirft. Das
Angehen dieses Begriffs der „Lebensführung" von verschiedenen Seiten aus wie
Genealogie, Problemgeschichte, Biographie und Rekonstruktion offenbart
dabei notwendigerweise eine methodische Komplexität, die der Reflexionsund

Schreibweise von Trutz Rendtorff selbst entspricht. Dieser Vielschichtigkeit

ist die Autorin mehr als gerecht geworden, um den Begriff der
„Lebensführung" als zentral in der heutigen ethischen Debatte in Deutschland
wie Frankreich zu umreißen und zu weiteren notwendigen Diskussion
anzustoßen, wie wir sie diesem Buch wünschen.

3 Vgl. für diese weiterführende Diskussion Charoy, F.: Lebensführung und Lebensethos - zur
Frage ethischer Vermittlung bei Trutz Rendtorff und Michel Henry, in: Enders, M. (Hg.): Immanenz

& Einheit. Festschrift zum 70. Geburtstag von Rolf Kühn. Leiden: Brill 2015, 115-138.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

De Oliveira Astorga, Luis Augusto: El intelecto de la sustancia separada: su

perfecciôn y unidad segün Tomas de Aquino. Pamplona: Ediciones Universi-
dad de Navarra 2016, 291 p., ISBN 978-84-313-3129-0.

L'intérêt philosophique des théories médiévales sur les substances séparées -
autrement dit l'angélologie - n'a plus à être démontré. Ce secteur particulier
de la métaphysique du Moyen Age recèle de véritables « trésors philosophiques

», s'agissant notamment de l'analyse de la connaissance et du
langage, ou de l'élaboration de notions comme celles de matière, de temps,
d'espace ou d'individu. La reconnaissance de cet intérêt a suscité, au cours
des dernières années, plusieurs travaux qui illustrent l'apport de l'angélologie

à la philosophie du Moyen Age dans différents domaines et à propos de
diverses thématiques. Dans sa thèse de doctorat, L.A. De Oliveira Astorga
s'attache à étudier la conception thomasienne de l'ange du point de vue de la
nature de son intellect et de sa connaissance.

Structurée en trois parties, cette étude propose (1) une présentation générale

du statut des substances séparées selon Thomas d'Aquin ; (2) une analyse

des concepts métaphysiques d'acte et de puissance, d'unité et de multiplicité

en rapport avec la nature angélique - le but de cette section étant de

mettre en avant différents types de hiérarchie (notamment cosmologique et
gnoséologique), afin d'appuyer la thèse de la supériorité des intellects séparés

et de leur activité cognitive dans l'ordre de l'univers créé; (3) la troisième
section illustre la manière dont la notion de hiérarchie, dans le cadre de la
doctrine thomasienne des différents types d'intellect, se reflète dans la faculté

intellectuelle elle-même, dans son moyen d'intellection propre (l'espèce
intelligible) et dans ses actes cognitifs. L'ensemble du volume se présente
comme une lecture « interne » à la pensée de Thomas d'Aquin et son but est
de fournir une explication et une compréhension exhaustive de la doctrine
thomasienne : cette visée est privilégiée, laissant délibérément de côté toute
dimension critique. Ce qui est proposé dans ce volume est en effet une
exégèse du statut de l'intellectualité angélique dans la pensée de Thomas
d'Aquin, une exégèse qui fait l'économie d'une mise en contexte historico-
critique de la position thomasienne.

Le choix d'une telle approche est confirmé dans l'Introduction, où on lit
que le but de l'ouvrage est de mieux comprendre la gnoséologie thomasienne
et que la foi chrétienne en constitue le « guidé éloigné » (16). L'Auteur
explique avoir adopté une perspective « métaphysique » (dans un des sens du
terme soutenus par Thomas d'Aquin) - étant donné que l'objet examiné est
la nature et l'intellectualité des substances séparées -, une perspective qui,
de ce fait, est proprement « philosophique » (et non théologique) en ce qui
concerne son contenu et sa finalité. S'agissant de la question préalable qui
porte sur l'existence des substances immatérielles, l'Auteur affirme qu'il est



258 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

plus probable et « plus raisonnable » de penser qu'elles existent plutôt que le
contraire (24-27), s'appuyant sur une affirmation d'Etienne Gilson selon
lequel l'existence des esprits purs pourrait non seulement être prouvée, mais
aussi « constatée » (27). Cette considération confirme que la présente étude
se situe « à l'intérieur de la doctrine thomiste » et d'une lecture de Thomas
d'Aquin redevable du courant néo-thomiste du XXe siècle. Dans cette
perspective, la métaphysique thomasienne apparaît investie d'une certitude qui
conduit à l'affirmation que « la météorologie est une science bien moins
exacte que la métaphysique » (30).

La métaphysique thomasienne, et notamment la thèse d'un ordre hiérarchique

des choses qui correspond à leur degré d'actualité et d'unité, fournit
ainsi l'arrière-plan à partir duquel se développe l'ensemble de cette étude.
Concernant le statut de l'intellect des substances séparées, l'Auteur insiste
sur sa distinction par rapport à leur essence, ce qui le conduit à attribuer à

l'intellect angélique le statut d'un « proprium » au sens des prédicables ;

dans la perspective de cette analyse, il s'agit en effet d'exclure qu'il soit
considéré que comme un simple accident : l'intellect angélique doit, au
contraire, être envisagé comme un attribut essentiel, qui émane immédiatement
de l'essence des substances immatérielles de sorte à être nécessairement
présent en chacune d'elles, chacune étant « essentiellement intellectuelle » (104-
109). Un même type d'analyse est effectué par rapport au statut des espèces
intelligibles en tant que moyens de la connaissance angélique : dans ce cas,
l'Auteur insiste sur l'impossibilité de les considérer comme des propriétés
essentielles de l'ange, tout en rejetant l'idée qu'il s'agisse de simples
accidents : la solution qui va être privilégiée - à savoir qu'il s'agit d'accidents
inséparables de l'essence (136) - résulte, en dernière analyse, de la prise en
considération du débat que cette problématique a déclenché dans la seconde
scolastique. L'Auteur élargit en effet son examen à quelques représentants
majeurs de la réception de Thomas d'Aquin aux XIVe et XVe siècles, tels Jean
Capreolus, Silvestre de Ferrara, le cardinal Cajétan et Jean de Saint Thomas.
La confrontation de leurs positions et la mise en évidence de leur rapport
différencié à la doctrine thomasienne illustrent concrètement l'exégèse séculaire

dont la pensée de Thomas d'Aquin a fait l'objet et rend compte des

questionnements subtils qu'elle a suscités - c'est dans ce recours au débat
qui a eu lieu dans le cadre de la seconde scolastique que nous voyons l'apport

le plus significatif de ce volume à la thématique étudiée.
Dans sa lecture fouillée du statut et du fonctionnement de l'intellectua-

lité angélique, cette étude accorde par ailleurs une place particulière au thème

de la connaissance angélique du singulier : celle-ci est confrontée à celle
de l'homme et à celle de Dieu de manière à faire ressortir son statut intermédiaire,

conformément à la thèse métaphysique de l'ordre hiérarchique de

perfection qui guide l'interprétation développée dans l'ensemble de ce
travail. Sur cet aspect également, l'Auteur a recours au débat au sein de la
seconde scolastique : il présente les positions de Capreolus, Cajétan et
Silvestre de Ferrare, et il adhère à leur critique des objections soulevées par
Duns Scot à l'encontre de la position thomasienne (195-208).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 259

Dans la Conclusion, l'Auteur réitère la thèse de la hiérarchie ontologique
et opérative qui marque la conception de Thomas d'Aquin, dont il relève la

cohérence interne et qu'il fait sienne en vertu de son caractère « plus raisonnable

» (240).
Le volume se termine avec deux Appendices : une première sur la lumière

et l'illumination en tant qu'analogies de l'intelligible (241-255) et une
deuxième sur l'origine des espèces angéliques en Dieu (257-278) - c'est l'occasion,

pour l'Auteur, de revenir sur certains aspects examinés précédemment
et d'apporter des précisions supplémentaires.

Ce volume témoigne clairement de la renaissance de l'intérêt pour l'angé-
lologie médiévale et on ne peut que se réjouir du fait qu'un tel intérêt soit
présent et se développe au-delà des confins de l'Europe : le volume de M. De
Oliveira Astorga va sans doute contribuer à une plus grande familiarisation
avec cette thématique dans le milieu universitaire hispanophone (et latino-
américain en particulier) et - on l'espère - à susciter d'autres recherches sur
l'angélologie d'auteurs moins connus.

Tiziana Suarez-Nani

Vannier, Marie-Anne : Cheminer avec Maître Eckhart. Au cœur de l'anthropologie

chrétienne. Paris : Éditions Artège 2015, 201 p., ISBN 978-2-36040-373-8.

Le présent ouvrage rassemble et juxtapose - sous forme de chapitres - les

textes d'une série de douze conférences que l'auteur a données pendant
l'Avent 2014 dans le cadre de la retraite annuelle des moines bénédictins de

l'abbaye de Chevetogne (dans la province de Namur), dont la communauté
orientale-catholique est réputée pour sa vocation œcuménique afin de proposer

un lieu de rencontres spirituelles et intellectuelles entre l'Église d'Occident

et celle d'Orient. Dès lors, comme le souligne pertinemment Marie-Anne
Vannier dans l'introduction, « le sujet retenu : la naissance de Dieu dans l'âme
chez Eckhart, qui est une version occidentale de la divinisation de l'être
humain développée par les Pères grecs, s'inscrit dans la perspective œcuménique
de Chevetogne » (11). Tout comme le fondateur de ce monastère de l'Exaltation
de la Sainte Croix, Dom Lambert Baudouin (f i960), Eckhart ferait ainsi figure
de « pionnier » dans ce domaine en faisant ressortir « l'actualité des Pères de

l'Église », ce qui lui permit d'aller « au cœur de l'anthropologie chrétienne »

(ibid.). Tout le contenu de ces « douze Entretiens spirituels » - selon l'expression

de l'Abbé Dom Philippe Vanderheyden qui, dans la préface du livre, les

compare alors aux Conférences de Jean Cassien (une lecture recommandée par
la Règle de saint Benoît) - est par conséquent sous-tendu par une double
conviction de l'auteur : d'une part « l'anthropologie chrétienne apparaît comme
une chance pour notre époque », si tant est que nous soyons à même de la

repenser à l'aune « des orientations décisives » léguées par les Pères de « l'Église
indivise » ; d'autre part, la profondeur de l'anthropologie spirituelle développée

par Eckhart s'enracine dans cette tradition patristique et s'en fait l'écho -
notamment « en invitant, à la suite de Maxime le Confesseur, à devenir par
grâce ce que Dieu est par nature » -, tant et si bien que l'enseignement du



2Öo Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

maître dominicain (tout à la fois Lesemeister et Lebemeister) conserve encore
aujourd'hui une actualité et une fécondité théologiques certaines1. Aussi im-
porte-t-il à Marie-Anne Vannier de redécouvrir ici, en s'appuyant sur Maître
Eckhart et à la faveur de sa capacité à mettre en évidence l'actualité intemporelle

du christianisme, les composantes essentielles d'une anthropologie centrée

sur la possibilité pour l'homme d'accéder à la déification par la grâce
d'adoption filiale. Suivons à présent le parcours de l'auteur.

Le chemin proposé débute avec l'Avent et nous introduit ainsi au mystère
de l'Incarnation, donnant au christianisme un « statut unique » et révélant de

ce fait « l'originalité de l'anthro-pologie chrétienne » (16). L'auteur précise
d'abord le sens de ce motif, à savoir la divinisation de l'homme et la vie qu'elle
induit, tout en exposant dans les grandes lignes les interprétations de la tradition

théologique au fil des siècles. Cela nous conduit efficacement de saint Iré-
née à Maître Eckhart, afin de s'interroger sur l'importance que ce dernier
accorda très tôt à la divinisation de l'être humain - « ce qui en fait le plus oriental

des penseurs occidentaux » (21) - et aux conditions de possibilités d'une telle
filiation divine - donnant lieu à « une théologie mystique de l'Église d'Occident

» (23).
Après avoir donc jeté les bases d'une anthropologie chrétienne jugée «

fondamentalement optimiste » et « parlante pour nous », l'auteur s'emploie
ensuite à en dégager successivement les composantes, selon un enchaînement
cohérent. En premier lieu est abordé le rapport entre création et liberté, montrant

surtout l'apport majeur d'Augustin dans l'approfondissement de cette
question, reprise par Maître Eckhart, et, de ce fait, son prolongement dans la

dialectique eckhartienne de l'image, laquelle « met en évidence le rôle de la

liberté, qui fait passer de la Bild à YÜberbildung par le concours du détachement
et de la grâce » (36).

La création de l'homme à l'image de la Trinité l'appelant à la vie trinitaire,
celle-ci occupe par conséquent dans la pensée d'Eckhart une place centrale qui
résulterait d'« une expérience très forte qu'il a eue de la Trinité, mais sur
laquelle il garde une remarquable discretio », ne s'y référant qu'implicitement
(42). C'est pourquoi l'auteur cherche, moyennant une relecture de passages
marqués d'un tel présupposé, à s'enquérir du vécu de cette expérience
mystique qui « conditionne sa vie et son œuvre », donnant à Eckhart de comprendre

- sous forme de vision intellectuelle - le sens du mystère de l'adoption
filiale et, par suite, de la naissance de Dieu dans l'âme à partir de la relation
d'engendrement du Fils par le Père comme bullitio (métaphore qui rends

compte du caractère indicible de ce jaillissement de vie).
C'est donc fort logiquement que s'ensuit le thème de « la naissance

éternelle », un concept qu'emploie Eckhart « pour exprimer la radicalité de la filiation

divine » (57), d'une telle recréation dans le Fils par « une sorte d'Incarnation

continuée » (59). Le propos se focalise alors sur les Sermons allemands
101 à 104 de Maître Eckhart, un cycle de sermons axés sur la naissance de Dieu

1 Nous renvoyons sur ce point à un article du même auteur : « L'actualité de Maître Eckhart »,
dans : Revue des sciences philosophique et théologiques 94/1 (2010), 39-59.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 261

dans lame et dont le premier en dévoile le programme constitué de trois
points, lesquels sont tout d'abord esquissés par l'auteur puis successivement
traités à raison d'un chapitre par point (à la manière d'Eckhart reprenant chacun

respectivement dans les trois sermons suivants). Le premier point
concerne « le lieu de la naissance », circonscris au « fond caché » de l'âme, c.-à-d.
à son essence, cet Etwas in der Seele qui est un Grund ohne Grund, un lieu sans
lieu, indéfini, dont la noblesse est l'expression de l'image de Dieu. Le
deuxième point thématise quant à lui « l'attitude à adopter » par rapport à cette
naissance : un accueil du Verbe dans le silence, un pâtir Dieu traduisant le
détachement, l'inhabitation divine synonyme de pure réceptivité et d'assomption
du sujet comme homme juste - à partir de quoi Eckhart développe non seulement

toute une théologie de la grâce, mais déploie aussi « une nouvelle théologie

morale, tout entière ancrée dans la théologie trinitaire » (90). Du coup,
Eckhart « explicite le sens de la vie chrétienne et lui donne son orientation
éthique » (68) ; et « c'est là une réflexion très forte, dont l'actualité traverse les

âges » (103). Le troisième point fait enfin valoir « les fruits à en retirer », c.-à-
d. le profit qui résulte pour l'homme de cette naissance entendue comme don
même de Dieu : « C'est, en quelque sorte, d'une divinisation continuée qu'il
est question » (69), nous conduisant « au cœur de la vie chrétienne » (105) -
l'auteur dressant pour lors un parallèle avec l'interprétation que donne Eckhart

des noces de Cana dans son Commentaire de l'Évangile selon saint jean
(n. 284-309). À travers une habile relecture intertextuelle des Sermons
allemands 101 à 104 allant - à l'instar d'Eckhart - à l'essentiel, Marie-Anne Vannier
entend montrer que ce cycle de sermons livre « une synthèse magistrale sur la

question de la naissance de Dieu dans l'âme » (70), intuition de fond de la

mystique du maître dominicain, qui se nourrit néanmoins ici de l'acquis de ses

prédécesseurs (notamment Origène et Thomas d'Aquin) : « On comprend donc

que c'est à partir d'un solide ancrage dans la Tradition qu'Eckhart parle de la
naissance de Dieu dans l'âme » (ibid.).

Suivant un rythme liturgique, l'auteur nous fait subséquemment passer de

l'Incarnation à la Résurrection - Noël et Pâques formant chez Eckhart « les

deux volets d'un même mystère », c.-à-d. « de la même réalité » (119) -, ce qui
a pour but de nous ramener aux prémisses de la conception eckhartienne, en
prêtant désormais attention à son premier sermon, ledit Sermo Paschalis,
prononcé en latin à Paris quand Frère Eckhart n'était encore qu'un jeune bachelier.

Or, l'établissement d'un « net parallèle » entre ce texte et les Sermons
allemands 101 à 104 - à commencer par leur structure symétrique - incite à voir
dans le Sermon pascal « une préparation du cycle sur la naissance de Dieu
dans l'âme » (120). « Force est donc de constater », renchérit Marie-Anne Vannier,

« que, très jeune, [...] toute la pensée d'Eckhart est fixée »2, en étant
conditionnée par « une expérience pascale décisive » (122), celle du mystère de la

2 Cette constatation rejoint ainsi la remarque générale qui avait été faite par leminent Josef
Koch, à savoir - nous traduisons - que « les plus anciennes productions littéraires [d'Eckhart]
connues jusqu'à présent ne sont pas des "écrits de jeunesse", mais trahissent une personnalité
parvenue à maturité » (« Zur Einführung », dans : Nix, U.M./Ochslin, R. (éds.) : Meister Eckhart
der Prediger. Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr. Freiburg: Herder i960,1-24, ici 7).



2Ö2 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Résurrection, qu'Eckhart exprime - à l'exemple d'Augustin, mais différemment
- « dans la prédication où la Parole s'actualise » (131).

Afin de mieux comprendre l'originalité d'une telle focalisation d'Eckhart
sur la naissance éternelle, le chapitre d'après s'attache à montrer que cet «

élément fondateur » de la mystique du maître dominicain s'insère habituellement
dans un schéma classique des trois naissances du Christ, dont Marie-Anne
Vannier reprend là certaines conceptions enrichissantes au sein la tradition
spirituelle médiévale, depuis ses origines cisterciennes au XIIe siècle jusqu'à
Nicolas de Cues et en passant par Jean Tauler, disciple d'Eckhart. Cela convie
finalement l'auteur à s'arrêter, dans un premier temps, sur l'interprétation du
mystère de la filiation divine chez le Cusain, laquelle est certes « conditionnée
par la lecture d'Eckhart » (151), mais témoigne cependant d'« une rationalisation

plus importante » (156), qui en dégage l'enjeu gnoséologique ; puis, dans
un deuxième temps, sur sa façon d'envisager la vision face à face de Dieu en
cette vie, moyennant une théologie de l'icône (d'inspiration byzantine) qui
constitue « un acquis décisif, non seulement pour la mystique, mais aussi pour
l'anthropologie », permettant d'« ouvrir à la modernité » (175).

Dans l'ensemble - c.-à-d. tant sur le fond que sur la forme -, ce livre n'a pas

pour ambition d'être une étude systématique et exhaustive renouvelant les
recherches eckhartiennes, mais, plus sobrement, juste une invitation à redécouvrir

l'anthropologie chrétienne (conformément au titre du chapitre conclusif),
en s'appuyant tout particulièrement sur la pensée mystique de Maître Eckhart
et en cheminant avec lui du temps à l'éternité. À travers ce parcours initiatique

destiné à un large public d'« amis de Dieu », en leur rendant accessible -
à la manière du dominicain dans sa prédication en langue vulgaire - la
profonde érudition de l'auteur, éminente spécialiste des Pères de l'Église comme
des mystiques rhénans, Marie-Anne Vannier propose donc une grille de
lecture - ou de relecture - vivante et actuelle de la spiritualité eckhartienne, afin
d'en renouveler l'attrait et l'intérêt.

Maxime Mauriège

SCHEIBLE, Heinz: Melanchthort. Vermittler der Reformation. Eine Biographie.
München: C.H.Beck 2016, 445 S., ISBN 978-3-406-68673-3.

Das vorliegende Buch ist nach Titelei-Auskunft die „überarbeitete und
aktualisierte Fassung" des 1997 als Melanchthon. Eine Biographie veröffentlichten

Texts. Neunzehn Jahre später ist zum nüchternen „Eine Biographie"
das anspruchsvollere und aktuellere „Vermittler der Reformation" getreten:
2017 ist das Jahr des hyperaktiven Luther-Gedenkens, dem sich alle anderen
Akteure der Zeit publizistisch unterzuordnen haben. Um eine summarische
Bewertung der 2016 publizierten Version gleich vorwegzunehmen: Dem
ursprünglichen Untertitel wird sie, wenn man eine traditionelle Auffassung von
„Biographie" zugrundelegt, gerecht, dem neuen entspricht sie in keiner Weise.

Schon der Begriff „Vermittler" ist unglücklich gewählt, suggeriert er doch,
dass Luther eine Art Dolmetscher oder Public relation-Spezialisten nötig
gehabt hätte. Doch davon kann keine Rede sein: Das Medien- und Kommu-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 263

nikations-Genie Luther, das sich auf allen Sprachebenen, von der
grobschlächtigsten Polemik bis zur theologischen Fachdiskussion, bestens
auszudrücken verstand, brauchte keinen „Übersetzer", sondern einen renommierten
Philologen, der im Gegensatz zu ihm bei den internationalen Humanisten-
Netzwerken auch nach 1525 noch Renommee besaß und Ehre einlegen konnte.

Darüber hinaus erweckt der neue Untertitel den Eindruck, dass hier eine
Zeitzeugen-Vita vorgelegt wird, die ein Zeitspektrum mit dem dazugehörigen

Zeitgeist einfängt, also am Beispiel und mit dem Beispiel einer
Lebensgeschichte die komplexen Vorgänge der Kirchenspaltung und Reformation
hervortreten lässt. Dafür wäre Melanchthon, der legendäre Zweite neben
und nach Luther, die ideale Gestalt: als Humanist, der Erasmianische Ideen
in die konträre Ideenwelt Wittenbergs einzubringen sucht und bis zum
Schluss um Kompromisse zwischen den widerstreitenden Lagern und Glau-
benssphären ringt. Doch auch von einer solchen Kontextualisierung kann
keine Rede sein. Stattdessen wird die Lebensgeschichte des Philipp
Schwartzerdt aus Bretten in die genügsam bekannte Standard-Erzählung der
Luther-Hagiographie und Reformations-Orthodoxie eingefügt, mit allen
dadurch unvermeidlichen Einseitigkeiten, Verengungen und Parteinahmen. So

wird Luthers Haltung zum Bauernkrieg 1525 keineswegs adäquat wiedergegeben,

sondern gnädig verkürzt. So hat Erasmus in der berühmten Diskussion
mit Luther über Freiheit oder Unfreiheit des menschlichen Willens die wahre

Tiefe der Gegenpositionen nicht ausgelotet. So sind die Vertreter der
radikalen Reformation in Zwickau „windige Schwarmegister" (84). Auch Me-
lanchthons Positionen in der Schlüsseldebatte zwischen Humanisten und
Reformatoren sind deutlich harmonisiert. Harmonisierung ist überhaupt das
Schlüsselwort für das Hauptthema des Buchs, das Verhältnis des Zweiten
zum Ersten, der diesen Führungsanspruch mit aller Schroffheit lebenslang
einforderte und durchsetzte. Luthers bekannte Kritik am „Kompromissler"
Melanchthon wird zwar thematisiert, aber durchgehend abgeschwächt. Blass
bleibt auch das Bild der Gegenseite. Wie Melanchthon von den Vertretern
der Kurie gesehen wurde, warum er in für Kardinal Campeggio Augen ein
lohnendes Objekt der Abwerbung bildete und welche Strategien von römischer

Seite auf dem Reichstag von Augsburg 1530 deshalb zum Tragen
kamen, wird allenfalls angedeutet. Wie schwierig, komplex, ja widersprüchlich
Melanchthons Position in Wittenberg vor und nach dem Tod Luthers wirklich

war, lässt sich daher nicht immer ermessen.
Auf der anderen Seite sollen die Leistungen der vorliegenden Biographie

nicht kleingeschrieben werden. Auch ein in „minimis maximus" kann und
soll als Anerkennung einer Forschungsleistung verstanden werden. In
lebenslanger Forschung hat der Verfasser wie kein anderer die Fakten und
Stationen eines Gelehrtenlebens gesammelt, zusammengestellt und gut lesbar
präsentiert. So werden das Netzwerk Beziehungs-Melanchthons, sein Alltagsund

Privatleben, aber auch Inhalte und Thesen seiner Schriften ausführlich
und tiefenscharf dargestellt. Sine ira et studio ist allerdings auch diese
Erzählung, die den Kern des Buches ausmacht, nicht verfasst. Im Gegenteil: der
Grundton ist Emphase, es menschelt allerorten, moralische Zeigefinger he-



264 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ben und senken sich, Lob und Tadel werden reichlich verteilt. Insofern passt
das Buch auch wiederum ausgezeichnet in das Klima des Hypergedenkjahres
2017.

Volker Reinhardt

BläTTEL, Richard: Das Geheimnis der Wiederholung. Soren Kierkegaard passiert
jüdisches Denken. Bielefeld: transcript Verlag 2016, 305 S., ISBN 978-3-8376-
3613-0.

Diese Neuerscheinung wurde im Wintersemester 2015 von der Kulturwissenschaftlichen

Fakultät der Universität Luzern als Dissertation im Fachbereich
der Judaistik angenommen. Sie hat mit dem blauen Cover im transkript-Ver-
lag eine ansprechende Buchausstattung erhalten. In der vorliegenden Rezension

muss der judaistische Teil dieser Arbeit nicht nochmals begutachtet
werden. Bemerkenswert ist eine Philosophie, die offen bleibt für das
Geheimnis des Göttlichen, im Geheimnis der wiederholten „Berührungen"
zwischen Gott und Mensch. Diese Schrift bewegt sich im Uberschneidungs-
bereich von Wissen und Glauben, Philosophie und Theologie, begrifflichem
Denken und Wortpoesie. Es ist nicht ein Beitrag zur Kierkegaardforschung
im engeren Sinne oder zu einer systematischen Komparatistik, sondern eine
horizonterweiternde Deutung Kierkegaards im Lichte, manchmal auch im
Nebel jüdischen Denkens. Dabei gewinnt Kierkegaard als eine dänische
Stimme im Chor der religiösen Denker des 19. Jahrhunderts Bedeutung -
weniger in der Form einer scharf nachgezeichneten Rezeption, sondern als

Anreger mit Schnittpunkten und Divergenzen zu einigen Formen des jüdischen
Denkens.

Im ersten Teil wird das Vorgehen vorgestellt. An Stelle der Methode wird
eine radikale Hermeneutik vorgeschlagen. Jüdische Quellen und Schriften
werden weniger als fertige Resultate, sondern als Haupt- und Nebenwege, als

grabende Denkformen gewürdigt. Als Geheimnis der Wiederholung wird der
„Sprung" von einer konventionellen und routinierten Religion zu einer lebendigen

Gottesbeziehung dargelegt.
Der zweite Teil ist in drei Gänge gegliedert:
Im ersten Gang wird der Sündenfall thematisiert. Adam (der Mensch)

versteckt sich vor Gott. Hier wird - nach einer knappen Kritik an Hegels
verfehlter Dialektik - Kierkegaards existenzielle Dialektik in Beziehung gesetzt
zu Joseph Ber Soloveitchiks Dialektik zwischen Existenz und Halacha.

Im zweiten Gang geht es um die Suche nach Gott. Abrahams Schweigen
(gegenüber seinem erwachsenen Sohn und seiner Gattin) wird von Kierkegaard

und Max Brod als Paradox aufgefasst. Stärker als Kierkegaard akzentuiert

jüdisches Denken die Bindung der Verantwortung. Unter den vielfachen

Pointen der Hinaufhebung („Opferung") Isaaks wird die asketische Richtung

bestätigt, die besagt, dass niemand sich selber gehört, und dass Kinder
nicht ihren Eltern gehören. Gott wünscht nicht das absurde und unmoralische

Blutopfer, sondern die dynamisch erlebte Festigung und Bewährung
der Bindung und Verantwortung des Einzelnen vor Gott.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 265

Im dritten Gang wird das Buch Hiob zum Ausgangspunkt - hier sucht
(und versucht) Gott den Menschen. Es geht um das Pathos bei Kierkegaard
und Abraham J. Heschel. Die Propheten und Hiob, obwohl selber kein
Prophet, erfahren Gottes Pathos. Kierkegaards Deutung geht nicht auf Gottes
Pathos ein, um die spiegelbildliche Verkehrung der Leidenschaft und
Verletzbarkeit des Menschen zur Verletzbarkeit Gottes auszusparen. Geht es um
Erzählungen, in denen Gottes Verletzbarkeit oder Grausamkeit zur Sprache
kommt, weicht Kierkegaard zurück und unterzieht sich der Selbstzensur der
Blasphemie. Hiobs Leiden, sein Wahn, er werde nicht von Gott gehört, steigert

sich zur Empfänglichkeit im Hören auf die Stimme - wobei es nicht nur
darauf ankommt, was Gott sagt, sondern wie er spricht. Hiob, der so lange
gegen die Diskurse seiner „Freunde" rebelliert, wird von Gott wie ein
Verliebter affiziert und zerfliesst. Dieser lebendige Gott findet eine Stimme für
jedes Individuum, für alle Individuen aller Sprachgemeinschaften. Dieses
Denken Hiobs wird zum Paradigma eines Denkens, in dem Gedanke und
Emotion unzertrennlich sind.

Das jüdische Denken ist dialektisch und paradox und es richtet sich
gegen starre Dichotomien wie immanent/transzendent, passiv/aktiv, gut/böse
usw. Es führt von Bruchstellen zu Berührungsstellen zwischen Gott und dem
Menschen, von der Wunde zum Wunder, im Zwischenbereich von per-sona-
re und re-sonare (persönlicher Stimme und Resonanz), Stimme und Stimmung
usw. Die Wiederholung ist nicht mechanische Repetition, sondern Wieder-
Holung: Hiob hört auf Gottes gesprochenes Wort und lässt sich von dessen
Stimme wieder-holen.

Der Autor bemüht sich, ein möglichst differenziertes Bild von Kierkegaard
und vom jüdischen Denken zu vermitteln. Dabei bezieht er sich auf zahlreiche
Quellen und Autoren und vermittelt einen Eindruck vom Reichtum einer
freien Philosophie aus jüdischen Quellen. Das Buch korrigiert die Arroganz
einer christlichen Siegerkultur, die glaubt, einen irreversiblen Fortschritt
über das jüdische Denken hinaus zu verwalten. Es ist kein Zufall, dass sich
so viele Facetten der Erinnerung und Erneuerung jüdischen Denkens mit
politischen Anliegen der Dekonstruktion und der postkolonialen Kritik decken.
Der Autor macht es seinen Lesern und Leserinnen nicht leicht, wird doch
der Textfluss permanent durch längere Fußnoten unterbrochen, als wäre es

die Absicht des Autors, eine allzu glatte Lektüre zu stören. Wahlverwandtschaften

und Schnittpunkte zwischen Kierkegaard und jüdischem Denken
werden stets durch Differenzen und Divergenzen relativiert. Dieses Hin und
Her, Auf und Ab von Konsens und Dissens macht es unmöglich, ein „Fazit"
zu ziehen oder gar einen „Punktesieg" auszumachen. Es wäre auch nicht
sinnvoll, Kierkegaard gegen jüdisches Denken oder umgekehrt auszuspielen,
beziehen sich doch beide auf das Geheimnis des einen Gottes, wie es sich
zuerst dem jüdischen Volk offenbart und das Sagbare übersteigt. Bei diesem
Gott ist alles möglich!

Die vorliegende Arbeit lässt sich nicht ohne Verluste resümieren und
referieren; keine Rezension erspart eine geduldige und wiederholte Lektüre.
Allerdings wird diese Geduld belohnt! Häufig liegt der Sinn im Detail und im



266 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Nebenweg. Statt eines Überblicks gibt es zahlreiche überraschende Einblicke.
Zahlreiche Exkurse unterbrechen eine voreilige Lektüre und legen sich wie
eine schützende Decke über die Absicht einer Reduktion des Denkens auf
Thesen und Argumente. Auch die exzessiven Fußnoten sind gehaltvoll und
informativ; sie enthalten ein Arsenal von Materialen und Keimen zu weiteren

Kommentaren.
Der dritte Teil mündet unter dem Titel „Staub aufwirbeln" in ein poetolo-

gisches Nachspiel.
Das Programm „Kierkegaard passiert jüdisches Denken" mag zunächst

befremden, ist doch Kierkegaard wie Teile des Neuen Testaments geprägt
vom antijüdischen Vorurteil, dass die letzte Verdeutlichung des sog. „Alten"
Testaments erst im Neuen Testament zu finden sei, insbesondere in der chris-
tozentrischen Ausrichtung mancher Schriften des Neuen Testaments. So

betrachtet wäre das Alte Testament aus sich selber nicht zu verstehen, und der
Beitrag jüdischer Kommentatoren wäre zu vernachlässigen! Dieser ungeheuren

Arroganz bietet auch dieses Buch die Stirne. Der kleine David bringt den
großen Goliath nicht selten ins Schwitzen! Jüdisches Denken vermag gewisse
Paradoxien Kierkegaards zu bestätigen und zu verschärfen, vielleicht sogar
zu über-treiben (im Sinne eines Vorantreibens). Ein Beispiel paradoxer
Zuspitzung findet sich in Der Liebe Tun: Christus „opfert sich nur, um jene, die
er liebt, ebenso unglücklich zu machen wie sich selbst." (Zitiert als
Paraphrase von Leo Sestov auf S. 214; der genaue Wortlaut findet sich in Der
Lieber Tun, übersetzt und mit Anmerkungen von Hayo Gerdes. Düsseldorf:
Eugen Diederichs Verlag 1966, 123). Das Leiden an den Friktionen der
Kommunikation zwischen Gott und Mensch bleibt niemandem erspart, der sich
auf eine solche Kommunikation überhaupt einlassen will, so wie es christlich
gesprochen kein Christsein ohne Kreuzesnachfolge gibt. Judentum und
Christentum bieten keine halbierte Wellness-Religion an. Der Leidensanteil
des gepeinigten und erniedrigten Menschensohns und die Zornseite Gottes
lassen sich nicht durch ein einseitiges und kitschiges Bild des lieben Vaters
im Himmel überspringen.

Blätteis Art der Lektüre und sein „talmudisierender" Schreibstil erinnern
in der Entschiedenheit des Engagements an die feministische Literatur zu
Kierkegaard, die ihn auch gegen den Strich des antifeministischen Diskurses
bürstet und zeigt, dass Kierkegaards Texte mehr und ganz anderes zu bieten
haben als überholte Gender-Klischees und aggressive Ausbrüche gegen den
Feminismus, die Kierkegaard zum „Kind seiner Zeit" stempeln. Nur weil
Kierkegaard gegen den Feminismus und gegen vermeintliche Befangenheiten
des jüdischen Denkens polemisiert, heißt das noch lange nicht, dass man
von ihm für den Feminismus und das jüdische Denken nichts lernen könnte.
Seine leidenschaftlichen Texte zur Urgeschichte, zu Jakob, Abraham und
Isaak und zum „Privatmann" Hiob heben Kierkegaard über seine Zeit hinaus,
in die Nähe eines jüdischen „Gerangls" mit Gott und eines getroffenen Erliegens

vor Gott - existentielle Bewegungen, die sich weder dogmatisch
objektivieren noch institutionell fixieren lassen. Die oft hauchdünnen Unterscheidungen

zwischen Orthodoxie, Heterodoxie und Häresie lassen sich im jüdi-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 267

sehen Denken und Erzählen noch weniger aufrechterhalten, als es Kierkegaard

vor dem Hintergrund seiner Lutherischen Dogmatik lieb wäre.
Es ist ein Glück, dass es auch solche Dissertationen geben darf, die den

Rahmen akademischer Leistungen auf geistvolle Weise sprengen und den
echten Pluralismus des Denkstils am Rand des Wissenschaftsbetriebs fördern!
Diese positive, ja enthusiastische Einschätzung rechtfertigt allerdings nicht
eine Reihe von Schlampereien in Nachweisen und Bibliographie. So werden
etwa die religionsphilosophischen Werke Max Brods in den Anmerkungen zu
zweibändigen Werken, was in der Bibliographie nicht sichtbar wird. Die
jüdischen Autoren werden zwar ausgiebig zitiert, doch über Max Brod, der
vielen nur als Freund Kafkas bekannt ist, aber kaum als Verfasser gewichtiger

religionsphilosophischer Werke, wird kein Wort verloren. Die
deutschen Ausgaben von Abraham Joshua Heschel (etwa die Schrift Gott sucht
den Menschen) werden nicht vollständig bibliographiert und uneinheitlich
aus englischen oder deutschen Ausgaben zitiert. Zur Biographie und zum
intellektuellen Profil von Joseph B. Soloveitchik erfährt man nichts, aber er
wird aus acht englischen Titeln zitiert. Die Werke Kierkegaards werden nicht
nach den neusten und kritischen Editionen zitiert. So wird z.B. Der Liebe
Tun in einer Ausgabe von Leipzig 1890 in der Übersetzung von Albert Dorner
zitiert. Warum wird die Diederichs Ausgabe von 1966 in der Übersetzung
von Hayo Gerdes nicht benutzt und nicht erwähnt? Die ausführlich
kommentierte Ausgabe der Wiederholung aus dem Jahr 2000 von Hans Rochol in
der philosophischen Bibliothek des Verlags von Felix Meiner wird nicht
herangezogen. Man mag zu dieser weitschweifig eingeleiteten, vielleicht
überkommentierten Ausgabe stehen wie man will, doch ignorieren lässt sie sich
nicht. Die Tagebücher werden in der veralteten Auswahl von Theodor Häcker
angeführt. Die Existenz einer deutschen kritischen Ausgabe der Tagebücher
wird unterschlagen; die Bezugnahme auf Kierkegaards Schriften sowie die
einschlägige Forschungsliteratur ist zu selektiv. Insofern lässt sich diese Arbeit
trotz thematischer Überschneidungen nicht direkt vergleichen mit dem
spezialisierten Beitrag zur Kierkegaard-Forschung von Hjördis Becker-Linden-
thal (Die Wiederholung der Philosophie. Kierkegaards Kulturkritik und ihre
Folgen, de Gruyter 2015). Auch fehlt eine gewisse kritische Distanz,
insbesondere eine selbstkritische Beschränkung einer allzu assoziativen und
manierierten Darstellungsweise, ein Deklamieren und Zelebrieren von Assonanzen

und (Fehl-)Etymologien. Bald einmal wird die Wiederholung von
Formeln wie „Von der Wunde zum Wunder" peinlich. Die „radikale Hermeneutik",

wie sie durchwegs praktiziert wird, ist riskant und nicht unbedingt zur
Nachahmung zu empfehlen. Oft gewinnt das Musikalische und Malerische
ein Übergewicht über die diskursive Darstellung. Eine zweite Auflage des

Buches würde einige Korrekturen, Kürzungen und Revisionen sowie eine
übersichtlichere Gliederung und Bereinigung der Bibliographie erforderlich
machen. Die Überleitungen zwischen den Abschnitten und Kapiteln sind zu
knapp und wirken fast zufallig. Etwas mehr Leserfreundlichkeit kann den
wertvollen Intentionen und Ansätzen dieser Studie nicht schaden. Der
„Sound" dieser Arbeit ist jedoch einmalig und soll keineswegs durch Nörge-



268 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

leien abgewertet werden. Die Weite und Tiefe des gedanklichen Resonanzraums,

der hier eröffnet wird, macht die Lektüre zu einem eindrücklichen
Erlebnis.

Jean-Claude Wolf

Marafioti, Rosa Maria: Gli Schwarze Hefte di Heidegger. Un „passaggio" del
pensiero dell'essere, saggio introduttivo di I.M. Fehér. Genova: il melangolo
2016, 152 S., ISBN 978-88-6983-042-6.

Heidegger wollte die Aufzeichnungen, die nach ihrem Einband als Schwarze
Hefte bekannt geworden sind, als letztes Stück seiner Gesamtausgabe publiziert

würden. Mit gutem Grund. Mit triftigen Gründen hat man jedoch nicht
gewartet. So kamen diese Aufzeichnung aus Heideggers Werkstatt des Denkens

verfrüht. Sie zu würdigen, setzt jedenfalls eine umfassend Kenntnis und
ein gründliches Verständnis seines gesamten Denkens voraus. Diese
verstreuten und dabei so dichten Gedanken zu verstehen, ist außerordentlich
schwierig. Ich gestehe, mit der systematischen und verständigen Lektüre bisher

nicht über etwas mehr als die Hälfte eines Bandes hinausgekommen zu
sein. Kein Wunder also, dass vor allem zahlreiche Publikationen und
Kongresse zu diesen Texten zu früh kamen: angefangen mit einem Buch ihres
Herausgebers, das man lieber nicht erwähnen würde, sind die Schwarzen
Hefte so unweigerlich zum Tummelplatz der Inkompetenten, der Journalisten

und Braunschnüffler geworden. Und wenn in einem Text Heideggers das

Wort „Jüdisch" vorkommt, dann kann das natürlich nur zu einer Flut von
wirrem Geschreibsel von Hinz und Kunz führen. Umso verdienstlicher ist es,
dass Rosa Maria Marafioti (im folgenden M.) als eine der ersten kompetenten

Stimmen hier eine knappe Monografie (154 S., zusammen mit einem
gewichtigen Vorwort von Istvân Fehér, 9-39) vorgelegt hat, die zugleich durch
Klarheit, Fokus auf dem Wesentlichen und Gedankenreichtum besticht. Sich
kurz zu fassen und zugleich verständlich zu sein, ist sonst schon schwer
genug: dies in Auseinandersetzung mit einem hochkomplexen Heideggertext
zu leisten, ist umso bewundernswerter. Wollte ich die im M.s Buch behandelten

Gedanken hier auch nur annäherend so klar darstellen, dürfte ich
mehr Raum als M.s ganzes Buch benötigen. Während man sich bisher meistens

darauf beschränkt hat, einfach die wenigen Stellen, an denen Wörter
wie „Judentum" oder „jüdisch" etc. vorkommen, ohne jedes Verständnis des
Kontextes zu verzerren, und darauf, ohne jede Kenntnis von Heideggers Denken,

wirre Theorien unter nichtssagenden Slogans zu verkaufen, denen jeglicher

Gehalt und jeglicher Bezug zu Heidegger fehlt, hat M. hier als eine der
ersten (nach Alfieri/von Herrmanns grundlegendem Werk) versucht, den
ungeheuer reichen gedanklichen Gehalt der Schwarzen Hefte zu erschließen.

Zu loben ist zunächst M.s methodisch behutsames Vorgehen. Sie schickt
ihren Ausführungen ein Vorwort (41-45) voraus, in dem sie kurz den besonderen

Charakter von Heideggers Denken als Weg beschreibt und mit
exemplarischer Klarheit darlegt, was unter Heideggers „Denkweg" zu verstehen



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 269

ist. Ihre kleine Einführung kann jedem, der sich dem genuinem Denken
Heideggers nähern will, als nützliche Orientierung dienen.

Ebenso instruktiv sind M.s Bemerkungen zur Editionsgeschichte, dem
Charakter des Textes und dem adäquaten Zugang zu ihm im folgenden zweiten

Vorspann (46-49).
Das erste Kapitel (50-63) ist zunächst wieder einer sorgfältigen Analyse

der besonderen Form des Textes gewidmet. M. zeigt glänzend auf, wie die
verstreuten Aufzeichnungen im Sinne einer Denkwerkstatt aus der Zeit der
„Kehre" von der Analyse des Seins aus der Zeitlichkeit des Daseins zum Denken

der Wahrheit des Seins aus dem anderen Anfang zu lesen sind: der
entscheidende Punkt scheint mir, dass M. darauf aufmerksam macht, dass

Heideggers Denken als ein existentieller Akt im geschichtlich-ontologischen
Sinne zu verstehen ist. Sie bieten sozusagen den direktesten Einblick in die
besondere Einheit von Person und Werk bei Heidegger, die freilich eine
durchaus andere ist als eine plump biographische. Nur wer das Wesen
geschichtlicher Existenz im Sinne Heideggers zugleich das „kehrige Wesen" der
Wahrheit verstanden hat, kann dem Gehalt des Textes, der bis zu konkreten
Bemerkungen zum Zeitgeschehen hin reicht, verstehen.

Das zweite Kapitel „II sapere e la salvezza del occidente" (64-80) hat
besonderes Gewicht: hier legt M. zunächst dar, was Führertum und Erziehung
für Heidegger aus der Zukunft des Ereignisses bedeutet und welche Stelle
Deutschland für ihn in der Aufgabe des Abendlandes als der ,Sorge um das
Sein' zukommt. Die besondere Stelle Deutschlands ist mitnichten im Sinne
eines Suprematismus zu verstehen: wie die Existenz des Einzelnen sich nur
im Mit-sein mit dem Du artikulieren kann, so kann auch die Rolle des
Deutschtums nur im Dialog mit anderen Völkern, niemals in einer
Verabsolutierung seiner selbst sich vollziehen. Von daher wird verständlich, wie
Heidegger nach seiner Desillusionierung und dem Rücktritt vom Rektorat
versucht hat, in seiner Lehre Hölderlin und Nietzsche vor der nationalistischen
Vereinnahmung zu retten. Der denkerische Widerstand Heideggers machte
ihn damals zu einem einsamen Leuchtturm des geheimen geistigen Deutschlands

für die wenigen Verständigen, die ihn hören konnten und genug
Verstand besaßen, zu begreifen, dass Heidegger in der Sprache seiner
Umgebung versuchte, der Zerstörung der geistigen Tradition durch diese
Umgebung zu begegnen. Dies wird auch wichtig sein, um Heideggers Umgang
mit Begriffen wie „Judentum" oder „jüdisch" zu verstehen. Jedenfalls legt M.
in diesem Kapitel auch knapp dar, wie Heidegger niemals blind an den realen

Nationalsozialismus geglaubt hat: seine Annäherung an die Bewegung
war ein Experiment, von dem er nach kürzester Zeit sah, dass es zum Scheitern

verurteilt war. Sein denkerischer Widerstand nach dem Rücktritt vom
Rektorat war der einzige Weg, in dem er seiner geschichtlichen Aufgabe
gerecht werden konnte, dem Irrweg seiner Zeit zu begegnen.

Das dritte Kapitel „La fase .decisiva' dell'epoca moderna" (81-97) zeigt M.,
wie Heidegger insbesondere in seiner Nietzsche-Auslegung die
nationalsozialistischen Schlagwörter wie „Rasse" und „Herrenmensch" dekonstruiert und
zugleich den Machtrausch und Größenwahn des Nationalismus aus der



270 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Überwätigung des Menschen durch die Technik (der Machenschaft) aus dem
endzeitlichen Wesen des „Abendlandes" als der letzten Konsequenz der
Gewalttätigkeit des metaphysischen Denkens heraus interpretiert. Aber Heideggers
Interpretation reicht weiter: der Nationalsozialismus ist nur eine Spielart des

Imperialismus, des Willens zur absoluten Herrschaft, womit Heidegger
vorausahnend auch das Geschehen, das wir heute als Globalisierung bezeichen
mitbedenkt.

Das vierte Kapitel ,,L' ,ebraico'in quanto esemplificazione délia modernité"

(98-111) skizziert in einem ersten Teil kurz die Interpretationsgeschichte:

sie erspart es zukünftigen Interpreten, den Unsinn, der zumeist
zum Thema verbreitet wurde, noch einmal zu zitieren. In einem zweiten Teil
kommt M. dann auf Heideggers Rede vom „Judentum" u.a. sowie auch dem
Bolschewismus (bzw. Kommunismus) als Bezeichnungen für die Moderne als

Endphase der Metaphysik, als Selbstzerstörung, rechnendes Denken, Bin-
dungslosigkeit, Internationalismus und Überwältigung durch die Technik,
d.h. Inbegriff der Machenschaft, zu sprechen. M. macht dabei klar, dass es

sich dabei um Bezeichnungen für Phänomene, für geistig-geschichtliche
Befindlichkeiten, und weder um konkrete politische Strömungen noch
bestimmte Personen oder Personengruppen handelt. Dass Heidegger sich dieser

Terminologie bediente, führt sie durchaus zu Recht auf das akademischgeistige

Milieu zurück aus dem Heidegger stammte. Ich würde jedoch
hinzufügen, dass Heidegger damit keinesfalls so naiv und stupide war, diese

Terminologie sich plump aneignen zu wollen: ebenso wie M. dies für die
Begriffe „Führertum" und „nationalsozialistisch" in Kapitel II aufgewiesen
hat, bedient sich Heidegger hier einfach der Sprache seiner Zeit. Er denkt
den geschichtlichen Augenblick, in dem er lebt, aus der Sprachlichkeit seiner

Zeit heraus. Er verwendet „Judentum" als synonym mit dem Gesagten,
weil Judentum in seiner geschichtlichen Umgebung so verstanden wurde.
Heidegger eignet sich niemals Schlagworte seines geschichtlichen Umfelds
an, sie sind für ihn Werkzeuge, sein geschichtliches Umfeld zu verstehen
und zu dekonstruieren.

Im fünften Kapitel „La Seinsfrage come cornice ermeneutica del dialogo
con la tradizione ebraica-cristiana" (112-128) kommt die Verfasserin schließlich

zum Zentrum von Heideggers Analyse der Verfasstheit des abendländischen

Denkens, innerhalb derer erst seine Rede vom „Jüdischen" zu verstehen

ist. Die Doppelbödigkeit letzterer Rede entspricht Heideggers komplexen

Verhältnis zum Christentum: Heidegger hat Zeit seines Lebens mit der
Gottesfrage gerungen und sich am Ende ein katholisches Begräbnis
gewünscht (so wie es seiner Herkunft entsprach). Niemand hat freilich je das

real-geschichtliche Christentum radikaler und erhellender kritisiert als
Heidegger. Im institutionalisierten Christentum, im historischen Christentum in
seiner metaphysischen Gestalt sah er die Tragödie des abendländischen
Denkens, im christlich-jüdischen Monotheismus, dem christlich-jüdischen Schöpfergott

den eminentesten Ausruck der Seinsvergessenheit, des Siegs der
Machenschaft, der Geschichte der Gewalt. Heideggers kritische Hinterfragung
des Jüdischen ist nur im Kontext seiner Kritik des Christentums verständ-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 271

lieh: erst im metaphysisch entstellten Christentum entwickelte dessen
jüdischer Kern seine selbstzerstörerische Kraft. Dieser Aspekt der Schwarzen
Hefte muss noch klarer gefasst werden und ist weiterer Ausarbeitung wert.

In ihrem Schlusswort (129-133) kommt M. auf ihre hermeneutische
Einleitung zurück und betont noch einmal, dass Heidegger im Horizont der
Vorurteile seiner Zeit verstanden werden muss. Ich würde es jedoch vorziehen,

nicht zu sagen, dass Heidegger seine eigenen Vorurteile hinterfragt, er
bedient sich der Vorurteile seiner Zeit, die er sich niemlas angeeignet hat
und hinterfragt letztere. Heidegger ist kein Denker, der sich je irgendetwas
angeeignet hat, Heidegger stellt sich und uns stets ins Offene der Frage nach
dem Frag-würdigen. Er kann nie anti-semitisch, auch nicht plump
antichristlich sein, da sich sein Denken stets jenseits der Antithese des behauptenden

Entweder-Oder in der Schwebe des Vorausdenkens in die Zu-Kunft
des Seins hält.

Hans-Christian Günther

LATOUR, Bruno: Cogitamus (2010), übers, von Nikolaus Gramm und Bettina
Engels. Berlin: Suhrkamp 2016. 213 S., ISBN: 978-3-518-26038-8.

Dass Form und Inhalt interessante Allianzen eingehen, wird gegenwärtig von
niemandem der wissenschaftlich-intellektuellen Gemeinde derart eingeübt
und erprobt wie von Bruno Latour (geb. 1947) - einem der weltweit führenden

Wissenschafts- und Techniksoziologen, Mitbegründer der einflussreichen

Akteur-Netzwerk-Theorie und von Le Monde gar als der „Hegel unserer
Zeit" gefeiert. Seine religionsphilosophische Schrift Jubilieren (franz. 2002)
etwa beginnt mit einer Art Andachtsszene, in der der Innenraum einer
burgundischen Kapelle „kartographiert" wird, um sprachphilosophische
Erwägungen zum Gegenstandsbezug religiöser Rede folgen zu lassen. In seinem
neuesten Hauptwerk, Existenzweisen (franz. 2014), wird die ,real existierende'

Buchversion digital überboten, indem sich Latours ontologischer
Pluralismus auf die wikipedia-artige Autorengemeinde formal überträgt. Ein
Autorenkollektiv schreibt also am bereits ausufernden Manuskript weiter.

Die dort auftretende junge Anthropologin hat auch in dem bereits 2010
erschienenen Büchlein Cogitamus ihren Auftritt, welcher jedoch stets
verschoben und schliesslich ganz aufgegeben wird. Diese kleine Schrift, seit
Kurzem auch auf Deutsch erhältlich, besteht aus sechs Briefen, die an eine
für Latours Seminare eingeschriebene Studentin adressiert sind. Die Kommilitonin

taucht allerdings nie auf, sodass es bei der „indirekten Mitteilung"
der Briefe bleiben muss. Der Effekt dieser fiktiven Korrespondenz ist die
freiere Aneignung des Stoffes, der Austausch über Praktiken der
Materialsammlung für allgemeinere (wissenschafts)philosophische Erwägungen in
einem sog. „Bordtagebuch" (aus dessen Sammlung - oft aus Tageszeitungen
ausgeschnitten - dann zitiert wird), aber auch die Konstellation einer
Zusammenfassung von Latours Grundprämissen. Cogitamus ist damit eine Art
online-Kurs erster Hand, indem der Professor jener abwesenden Studentin
den eigenen Stoff in Ironie und Kritik, mit Beispielen und Definitionsversu-



272 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

chen pointiert zusammenfasst. Der Leser wird demnach selbst zum Student,
ohne jemals Latour auf dem Katheder erleben zu können, dürfen, müssen.

In sechs Briefen fasst nun Latour seine Lehre gleichsam essayartig und
zugleich essayistisch zusammen und reicht Klärungen offener Stellen in
vorangehenden Büchern (wie Wir sind nie modern gewesen, 1991) nach bzw.
nimmt den freieren Stil jüngster Publikationen, wie eben Existenzweisen,
vorweg. Verhandelt wird insbesondere ein Thema, das Verhältnis von
Wissenschaft und Politik in ihrer Untrennbarkeit, ohne miteinander identifiziert
werden zu können. Es ist demnach ein dezidiert anti-dualistisches
Programm, welchem sich Latour seit seinen ersten Publikationen der später
1970er Jahre verschrieben hat, dem nun aber eine neue Note hinzugefügt
wird: Cogitamus. „Ergo sumus" mag man fragend oder feststellend addieren.
Die zarten Szenen zwischen Latour und der unsichtbaren Studentin kreieren
also ein „Denkkollektiv", wobei ausdrücklich mit Ludwik Fleck (92) der
Gemeinschaftssinn der Wissenschaften hervorgehoben wird: eine Sozietät nicht
nur von Personen, sondern aller Elemente in der „Entstehung und Entwicklung

einer wissenschaftlichen Tatsache" - Apparate, Instrumente, Räume,
Präferenzen. Gegen Descartes wird festgehalten, dass sich aus dem berüchtigten

Cogito gar nichts, nicht einmal unsere Existenz herleiten lasse, aus
dem stets geteilten und pluralen Denken hingegen buchstäblich alles (165).
Und so legt Latour nahe, dass der cartesische Dualismus von ausgedehnten
Dingen und der res cogitans in der eingeschliffene Zweiheit von Wissenschaft

und Politik fortlebt. Am genuin kollektiven Moment menschlicher
Praktiken aber zerbricht der Dualismus von (natur)wissenschaftlichen Leib
und politischer Seele.

Nun folgen die sechs Briefe keiner klaren Anordnung und wiederholen
nicht selten woanders oder in einem früheren Brief schon einmal Gestreiftes.
Dennoch lassen sich thematische Schwerpunkte jedes Briefes ausmachen. Im
ersten Brief nimmt der Autor sogleich das Hauptanliegen ins Visier, nämlich
die angebliche Separatheit von Wissenschaft und Technik einer Revision zu
unterziehen (15). Revision heisst auch, den Gegenpol jener Kritik mitzube-
denken, d.h. zugleich die „Eigengesetzlichkeit" jener Systeme nicht ausser
Acht zu lassen. Und dennoch spielt der erste Pol, der der Übergänge und
Kontinuitäten zwischen den Bereichslogiken, die erste Stimme. So erinnert
Latour am Beispiel von Archimedes und der antiken Geometrie daran, wie in
ersten öffentlichen Experimenten die Lehre von der ,Erdmessung' in Geopo-
litik übergehe (22). Es habe sich seitdem erwiesen, dass .Wissenschaft' keinen

vorgefertigten Bereich bezeichne, sondern sie gemeinsam mit der Politik
Gliedmaßen gleiche, die zusammen an einem Organismus gewachsen seien
(34)-

Im zweiten Brief wird ein weiterer Dualismus aufgehoben, und zwar in
einer pragmatistischen Relektüre von dem, was Heidegger als Zu- und
Vorhandenheit bezeichnete (in Sein und Zeit § 21). In Latours Worten: Es sei
„fast unmöglich, in technischer Hinsicht kein Idealist zu sein, wenn alles seinen

rechten Gang geht, und kein Materialist, wenn die Dinge nicht so laufen,

wie geplant" (48). Demnach wird erst durch die Unterbrechung des Ge-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 273

planten die Materialität - und also blosse Vorhandenheit - ins Bewusstsein
gebracht. Im darauffolgende Schreiben widmet sich Latour den Autoritätskonflikten,

die primäre innerhalb der Wissenschaften angesiedelt seien,
während sie lediglich sekundär zwischen den Wissenschaften und externen
Mitspielern, etwa der Politik, ausgetragen würden (74).

Im vierten Brief nimmt Latour einen Faden auf, der sich fast durch sein

gesamtes Werk zieht; dabei blieb seine Modernitätskritik stets schwer zu
greifen, weil unterschiedliche Angebote unterbreitet wurden, was ,modern'
denn konkret bedeute. Hier eine weitere Offerte: „Modern ist, wer vor einer
Vergangenheit flieht, in der sich die Wahrheit der Tatsachen und die Illusionen

der Werte unentwirrbar vermischten; modern ist, wer denkt, daß sich
die WISSENSCHAFTEN in naher Zukunft gänzlich aus ihrer archaischen
Verstrickung mit der Welt der Politik, der Gefühle, der Emotionen und der
Leidenschaften lösen werde." (104) Auch hier treffen wir auf einen nicht-dualistischen

Gestus der Nicht-(mehr-)Moderne, welcher zugleich mit einer Kritik
an der Vorstellung allzu revolutionärer Umbrüche in den Wissenschaften
einhergeht und darauf aufmerksam macht, was an Laborarbeit vonnöten sei,
Beweise für Phänomene oder gar Tatsache liefern zu können (io6f. und 117).

Diese verzweigte Genese wird im fünften Brief mit Blick auf eine „Kosmo-
politik" weiter durchdacht (bes. 151), um den letzten Brief dem Begriff der
Natur zu widmen. Wie schon .Wissenschaft' keinen eigenen Bereich bezeichne

(in gewisser Spannung zu dem, was zur eigenen Dynamik der
Wissenschaften gesagt wurde), so bleibe auch die Referenz der .Natur' prekär. Der
Term stünde vielmehr für eine „historisch datierbare Weise, eine ganze Reihe

von Eigenschaften vielfaltiger Wesen derart miteinander zu verbinden,
daß ihnen dies eine - oftmals nützliche und manchmal überflüssige -
zusätzliche Kontinuität gewährleistet" (174). Am Ende aber belässt es Latour
bei einem Nebeneinander zwischen zwei Grossnarrativen zur Natur und
ihrer wissenschaftlichen Behandlung: Einerseits haben wir es mit der Hoffnung

auf eine wissenschaftliche Emanzipation zu tun, die die Natur ausdehne

und Objektivität sichere; andererseits wird die Existenz der Natur gleich
der des Äthers bestritten (178), sodass eine Logik der „Bindung" übrig bleibe,
die die Verschränkung der Politik der Menschen und der Politik der Dinge
unterstreicht (193).

Cogitamus mag als gute Einführung in Latours Denkhaushalt dienen und
sie tut dies auf oft unterhaltende, zuweilen zugespitzte Weise, die durch ihre
Briefform eine witzige Pointe transportiert, aber auch fragen lässt, was jener
Depechen-Stil adressiert an die dauer-absente Studentin inhaltlich wirklich
austrägt. Vielleicht die Einsicht, dass wir selbst diese Studentin sind, sodass
das ,Wir' jener Denkbewegung uns miteinbezieht. Dann aber stellt sich nicht
nur Latour, sondern auch uns die Aufgabe, jene Zugeständnisse an die
Relativität wissenschaftlicher Arbeit und Ergebnisse, ihrer wesentlichen Bindung
an institutionell, personell und theoretisch kodierte Kontingenten mit einem
gleichsam realistischen Kern in Verbindung zu bringen. Latour hilft uns, jene

Abhängigkeiten soziologisch reichhaltig zu beschreiben. Aber in einem
Zeitalter, in dem der Unterschied zwischen .news' und ,fake news' die Gren-



274 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

zen relativistischer, auch relationistischer Programme so schmerzhaft vor
Augen führt, wäre das, was der Produktion von Tatsachen vorangeht, erneut
zu bedenken. Und so wird man cogitamus! auch als Einladung lesen können,
genau diese Aufgabe ,kollektiv' in Angriff zu nehmen.

Hartmut von Sass

WESSEL, Susan: Passion and Compassion in Early Christianity. New York:
Cambridge University Press 2016, 273 p., ISBN 978-1-107-12510-0.

L'ouvrage de Susan Wessel Passion and Compassion in Early Christianity, paru
en 2016, s'inscrit dans la lignée des nombreuses publications consacrées aux
émotions depuis les années 1970 en histoire de la philosophie et en
philosophie contemporaine. Les approches des penseurs de l'Antiquité chrétienne
tardive restent toutefois encore peu étudiées, et c'est cette lacune que Susan

Wessel, professeure associée d'histoire de l'Eglise et de théologie historique à

l'Université catholique d'Amérique, participe à combler.
Au-delà de son apport théorique, une grande qualité du livre est la clarté :

clarté de la langue et de l'expression, mais aussi de l'analyse et de la structure
argumentative, dont les fils rouges apparaissent dès les premières pages. La
table des matières annonce un traitement successif de la souffrance (ch. 2), du
dégoût (ch. 3), des sentiments (ch. 4), de la charité (ch. 5), puis de l'amour (ch.
6). Le premier chapitre fait office d'introduction et contextualise ces notions
tout en précisant les objectifs de l'étude et la méthodologie utilisée. Celle-ci
consiste premièrement en une analyse comparative des œuvres qui tient
compte des contextes historique et théologique de leur rédaction ; deuxièmement

en l'examen des « prescriptive narratives » (23) des auteurs sélectionnés,
c'est-à-dire « not only the stories they told and the descriptions they gave
about the suffering around them, but also the ways in which they provoked
their audiences to feel » (ibid.). Il est ainsi question à la fois d'étudier les
premières œuvres chrétiennes dans leur contexte et de mettre en évidence les

procédés littéraires et rhétoriques dont se servent leurs auteurs pour produire
un certain effet perlocutoire. Par ailleurs, trois cartes placées avant l'ouverture
du premier chapitre permettent d'ancrer la pensée des premiers chrétiens dans
un espace-temps précis : l'Italie, l'Afrique du Nord, la Palestine et la Turquie,
dans une période allant du IVe au VIIe siècle. Enfin, un index permet de retrouver

rapidement les notions-clés, et une bibliographie de sources secondaires
répertorie principalement des études portant sur les premiers chrétiens et des
contributions en histoire du christianisme, de l'Antiquité tardive, de la médecine,

et de la philosophie.
Parmi les éléments structurants de son ouvrage, Susan Wessel place la

compassion au cœur de son analyse des passions - « pathë », qu'elle traduit
librement par « passions » ou « emotions ». Chez les auteurs étudiés, la

compassion apparaît d'une part comme la réponse affective appropriée à la
souffrance d'autrui et au dégoût provoqué par la vision de certaines maladies ;

d'autre part, elle est perçue comme parente de la charité et de l'amour, deux
autres émotions chères à l'anthropologie chrétienne. L'émotion de la com-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 275

passion traverse ainsi l'ouvrage en permettant d'enrichir le sens des quatre
autres émotions retenues et de les faire dialoguer. Aussi Wessel démontre-t-
elle que Grégoire de Nazianze et Grégoire de Nysse, sans chercher à nier le
dégoût et la peur que peut inspirer la vue des corps lépreux, tentent de susciter
compassion, pitié, charité et amour à travers leurs discours et sermons, ceci en
tâchant de faire apparaître l'être humain à travers la maladie pour soulager au
mieux la souffrance des malades. Jean Chrysostome estime pour sa part que
faire davantage preuve de compassion éviterait aux invalides de mettre en
scène leur misère, ce qui participe à répugner celles et ceux qui sont en
mesure d'alléger leurs maux. Pour prendre un dernier exemple parmi les
nombreux du livre, Augustin - pour qui certaines émotions sont non seulement
essentielles, mais représentent le moyen pour l'être humain de ressembler à

Dieu - considère que « compassion [needs] to be properly motivated for it to
be virtuous » (111). En d'autres termes, nous devrions sonder nos émotions
compassionnelles afin de nous assurer de leur bien-fondé et de leur sincérité.
Ainsi la thèse principale de l'ouvrage est-elle que les premiers chrétiens
pensent pour la première fois dans l'histoire « an affective compassion » (24),
qu'ils érigent comme le chemin par excellence vers la vertu et vers Dieu.

Deuxième élément structurant, le livre rend compte de la diversité des
positions que les chrétiens des IV°-VIIe siècles développent au sujet des passions,
que les contextes géographique, historique, culturel et socio-politique de

l'époque contribuent largement à façonner. Bien que l'ouvrage place la

compassion au centre de l'analyse et au cœur de la tradition chrétienne, il révèle
l'intérêt considérable que les chrétiens accordent à l'étude des émotions en
général. Ceux-ci consacrent en effet beaucoup de temps et d'énergie à examiner
la genèse et la nature des passions ainsi que les conséquences qu'elles ont sur
notre vie, nos actions, nos pratiques ascétiques et notre relation avec Dieu et
le Christ. Ainsi, la souffrance, le dégoût, la charité et l'amour, mais aussi le

deuil, la peur, la honte, l'amour-propre, l'amitié ou le désir font l'objet de
réflexions théologiques et philosophiques riches et approfondies, ce dont
témoignent les extraits choisis. La définition de l'apathie, que les chrétiens
héritent du stoïcisme et que Wessel traite surtout dans le chapitre qu'elle
consacre à l'amour, varie selon les contextes et les auteurs, qui s'efforcent de la

concilier avec l'exhortation à ressentir intensément les émotions comme la

compassion et l'amour, à la manière du Christ dans les Evangiles. Chez
Clément d'Alexandrie, Evagre le Pontique et Maxime le Confesseur, par exemple,
si l'apathie suppose l'éradication des passions, elle laisse toutefois intact
l'amour (agape), qui est entendu comme synonyme de Dieu. S'appuyant sur
l'ouvrage de Lars Thunberg Microcosm and Mediator, Wessel dédie également
plusieurs pages à la conception sophistiquée de l'amour chez Maxime. En

comparaison avec ces auteurs, Grégoire de Nysse estime que toutes les passions
peuvent être bonnes tant qu'elles germent et fleurissent dans un contexte
d'ascèse et de dévotion à Dieu. Ainsi, bien que la diversité des approches
relatives aux passions rende vaine toute volonté d'exhaustivité - ce dont l'auteure
est parfaitement consciente -, l'ouvrage nous livre un tableau riche et nuancé
des premières conceptions chrétiennes des émotions.



276 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Troisième fil rouge, l'auteure souligne l'imbrication entre le dire et le faire,
et établit un va-et-vient régulier d'une part entre nos propres expériences
émotionnelles et celles des premiers chrétiens, d'autre part entre les positions
théologiques et/ou philosophiques des penseurs modernes et contemporains,
et celles des penseurs chrétiens. Les conceptions des émotions de David
Hume, Jean-Jacques Rousseau, Emmanuel Kant, Arthur Schopenhauer ou John
Langshaw Austin sont ainsi comparées à celles de Jean Chrysostome, par
exemple, Grégoire de Nazianze, Jérôme et Maxime. Cet exercice poursuit deux
objectifs principaux : donner un éclairage et une résonance nouveaux aux
textes chrétiens des IVe-VIIe siècles ; et démontrer, comme Martha Nussbaum
l'a fait avec le stoïcisme, que la pensée chrétienne de l'Antiquité tardive peut
contribuer au débat contemporain sur les émotions. Par ailleurs, l'interprétation

de Susan Wessel voit le dire et le faire comme intimement associés chez
les premiers chrétiens : anticipant certains aspects de la théorie austinienne de
la performativité du langage, ces penseurs semblent en effet considérer que
dire et faire se confondent, au sens où les méthodes discursives auxquelles ils
recourent ont une visée pratique précise qui est de faire ressentir une certaine
émotion à leur auditoire afin d'instiguer en lui un changement de comportement.

Wessel note toutefois que les discours et sermons des chrétiens ont
surtout pour dessein de faire ressentir plutôt que de faire faire dans un sens global.

Autrement dit, l'intention première de ces penseurs est d'influer sur le

ressenti de celles et ceux qui les écoutent et non sur leurs actions en général.
Cette interprétation met d'ailleurs en lumière l'approche que Wessel adopte
elle-même vis-à-vis des émotions, qu'elle conçoit avant tout comme cognitives
à la manière de Nussbaum, dont elle dit suivre les traces.

En plaçant la compassion au centre de la tradition du christianisme primitif,

en mettant en évidence la relation que cette émotion entretient avec
d'autres qui lui sont proches, et en sondant les intentions des premiers
chrétiens et l'intérêt particulier qu'ils manifestent pour les émotions en général,

l'ouvrage dresse un portrait éclairant de plusieurs siècles d'histoire des
émotions. Quoiqu'une discussion sur le choix de traduire le terme « pathos »

par « emotion » aurait été appréciée - les pathë chrétiennes sont-elles si

proches des émotions occidentales modernes et contemporaines qu'elles nous
dispensent de l'exigence de les distinguer - et que la relation entre ce qui
tient de l'émotion et du sentiment (feeling) aurait mérité un éclairage plus
approfondi, le travail de Susan Wessel se révèle à la fois important et précieux
pour toute personne qui chercherait à en connaître davantage sur l'histoire
des émotions et le rôle fondamental qu'y ont joué les chrétiens des premiers
temps.

Kelly Harrison



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 277

MORALES, Xavier : Dieu en personnes Cogitatio Fidei). Paris : Cerf 2015, 208

p., ISBN 978-2-204-10584-2.

C'est un bien beau petit ouvrage, nourri d'une proposition intéressante et
certainement profitable, qui nous est livré ici par Xavier Morales, patrologue
de formation et déjà auteur d'une thèse consacrée à La théologie trinitaire
d'Athanase dAlexandrie. L'A. se lance ici dans les débats les plus contemporains

de la théologie trinitaire et invoque régulièrement, outre Hans Urs von
Balhasar, qui donne véritablement le ton de ce livre, les figures surtout de
S. Boulgakov, K. Barth, K. Rahner, J. Möltmann, R. Panikkar, Fr.-X. Durrwell,
E. Durand. Le projet général est ici de reprendre l'effort commencé par Hans
Urs von Balthasar, consistant à aborder le concept de personne trinitaire, et
notamment sa signification relationnelle intrinsèque, à partir de l'analogie
des missions. L'intuition première développée par l'A. est la suivante : les
critiques contemporaines, notamment chez K. Rahner et K. Barth, de la transposition,

au sein de la Trinité, de la notion moderne de personne comme « foyer
distinct de conscience », évitent certes tout risque de trithéisme et
permettent de mettre à profit l'unité de la conscience divine dans son dialogue
avec l'homme, mais courent un danger d'instrumentalisation anthropologique
de cette relation. L'A. veut donc remettre en valeur l'aspect relationnel
constitutif de la notion de personnalité en recourant principalement à la

conception balthasarienne de la personne, qui aurait su d'emblée remonter au-
delà de sa signification moderne de foyer de conscience, pour prendre
modèle sur une compréhension entièrement théologique, axée sur le Christ et
sa dimension d'envoyé.

L'approche de l'A., en outre, est originale : inspiré par la méthode proso-
pologique (20-21) déjà mise en œuvre chez Tertullien et remise à l'honneur
par C. Andresen dans les années 60, X. Morales cherche à intégrer le concept
balthasarien de « mission » à une analyse narrative, forgée sur la structure
énonciative et sémiotique du discours d'envoi. « A l'image de l'acteur dramatique

qui, en assumant le rôle, reçoit d'un autre, l'auteur de la pièce, l'identité

de son personnage, l'être humain singulier reçoit d'un autre, de Dieu,
son identité personnelle, en assumant la mission qu'il lui confie » (30). Aussi
l'A. entame-t-il le cœur de son enquête par une étude scripturaire du concept

de mission, centrée sur la structure énonciative et sémiotique qui s'y
déploie. Le genre épistolaire (notamment paulinien) s'y prêtait particulièrement.

« Car avant d'être une personne, la mission est un genre littéraire »,
celui de la « missive », un « texte que l'on envoie » (39), et qui fait donc
intervenir un expéditeur, la lettre même, et un destinataire, introduisant ainsi
une fonction de vicariance ou de représentation du rédacteur. L'analyse
sémiotique de la narration met en évidence un certain nombre de catégories
(manipulation - compétence - performance - sanction) utiles afin de mieux
comprendre la tournure que l'A. donne à son concept de mission.

« [...] les deux catégories les plus intéressantes dans le cadre de la théologie
trinitaire sont la manipulation et la compétence. La manipulation permet de
rendre compte de l'existence d'un autre 'rôle actantiel' en relation auquel se



278 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

définit l'identité du sujet opérateur, le Christ envoyé aux hommes : en
l'occurrence, son Père. La compétence, quant à elle, permet d'élucider ce en
quoi l'Envoyé est apte à représenter celui qui l'envoie. Poser la question de la

compétence du Christ, c'est donc se demander de quelle nature est cette
équivalence entre l'envoyé et l'envoyeur, ce qui est la question centrale de la

théologie trinitaire » (56).

Ces analyses menées au travers des lettres de Paul, de quelques passages
clefs des évangiles synoptiques, mais aussi de l'Ancien Testament - notamment

la littérature prophétique -, convergent vers un concept économique de
mission qu'il s'agit pour l'A. de transposer à l'étude de la Trinité immanente.
Après avoir caractérisé la manière dont il entendait les relations tissées entre
Trinité économique et Trinité immanente - plutôt qu'une identité (Rahner),
X. Morales voit dans la première, à la suite de Barth et de Balthasar, un
prolongement dont la trinité immanente est la source et le fondement insondable

- l'A. remarque comment le père est celui qui s'approprie le plus
adéquatement l'incompréhensibilité de l'essence divine elle-même. Une
première difficulté de taille apparaît cependant : si certes la personne du Fils
s'identifie adéquatement à sa mission et remplit là parfaitement la définition
de la personne posée par X. Morales, qu'en est-il du Père, qui est celui qui
envoie précisément en mission En tant que destinateur et origine absolue
de l'action, pure activité et liberté absolue qui se tient dans l'impossibilité de

pouvoir être « fait faire » - ce qui correspond encore pour l'A. à I'« innasci-
bilité » scolastique, considérée déjà comme une propriété du Père certes,
mais non comme une propriété qui le constitue comme personne -, le Père
semble au premier abord dépourvu de « personnalité ». A tout le moins ne
semble-t-il possible d'accéder à son caractère personnel que secondairement,
de manière retardée, par la médiation de la personne qui se révèle à nous en
premier : le Fils. Il est certain qu'il y a retrait et effacement de celui qui
envoie devant la personne de l'envoyé, seule à le représenter. Cet « être en
retrait » apparaît trinitairement comme la distance entre le Père et le Fils au
sein d'une même unité essentielle. C'est alors cette « transcendance à l'intérieur

de la substance divine » qui apparaît à l'A. comme propriété personnelle

du Père.
X. Morales discute encore le problème du retour en Dieu, c'est-à-dire du

retour vers le Père dans le Fils ou l'Esprit, qu'E. Durand appelait « théo-finalité

». Comment éviter un mode de retour concluant à la stagnation L'A.
prend le pari post-hégélien, et par là post-böhmien, de transposer
analogiquement la vie ou le mouvement (inadéquat par son mélange de puissance)
en Dieu, pour préférer au concept traditionnel d'acte scolastique, celui
d'événement, et légitimer ainsi un discours théologique narratif à propos de la

Trinité. La notion d'événement, reprise entre autres à J.-L Marion, lui-même
inspiré de Heidegger, serait apte à rendre compte de la catégorie de performance

par la mise au jour d'une notion d'acte sans possibilité qui le précède,

pure irruption qui ferait encore coïncider les opposés, au sens de Balthasar,
du « repos éternel » et de la « mobilité éternelle » (116). L'A. aborde en outre
le problème post-hégélien de l'auto-position divine, de son mouvement au



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 279

travers de l'histoire, de ce que S. Boulgakov, au moyen de ses catégories so-
phiologiques ou théanthropiques appellera auto-révélation, et note la
difficulté qu'ont ces concepts à rendre compte de la liberté, pour leur préférer le

modèle développé par J. Möltmann d'auto-glorification, susceptible d'être
encore résolu sous les termes de l'amour et de la périchorèse. « Si la glorification

est débordement libre de l'être vers l'extérieur de soi, ne pointe-t-elle
pas vers l'amour comme vers sa raison fondamentale » (148). « [...] Dieu
'n'est pas seulement sujet aimant' ou objet aimé, 'il est amour' (1 Jn 4,16).
L'acte trinitaire qui est Dieu lui-même est amour, et cet acte n'a pas de fin
autre que lui-même comme acte éternel, et non comme possession d'objet.
Sa finalité paradoxale réside en ce que l'amour qu'est le déploiement trinitaire

est à la fois le plus libre et le plus essentiel » (149). « [...] puissance
singulière de l'être de Dieu qui est capable de contenir en soi (amour) ce qui est
à l'extérieur de soi (gloire). [...] Cette coïncidence entre extériorité et intériorité

dans la Trinité est traditionnellement nommée 'périchorèse' » (149).
Selon l'A., le mérite principal du modèle de l'action emprunté à la sémio-

tique au sein des réflexions trinitaires est de décrire d'emblée la relation en
termes d'inter-relationalité (ou de relation de relations), non plus sur un
schéma binaire d'oppositions relatives (150). S'autoriser, dans un tel
contexte, à attribuer à l'esprit le rôle de la compétence, et non d'un sujet opérateur,

répond, comme le souligne l'A. lui-même, au caractère analogique de la
notion de personne telle qu'attribuée au Père, au Fils et à l'Esprit. A la suite
de Thomas, l'A. remarque que le concept même de personne ne peut simplement

signifier un genre ou une espèce et définit le mode d'exister de l'individu

en tant que tel. L'enquête a montré, en outre, comment l'attribution du

concept de personnalité au Père, « en retrait », comme à l'Esprit, était
éminemment problématique. Aussi la solution de Balthasar apparaissait
essentiellement christocentrée : elle partait de la personne par excellence, le Fils.

L'Esprit quant à lui, s'il n'est pas sujet opérateur, est « compétence
personnalisante ». Il est « don ». Contredisant la définition classique de la personne
depuis Richard de saint Victor comme « existence incommunicable », il est
ce qui personnalise en rendant les personnes communicables. Par l'Esprit, la

communicabilité devient un élément constitutif de la personnalité. « Procéder

du Père et du Fils, pour l'Esprit, c'est consentir à être le don réciproque
du Père et du Fils, c'est se donner à la donation de soi par l'un à l'autre.
Alors que le Fils, en naissant, se donne à l'engendrement, l'Esprit se donne à

être donné : ce redoublement de donation caractérise proprement le mode
de procession de l'Esprit. Or seule une personne peut se donner. L'Esprit est
donc personne et l'est en tant que don. Cependant, sa donation de soi
personnelle consiste à être donné par un autre, à être disponibilité pure, bref, à

renoncer à être le sujet de sa donation, ce qui se réalise non seulement dans
la donation éternelle entre le Père et le Fils, mais aussi dans l'économie [...] »

(i77)-
L'ouvrage de X. Morales est clair et démontre une forte capacité à réinterpréter

les doctrines les plus traditionnelles à l'aide des instruments conceptuels

contemporains. Stimulant, il séduira en outre sans aucun doute par son



28o Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

adéquation à la mise en valeur toujours plus prégnante, au sein de l'espace
francophone, d'un type de discours narratif en théologie. Si la théorie narrative

décrit la « performance » comme un acte de « transformation », qui ne
peut certes être appliqué que de manière analogique à un Dieu immuable,
elle tend cependant à consacrer ainsi le parcours conceptuel qui a mené la

théologie de l'acte pur scolastique au concept d'événement inspiré par la

phénoménologie de J.-L. Marion et remplace parfois un peu vite la sécheresse

salutaire du concept par le foisonnement mouvant des images issu des

expériences de la vie humaine.

Julien Lambinet

Dagens, Claude/FALQUE, Emmanuel/COQ, Guy: Dieu est Dieu. Quête de
l'humanité commune Collection Spiritualité). Paris : Cerf 2015, 224 p., ISBN
978-2-20410582-8.

Comment faire encore l'expérience de Dieu dans nos sociétés sécularisées
La conviction de ce livre est que c'est en référence à notre « humanité
commune » que pourra s'opérer la médiation nécessaire entre le discours sur
Dieu et son enracinement dans notre civilisation. Autour de cette idée,
gravitent ici trois approches, représentées par autant d'individualités aux
formations et responsabilités diverses : un ecclésiastique, Monseigneur Claude
Dagens, évêque d'Angoulême et membre de l'Académie française, et deux
philosophes, Guy Coq, philosophe essentiellement moraliste s'inscrivant dans
la tradition du personnalisme d'E. Mounier et de la Revue Esprit, et Emmanuel

Falque, doyen de la faculté de philosophie de l'Institut Catholique de

Paris, spécialiste de philosophie médiévale et de phénoménologie.
La préoccupation première de Guy Coq est celle d'une inscription

nouvelle du « christianisme dans notre civilisation ». L'Eglise, écrit-il, ne peut plus
se présenter, d'une part, comme une instance sacrée chapeautant l'ensemble
de la société, et n'a d'autre part aucun intérêt à se mettre à l'écart dans une
position de marge ou de contre-culture, qui lui éviterait certes de se compromettre,

mais au risque d'aggraver « l'incompréhension entre ce monde
humain et la foi » (32). « Reste une seule possibilité : la recherche d'une
position qui situerait l'Eglise et les croyants à l'intérieur de la société, œuvrant
à la civilisation, participant de la commune humanité » (32). C'est en quelque

sorte à définir, ou tout du moins approcher cette « commune humanité

» que s'attachent les efforts des trois contributeurs de cet ouvrage,
comme l'indique encore son sous-titre : « quête de l'humanité commune ».
Sur les traces d'E. Mounier, Guy Coq ne veut trouver cette humanité, ni dans
son concept abstrait, ni dans une notion de personne humaine centrée sur
son individualité, mais dans une compréhension de la personne d'emblée
constituée par la relation et le dialogue d'ouverture à la singularité de
l'autre. Ce faisant, Guy Coq met bien en lumière la manière dont l'attitude et
le style du pape François ne doivent pas être appréhendés comme une rupture

et un changement de ton qui ne feraient qu'ajouter à la plurivocité
ecclésiale. Ils ne font plutôt que réaffirmer l'enracinement de sa personne et



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 281

de son ministère au cœur d'une attitude originaire d'humanité. C'est encore,
selon l'A., l'amour salvifîque de Dieu et la nécessité de restaurer la miséricorde

au sein d'une humanité en souffrance qui constituent le sol de l'histoire

du salut, avant même la part prise par la religion ou plus
spécifiquement l'Eglise. La position morale et religieuse doit être secondaire par
rapport à l'accueil bienveillant de l'autre. On pourra peut-être s'étonner dès

lors que l'A. prenne en exemple la phrase du pape François : « Qu'ai-je à

juger d'une personne qui se reconnaît en recherche de Dieu » (50). La recherche

de Dieu, certes sans qu'y soit accolée quelque appartenance confessionnelle,

y apparaît première. Qu'en est-il dès lors du sort de l'athée, et
comment s'inscrira-t-il dans ce concept d'humanité commune Sans doute faut-
il s'attacher à mieux définir encore cette idée d'« humanité commune » qui
démontre très certainement une préoccupation - un ultimate concern, écrirait

P. Tillich - à mettre au jour une expérience humaine fondamentale,
dont, rappelle justement l'A., on trouve encore les traces dans le langage du
dernier Concile, départi d'un style de conceptualité théologique trop
unilatéralement abstrait pour s'ouvrir à la totalité des facettes de l'existence
humaine.

La réflexion de Guy Coq prend encore appui sur les méditations de M.
Bellet concernant la parole échangée et la manière dont cette dernière se

montre constitutive pour la personne. La parole doit en effet toujours être
décloisonnée et toujours rapportée à son auteur, afin d'éviter de la considérer

comme une totalité autonome. Un texte n'est pas une réalité monolithique,

indépendante de toute relation. Guy Coq termine son effort sur les

pas d'E. Mounier, par une extension des principes de cette pensée personnaliste

au sein des liens qui unissent christianisme et civilisation. Le constat
est amer : la société actuelle refléterait une trop grande sacralisation de
l'individu, à laquelle on ne ferait qu'opposer une idée abstraite d'humanité. Or
l'esprit du christianisme tout entier est fondé sur une compréhension
concrète de l'universelle humanité, enracinée dans l'incarnation. Ce n'est qu'en
référence à ce contexte que le christianisme peut éveiller des processus
temporels, sans même l'avoir recherché. Le christianisme ne peut être écouté

que dans un rapport intrinsèque à l'histoire, la tradition, l'institution. Sur les

traces de Mounier, l'A. écrit : « La foi n'a pas besoin pour rencontrer des
témoins de susciter une culture nominalement chrétienne. Mais là où la
culture et la civilisation remplissent mal une tâche d'humanisation, le message
évangélique peine à se faire entendre » (108).

Monseigneur Dagens centre sa contribution sur l'idée de vie : Eglise
comme lieu de vie, « qui soigne les blessures et qui réchauffe les cœurs » au
milieu de notre humanité réelle, vivante. Il s'agit d'un beau texte pastoral et
spirituel axé sur l'ouverture inhérente au choix pour la vie. Peut-être cet
article cherche-t-il un peu vite, dans un premier temps, à écarter les ressorts
de l'ego plutôt qu'à les intégrer. Peut-on véritablement si aisément accéder
au cœur douloureux du dépressif replié sur lui-même sous les coups que l'al-
térité lui a portés Suffit-il de lui déclarer d'emblée qu'il ne peut ainsi se

laisser aller à la mort mais doit choisir l'ouverture, là où lui-même ne ressent



282 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

plus que crainte et douleur face à l'altérité Monseigneur Dagens éclaire
avec plus de bonheur la position de 1 'alter ego, qu'il invite, en raison même
de son engagement chrétien, à tendre la main, afin de relever l'autre tout
autant que soi-même des fardeaux parfois accablants de la vie. Ce texte plein
d'espérance insiste également sur le fait que la métamorphose est inhérente
à la vie, jusque dans la mort et la résurrection. Il met en question la tentation

de constamment isoler la mort de la vie. On met aujourd'hui la mort en
spectacle tout autant qu'on craint de la regarder en face. On la refuse, la
médecine tend à la considérer comme un échec, là où elle n'est pourtant qu'une
part intégrante de la vie, et sera réassumée, par la médiation du Christ et de

sa résurrection, dans la vie de Dieu.
Inculturation plutôt que contre-culture, tel est encore l'un des leitmotivs

majeurs des trois textes présentés ici. La contribution d'Emmanuel Falque
prend appui sur cette conviction première, dont il rend compte tout d'abord
sous les traits des rapports entretenus entre théologie et philosophie, foi et
raison naturelle. Dieu, lorsqu'il entre en philosophie, ne vient pas, selon Falque

qui emboîte ici le pas à Thomas d'Aquin, la nier, mais « l'exhausser en la

laissant pourtant dans son ordre » (159). « L'inculturation consiste [...] à

transformer l'ordre de l'intérieur, voire les catégories elles-mêmes » (160)
d'une pensée, tel que le christianisme l'a fait avec la philosophie grecque. Et
dans cette approche, trouver un cadre au salut demande la quête d'un sol

commun sur lequel opérer, d'une commune humanité. « Tout ce qui n'est
pas assumé n'est pas sauvé » rappelle E. Falque à la suite de Grégoire de
Nazianze. Aussi le spécifiquement théologique aura beau réclamer sa

prééminence, il ne peut se réfugier dans une figure exclusive de l'esprit sans
tâcher de ménager un accès à ce qui nous est commun et permet d'entamer
le dialogue (avec les autres religions mais aussi l'athée). Plus que la rationalité

naturelle cependant, c'est eu égard au relativisme ambiant, la finitude
qui selon E. Falque doit prendre aujourd'hui la place de ce sol commun. La

figure du Sauveur ne vient pas nous défaire de notre humanité comme le

souligne bien l'A., mais nous permettre de transformer notre rapport à celle-
ci, acceptant, aimant même nos propres finitudes et limitations. Eu égard
aux accents pris par la philosophie de la religion - et plus particulièrement la

phénoménologie - ces dernières années, cette inscription du cadre du salut
au cœur de notre culture doit faire fi de tout angélisme, et si elle doit assumer

notre totale humanité, elle passera par une remise en valeur de l'activité
et de la force, non seulement de la passivité et de la fragilité ; du corps en sa

matérialité (Körper), non seulement de la chair vécue (Leib) ; du non-sens
qui appartient parfois à notre animalité, nos pulsions et passions animales,
non seulement de ce qui fait sens. Car c'est aussi cette part indéfectible de

perfectibilité qui fait la noblesse de l'homme. « Ce par quoi il s'élève est
aussi ce par quoi il peut tomber » (201).

Nous nous contenterons d'émettre deux remarques sur ce bel ouvrage,
dont les réflexions ne constituent certes pas un point d'arrivée, mais plutôt
une invitation à embrasser plus avant le débat constant auquel est livrée la

question du rapport du christianisme avec notre monde contemporain. N'y



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 283

aurait-il pas tout d'abord intérêt à chercher à définir de manière plus précise
les termes d'humanité commune et de contre-culture que nos trois auteurs
tendent à opposer pour donner le cadre de leurs réflexions. Servant de
leitmotiv ou de finalité de leur recherche, cette humanité commune apparaît
plus présupposée que définie et sans doute la légitimité d'un tel concept
peut être mise en question. Il donne un cadre qui clôture d'emblée la
recherche et lui empêche de s'ouvrir à l'altérité comme telle. Preuve en est son
opposition qui nous semble artificielle à la notion de contre-culture. Et si

cette humanité commune détermine quelque chose de plus spécifique qu'une
expérience humaine fondamentale universellement partagée ou une sorte
d'existential heideggerien, ce dont il s'agit ne paraît pas suffisamment éclair-
ci. La relative mise à l'écart des virtualités de l'ego individuel par les deux
premières contributions se justifie-t-elle dans ce cadre Il nous paraît heureux

à cet égard de voir E. Falque prendre au sérieux le tournant de la

mystique de J. Böhme, accompli chez Baader et Schelling, en cherchant à

réintégrer les notions de force, de corps matériel et de non-sens.
Une position de contre-culture, en marge certes de la société, mais pas en

dehors, interdit-elle, ensuite, d'oeuvrer « à l'intérieur » de celle-ci Est-ce
qu'une position de marge n'est pas parfois plus à même de parler aux
personnes mises elles-mêmes en marge de notre société, aux minorités vers
lesquelles s'est aussi tourné le Christ La contre-culture n'est pas hors de
l'humanité commune. Comme cherche à le souligner notamment G. Lind-
beck, elle représente plutôt les minorités créatives qui aiguillonnent la société,

et les visions du monde dont elle se revendique contribuent parfois à

modifier, ne serait-ce que symboliquement, la substance éthique des sociétés
sécularisées au sein desquelles elles font entendre leur voix. P. Tillich quant
à lui, mettait en valeur le ressort créateur, brisant toute nouvelle absolutisa-
tion de ce qu'il appelait le « démonique ».

Julien Lambinet




	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

