
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2: ó

Artikel: Die Ethik Luthers

Autor: Nowikow, Igor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Igor Nowikow

Die Ethik Luthers

î. Einführung

Im Zeitalter der Konfrontation des Westens mit anderen Kulturkreisen -
heute vor allem mit dem Islam - stellt die Besinnung auf die eigenen
geistigen Wurzeln eine Notwendigkeit dar. Eine von ihnen ist die Reformation,

in deren Zentrum die Gestalt Martin Luthers steht. Da sein Denken
die Kultur Deutschlands, Europas sowie Nordamerikas direkt oder auch
indirekt beeinflusst hat, ist es nicht nur für den Theologen, sondern auch
für den Philosophen interessant.1 Der letztere kann in diesem Zusammenhang

etwa die Frage nach Luthers Ethik stellen, die insofern von Bedeutung

ist, als der Protestantismus häufig als Motor des neuzeitlichen
Säkularisierungsprozesses angesehen wird.2 Dies hat allerdings etwas Paradoxes

an sich, denn Luther - so wie die anderen Reformatoren, z.B. Calvin -
erarbeitete seine Ethik in engster Verbindung mit der Rechtfertigungslehre,
wodurch er ihr eine radikal theologische Gestalt verliehen hat. Es stellt
sich also die Frage, wie es möglich ist, dass eine theologische Ethik im
Endergebnis den Säkularisierungsprozess ausgelöst hat. Die Lösung dieses
Rätsels liegt wohl in der protestantischen Rechtfertigungslehre, nach der
der Mensch vor Gott unfrei ist und daher seine Freiheit nur im weltlichen
Bereich entfalten kann.

Im Folgenden wird das Thema der lutherschen Ethik unter dem oben
angedeuteten Gesichtspunkt diskutiert. Um den Standpunkt des Reformators

möglichst treu zu erfassen, wird sich die Darstellung an seinen Schrif-

1 Das Interesse an Luther dokumentiert sich in der gegenwärtigen Philosophie etwa in
folgenden Arbeiten: SCHAPP, Jan: Freiheit, Moral und Recht. Grundzüge einer Philosophie des

Rechts. Tübingen: Mohr Siebeck 1994; Guz, Tadeusz: Die Bestimmung des neuzeitlichen Denkens

durch Martin Luther, in: Brandenstein-Zeppelin, Albrecht Graf von/STOCKHAUSEN,
Alma von (Hgg.): Luther und die Folgen für die Geistes- und Naturwissenschaften. 1. Auflage.
Weilheim-Bierbronnen: Gustav-Siewerth-Akademie 2001, 41-100; STOCKHAUSEN, Alma von:
Die Inkarnation des Logos - der Angelpunkt der Denkgeschichte. 2. Auflage. Weilheim-Bierbronnen:

Gustav-Siewerth-Akademie 2007; Bolz, Norbert: Die ungeliebte Freiheit. Ein
Lagebericht. München: Wilhelm Fink 2010; NOWIKOW, Igor: Der Freiheitsbegriff bei Kant. Eine
philosophische Untersuchung im Rückblick auf das christliche Freiheitsverständnis Ad
Fontes. Schriften zur Philosophie 11). Frankfurt a.M.: Peter Lang 2014.

2 Ein wirkungsmächtiges Deutungsmuster hat hier Max Weber in seinem Aufsatz Die
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus (1904/1905) vorgelegt. Zum
Säkularisierungspotential des Protestantismus vgl. auch: Henke, Wilhelm: Recht und Staat. Grundlagen
der Jurisprudenz. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1988; JANSSEN, Albert: Die Kunst des

Unterscheidens zwischen Recht und Gerechtigkeit. Studien zu einer Grundbedingung der

Rechtsfindung Beiträge zu Grundfragen des Rechts 18). Göttingen: V&R unipress 2016.



502 Igor Nowikow

ten orientieren. In Sermon von den guten Werken (1520) entwickelt er auf
der Grundlage des Dekalogs eine theologische Ethik, in der das erste gute
Werk der Glaube ist, der dem Menschen von Gott geschenkt wird. Dieses
erste gute Werk ist insofern von fundamentaler Bedeutung, als es die
Voraussetzung für die Moralität aller anderen guten Werke ist. Die Schwierigkeit

besteht hier allerdings darin, dass Luther einerseits den Glauben als
Geschenk Gottes begreift, dem kein gutes Werk vorangehen soll, andererseits

aber die Hinwendung zum Glauben fordert (Abschnitt 2). Von dieser
Paradoxie ausgehend, legt er dann die anderen Gebote des Dekalogs aus
und baut ein System der guten Werke auf, wodurch seine Ethik schärfere
Konturen gewinnt (Abschnitt 3). Die paradoxe Glaubenslehre führt dann
zu der Frage nach der menschlichen Freiheit. Die Heranziehung der
Schrift De servo arbitrio (1525) sowie die Analyse der Schrift Von der Freiheit

eines Christenmenschen (1520) lassen die These formulieren, dass Luther
deswegen auf der Exklusivität der Gnade beharrt, weil er die menschliche
Willensfreiheit vor Gott ablehnt. Konsequenterweise setzt er die christliche

Freiheit mit der Gnade gleich. Erst auf dieser Grundlage kann begriffen

werden, warum der Reformator behauptet, dass die guten Werke nicht
um der Rechtfertigung willen vollbracht werden sollen, und warum sein
Ansatz das Säkularisierungspotential in sich enthält (Abschnitt 4). Die
weltliche Dimension der Ethik kommt insbesondere im Kontext der Zwei-
Reiche-Lehre zum Vorschein, die in der Obrigkeitsschrift (1523) entwickelt
wird. Im Hinblick auf irdische Dinge spielen nämlich die Wahlfreiheit und
die Vernunft, und nicht der Glaube, eine zentrale Rolle (Abschnitt 5).

2. Der Glaube als Grundlage der Ethik

Luther erarbeitet seine Konzeption der Ethik in der 1520 veröffentlichten
Schrift Sermon von den guten Werken, wenn dort auch das Wort „Ethik"
bzw. „Moral" nicht auftaucht. Der Sache nach handelt es sich hier jedoch
um ein ethisches Traktat, weil die Formulierung „gute Werke" stets im
moralischen Sinne gebraucht wird. Bereits im ersten Satz der Schrift wird
klargestellt, dass es „keine guten Werke gibt als allein diejenigen, die Gott
geboten hat".3 Und am Ende heißt es, dass die von Gott nicht gebotenen
Werke „gefährlich" und „nicht nötig" sind.4 Der ethische Inhalt ist im
biblischen Dekalog enthalten: „Es gibt aber keinen besseren Spiegel, worin du
deine Not ersehen kannst, als eben die zehn Gebote; in ihnen findest du,
was dir fehlt und was du suchen sollst".5 Luther bezeichnet den Dekalog
auch als Gesetz und entfaltet auf seiner Grundlage ein System der guten

3 LUTHER, Martin: Sermon von den guten Werken, in: Calwer Luther-Ausgabe, hg. v. Wolf-
gang Metzger, Bd. 3. Neuhausen-Stuttgart: Hänssler 1996, 112 (WA 6, 204).

4 LUTHER: Sermon, 217L (WA 6, 275L).
5 LUTHER: Sermon, 161 (WA 6, 236L).



Die Ethik Luthes 503

Werke, in dessen Zentrum der Begriff des Glaubens steht. Seine Ethik
muss also als eine theologische Ethik charakterisiert werden.

Das erste Gebot des Dekalogs gebietet das „erste und höchste, aller-
edelste gute Werk": den ,,Glaube[n] an Christus".6 Im Verlauf der Darstellung

wird immer wieder betont, dass dieser Glaube die notwendige Bedingung

dafür ist, dass die anderen Werke als „gut" bezeichnet werden können.

Ohne den Glauben sind sie „nichts" bzw. „ganz tot";7 er allein erfülle
alle Gebote und mache alle ihre Werke gerecht;8 er mache alle Werke gut.9
Nur die Christen können also die guten Werke im wahren Sinne des Wortes

vollbringen. Die „guten" Werke der Nichtchristen stellen zwar äußerlich

die Erfüllung der Gebote dar, aber sie fließen nicht aus dem Glauben
heraus.10 Es fehlt ihnen - kantisch gesprochen - die Moralität und daher
sind sie im moralischen Sinne nicht gut. Wenn dem Glauben eine so
zentrale Position eingeräumt wird, so fragt sich, was unter dem Ausdruck
„Glaube" bei Luther zu verstehen ist. Seine Lösung ist nun folgende. Der
Mensch glaubt, wenn er fest darauf vertraut, dass er Gott wohlgefalle.11
Entscheidend ist jedoch, dass ein solches Vertrauen nicht durch menschliche

Werke erreicht wird, sondern ein unverdientes Geschenk Gottes ist.
Der Christ vollbringt gute Werke nicht deshalb, weil er das Wohlgefallen
Gottes hervorrufen will, sondern weil er darauf vertraut, dass er Gott
bereits gefalle. Und dies bedeutet: Er „dient Gott rein umsonst und läßt sich
daran genügen, daß es Gott gefällt".12 Dieser Standpunkt wird mit dem
Hinweis auf den göttlichen Willen begründet: Gott kann nicht leiden,
wenn man seiner Gnade zuvorkommt, denn „er hat seine Huld umsonst
versprochen und will, daß man von ihr ausgeht".n

Der Gedanke, dass die menschlichen Werke zu der Hinwendung zum
Glauben und damit auch zum Guten nichts beitragen, bildet den Angelpunkt

der Reformation. Im Gegensatz zu der katholischen Konzeption der
Ethik, deren wichtiger Begründer Augustinus ist, lehnt Luther die Auffassung

ab, dass der Mensch bei dieser Hinwendung mitwirkt.h Die katholi-

6 Luther: Sermon, 112 (WA 6, 204).
7 LUTHER: Sermon, 113 (WA 6, 204t.).
8 Vgl. LUTHER: Sermon, 122 (WA 6, 210L).
9 Vgl. LUTHER: Sermon, 200 (WA 6, 263L).
10 Vgl. Luther: Sermon, 124 (WA 6, 2iif.).
11 Vgl. LUTHER: Sermon, 115 (WA 6, 206). Im Hinblick auf Luther wird daher oft vom

„Vertrauensglauben" gesprochen. Vgl. etwa JENTZSCH, Thomas: Grundfragen der Ökumene. Die
dogmatischen Gegensätze der Katholiken und Protestanten, nach Johann Adam Möhlers
„Symbolik" bearbeitet v. P. Thomas Jentzsch. Stuttgart: Priesterbruderschaft St. Pius X 1992,
77-

12 LUTHER: Sermon, a.a.O. (Anm. 3), 117 (WA 6, 207f.).
>3 LUTHER: Sermon, 124 (WA 6, 2itf.).
H Augustinus plädiert für die Mitwirkung des Menschen auf dem Weg zum Guten etwa

in: De gratia et libero arbitrio. Vgl. AUGUSTINUS, Aurelius: Gnade und freier Wille, in: ders.:



5°4 Igor Nowikow

sehe Lehre scheint also insofern moderner zu sein, als sie dem Menschen
eine gewisse Autonomie zuerkennt, die bei Luther gänzlich verschwindet.
Zu fragen wäre also, warum sein Standpunkt so radikal ist. Der bereits
erwähnte Hinweis auf den göttlichen Willen stellt zwar eine theologische,
nicht aber eine philosophische Begründung dar. Die letztere wird in
Sermon von den guten Werken nicht vorgelegt, aber dennoch tauchen dort
Formulierungen auf, die auf sie hinweisen. So wird etwa Folgendes gesagt.
Das Leben und Wirken des Menschen seien vor Gottes Gericht lauter
verdammenswerte Sünden.]5 Im Verhältnis zu Gott seien die Menschen
„seine unwürdigen Würmlein".16 Der Mensch dürfe seiner eigenen
Vernunft nichts zutrauen; es sei nichts Gefährlicheres in uns, als unsere
Vernunft und unser Wille; das höchste und erste Werk Gottes in uns sei, unser

eigenes Wirken zu unterlassen.1? Gottes Werk regiere in uns nach seiner

Weisheit und nicht nach unserer Vernunft.18 Wir würden in Gott
erhoben durch die Tötung unseres Adams, die freilich erst durch den Tod
der Natur und das Begräbnis vollkommen geschehe.'9 All diese Aussagen
legen den Schluss nahe, dass der Mensch deshalb nichts zum Guten beitragen

kann, weil er bereits aufgrund seiner menschlichen Natur dazu
unfähig ist.

Die Auffassung, dass Gott den menschlichen Beitrag zum Guten nicht
will und dass der Mensch diesen Beitrag nicht leisten kann, hindert
jedoch Luther nicht daran, zugleich zu behaupten, dass der Mensch sich
dem Guten zuwenden soll: Der Glaube müsse stark sein, der Mensch müsse

an seinen Werken verzweifeln.20 Diese Forderung kommt wohl dort am
deutlichsten zum Ausdruck, wo von der Propagierung des richtigen
Christentums gesprochen wird. Die Menschen werden nämlich in zwei Gruppen
unterteilt: Gläubige und Ungläubige. Die Gläubigen sind diejenigen, die
im Sinne Luthers glauben, und ihre Aufgabe besteht darin, die Ungläubigen

„im rechten Weg des Glaubens [zu] unterweisen".21 Luther dürfte dabei

seine Schrift von den guten Werken (und auch sein übriges Werk) als
einen Beitrag zur Erfüllung dieser Aufgabe begreifen. Der Gedanke der
Unterweisung setzt allerdings voraus, dass der Ungläubige auf sie positiv
reagieren und folglich sich dem Guten zuwenden kann. Dies steht jedoch
offenbar im Widerspruch zu der These, dass der Glaube ein Gottesgeschenk

ist. Nimmt man sie ernst, dann muss sich die Unterweisung als

Schriften gegen die Semipelagianer, hg. v. Adalbero Kunzelmann u. Adolar Zumkeller, übers,
v. Sebastian Kopp. Würzburg: Augustinus-Verlag 1955, 2, 4; 6, 13; 17, 33.

'5 Vgl. LUTHER: Sermon, a.a.O. (Anm. 3), 130 (WA 6, 215 f.).
16 Luther: Sermon, 160 (WA 6, 235L).
•7 Vgl. LUTHER: Sermon, 173 (WA 6, 245).
18 Vgl. LUTHER: Sermon, 176 (WA 6, 247).
[9 Vgl. LUTHER: Sermon, 178 (WA 6, 248L).
20 Vgl. LUTHER: Sermon, 130 (WA 6, 215O.
21 LUTHER: Sermon, 128 (WA 6, 214).



Die Ethik Luthes 505

nutzlos erweisen: Der Christ braucht sie nicht, weil er bereits glaubt, und
der Nichtchrist ist aufgrund des Mangels des Glaubens gegen sie immun.

Der Widerspruch bei Luther besteht also darin, dass das Nicht-Können
und das Können zugleich angenommen werden. Er könnte nur dann
aufgehoben werden, wenn die Unterweisung mit dem göttlichen Einfluss
gleichgesetzt würde. Im Lichte der Schrift De servo arbitrio - auf die noch
später eingegangen wird - erscheint eine solche Deutung als denkwürdig.
Wird aber zwischen Gott und Mensch scharf getrennt, so tauchen in
diesem Zusammenhang ernsthafte Bedenken auf. Es wird zwar behauptet,
dass der Glaube aus dem „Wort", d.h. dem „Evangelium von Christus"
herkommen müsse.22 Aber das „Wort" muss ja vom Menschen zunächst gelesen

und dann richtig interpretiert werden, was ohne seinen geistigen
Beitrag nicht denkbar ist. Dieser wird jedoch von Luther - und das ist die
Achse, um die sich sein ganzes Denken dreht - energisch bestritten. Die
Vernunft kann den Sinn des Evangeliums nur entstellen, wie dies nach seiner

Auffassung in der römischen Kirche geschieht. Dass die Vernunft göttliche

Dinge nicht erkennen und der Wille sich diesen Dingen nicht zuwenden

kann, ist die Theorie des Reformators. Ungeachtet dieser Theorie
scheint er aber die Möglichkeit der Besserung durch das Wort, und das

heißt also durch Vernunft und Willen, aus praktischen Gründen doch
anzunehmen. Denn die Ablehnung der Möglichkeit der Besserung würde
offenbar zum Fatalismus und Nihilismus führen. Im Hinblick auf das Volk
zählt Luther jedenfalls nicht auf geheimnisvolle Gnadenwirkungen,
sondern auf konkrete Belehrung durch diejenigen, die besser informiert sind:
Das arme Volk glaube und tue so, wie es von der geistlichen Gewalt sehe
und höre.23 Indem er diesen Satz äußert, beschreibt er die Wirklichkeit,
mit der gerechnet werden muss.

Für die Klärung der Grundlagen der lutherschen Ethik ist noch folgender

Punkt von Bedeutung. In der Sicht des Reformators stellt das Böse

nicht nur das Problem des Ungläubigen, sondern auch des Gläubigen dar,
für den der „Streit zwischen dem Geist und dem Fleisch"24 charakteristisch
ist. Die letztere Formulierung scheint augustinisch zu klingen, aber der
Schein trügt. Denn an der gleichen Stelle wird das „Aufhören von allen
unsren eignen Werken, Worten, Gedanken" gefordert, so dass „nicht wir,
sondern Christus in uns lebe, wirke und rede".25 Luther spricht so, weil er
glaubt, dass die menschliche Natur, einschließlich der Vernunft und des

Willens, nicht zum Guten fähig ist. Der Streit zwischen Geist und Fleisch
bedeutet also bei ihm nicht den Streit des menschlichen Willens mit sich

22 LUTHER: Sermon, 132 (WA 6, 2i6f.).
23 Vgl. LUTHER: Sermon, 194 (WA 6, 259t)
24 LUTHER: Sermon, 172 (WA 6, 244).
25 LUTHER: Sermon, 172 (WA 6, 244).



506 Igor Nowikow

selbst, in dem der Mensch von Gott unterstützt wird (Augustinus),
sondern den Streit zwischen Gott (Geist) und Mensch (Fleisch).26

Die Skizze über das erste gute Werk, den Glauben, lässt also das folgende

Zwischenergebnis formulieren. Luther verwickelt sich in einen
Widerspruch, der darin besteht, dass er einerseits den Glauben als rein göttliches
Werk charakterisiert, andererseits aber seinen Gedankengang so führt,
dass der Eindruck entsteht, als wäre der Mensch imstande, sich dem Glauben

zuzuwenden. Theoretisch soll der Mensch glauben, dass er nichts
vermag, praktisch aber soll er sich bekehren. Für die Ethik bedeutet das, dass

ihre Grundlagen unklar sind. Gibt man der Praxis Vorrang, so erscheint sie
als eine heteronome Ethik, deren Inhalt zwar göttliche Gebote sind, in der
aber der Mensch seine moralische Selbständigkeit nicht verloren hat. Gibt
man hingegen der Theorie Vorrang, so erscheint sie als eine heteronome
Ethik, in der Gott nicht nur der Gesetzgeber, sondern darüber hinaus auch
der Vollzieher der moralischen Handlung ist. Es liegt auf der Hand, dass
das letztere Ethikverständnis weder mit dem katholischen noch mit dem
modernen (säkularen) Denken vereinbar ist. Damit wird aber auch der
Punkt erreicht, wo die weitere Aufklärung über die luthersche Ethik nur
durch die Klärung der Frage nach der Freiheit möglich ist. Bevor jedoch
dieser Frage nachgegangen wird, empfiehlt es sich, Luthers Deutung der
Gebote 2-10 zu schildern. Das auf ihr beruhende System der guten Werke
macht den eigentlichen Inhalt seiner Ethik aus und kann auch unabhängig
von der signalisierten Schwierigkeit seine Geltung beanspruchen. Für den
heutigen Leser bieten die Gedanken, die in diesem Zusammenhang
entwickelt werden, eine gute Gelegenheit, über Themen nachzusinnen, die in
der modernen Philosophie beinahe verschwunden sind, aber dadurch an
Aktualität sicherlich nicht verloren haben.

3. Die Ausführung der Ethik: die Gebote 2-10

Bei der Darstellung der guten Werke knüpft Luther an die traditionelle
Aufteilung der zehn Gebote in zwei Tafeln Moses an. Die erste Tafel
beinhaltet Gebote 1-3, die das Verhalten des Menschen gegenüber Gott bestimmen.

Die Gebote 4-10 der zweiten Tafel regulieren hingegen das Verhalten
gegenüber dem Nächsten.2? Luther, der von Geboten und „ihren Werken"
spricht,28 legt den Dekalog so aus, dass aus jedem Gebot ein gutes Werk
bzw. mehrere gute Werke abgeleitet werden. Der Rang der Werke hängt
dabei vom Rang der Gebote ab: Die erste Tafel ist wichtiger als die zweite,
und das vorangehende Gebot ist wichtiger als das nachfolgende.29

26 Vgl. NOWIKOW: Der Freiheitsbegriff bei Kant, a.a.O. (Anm. 1), 49, 85t.
27 Vgl. LUTHER: Sermon, a.a.O. (Anm. 3), 151, i8of. (WA 6, 229, 250).
28 Vgl. LUTHER: Sermon, 122 (WA 6, 210L).
29 Vgl. LUTHER: Sermon, 132L (WA 6, 216L).



Die Ethik Luthes 507

3.J. Die erste Tafel des Dekalogs

Luther geht sehr ausführlich auf die erste Tafel des Dekalogs ein, deren
Darstellung den größeren Teil seiner Schrift ausmacht. Nach der Betrachtung

über das erste Gebot und sein Werk, den Glauben, wendet er sich
dem zweiten Gebot zu, das besagt, dass „wir Gottes Namen ehren und
nicht unnütz gebrauchen sollen".3° Durch die Ehre, die Gott erwiesen wird,
wird der Glaube am stärksten empfunden. Das zweite Gebot hat einen
positiven Sinn: Der Mensch soll Gottes „Namen ehren, anrufen, preisen,
predigen und loben",31 wobei er dies im Stillen und nicht durch Anhäufung
von äußerlich guten Werken tun soll. Gemeint sind hier nicht bloß die
immer wieder kritisierten kirchlichen Werke (z.B. Wallfahrten), sondern
auch die Werke des Gesetzes: Gegen das zweite Gebot verstoßen am meisten

diejenigen, „die sich des Gesetzes Gottes rühmen".32
Aus dem zweiten Gebot werden dann auch andere gute Werke

abgeleitet, zu denen der Verzicht auf Ehrsucht, die Anrufung Gottes angesichts
der Anfechtung und der Schutz des göttlichen Namens vor dem
Missbrauch durch andere gehören.33 Die Ehrsucht ist deswegen so gefährlich,
weil durch sie der heilige Name Gottes verunehrt werde; deshalb sei diese
Sünde vor Gott schwerer als Todschlag und Ehebruch.34 Wenn der Mensch
überhaupt gelobt werden soll, dann soll das immer um Gottes und nicht
um des Menschen willen geschehen. Die Anrufung Gottes ist ein Rettungsmittel

gegen die das Heil des Menschen gefährdende Anfechtung. Diese ist
immer präsent, so dass ihr Mangel - gemeint ist hier die Situation, wo der
Mensch in irdischen Dingen erfolgreich ist - nicht bloß gefährlich,
sondern gerade am gefährlichsten ist, weil der Mensch sich dann dünkt, dass

er des göttlichen Beistands nicht mehr bedürfe. Sehr anschaulich wird in
diesem Kontext die menschliche Sündhaftigkeit charakterisiert: „Denn die
Sünde hat uns mit einem dreifachen starken, großen Heere umlagert. Das

erste ist unser eigenes Fleisch, das zweite die Welt, das dritte der böse
Geist".35 Das letzte gute Werk des zweiten Gebots ist der Schutz des göttlichen

Namens vor dem Missbrauch durch andere. Der Christ soll gegen alle
auftreten - auch gegen seine besten Freunde, seine eigene Mutter, seinen
eigenen Vater sowie die weltliche und geistliche Obrigkeit -, die diesen
Namen „in geistlicher Weise" missbrauchen. Es handelt sich hier um „das
größte und allerschwerste Werk" des zweiten Gebots.36 In diesem
Zusammenhang werden insbesondere die „Reichen" und „Gewaltigen" kritisiert,

3° LUTHER: Sermon, 132 (WA 6, 2i6f.).
31 LUTHER: Sermon, 133 (WA 6, 217L).
32 Luther: Sermon, 135 (WA 6, 218L).
33 Vgl. LUTHER: Sermon, 136-150 (WA 6, 219-228).
34 Vgl. LUTHER: Sermon, 138 (WA 6, 220L).
35 LUTHER: Sermon, 144 (WA 6, 225).
36 LUTHER: Sermon, 145 (WA 6, 225L).



5O8 Igor Nowikow

die - ihre Machtposition ausnutzend - das Unrecht forcieren. Der Christ
darf allerdings nicht „mit Gewalt" antworten, sondern nur „mit Worten"
reagieren.37 Besonders scharf wendet sich Luther gegen die römische
Kirche, indem er befürchtet, dass der Missbrauch, der in ihr stattfindet, so

groß ist, dass bald der Teufel als Gott angebetet wird.3«
Auch das dritte Gebot des Dekalogs, den Feiertag zu heiligen, hat

verschiedene gute Werke zum Thema. Zu ihnen gehören zunächst die kirchlichen

Werke: die Teilnahme an der Messe und das Beten. Luther klagt
darüber, dass sie in der Regel bloß äußerlich, d.h. ohne Glauben vollbracht
werden und keine Besserung zur Folge haben. Die Schuld dafür gibt er der
römischen Kirche,39 deren Vertreter („Päpste, Bischöfe, Priester") als
„Anführer" des „Teufelsheeres" charakterisiert werden.4" Besonders große
Aufmerksamkeit wird dem Beten geschenkt, wobei im Zentrum der Gedanke
steht, dass ohne Glauben sich das Gebet in bloßes Plappern verwandelt. 41

In diesem Zusammengang taucht erneut das Thema der Anfechtung auf,
die einerseits das richtige Gebet beeinträchtigt, andererseits aber insofern
nützlich ist, als sie dem Menschen seine Nichtigkeit offenbart. Das größte
Problem stellt die Überzeugung dar, dass keine Anfechtung vorhanden
ist.42

Das dritte Gebot hat aber nach Luthers Auffassung noch eine tiefere
Schicht. Es besagt, dass der Mensch nach Aufhören seiner eigenen Werke
streben und Gott allein wirken lassen soll. Das soll nicht nur an den von
der Kirche festgesetzten Feiertagen geschehen, die zwar sehr nützlich sind,
aber bloß „um der unvollkommenen Laien und Arbeitsleute willen"
angeordnet wurden. Es wird vielmehr gefordert, dass alle Tage im Sinne der
Alleinwirksamkeit Gottes gefeiert werden. Der Christ soll immer „allein
Gott" wirken lassen und „nichts Eigenes" wirken.43 Die vernichtende Kritik
der menschlichen Natur, einschließlich der Vernunft und des Willens,
kommt eben im Kontext der Betrachtung über das dritte Gebot zum
Ausdruck. Man soll auf seine natürlichen Kräfte gänzlich verzichten und die
Leiden, die durch äußere, von Gott zugelassene Kräfte hervorgerufen werden

(z.B. Erkrankung), mit Freude und Zuversicht akzeptieren. Diese
Überlegungen führen Luther zu dem Gedanken, dass der vollkommene Feiertag
erst durch den leiblichen Tod erreicht werden kann.44

37 LUTHER: Sermon, 147 (WA 6, 227).
38 Vgl. LUTHER: Sermon, 150 (WA 6, 228b).
39 Vgl. LUTHER: Sermon, 151-169 (WA 6, 229-242).
4° LUTHER: Sermon, 168 (WA 6, 241b).
4' Vgl. Luther: Sermon, 156 (WA 6, 232b).
42 Vgl. LUTHER: Sermon, 161 (WA 6, 236b).
43 LUTHER: Sermon, 171 (WA 6, 243b).
44 Vgl. LUTHER: Sermon, 177b (WA 6, 248b).



Die Ethik Luthes 509

3.2. Die zweite Tafel des Dekalogs

Von allen Geboten der zweiten Tafel schenkt Luther dem vierten Gebot,
Vater und Mutter zu ehren, die größte Aufmerksamkeit. In seiner
Interpretation besagt es, dass der Mensch gegenüber der Obrigkeit gehorsam
sein und ihr dienen soll, denn jeder Mensch müsse regiert werden und
anderen Menschen Untertan sein.45 Da der Rang der Gebote aus ihrer Position

im Dekalog resultiert, stellt der Ungehorsam eine größere Sünde dar
als der Verstoß gegen die anderen Gebote der zweiten Tafel, z.B. als der
Totschlag.46 Die Obrigkeit darf jedoch nicht willkürlich handeln, weil auch
sie an den Dekalog gebunden ist. Sie darf zwar die Menschen als ihre
Untertanen behandeln, zugleich aber soll sie für sie sorgen („Fürsorgepflicht")
und ihnen „nützlich und behilflich" sein.47 Folgende Repräsentanten der

Obrigkeit werden genannt: Eltern, die geistliche und die weltliche Obrigkeit.

Das erste gute Werk, das aus dem vierten Gebot abgeleitet wird, ist der
Gehorsam des Kindes gegenüber seinen Eltern. Der Eigenwille des Kindes
ist in der Regel fleischlicher Natur und soll deshalb von den Eltern gebrochen

werden.48 Liier rückt das Problem der richtigen Erziehung in den
Vordergrund. Die Brechung des Eigenwillens des Kindes soll nicht ein Akt
der Willkür sein, sondern sie soll zum Zweck haben, das Kind „zum Dienste

Gottes" zu erziehen.49 Luther meint damit die Erziehung im Geiste seiner

eigenen Auslegung der ersten Tafel des Dekalogs. Das Kind ist also nur
dann zum Gehorsam verpflichtet, wenn die Anweisungen seiner Eltern
nicht in Kollision mit den ersten drei Geboten geraten. Gott sei höher zu
achten als die Eltern.5° In diesem Zusammenhang wird auch die
fundamentale Bedeutung der Erziehung für das ethische Verhalten der
Menschen erkannt: Gute Erziehung erleichtert die Erfüllung der göttlichen
Gebote.

Der Mensch ist auch zum Gehorsam gegenüber der geistlichen Obrigkeit

verpflichtet, der - ähnlich wie den Eltern - Furcht und Liebe erwiesen
werden sollen. Die Aufgabe der Kirche besteht darin, die Menschen durch
Unterweisung und Bestrafung der Sünder in geistlichen Dingen zu belehren

und damit zu ihrer Besserung beizutragen.51 Hier kommt die scharfe
Kritik an der römischen Kirche, die nach Luther das richtige Verständnis
der ersten drei Gebote gänzlich verloren hat, erneut zum Ausdruck. Es

wird dieser Kirche „Habgier" sowie „die Lästerung und Schmähung des

45 Vgl. Luther: Sermon, 182 (WA 6, 251L).
46 Vgl. LUTHER: Sermon, 180 (WA 6, 250).
47 Luther: Sermon, 201 (WA 6, 264).
48 Vgl. LUTHER: Sermon, 182 (WA 6, 251L).
49 Vgl. Luther: Sermon, 182,185 (WA 6, 251L, 253L).
5° Vgl. LUTHER: Sermon, 181, 184 (WA 6, 250L, 253).
5' Vgl. LUTHER: Sermon, 187L (WA 6, 255L).



5io Igor Nowikow

göttlichen Namens" vorgeworfen.52 Sie vermag ihre Aufgabe nicht mehr zu
erfüllen und hat damit auch ihren Anspruch auf Gehorsam verloren. Was
die Möglichkeit der Besserung von Rom betrifft, so ist Luther dezidiert
pessimistisch. Er zweifelt daran, dass die „Reformation" aus den römischen
Kreisen hervorgehen könnte, und ruft „Könige, Fürsten, Adel, Städte und
Gemeinden" zum Widerstand auf.53 Manche seiner Aussagen deuten
darauf hin, dass er die Anwendung der Gewalt nicht ausschließt. 54

Der Gehorsam gilt nicht nur den Eltern und der (richtigen) Kirche,
sondern darüber hinaus auch der weltlichen Obrigkeit. Um sie zu bezeichnen,
gebraucht Luther auch die Ausdrücke „weltliche Gewalt" und „Herrschaft".
Ihre Aufgabe besteht darin, den „Leib" und das „Gut" der Untertanen zu
schützen.55 Die Grenze der obrigkeitlichen Macht und damit auch des
Gehorsams ihr gegenüber wird folgendermaßen bestimmt. Der Mensch darf
(und soll) nur dann ungehorsam sein, wenn die Obrigkeit ihn „zwingen
wollte, gegen Gott oder Menschen Unrecht zu tun".56 So soll ein Untertan
an einem ungerechten Krieg nicht teilnehmen, denn Gott hat es geboten,
den Nächsten nicht zu töten.57 Wenn aber die Obrigkeit ihm persönlich -
d.h. nicht Gott bzw. seinem Nächsten - Unrecht tut, dann soll er dieses
Unrecht gehorsam leiden. Diese Auffassung wird wie folgt begründet:
Unrecht tun verdirbt die Seele, und Unrecht leiden verdirbt nicht nur die
Seele nicht, sondern bessert sie sogar.5»

52 LUTHER: Sermon, 189, 191 (WA 6, 256L, 257L).
53 LUTHER: Sermon, 192 (WA 6, 258).
54 Vgl. LUTHER: Sermon, 191L (WA 6, 257L).
55 LUTHER: Sermon, 193, 197 (WA 6, 258L, 261L).
56 LUTHER: Sermon, 193 (WA 6, 258L).
57 Vgl. LUTHER: Sermon, 202 (WA 6, 264L).
5S Vgl. Luther: Sermon, 194 (WA 6, 259t). Diese doppelte Perspektive auf das Unrecht

ist allerdings nicht unproblematisch. Dass die Quelle des Unrechts auch die Obrigkeit sein
kann, ist eine richtige Erkenntnis, aber es muss erlaubt sein, zu fragen, ob die Auffassung,
dass der Mensch das durch die Obrigkeit ihm zugefügte Unrecht leiden soll, sinnvoll ist.
Luther lehnt hier offenbar das Recht auf die Selbstverteidigung ab und begründet diesen
Schritt mit dem theologischen Argument von der Besserung der Seele. Er bedient sich also
der Theologie im Hinblick auf das Politische, während es im Sinne seiner Zwei-Reiche-Lehre
nahegelegt hätte, diese zwei Bereiche scharf voneinander zu trennen. In der Obrigkeitsschrift

(1523), in der diese Lehre entwickelt wird, scheint er aber die Macht des Staates noch
stärker zu akzentuieren: In Sermon von den guten Werken heißt es noch, die Obrigkeit soll
den Untertanen nützlich und behilflich sein, während in der Obrigkeitsschrift behauptet
wird, dass der Einzelne alles dulden soll, denn nicht die Amtsgewalt ihm, sondern er der
Amtsgewalt nützlich sein soll (vgl. LUTHER, Martin: Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man
ihr Gehorsam schuldig sei, in: Calwer Luther-Ausgabe, hg. v. Wolfgang Metzger, Bd. 4.
Neuhausen-Stuttgart: Hänssler 1996, 25, WA 11, 245). Insgesamt entsteht also der Eindruck, dass
der Konzeption vom Obrigkeitsgehorsam, die Luther in seinen Schriften entfaltet, seine
Rechtfertigungslehre Pate gestanden hat, die unter dem rationalen Gesichtspunkt als
problematisch angesehen werden muss. Vgl. dazu insbesondere Schapp: Freiheit, Moral und Recht,
a.a.O. (Anm. 1),70-79.



Die Ethik Luthes

Im Vergleich mit den ersten vier Geboten werden die Gebote 5-10
verhältnismäßig kurz abgehandelt. Das fünfte Gebot, nicht zu töten, wird
recht weit ausgelegt: Es beinhaltet auch das Verbot der „zornigen Gedanken

und Worte".59 Es reicht nicht, dass der Mensch seinen Nächsten nicht
physisch tötet: Er soll darüber hinaus seinen Zorn und seine Rachsucht
bereits in Gedanken bändigen. Dieses gute Werk wird als Sanftmut
bezeichnet, die auch Feinden erwiesen werden soll. Auch hier wird aber ein
Vorbehalt gemacht: Der Mensch bzw. die weltliche Obrigkeit ist nicht zur
Sanftmut verpflichtet, wenn die Ehre Gottes bedroht ist bzw. dem Nächsten

ein Unrecht geschieht. Im sechsten Gebot, nicht ehezubrechen, wird
hingegen „Keuschheit" bzw. „Reinheit" geboten.60 Der Hauptgedanke kann
hier dahingehend zusammengefasst werden, dass der Mensch zeit seines
Lebens unter dem Druck der sexuellen Begierde steht, mit der er zu

kämpfen hat, ohne sich dabei einzubilden, dass er diese Anfechtung jemals
loswerden kann. Luther beruft sich in diesem Zusammenhang auf Augustinus.6'

Als richtige Mittel im Kampf um Keuschheit werden Fasten,
Wachen und Arbeiten sowie die Hinwendung zum Glauben genannt.

Das siebte Gebot, nicht zu stehlen, wird ebenfalls sehr weit ausgelegt,
d.h. als das Gebot der Mildtätigkeit. Es ist zu wenig, dass der Mensch nicht
stiehlt, denn von ihm wird auch erwartet, dass er mildtätig, d.h. nicht
geizig und nicht sorgenvoll ist. Das siebte Gebot bedeutet also zunächst
das Verbot eines Betruges, wobei der Mensch sich hier nach der goldenen
Regel der Bergpredigt (Mt 7,12) zu richten hat.62 Dann bedeutet es aber
auch, dass dem Nächsten - auch dem Feind - geholfen werden soll. Der
Standpunkt des Reformators ist radikal: Wenn dein Feind deiner bedürfe
und du helfest ihm nicht, wenn du könnest, so sei das ebenso viel, als
hättest du ihm das Seine gestohlen.63 Zugleich wird nüchtern darauf
hingewiesen, dass derartige Mildtätigkeit nur auf der Grundlage des Glaubens
möglich ist.64

Im Kontext des achten Gebotes, nicht falsches Zeugnis abzulegen, wird
das Problem der Wahrheit thematisiert. Dieses Gebot verpflichtet den
Menschen, da die Wahrheit zu sagen, wo es nötig sei.65 Es wird betont,
dass nicht bloß die Lüge, sondern auch das Verschweigen der Wahrheit
ein Verstoß gegen das achte Gebot ist. Als Beispiel wird der Mangel an
Verteidigung des Glaubens genannt, wobei Luther all der Gefahren be-

59 LUTHER: Sermon, a.a.O. (Anm. 3), 205 (WA 6, 267).
60 LUTHER: Sermon, 206 (WA 6, 267L).
61 Vgl. LUTHER: Sermon, 207 (WA 6, 268t).
62 Vgl. LUTHER: Sermon, 210 (WA 6, 270L).
63 Vgl. LUTHER: Sermon, 213 (WA 6, 272t).
64 Vgl. LUTHER: Sermon, 212 (WA 6, 271L). Diese bei Luther noch nur ethische Pflicht

wurde dann im modernen Sozialstaat zu einer Rechtspflicht. Vgl. SCHAPP: Freiheit, Moral
und Recht, a.a.O. (Anm. 1), 268.

65Vgl. LUTHER: Sermon, a.a.O. (Anm. 3), 214 (WA 6, 273).



512 Igor Nowikow

wusst ist, die mit einer solchen Verteidigung verbunden sind. Die Welt
könne das nicht ertragen, was von Gott komme.66 Derjenige, der für den
richtigen Glauben eintreten will, muss vor allem mit der Empörung der
Mächtigen rechnen. Gemeint ist hier sowohl die geistliche als auch die
weltliche Obrigkeit.

Auf das neunte und zehnte Gebot wird nicht näher eingegangen,
sondern lediglich darauf hingewiesen, dass sie „die bösen Begierden des Leibes

nach Lust und zeitlichen Gütern verbieten",6? gegen die der Mensch
bis zum Tode kämpfen muss. In diesem Zusammenhang wird die Erbsünde
erwähnt. Mit der hier angedeuteten Problematik hat sich Luther in seiner
Betrachtung über das sechste Gebot zum Teil bereits befasst.

4. Die Ethik im Kontext der Freiheit

Das Zwischenergebnis des 2. Abschnitts wurde dahingehend formuliert,
dass zu der weiteren Aufklärung über die luthersche Ethik die Frage nach
der Freiheit geklärt werden muss. Im Folgenden wird also die Untersuchung

unter diesem Gesichtspunkt weitergeführt.
Nach dem katholischen Verständnis setzt die Ethik das Vorhandensein

der menschlichen Willensfreiheit voraus. Die guten sowie die bösen Werke
können dem Menschen nur deswegen zugerechnet werden, weil er einen
freien Willen hat, d.h. zwischen Gut und Böse wählen kann. Das war die
Lehre von Augustinus, die dann durch die mittelalterliche Philosophie, vor
allem die von Thomas von Aquin, übernommen wurde und in der katholischen

Kirche bis heute gilt.68 Obwohl die neuzeitlichen Philosophen
Schwierigkeiten mit dieser Lehre haben,69 wird sie in praktischer Hinsicht
auch in der Neuzeit grundsätzlich anerkannt. Die Skizze von Luthers
Glaubenslehre ließ allerdings folgende Paradoxie deutlich werden: Der Mensch
soll sich zwar bekehren, aber aufgrund seiner menschlichen Natur ist er
dazu unfähig. Der ganze Mensch ist ja „Fleisch" und aus eigener Kraft
vermag er daher immer nur das Böse zu wählen. Damit wird also - wenn auch
auf indirekte Weise - die menschliche Willensfreiheit im Sinne der Freiheit

der Wahl zwischen Gut und Böse geleugnet.
Die ausdrücklichen Stellungnahmen zum Thema Freiheit sind in anderen

Texten des Reformators enthalten, und sie machen deutlich, dass er
bereits vor dem Jahr 1520 von der menschlichen Willensunfreiheit
überzeugt war. So behauptete er in der dreizehnten These zu der Heidelberger

66 Vgl. LUTHER: Sermon, 216 (WA 6, 274L).
67 LUTHER: Sermon, 218 (WA 6, 276).
68 Vgl. etwa Katechismus der Katholischen Kirche (1997), Abs. 1732.

www.vatican.va/archive/DEU0035/_INDEX.HTM (26.10.2016).
69 Diese Philosophen kann man grob in zwei Gruppen unterteilen: Die einen sprechen

sich für die Wahlfreiheit aus, ohne sie jedoch wissenschaftlich begründen zu können (Kant,
Hegel), die anderen lehnen sie hingegen entschieden ab (Schopenhauer, Nietzsche).



Die Ethik Luthes 513

Disputation vom 26. April 1518, dass der freie Wille nach dem Sündenfall
nur dem Namen nach eine Sache sei. Als diese These vom Papst Leo X. am
15. Juni 1520 verworfen wurde, formulierte er seinen Standpunkt noch dezi-
dierter in der Schrift Assertio omnium articulorum M. Lutheri per bullam
Leonis X. novissimam damnatorum vom 29. November 1520. Dort kann
man lesen: „[...] der freie Wille sei ein Name ohne Sache, weil es in
niemandes Vermögen steht, etwas Böses oder Gutes zu ersinnen, sondern
alles durch eine absolute Notwendigkeit geschieht, wie der Artikel des

Wiclif, der in Konstanz verdammt worden ist, ganz recht lehrt".70
Die Argumente gegen Willensfreiheit brachte Luther vor allem in seiner

berühmten, im Dezember 1525 erschienenen Streitschrift De servo arbitrio
an. Der Titel der deutschen Übersetzung von Justus Jonas, die bereits im
Januar 1526 veröffentlicht wurde, lautet: „Daß der freie Wille nichts sei".
De servo arbitrio war gegen Erasmus von Rotterdam gerichtet, der 1524 in
De libero arbitrio gegen die bereits erwähnte These Luthers, dass der freie
Wille ein Name ohne Sache sei, aufgetreten ist. Der von Erasmus dort
vertretene Standpunkt kann als augustinisch charakterisiert werden,
allerdings mit dem Vorbehalt, dass Erasmus an den durch die Kirche
„korrigierten" Augustinus anknüpft, d.h. den universalen Heilswillen Gottes
annimmt. Luther, der sich selbst in Übereinstimmung mit Augustinus wissen
wollte, bezeichnete deshalb Erasmus (zu Unrecht) als Pelagianer.71 Der
Titel der deutschen Übersetzung von De servo arbitrio bringt den
Hauptgedanken dieser Schrift sehr zutreffend zum Ausdruck. Denn dort wird die
These formuliert, dass die menschliche Willensfreiheit vor Gott nichts und
der freie Wille gänzlich ein göttlicher Name sei.72 Die Entscheidung über
Gut und Böse liegt somit allein bei Gott, was bedeutet, dass dem
Menschen eine göttliche Notwendigkeit auferlegt wird.73 Luther greift hier
insofern auf Augustinus zurück, als er dessen These übernimmt, dass nach
dem Sündenfall der Heilswille Gottes eingeschränkt ist. Zugleich entstellt
er jedoch den Sinn der augustinischen Lehre, indem er die Freiheit des

Menschen vor Gott ablehnt. Denn nach Augustinus ist der Mensch immer
frei: sowohl vor als auch - trotz des eingeschränkten Heilswillens Gottes -
nach dem Sündenfall.74 Selbst wenn man die Unfreiheit des gefallenen
Menschen akzentuieren wollte, müsste man zugleich auch zugeben, dass

7° Wenz, Gunther: Vorwort, in: Erasmus von ROTTERDAM: Vom freien Willen, übers, v.
Otto Schumacher, 7. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1998, 5L

71 Vgl. dazu NOWIKOW: Der Freiheitsbegriff bei Kant, a.a.O. (Anm. 1), 61, 70-73.
72 Vgl. Luther, Martin: Daß der freie Wille nichts sei (De servo arbitrio), in: DERS.:

Ausgewählte Werke, hg. v. H.H. Borcherdt u. Georg Merz, Ergänzungsreihe Bd. 1. München: Chr.
Kaiser Verlag 1962, 48, 166 (WA 18, 636, 728).

73 Vgl. Luther: Daß der freie Wille nichts sei, 135, 152 (WA 18, 705, 718).
74 Jan Schapp spricht von „einer eigenartigen Lehre von der Willensfreiheit des

Menschen im Zustande der Knechtschaft der Sünde". Vgl. Schapp: Freiheit, Moral und Recht,
a.a.O. (Anm. 1), 34.



514 Igor Nowikow

bei diesem Denker der Mensch vor dem Sündenfall frei ist. Luther hingegen

vertritt die Auffassung, dass der Mensch auch vor dem Sündenfall
unfrei war, weil er von Gott als unfrei geschaffen wurde.75

Luthers berühmte Konzeption der „Freiheit eines Christenmenschen",
die in der gleichnamigen, 1520 erschienenen Schrift entwickelt wurde, ist
also deswegen eigentümlich, weil in ihr von der Freiheit ohne Willensfreiheit

gesprochen wird. Die Analyse der Schrift von den guten Werken
im 2. Abschnitt machte deutlich, dass die Quelle des Glaubens, und damit
also auch der Moralität, allein in Gott liegt. Dieses radikale Glaubens- und
Ethikverständnis kommt in Von der Freiheit eines Christenmenschen noch
deutlicher zum Ausdruck. Der von Gott geschenkte Glaube wird dort als
die „Freiheit eines Christenmenschen" bzw. „die christliche Freiheit"
charakterisiertes Der Gedanke, dass die Freiheit nur durch den Glauben
erlangt werden kann, ist eine alte christliche Vorstellung, die bereits bei
Paulus und später bei Augustinus präsent ist.77 Sie ist ein gemeinsames
christliches Erbgut und kann daher als die Grundlage des ökumenischen
Dialogs fungieren. Es handelt sich hier um die sogenannte Erlösungsfreiheit:

Derjenige ist frei, der sich auf dem Weg zur Erlösung befindet bzw.
bereits erlöst ist. Während aber die Erlösungsfreiheit vor Luther in der
Regel in Verbindung mit der Wahlfreiheit gedacht wurde, vernichtet der
Reformator diese Verbindung und setzt die Freiheit mit der Erlösung
gleich. Es reicht also nicht, einfach zu sagen, dass bei ihm der Glaube die
Quelle der Freiheit ist. Denn dies könnte den Eindruck erwecken, dass der
Mensch im Glaubensakt als aktives Subjekt mitwirken kann. Das ist aber
gerade nicht der Fall, weil nach seiner Auffassung der Mensch sich durch
das „Unvermögen zum Guten'Gs auszeichnet. Der Glaube ist also zwar die
Quelle der Freiheit, aber die Quelle des Glaubens ist nicht die Zusammenwirkung

von Gott und Mensch, sondern „die Gnade Gottes, die allein
[Hervorhebung - I.N.] durch den Glauben rechtschaffen und selig macht".79
Die Bedeutung der christlichen Freiheit erschöpft sich also bei Luther im
Prinzip „sola gratia", und die Erteilung dieser Freiheit durch Gott ist
gleichbedeutend mit der Rechtfertigung des Menschen.

75 Vgl. LOHSE, Bernhard: Martin Luther. Eine Einführung in sein Leben und sein Werk, 3.

Auflage. München: C.H. Beck 1997, 83. Luthers Deutung des Sündenfalls bestätigt diese These.

Vgl. LUTHER: Daß der freie Wille nichts sei, a.a.O. (Anm. 72), 94, 143, 228 (WA 18, 675, 711,

Iii)-
76 LUTHER, Martin: Von der Freiheit eines Christenmenschen, in: Calwer Luther-Ausgabe,

hg. v. Wolfgang Metzger, Bd. 2. Neuhausen-Stuttgart: Hänssler 1996,167L (WA 7, 24L).
77 Vgl. etwa AUGUSTINUS, Aurelius: Vom Gottesstaat (De civitate dei), übers, v. Wilhelm

Thimme. München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1991, 22, 30.
78 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.O. (Anm. 76), 166 (WA 7, 23L).
79 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 180 (WA 7, 33L).



Die Ethik Luthes 515

Vor diesem Hintergrund ist es nicht verwunderlich, wenn behauptet
wird, dass die Erfüllung der Gebote „Gottes eigene Sache" sei,80 was
schlicht bedeutet, dass im absoluten Sinne nicht der Einzelmensch,
sondern Gott das moralische Subjekt ist. In diesem Zusammenhang wird
diejenige Perspektive auf das Gesetz skizziert, die auch für De servo arbitrio
charakteristisch ist: Die göttlichen Gebote seien „nur dazu bestimmt, daß
der Mensch daran sein Unvermögen zum Guten sehe und an sich selbst
verzweifeln lerne".81 Das Gesetz soll also dem Menschen seine Ohnmacht
im Hinblick auf die Hinwendung zum Guten bewusst machen und nicht,
wie dies bei Augustinus82 und später auch bei Kant83 der Fall ist, ihm ein
Beweis dafür liefern, dass sein Wille frei ist. Offenbar haben also Augustinus

und Kant auf der einen und Luther auf der anderen Seite jeweils ein
anderes Gottesbild im Auge.

Trotz dieser Schwierigkeiten entfaltet Luther in seiner Freiheitsschrift -
um auf die Formulierung von Bernhard Lohse zurückzugreifen - „die Grundzüge

einer reformatorischen Ethik".84 Er fasst jetzt gewissermaßen die
Gedanken zusammen, die er zuvor in ausführlicherer Form in Sermon von den

guten Werken zum Ausdruck brachte. Die erste Tafel des Dekalogs erfüllt
sich also im Glauben im Sinne von „sola gratia", was bedeutet, dass die

guten Werke nicht um der Rechtfertigung, sondern bloß um Gottes
Wohlgefallen willen vollbracht werden sollen.85 Die zweite Tafel wird hingegen
dahingehend zusammengefasst, dass der Mensch einerseits seinen eigenen
Leib regieren, d.h. fasten, wachen und arbeiten, und andererseits mit den
Leuten umgehen, d.h. ihnen dienen und nützlich sein müsse.86 Erneut
wird der Gehorsam gegenüber der weltlichen Gewalt gefordert, und die
kirchlichen Werke werden als gut charakterisiert, soweit mit ihnen dem
Nächsten geholfen werden kann.87

Der Zusammenhang von christlicher Freiheit und Ethik findet
Ausdruck in der dialektischen Doppelthese, die Luther an den Anfang seiner
Betrachtung stellt und die besagt, dass ein Christenmensch ein freier Herr
und niemand Untertan, zugleich aber ein dienstbarer Knecht und jedermann

Untertan sei.88 Das von Gott erhaltene Geschenk der christlichen
Freiheit (Rechtfertigung) befähigt den Menschen zum Dienst gegenüber

80 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 167 (WA 7, 24).
81 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 166 (WA 7, 23L).
82 Vgl. AUGUSTINUS: Gnade und freier Wille, a.a.O. (Anm. 14), 2, 2.

83 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, in: Werkausgabe, hg. v.
Wilhelm Weischedel, Bd. 7. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, A 6.

84 LOHSE: Martin Luther, a.a.O. (Anm. 75), 66.
85 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.O. (Anm. 76), 183 (WA 7,

35f-)-
86 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 175, 182 (WA 7, 29L, 34h).
87 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 185 (WA 7, 36L).
88 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 162 (WA 7, 20L).



5i6 Igor Nowikow

den anderen (weltliche Ethik). Eine solche Interpretation der Doppelthese
erscheint auf den ersten Blick völlig harmlos - mit ihr hätten sowohl
Augustinus als auch Luthers Opponent Erasmus von Rotterdam sicherlich
übereingestimmt. Bedenkt man aber, dass Luther die Freiheit im Sinne des

Prinzips „sola gratia" begreift, so muss die Doppelthese eher so interpretiert

werden: Der Mensch ist nicht deswegen gerechtfertigt, weil er Gutes

tut, sondern er tut Gutes, weil er bereits gerechtfertigt ist. Diese Interpretation

bestätigen auch folgende Worte des Reformators: „Gute, rechtschaffene

Werke schaffen niemals einen guten, rechtschaffenen Mann, sondern
ein guter, rechtschaffener Mann schafft gute, rechtschaffene Werke [...]. So

muß immer zuerst die Person gut und rechtschaffen sein vor allen guten
Werken [...]".89 Auf diese Weise wird aber die katholische Rechtfertigungslehre,

in der ja behauptet wird, dass die notwendige Voraussetzung der
Rechtfertigung nicht nur die Gnade, sondern auch die guten Werke sind,
auf den Kopf gestellt.

Die theologische Ethik Luthers enthält also zwei wesentliche Momente:
die Rechtfertigung und die guten Werke. Die Art, wie das Verhältnis dieser
zwei Momente bestimmt wird, führt aber im Endergebnis - paradoxerweise

- zur Säkularisierung der Ethik. Der Mensch ist vor Gott nicht frei,
und daher tragen seine guten Werke nichts zur Rechtfertigung bei. Frei ist
nur Gott und nur er kann den Menschen rechtfertigen. Daraus folgt, dass
die guten Werke nur im weltlichen Bereich ihre Bedeutung entfalten können.

Sie sind von dem metaphysischen Zweck deswegen gänzlich abgekappt

und daher „zweckfrei' ',9° weil sie allein göttlichen Ursprungs sind.
Mit der Leugnung der Freiheit vor Gott muss auch der metaphysische
Zweck der Ethik verschwinden. Der eigentliche Grund für die protestantische

Säkularisierung der Ethik dürfte also in der lutherschen Theologie
liegen.91 Das, was die guten Werke der Christen von den guten Werken der
Nichtchristen unterscheidet, ist die innere Motivation und nicht der
Zweck des Handelns, der in beiden Fällen weltlich bleibt.

In der Sicht Luthers stellt aber nicht nur die Gnade, sondern in gewissem

Sinne auch die Welt den Grund für gute Werke dar. Denn die Gnade
macht zwar die Werke gut, aber sie selbst ist eine Antwort auf die par
excellence böse Welt. Darauf wird im Kontext der Lehre von den „zweierlei
Naturen" des Christen, der geistlichen und der leiblichen, hingewiesen.92

89 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 178 (WA 7, 31L).

9° Vgl. JANSSEN: Die Kunst des Unterscheidens zwischen Recht und Gerechtigkeit, a.a.O.
(Anm. 2), 120.

91 In diesem Sinne auch Wilhelm Henke, der an die protestantischen Theologen Friedrich

Gogarten und Gerhard Ebeling anknüpft. Vgl. HENKE: Recht und Staat, a.a.O. (Anm. 2),

30-38. Vgl. dazu auch JANSSEN: Die Kunst des Unterscheidens zwischen Recht und Gerechtigkeit,

117-126.

92 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.O. (Anm. 76), 162 (WA 7,
20 f.).



Die Ethik Luthes 517

Im 2. Abschnitt wurde signalisiert, dass diese Lehre im Ansatz bereits in
der Schrift von den guten Werken auftaucht. Dort wurde auch die These

gestellt, dass der Kampf zwischen Geist und Fleisch einen Kampf zwischen
Gott und Mensch bedeutet. Diese These erweist sich jetzt als richtig:
Angesichts der Unfreiheit vor Gott und der Alleinwirksamkeit der Gnade

muss die geistliche, d.h. gute Natur als die göttliche Gnade und die leibliche,

d.h. böse Natur als der (ganze) Mensch interpretiert werden.93 Nach
Luthers Auffassung „duldet" die Gnade die böse Natur des Menschen
nicht, die von ihr - diese Formulierung ist entscheidend - „gezwungen"
wird.94 Die menschliche Natur kann also nicht geheilt, sondern lediglich
gezwungen werden. Konsequenterweise fordert Luther ihren Tod als

Bedingung der Vollendung der christlichen Freiheit.95 Das Böse, von dem im
Hinblick auf den Menschen gesprochen wird, ist nicht ein Modus dessen

Freiheit, sondern ein konstitutives Merkmal der menschlichen Natur und
kann deshalb nicht geheilt werden.96 In diesem Punkt wird der Unterschied

zu der Lehre von Augustinus und Erasmus noch einmal ganz deutlich.

5. Ausblick: Luthers Obrigkeitsschrift

Die bisherige Untersuchung hat gezeigt, dass die luthersche Ethik auf dem
Gedanken der Willensunfreiheit aufgebaut ist. Dass ein solcher Standpunkt

aus praktischen Gründen kaum durchhaltbar ist, macht jedoch die
Lehre von den zwei Regimenten deutlich, die Luther in der Obrigkeitsschrift

(1523) entwickelt.97 Dort rücken nämlich die Wahlfreiheit und die
Vernunft in viel günstigeres Licht als in der Rechtfertigungslehre, und dies
resultiert wohl daraus, dass die Ethik jetzt im Kontext von Recht und Staat
thematisiert wird. Es empfiehlt sich also, zum Schluss noch diesen Aspekt
zu berücksichtigen.

Der Hauptgedanke der Obrigkeitsschrift kann dahingehend wiedergegeben

werden, dass Gott „zwei Regimente", das „geistliche" und das
„weltliche", angeordnet hat. Im ersteren regiert er allein, im letzteren hingegen
die Obrigkeit, deren primäre Aufgabe darin besteht, den weltlichen (äußerlichen)

Frieden durch den Schutz der Guten vor den Bösen zu schaffen.98
Es sei Gottes Wille, dass das weltliche Schwert und Recht zur Bestrafung
der Bösen und zum Schutz der Rechtschaffenen gehandhabt werde.99 Der

93 So auch Wilhelm Henke in: HENKE, Wilhelm: Recht und Staat, a.a.O. (Anm. 2), 32t.
94 Vgl. Luther: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.O. (Anm. 76), 175 (WA 7, 29F.).

95 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 175 (WA 7, 29L).
96 Vgl. STOCKHAUSEN: Die Inkarnation des Logos, a.a.O. (Anm. 1), 203.
97 Diese Lehre wird in der Literatur gewöhnlich als Zwei-Reiche-Lehre bezeichnet. Vgl.

LOHSE: Martin Luther, a.a.O. (Anm. 75), 70L
98 Vgl. LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, a.a.O. (Anm. 58), 2if. (WA 11, 251L).
99 Vgl. LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, 17 (WA 11, 248L).



5i8 Igor Nowikow

wahre Christ braucht kein weltliches Recht.100 Der Akzent liegt jetzt also
darin, dass ein Christ gut ist und nicht darin - wie es in der Lehre von den
zweierlei Naturen heißt -, dass er zugleich ein Sünder und Gerechter ist.
Der neue Gesichtspunkt kommt jedoch vor allem darin zum Ausdruck,
dass die Bösen „durch den Zwang des Gesetzes von bösen Taten äußerlich
abgehalten werden",101 woraus zu schließen ist, dass ihre äußerlichen
Werke von ihrem bösen Willen nicht determiniert sind. Die Motivation
der Bösen ist zwar die Furcht vor der Strafe und nicht der Glaube, aber sie
wäre ja wirkungslos, wenn das böse Werk notwendig geschehen müsste,
was Luther im Kontext seiner Rechtfertigungslehre behauptet.102 Damit
wird also offenbar eine neue Lösung vorgelegt, d.h. Luther verlässt im
Hinblick auf irdische Dinge die Sphäre der Notwendigkeit und setzt voraus,

dass der Mensch zwischen Gut und Böse wählen kann, ohne es
allerdings ausdrücklich zu sagen. Im Kontext der Obrigkeitsschrift wird also
die Wahlfreiheit und nicht der Glaube zur Grundlage der Ethik gemacht,
womit der Unterschied zu der theologischen Ethik deutlich markiert wird.

Mit der Auffassung, dass das weltliche Regiment die Guten durch
Bestrafung der Bösen schützen soll, macht Luther darauf aufmerksam, dass
der Staat auf den ethischen Prinzipien aufgebaut werden soll. Diese sind
einerseits der Ausdruck des göttlichen Willens, können andererseits aber
als „das natürliche Recht" durch Vernunft erkannt werden. Es wird betont,
dass die Quelle des positiven Rechts die Vernunft sein soll.103 Die letztere
ist also als die Quelle der Ethik zu betrachten. Die Vernunft, die im
theologischen Kontext radikal verworfen wurde, kommt also jetzt überraschenderweise

zu ihren Rechten. Damit wird auch eine deutliche Grenze gezogen

zwischen dem ethisch motivierten Staat christlicher Prägung und dem
geistlichen Regiment selbst.

Die Analyse der lutherschen Rechtfertigungslehre ließ deutlich werden,
dass in ihr ein Potential verborgen ist, das notwendig zur Säkularisierung
von Freiheit und Ethik führt. Diese Säkularisierung kommt in der
Obrigkeitsschrift in aller Deutlichkeit zum Vorschein: In irdischen Dingen spielen

die Vernunft und die Wahlfreiheit eine ganz zentrale Rolle, während
der Glaube die Sache des eigenen Gewissens ist. Luther gelingt es dabei die
Macht des Staates nur im Hinblick auf den Glauben, nicht aber im
Hinblick auf die irdischen Dinge überzeugend einzuschränken. Was die letztere

Einschränkung betrifft, so hat sie Calvin viel stärker akzentuiert, indem
er in seiner Institutio das Widerstandsrecht begründete und damit die

100 Vgl LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, 19 (WA 11, 249f.).
101 Luther: Von weltlicher Obrigkeit, 20 (WA 11, 250L).
102 Er interpretiert den Verrat Judas' nicht als dessen persönliche Entscheidung zum

Bösen, sondern als „Werk Gottes" und Ausdruck der Notwendigkeit. Vgl. LUTHER: Daß der freie
Wille nichts sei, a.a.O. (Anm. 72), 149 (WA 18, 715L).

103 Vgl. LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, a.a.O. (Anm. 58), 59, 60 (WA 11, 279L).



Die Ethik Luthes 519

geistige Grundlage für die fünf großen Revolutionen der Neuzeit schuf. >°4

Luther gewährt zwar dem Menschen die irdische Freiheit, aber in deren

Konkretisierung ist er viel vorsichtiger als Calvin.
Im Kontext der Betrachtung über die luthersche Ethik kann eine ganz

grundsätzliche Frage gestellt werden, wie sich der Gedanke der Unfreiheit
vor Gott mit dem Gedanken der irdischen Freiheit vereinbaren lässt.
Offenbar muss hier jede Handlung je nach gewähltem Gesichtspunkt mal
als unfrei, mal als frei charakterisiert werden. Insofern erinnert also die
Lösung des Reformators an die kantische Lehre von der Freiheit. Bedenken
tauchen hier jedoch deswegen auf, weil bei Luther derjenige Gesichtspunkt
absolut ist, unter dem jede Handlung unfrei ist. Sein großes Thema ist ja
Gott und nicht das Problem der individuellen Zurechnungsfähigkeit, und
eben in diesem Moment dürfte - vom modernen Standpunkt aus - die
eigentliche Schwierigkeit seiner Ethik hegen.

Zusammenfassung
Der Verfasser diskutiert die theologische Ethik Luthers vom philosophischen
(rationalen) Standpunkt aus. Im Mittelpunkt seines Interesses steht die

Frage, wie es möglich ist, dass diese Ethik den neuzeitlichen Säkularisie-

rungsprozess beschleunigt hat. Um sie zu beantworten, werden zunächst
Luthers Glaubensbegriff sowie der Inhalt seiner Ethik und dann sein
Freiheitsbegriff eingehend diskutiert. Die Analyse wird durchgeführt auf der

Grundlage folgender Schriften des Reformators: Sermon von den guten
Werken, Von der Freiheit eines Christenmenschen, De servo arbitrio und
Von weltlicher Obrigkeit.

Abstract
The author discusses the theological ethics of Martin Luther from the
philosophical (rational) point of view. The centre of his attention is the question
how it is possible that this ethics accelerated the modern secularisation
process. In order to answer it, Luther's concept offaith as well the substance

ofhis ethics are discussed first and then his concept offreedom. The analysis
is performed on the basis of the following writings of Luther: Sermon von
den guten Werken, Von der Freiheit eines Christenmenschen, De servo
arbitrio and Von weltlicher Obrigkeit.

io4 Vgl. dazu SCHAPP, Jan: Calvinismus und Politik, in: WENNEMUTH, Udo (Hg.): jahrbuch
für badische Kirchen- und Religionsgeschichte, Bd. 3. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2009,
129-142.


	Die Ethik Luthers

