Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2.0

Artikel: Die Ethik Luthers

Autor: Nowikow, lgor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[GOR NOWIKOW

Die Ethik Luthers

1. EINFUHRUNG

Im Zeitalter der Konfrontation des Westens mit anderen Kulturkreisen -
heute vor allem mit dem Islam - stellt die Besinnung auf die eigenen geis-
tigen Wurzeln eine Notwendigkeit dar. Eine von ihnen ist die Reforma-
tion, in deren Zentrum die Gestalt Martin Luthers steht. Da sein Denken
die Kultur Deutschlands, Europas sowie Nordamerikas direkt oder auch
indirekt beeinflusst hat, ist es nicht nur fiir den Theologen, sondern auch
fiir den Philosophen interessant.' Der letztere kann in diesem Zusammen-
hang etwa die Frage nach Luthers Ethik stellen, die insofern von Bedeu-
tung ist, als der Protestantismus haufig als Motor des neuzeitlichen Saku-
larisierungsprozesses angesehen wird.2 Dies hat allerdings etwas Paradoxes
an sich, denn Luther - so wie die anderen Reformatoren, z.B. Calvin - erar-
beitete seine Ethik in engster Verbindung mit der Rechtfertigungslehre,
wodurch er ihr eine radikal theologische Gestalt verliehen hat. Es stellt
sich also die Frage, wie es maoglich ist, dass eine theologische Ethik im
Endergebnis den Sakularisierungsprozess ausgelost hat. Die Losung dieses
Ratsels liegt wohl in der protestantischen Rechtfertigungslehre, nach der
der Mensch vor Gott unfrei ist und daher seine Freiheit nur im weltlichen
Bereich entfalten kann.

Im Folgenden wird das Thema der lutherschen Ethik unter dem oben
angedeuteten Gesichtspunkt diskutiert. Um den Standpunkt des Reforma-
tors moglichst treu zu erfassen, wird sich die Darstellung an seinen Schrif-

I Das Interesse an Luther dokumentiert sich in der gegenwartigen Philosophie etwa in
folgenden Arbeiten: SCHAPP, Jan: Freiheit, Moral und Recht. Grundziige einer Philosophie des
Rechts. Tibingen: Mohr Siebeck 1994; GUZ, Tadeusz: Die Bestimmung des neuzeitlichen Den-
kens durch Martin Luther, in: BRANDENSTEIN-ZEPPELIN, Albrecht Graf von/STOCKHAUSEN,
Alma von (Hgg.): Luther und die Folgen fiir die Geistes- und Naturwissenschaften. 1. Auflage.
Weilheim-Bierbronnen: Gustav-Siewerth-Akademie 2001, 41-100; STOCKHAUSEN, Alma von:
Die Inkarnation des Logos - der Angelpunkt der Denkgeschichte. 2. Auflage. Weilheim-Bier-
bronnen: Gustav-Siewerth-Akademie 2007; BOLZ, Norbert: Die ungeliebte Freiheit. Ein Lage-
bericht. Miinchen: Wilhelm Fink 2010; NOwWIKOW, Igor: Der Freiheitsbegriff bei Kant. Eine
philosophische Untersuchung im Riickblick auf das christliche Freiheitsverstindnis (= Ad
Fontes. Schriften zur Philosophie 11). Frankfurt a.M.: Peter Lang 2014.

2 Ein wirkungsmachtiges Deutungsmuster hat hier Max Weber in seinem Aufsatz Die
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus (1904/1905) vorgelegt. Zum Sdkularisie-
rungspotential des Protestantismus vgl. auch: HENKE, Wilhelm: Recht und Staat. Grundlagen
der Jurisprudenz. Tiibingen: ]J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1988; JANSSEN, Albert: Die Kunst des
Unterscheidens zwischen Recht und Gerechtigkeit. Studien zu einer Grundbedingung der
Rechtsfindung (= Beitrage zu Grundfragen des Rechts 18). Gottingen: V&R unipress 2016.



502 Igor Nowikow

ten orientieren. In Sermon von den guten Werken (1520) entwickelt er auf
der Grundlage des Dekalogs eine theologische Ethik, in der das erste gute
Werk der Glaube ist, der dem Menschen von Gott geschenkt wird. Dieses
erste gute Werk ist insofern von fundamentaler Bedeutung, als es die Vor-
aussetzung fiir die Moralitat aller anderen guten Werke ist. Die Schwierig-
keit besteht hier allerdings darin, dass Luther einerseits den Glauben als
Geschenk Gottes begreift, dem kein gutes Werk vorangehen soll, anderer-
seits aber die Hinwendung zum Glauben fordert (Abschnitt 2). Von dieser
Paradoxie ausgehend, legt er dann die anderen Gebote des Dekalogs aus
und baut ein System der guten Werke auf, wodurch seine Ethik scharfere
Konturen gewinnt (Abschnitt 3). Die paradoxe Glaubenslehre fithrt dann
zu der Frage nach der menschlichen Freiheit. Die Heranziehung der
Schrift De servo arbitrio (1525) sowie die Analyse der Schrift Von der Frei-
heit eines Christenmenschen (1520) lassen die These formulieren, dass Luther
deswegen auf der Exklusivitat der Gnade beharrt, weil er die menschliche
Willensfreiheit vor Gott ablehnt. Konsequenterweise setzt er die christli-
che Freiheit mit der Gnade gleich. Erst auf dieser Grundlage kann begrif-
fen werden, warum der Reformator behauptet, dass die guten Werke nicht
um der Rechtfertigung willen vollbracht werden sollen, und warum sein
Ansatz das Sdkularisierungspotential in sich enthalt (Abschnitt 4). Die
weltliche Dimension der Ethik kommt insbesondere im Kontext der Zwei-
Reiche-Lehre zum Vorschein, die in der Obrigkeitsschrift (1523) entwickelt
wird. Im Hinblick auf irdische Dinge spielen namlich die Wahlfreiheit und
die Vernunft, und nicht der Glaube, eine zentrale Rolle (Abschnitt s5).

2. DER GLAUBE ALS GRUNDLAGE DER ETHIK

Luther erarbeitet seine Konzeption der Ethik in der 1520 veroffentlichten
Schrift Sermon von den guten Werken, wenn dort auch das Wort ,Ethik®
bzw. ,Moral“ nicht auftaucht. Der Sache nach handelt es sich hier jedoch
um ein ethisches Traktat, weil die Formulierung ,gute Werke“ stets im
moralischen Sinne gebraucht wird. Bereits im ersten Satz der Schrift wird
klargestellt, dass es ,keine guten Werke gibt als allein diejenigen, die Gott
geboten hat“.3 Und am Ende heifdt es, dass die von Gott nicht gebotenen
Werke ,gefahrlich® und ,nicht notig® sind.4 Der ethische Inhalt ist im bib-
lischen Dekalog enthalten: ,Es gibt aber keinen besseren Spiegel, worin du
deine Not ersehen kannst, als eben die zehn Gebote; in ihnen findest du,
was dir fehlt und was du suchen sollst“.s Luther bezeichnet den Dekalog
auch als Gesetz und entfaltet auf seiner Grundlage ein System der guten

3 LUTHER, Martin: Sermon von den guten Werken, in: Calwer Luther-Ausgabe, hg. v. Wolf-
gang Metzger, Bd. 3. Neuhausen-Stuttgart: Hanssler 1996, 12 (WA 6, 204).

4 LUTHER: Sermon, 217f. (WA 6, 275f.).

5 LUTHER: Sermon, 161 (WA 6, 236f.).



Die Ethik Luthes 503

Werke, in dessen Zentrum der Begriff des Glaubens steht. Seine Ethik
muss also als eine theologische Ethik charakterisiert werden.

Das erste Gebot des Dekalogs gebietet das ,erste und hochste, aller-
edelste gute Werk“: den ,Glaube[n] an Christus®.6 Im Verlauf der Darstel-
lung wird immer wieder betont, dass dieser Glaube die notwendige Bedin-
gung dafir ist, dass die anderen Werke als ,gut” bezeichnet werden kén-
nen. Ohne den Glauben sind sie ,nichts bzw. ,ganz tot“;7 er allein erfiille
alle Gebote und mache alle ihre Werke gerecht;8 er mache alle Werke gut.9
Nur die Christen kénnen also die guten Werke im wahren Sinne des Wor-
tes vollbringen. Die ,guten® Werke der Nichtchristen stellen zwar dufer-
lich die Erfiilllung der Gebote dar, aber sie fliefen nicht aus dem Glauben
heraus.e Es fehlt ihnen - kantisch gesprochen - die Moralitat und daher
sind sie im moralischen Sinne nicht gut. Wenn dem Glauben eine so zen-
trale Position eingerdumt wird, so fragt sich, was unter dem Ausdruck
,Glaube"“ bei Luther zu verstehen ist. Seine Losung ist nun folgende. Der
Mensch glaubt, wenn er fest darauf vertraut, dass er Gott wohlgefalle.n
Entscheidend ist jedoch, dass ein solches Vertrauen nicht durch menschli-
che Werke erreicht wird, sondern ein unverdientes Geschenk Gottes ist.
Der Christ vollbringt gute Werke nicht deshalb, weil er das Wohlgefallen
Gottes hervorrufen will, sondern weil er darauf vertraut, dass er Gott be-
reits gefalle. Und dies bedeutet: Er ,dient Gott rein umsonst und laf3t sich
daran geniigen, dafd es Gott gefallt“.z Dieser Standpunkt wird mit dem
Hinweis auf den gottlichen Willen begriindet: Gott kann nicht leiden,
wenn man seiner Gnade zuvorkommt, denn ,er hat seine Huld umsonst
versprochen und will, dafd man von ihr ausgeht®.

Der Gedanke, dass die menschlichen Werke zu der Hinwendung zum
Glauben und damit auch zum Guten nichts beitragen, bildet den Angel-
punkt der Reformation. Im Gegensatz zu der katholischen Konzeption der
Ethik, deren wichtiger Begriinder Augustinus ist, lehnt Luther die Auffas-
sung ab, dass der Mensch bei dieser Hinwendung mitwirkt. Die katholi-

6 LUTHER: Sermon, 112 (WA 6, 204).

7 LUTHER: Sermon, 113 (WA 6, 204f.).

8 Vgl. LUTHER: Sermon, 122 (WA 6, 210f.).

9 Vgl. LUTHER: Sermon, 200 (WA 6, 263f.).

10 Vgl, LUTHER: Sermon, 124 (WA 6, 2uf.).

1 Vgl. LUTHER: Sermon, 115 (WA 6, 206). Im Hinblick auf Luther wird daher oft vom ,Ver-
trauensglauben” gesprochen. Vgl. etwa JENTZSCH, Thomas: Grundfragen der Okumene. Die
dogmatischen Gegensdtze der Katholiken und Protestanten, nach Johann Adam Mohlers
»Symbolik* bearbeitet v. P. Thomas Jentzsch. Stuttgart: Priesterbruderschaft St. Pius X 1992,
77-

12 LUTHER: Sermon, a.a.0. (Anm. 3), n7 (WA 6, 207f.).

13 LUTHER: Sermon, 124 (WA 6, 2uf.).

14 Augustinus pladiert fir die Mitwirkung des Menschen auf dem Weg zum Guten etwa
in: De gratia et libero arbitrio. Vgl. AUGUSTINUS, Aurelius: Gnade und freier Wille, in: DERS.:



504 Igor Nowikow

sche Lehre scheint also insofern moderner zu sein, als sie dem Menschen
eine gewisse Autonomie zuerkennt, die bei Luther ganzlich verschwindet.
Zu fragen ware also, warum sein Standpunkt so radikal ist. Der bereits
erwahnte Hinweis auf den gottlichen Willen stellt zwar eine theologische,
nicht aber eine philosophische Begriindung dar. Die letztere wird in
Sermon von den guten Werken nicht vorgelegt, aber dennoch tauchen dort
Formulierungen auf, die auf sie hinweisen. So wird etwa Folgendes gesagt.
Das Leben und Wirken des Menschen seien vor Gottes Gericht lauter
verdammenswerte Siinden.’s Im Verhaltnis zu Gott seien die Menschen
,seine unwiirdigen Wiirmlein“.1® Der Mensch diirfe seiner eigenen Ver-
nunft nichts zutrauen; es sei nichts Gefdahrlicheres in uns, als unsere Ver-
nunft und unser Wille; das héchste und erste Werk Gottes in uns sei, un-
ser eigenes Wirken zu unterlassen.”7 Gottes Werk regiere in uns nach sei-
ner Weisheit und nicht nach unserer Vernunft.®® Wir wiirden in Gott er-
hoben durch die Totung unseres Adams, die freilich erst durch den Tod
der Natur und das Begrabnis vollkommen geschehe.19 All diese Aussagen
legen den Schluss nahe, dass der Mensch deshalb nichts zum Guten beitra-
gen kann, weil er bereits aufgrund seiner menschlichen Natur dazu un-
fahig ist.

Die Auffassung, dass Gott den menschlichen Beitrag zum Guten nicht
will und dass der Mensch diesen Beitrag nicht leisten kann, hindert je-
doch Luther nicht daran, zugleich zu behaupten, dass der Mensch sich
dem Guten zuwenden soll: Der Glaube misse stark sein, der Mensch miis-
se an seinen Werken verzweifeln.ze Diese Forderung kommt wohl dort am
deutlichsten zum Ausdruck, wo von der Propagierung des richtigen Chris-
tentums gesprochen wird. Die Menschen werden namlich in zwei Gruppen
unterteilt: Glaubige und Ungldubige. Die Glaubigen sind diejenigen, die
im Sinne Luthers glauben, und ihre Aufgabe besteht darin, die Unglaubi-
gen ,im rechten Weg des Glaubens [zu] unterweisen®.2* Luther diirfte da-
bei seine Schrift von den guten Werken (und auch sein iibriges Werk) als
einen Beitrag zur Erfiillung dieser Aufgabe begreifen. Der Gedanke der Un-
terweisung setzt allerdings voraus, dass der Unglaubige auf sie positiv rea-
gieren und folglich sich dem Guten zuwenden kann. Dies steht jedoch
offenbar im Widerspruch zu der These, dass der Glaube ein Gottesge-
schenk ist. Nimmt man sie ernst, dann muss sich die Unterweisung als

Schriften gegen die Semipelagianer, hg. v. Adalbero Kunzelmann u. Adolar Zumkeller, ibers.
v. Sebastian Kopp. Wiirzburg: Augustinus-Verlag 1955, 2, 4; 6, 13; 17, 33.

15 Vgl. LUTHER: Sermon, a.a.0. (Anm. 3), 130 (WA 6, 215 f.).

16 LUTHER: Sermon, 160 (WA 6, 235f.).

17 Vgl. LUTHER: Sermon, 173 (WA 6, 245).

18 Vgl. LUTHER: Sermon, 176 (WA 6, 247).

19 Vgl. LUTHER: Sermon, 178 (WA 6, 248f.).

20 Vgl. LUTHER: Sermon, 130 (WA 6, 215f).

21 LUTHER: Sermon, 128 (WA 6, 214).



Die Ethik Luthes 505

nutzlos erweisen: Der Christ braucht sie nicht, weil er bereits glaubt, und
der Nichtchrist ist aufgrund des Mangels des Glaubens gegen sie immun.

Der Widerspruch bei Luther besteht also darin, dass das Nicht-Konnen
und das Kénnen zugleich angenommen werden. Er konnte nur dann auf-
gehoben werden, wenn die Unterweisung mit dem gottlichen Einfluss
gleichgesetzt wiirde. Im Lichte der Schrift De servo arbitrio — auf die noch
spater eingegangen wird - erscheint eine solche Deutung als denkwiirdig.
Wird aber zwischen Gott und Mensch scharf getrennt, so tauchen in die-
sem Zusammenhang ernsthafte Bedenken auf. Es wird zwar behauptet,
dass der Glaube aus dem ,Wort", d.h. dem ,Evangelium von Christus® her-
kommen miisse.22 Aber das ,Wort“ muss ja vom Menschen zunachst gele-
sen und dann richtig interpretiert werden, was ohne seinen geistigen Bei-
trag nicht denkbar ist. Dieser wird jedoch von Luther - und das ist die
Achse, um die sich sein ganzes Denken dreht - energisch bestritten. Die
Vernunft kann den Sinn des Evangeliums nur entstellen, wie dies nach sei-
ner Auffassung in der romischen Kirche geschieht. Dass die Vernunft gott-
liche Dinge nicht erkennen und der Wille sich diesen Dingen nicht zuwen-
den kann, ist die Theorie des Reformators. Ungeachtet dieser Theorie
scheint er aber die Moglichkeit der Besserung durch das Wort, und das
heifdt also durch Vernunft und Willen, aus praktischen Griinden doch an-
zunehmen. Denn die Ablehnung der Moglichkeit der Besserung wiirde
offenbar zum Fatalismus und Nihilismus fiithren. Im Hinblick auf das Volk
zahlt Luther jedenfalls nicht auf geheimnisvolle Gnadenwirkungen, son-
dern auf konkrete Belehrung durch diejenigen, die besser informiert sind:
Das arme Volk glaube und tue so, wie es von der geistlichen Gewalt sehe
und hore.z3 Indem er diesen Satz aufert, beschreibt er die Wirklichkeit,
mit der gerechnet werden muss.

Fir die Klarung der Grundlagen der lutherschen Ethik ist noch folgen-
der Punkt von Bedeutung. In der Sicht des Reformators stellt das Bose
nicht nur das Problem des Unglaubigen, sondern auch des Glaubigen dar,
fir den der ,Streit zwischen dem Geist und dem Fleisch“24 charakteristisch
ist. Die letztere Formulierung scheint augustinisch zu klingen, aber der
Schein triigt. Denn an der gleichen Stelle wird das ,Aufhdren von allen
unsren eignen Werken, Worten, Gedanken® gefordert, so dass ,nicht wir,
sondern Christus in uns lebe, wirke und rede“.2s Luther spricht so, weil er
glaubt, dass die menschliche Natur, einschlief§lich der Vernunft und des
Willens, nicht zum Guten fahig ist. Der Streit zwischen Geist und Fleisch
bedeutet also bei ihm nicht den Streit des menschlichen Willens mit sich

22 LUTHER: Sermon, 132 (WA 6, 216f.).
23 Vgl. LUTHER: Sermon, 194 (WA 6, 250f.).
24 LUTHER: Sermon, 172 (WA 6, 244).
25 LUTHER: Sermon, 172 (WA 6, 244).



506 Igor Nowikow

selbst, in dem der Mensch von Gott unterstiitzt wird (Augustinus), son-
dern den Streit zwischen Gott (Geist) und Mensch (Fleisch).26

Die Skizze iiber das erste gute Werk, den Glauben, lasst also das folgen-
de Zwischenergebnis formulieren. Luther verwickelt sich in einen Wider-
spruch, der darin besteht, dass er einerseits den Glauben als rein gottliches
Werk charakterisiert, andererseits aber seinen Gedankengang so fihrt,
dass der Eindruck entsteht, als ware der Mensch imstande, sich dem Glau-
ben zuzuwenden. Theoretisch soll der Mensch glauben, dass er nichts ver-
mag, praktisch aber soll er sich bekehren. Fiir die Ethik bedeutet das, dass
ihre Grundlagen unklar sind. Gibt man der Praxis Vorrang, so erscheint sie
als eine heteronome Ethik, deren Inhalt zwar gottliche Gebote sind, in der
aber der Mensch seine moralische Selbstandigkeit nicht verloren hat. Gibt
man hingegen der Theorie Vorrang, so erscheint sie als eine heteronome
Ethik, in der Gott nicht nur der Gesetzgeber, sondern dariiber hinaus auch
der Vollzieher der moralischen Handlung ist. Es liegt auf der Hand, dass
das letztere Ethikverstandnis weder mit dem katholischen noch mit dem
modernen (sikularen) Denken vereinbar ist. Damit wird aber auch der
Punkt erreicht, wo die weitere Aufklarung iiber die luthersche Ethik nur
durch die Klarung der Frage nach der Freiheit moglich ist. Bevor jedoch
dieser Frage nachgegangen wird, empfiehlt es sich, Luthers Deutung der
Gebote 2-10 zu schildern. Das auf ihr beruhende System der guten Werke
macht den eigentlichen Inhalt seiner Ethik aus und kann auch unabhiangig
von der signalisierten Schwierigkeit seine Geltung beanspruchen. Fir den
heutigen Leser bieten die Gedanken, die in diesem Zusammenhang ent-
wickelt werden, eine gute Gelegenheit, iiber Themen nachzusinnen, die in
der modernen Philosophie beinahe verschwunden sind, aber dadurch an
Aktualitat sicherlich nicht verloren haben.

3. DIE AUSFUHRUNG DER ETHIK: DIE GEBOTE 2-10

Bei der Darstellung der guten Werke kniipft Luther an die traditionelle
Aufteilung der zehn Gebote in zwei Tafeln Moses an. Die erste Tafel bein-
haltet Gebote 1-3, die das Verhalten des Menschen gegeniiber Gott bestim-
men. Die Gebote 4-10 der zweiten Tafel regulieren hingegen das Verhalten
gegeniiber dem Nachsten.27 Luther, der von Geboten und ,ihren Werken®
spricht,?8 legt den Dekalog so aus, dass aus jedem Gebot ein gutes Werk
bzw. mehrere gute Werke abgeleitet werden. Der Rang der Werke hangt
dabei vom Rang der Gebote ab: Die erste Tafel ist wichtiger als die zweite,
und das vorangehende Gebot ist wichtiger als das nachfolgende.29

26 Vgl. NOWIKOW: Der Freiheitsbegriff bei Kant, a.a.0. (Anm. 1), 49, 85f.
27 Vgl. LUTHER: Sermon, a.a.0O. (Anm. 3), 151, 180f. (WA 6, 229, 250).

28 Vgl. LUTHER: Sermon, 122 (WA 6, 210f.).

29 Vgl. LUTHER: Sermon, 132f. (WA 6, 216f.).



Die Ethik Luthes 507

3.1. Die erste Tafel des Dekalogs

Luther geht sehr ausfiihrlich auf die erste Tafel des Dekalogs ein, deren
Darstellung den grofleren Teil seiner Schrift ausmacht. Nach der Betrach-
tung tber das erste Gebot und sein Werk, den Glauben, wendet er sich
dem zweiten Gebot zu, das besagt, dass ,wir Gottes Namen ehren und
nicht unniitz gebrauchen sollen®.30 Durch die Ehre, die Gott erwiesen wird,
wird der Glaube am starksten empfunden. Das zweite Gebot hat einen po-
sitiven Sinn: Der Mensch soll Gottes ,Namen ehren, anrufen, preisen, pre-
digen und loben“,3 wobei er dies im Stillen und nicht durch Anhdufung
von duflerlich guten Werken tun soll. Gemeint sind hier nicht blof8 die
immer wieder kritisierten kirchlichen Werke (z.B. Wallfahrten), sondern
auch die Werke des Gesetzes: Gegen das zweite Gebot verstofden am meis-
ten diejenigen, ,die sich des Gesetzes Gottes rihmen®.32

Aus dem zweiten Gebot werden dann auch andere gute Werke abge-
leitet, zu denen der Verzicht auf Ehrsucht, die Anrufung Gottes angesichts
der Anfechtung und der Schutz des gottlichen Namens vor dem Miss-
brauch durch andere gehoren.3s Die Ehrsucht ist deswegen so gefahrlich,
weil durch sie der heilige Name Gottes verunehrt werde; deshalb sei diese
Siinde vor Gott schwerer als Todschlag und Ehebruch.34 Wenn der Mensch
tiberhaupt gelobt werden soll, dann soll das immer um Gottes und nicht
um des Menschen willen geschehen. Die Anrufung Gottes ist ein Rettungs-
mittel gegen die das Heil des Menschen gefahrdende Anfechtung. Diese ist
immer prasent, so dass ihr Mangel — gemeint ist hier die Situation, wo der
Mensch in irdischen Dingen erfolgreich ist — nicht blofR gefahrlich, son-
dern gerade am gefahrlichsten ist, weil der Mensch sich dann dinkt, dass
er des gottlichen Beistands nicht mehr bedirfe. Sehr anschaulich wird in
diesem Kontext die menschliche Siindhaftigkeit charakterisiert: ,Denn die
Stinde hat uns mit einem dreifachen starken, groflen Heere umlagert. Das
erste ist unser eigenes Fleisch, das zweite die Welt, das dritte der bose
Geist“.35 Das letzte gute Werk des zweiten Gebots ist der Schutz des gottli-
chen Namens vor dem Missbrauch durch andere. Der Christ soll gegen alle
auftreten - auch gegen seine besten Freunde, seine eigene Mutter, seinen
eigenen Vater sowie die weltliche und geistliche Obrigkeit -, die diesen
Namen ,in geistlicher Weise“ missbrauchen. Es handelt sich hier um ,das
grofdte und allerschwerste Werk® des zweiten Gebots.30 In diesem Zusam-
menhang werden insbesondere die ,Reichen” und , Gewaltigen® kritisiert,

30 LUTHER: Sermon, 132 (WA 6, 216f.).

3! LUTHER: Sermon, 133 (WA 6, 217f.).

32 LUTHER: Sermon, 135 (WA 6, 218f.).

33 Vgl. LUTHER: Sermon, 136-150 (WA 6, 219-228).
34 Vgl. LUTHER: Sermon, 138 (WA 6, 220f.).

35 LUTHER: Sermon, 144 (WA 6, 225).

36 LUTHER: Sermon, 145 (WA 6, 225f.).



508 [gor Nowikow

die — ihre Machtposition ausnutzend - das Unrecht forcieren. Der Christ
darf allerdings nicht ,mit Gewalt” antworten, sondern nur ,mit Worten“
reagieren.37 Besonders scharf wendet sich Luther gegen die romische Kir-
che, indem er befiirchtet, dass der Missbrauch, der in ihr stattfindet, so
grof$ ist, dass bald der Teufel als Gott angebetet wird.38

Auch das dritte Gebot des Dekalogs, den Feiertag zu heiligen, hat ver-
schiedene gute Werke zum Thema. Zu ihnen gehoren zunachst die kirchli-
chen Werke: die Teilnahme an der Messe und das Beten. Luther klagt
dariiber, dass sie in der Regel blofd duflerlich, d.h. ohne Glauben vollbracht
werden und keine Besserung zur Folge haben. Die Schuld dafiir gibt er der
romischen Kirche,39 deren Vertreter (,Papste, Bischofe, Priester) als ,,An-
fiihrer” des , Teufelsheeres“ charakterisiert werden.4° Besonders grofde Auf-
merksamkeit wird dem Beten geschenkt, wobei im Zentrum der Gedanke
steht, dass ohne Glauben sich das Gebet in blofdes Plappern verwandelt. 4
In diesem Zusammengang taucht erneut das Thema der Anfechtung auf,
die einerseits das richtige Gebet beeintrachtigt, andererseits aber insofern
ntitzlich ist, als sie dem Menschen seine Nichtigkeit offenbart. Das grofite
Problem stellt die Uberzeugung dar, dass keine Anfechtung vorhanden
1st.42

Das dritte Gebot hat aber nach Luthers Auffassung noch eine tiefere
Schicht. Es besagt, dass der Mensch nach Aufhoren seiner eigenen Werke
streben und Gott allein wirken lassen soll. Das soll nicht nur an den von
der Kirche festgesetzten Feiertagen geschehen, die zwar sehr niitzlich sind,
aber blof ,um der unvollkommenen Laien und Arbeitsleute willen“ ange-
ordnet wurden. Es wird vielmehr gefordert, dass alle Tage im Sinne der
Alleinwirksamkeit Gottes gefeiert werden. Der Christ soll immer ,allein
Gott® wirken lassen und ,nichts Eigenes“ wirken.43 Die vernichtende Kritik
der menschlichen Natur, einschliefdlich der Vernunft und des Willens,
kommt eben im Kontext der Betrachtung tiber das dritte Gebot zum Aus-
druck. Man soll auf seine natiirlichen Krafte ganzlich verzichten und die
Leiden, die durch dufiere, von Gott zugelassene Krafte hervorgerufen wer-
den (z.B. Erkrankung), mit Freude und Zuversicht akzeptieren. Diese Uber-
legungen fiihren Luther zu dem Gedanken, dass der vollkommene Feiertag
erst durch den leiblichen Tod erreicht werden kann.44

37 LUTHER: Sermon, 147 (WA 6, 227).

38 Vgl. LUTHER: Sermon, 150 (WA 6, 228f.).

39 Vgl. LUTHER: Sermon, 151-169 (WA 6, 229-242).
40 LUTHER: Sermon, 168 (WA 6, 241f.).

41 Vgl. LUTHER: Sermon, 156 (WA 6, 232f.).

42 Vgl. LUTHER: Sermon, 161 (WA 6, 236f.).

43 LUTHER: Sermon, 171 (WA 6, 243f.).

44 Vgl. LUTHER: Sermon, 177f. (WA 6, 248f.).



Die Ethik Luthes 509

3.2. Die zweite Tafel des Dekalogs

Von allen Geboten der zweiten Tafel schenkt Luther dem vierten Gebot,
Vater und Mutter zu ehren, die grofdte Aufmerksamkeit. In seiner Inter-
pretation besagt es, dass der Mensch gegeniiber der Obrigkeit gehorsam
sein und ihr dienen soll, denn jeder Mensch miisse regiert werden und an-
deren Menschen untertan sein.4s Da der Rang der Gebote aus ihrer Posi-
tion im Dekalog resultiert, stellt der Ungehorsam eine grofdere Siinde dar
als der Verstofd gegen die anderen Gebote der zweiten Tafel, z.B. als der
Totschlag.4¢ Die Obrigkeit darf jedoch nicht willkiirlich handeln, weil auch
sie an den Dekalog gebunden ist. Sie darf zwar die Menschen als ihre Un-
tertanen behandeln, zugleich aber soll sie fiir sie sorgen (,Fiirsorgepflicht)
und ihnen ,nttzlich und behilflich® sein.47 Folgende Reprasentanten der
Obrigkeit werden genannt: Eltern, die geistliche und die weltliche Obrig-
keit.

Das erste gute Werk, das aus dem vierten Gebot abgeleitet wird, ist der
Gehorsam des Kindes gegentiber seinen Eltern. Der Eigenwille des Kindes
ist in der Regel fleischlicher Natur und soll deshalb von den Eltern gebro-
chen werden.48 Hier riickt das Problem der richtigen Erziehung in den
Vordergrund. Die Brechung des Eigenwillens des Kindes soll nicht ein Akt
der Willkiir sein, sondern sie soll zum Zweck haben, das Kind ,zum Dien-
ste Gottes“ zu erziehen.49 Luther meint damit die Erziehung im Geiste sei-
ner eigenen Auslegung der ersten Tafel des Dekalogs. Das Kind ist also nur
dann zum Gehorsam verpflichtet, wenn die Anweisungen seiner Eltern
nicht in Kollision mit den ersten drei Geboten geraten. Gott sei hoher zu
achten als die Eltern.s¢ In diesem Zusammenhang wird auch die funda-
mentale Bedeutung der Erziehung fiir das ethische Verhalten der Men-
schen erkannt: Gute Erziehung erleichtert die Erfiillung der gottlichen Ge-
bote.

Der Mensch ist auch zum Gehorsam gegeniiber der geistlichen Obrig-
keit verpflichtet, der — dhnlich wie den Eltern - Furcht und Liebe erwiesen
werden sollen. Die Aufgabe der Kirche besteht darin, die Menschen durch
Unterweisung und Bestrafung der Siinder in geistlichen Dingen zu beleh-
ren und damit zu ihrer Besserung beizutragen.s' Hier kommt die scharfe
Kritik an der rémischen Kirche, die nach Luther das richtige Verstandnis
der ersten drei Gebote ganzlich verloren hat, erneut zum Ausdruck. Es
wird dieser Kirche ,Habgier” sowie ,die Lasterung und Schmdhung des

45 Vgl. LUTHER: Sermon, 182 (WA 6, 251f.).

46 Vgl. LUTHER: Sermon, 180 (WA 6, 250).

47 LUTHER: Sermon, 201 (WA 6, 264).

48 Vgl. LUTHER: Sermon, 182 (WA 6, 251f.).

49 Vgl. LUTHER: Sermon, 182, 185 (WA 6, 251f., 253f.).
50 Vgl. LUTHER: Sermon, 181, 184 (WA 6, 250f., 253).
5! Vgl. LUTHER: Sermon, 187f. (WA 6, 255f.).



510 Igor Nowikow

gottlichen Namens® vorgeworfen.s Sie vermag ihre Aufgabe nicht mehr zu
erflillen und hat damit auch ihren Anspruch auf Gehorsam verloren. Was
die Moglichkeit der Besserung von Rom betrifft, so ist Luther dezidiert
pessimistisch. Er zweifelt daran, dass die ,Reformation® aus den rémischen
Kreisen hervorgehen konnte, und ruft ,Konige, Fiirsten, Adel, Stadte und
Gemeinden“ zum Widerstand auf.s3 Manche seiner Aussagen deuten
darauf hin, dass er die Anwendung der Gewalt nicht ausschlief3t.s4

Der Gehorsam gilt nicht nur den Eltern und der (richtigen) Kirche, son-
dern dartiber hinaus auch der weltlichen Obrigkeit. Um sie zu bezeichnen,
gebraucht Luther auch die Ausdriicke ,weltliche Gewalt” und , Herrschaft".
Ihre Aufgabe besteht darin, den ,Leib“ und das ,Gut” der Untertanen zu
schiitzen.ss Die Grenze der obrigkeitlichen Macht und damit auch des Ge-
horsams ihr gegeniiber wird folgendermaflen bestimmt. Der Mensch darf
(und soll) nur dann ungehorsam sein, wenn die Obrigkeit ihn ,zwingen
wollte, gegen Gott oder Menschen Unrecht zu tun“.56 So soll ein Untertan
an einem ungerechten Krieg nicht teilnehmen, denn Gott hat es geboten,
den Nachsten nicht zu toten.s7 Wenn aber die Obrigkeit ihm persénlich -
d.h. nicht Gott bzw. seinem Nachsten - Unrecht tut, dann soll er dieses
Unrecht gehorsam leiden. Diese Auffassung wird wie folgt begriindet: Un-
recht tun verdirbt die Seele, und Unrecht leiden verdirbt nicht nur die
Seele nicht, sondern bessert sie sogar.s8

52 LUTHER: Sermon, 189, 191 (WA 6, 256f., 257f.).

53 LUTHER: Sermon, 192 (WA 6, 258).

54 Vgl. LUTHER: Sermon, 191f. (WA 6, 257f.).

55 LUTHER: Sermon, 193, 197 (WA 6, 258f., 261f.).

50 LUTHER: Sermon, 193 (WA 6, 258f.).

57 Vgl. LUTHER: Sermon, 202 (WA 6, 264f.).

58 Vgl. LUTHER: Sermon, 194 (WA 6, 259f.). Diese doppelte Perspektive auf das Unrecht
ist allerdings nicht unproblematisch. Dass die Quelle des Unrechts auch die Obrigkeit sein
kann, ist eine richtige Erkenntnis, aber es muss erlaubt sein, zu fragen, ob die Auffassung,
dass der Mensch das durch die Obrigkeit ihm zugefiigte Unrecht leiden soll, sinnvoll ist.
Luther lehnt hier offenbar das Recht auf die Selbstverteidigung ab und begriindet diesen
Schritt mit dem theologischen Argument von der Besserung der Seele. Er bedient sich also
der Theologie im Hinblick auf das Politische, wahrend es im Sinne seiner Zwei-Reiche-Lehre
nahegelegt hatte, diese zwei Bereiche scharf voneinander zu trennen. In der Obrigkeits-
schrift (1523), in der diese Lehre entwickelt wird, scheint er aber die Macht des Staates noch
starker zu akzentuieren: In Sermon von den guten Werken heifft es noch, die Obrigkeit soll
den Untertanen nitzlich und behilflich sein, wahrend in der Obrigkeitsschrift behauptet
wird, dass der Einzelne alles dulden soll, denn nicht die Amtsgewalt ihm, sondern er der
Amtsgewalt niitzlich sein soll (vgl. LUTHER, Martin: Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man
ihr Gehorsam schuldig sei, in: Calwer Luther-Ausgabe, hg. v. Wolfgang Metzger, Bd. 4. Neu-
hausen-Stuttgart: Hanssler 1996, 25, WA 11, 245). Insgesamt entsteht also der Eindruck, dass
der Konzeption vom Obrigkeitsgehorsam, die Luther in seinen Schriften entfaltet, seine
Rechtfertigungslehre Pate gestanden hat, die unter dem rationalen Gesichtspunkt als proble-
matisch angesehen werden muss. Vgl. dazu insbesondere SCHAPP: Freiheit, Moral und Recht,
a.a.0. (Anm, 1),70-79.



Die Ethik Luthes 511

Im Vergleich mit den ersten vier Geboten werden die Gebote 5-10 ver-
haltnismaflig kurz abgehandelt. Das flinfte Gebot, nicht zu toten, wird
recht weit ausgelegt: Es beinhaltet auch das Verbot der ,zornigen Gedan-
ken und Worte“.59 Es reicht nicht, dass der Mensch seinen Nachsten nicht
physisch totet: Er soll dariiber hinaus seinen Zorn und seine Rachsucht
bereits in Gedanken bandigen. Dieses gute Werk wird als Sanftmut be-
zeichnet, die auch Feinden erwiesen werden soll. Auch hier wird aber ein
Vorbehalt gemacht: Der Mensch bzw. die weltliche Obrigkeit ist nicht zur
Sanftmut verpflichtet, wenn die Ehre Gottes bedroht ist bzw. dem Nachs-
ten ein Unrecht geschieht. Im sechsten Gebot, nicht ehezubrechen, wird
hingegen , Keuschheit” bzw. ,Reinheit” geboten.% Der Hauptgedanke kann
hier dahingehend zusammengefasst werden, dass der Mensch zeit seines
Lebens unter dem Druck der sexuellen Begierde steht, mit der er zu
kdampfen hat, ohne sich dabei einzubilden, dass er diese Anfechtung jemals
loswerden kann. Luther beruft sich in diesem Zusammenhang auf Augus-
tinus.0 Als richtige Mittel im Kampf um Keuschheit werden Fasten, Wa-
chen und Arbeiten sowie die Hinwendung zum Glauben genannt.

Das siebte Gebot, nicht zu stehlen, wird ebenfalls sehr weit ausgelegt,
d.h. als das Gebot der Mildtatigkeit. Es ist zu wenig, dass der Mensch nicht
stiehlt, denn von ihm wird auch erwartet, dass er mildtatig, d.h. nicht
geizig und nicht sorgenvoll ist. Das siebte Gebot bedeutet also zunachst
das Verbot eines Betruges, wobei der Mensch sich hier nach der goldenen
Regel der Bergpredigt (Mt 7,12) zu richten hat.6>2 Dann bedeutet es aber
auch, dass dem Nachsten - auch dem Feind - geholfen werden soll. Der
Standpunkt des Reformators ist radikal: Wenn dein Feind deiner bediirfe
und du helfest ihm nicht, wenn du kdnnest, so sei das ebenso viel, als
hattest du ihm das Seine gestohlen.63 Zugleich wird niichtern darauf hin-
gewiesen, dass derartige Mildtatigkeit nur auf der Grundlage des Glaubens
moglich ist.64

Im Kontext des achten Gebotes, nicht falsches Zeugnis abzulegen, wird
das Problem der Wahrheit thematisiert. Dieses Gebot verpflichtet den
Menschen, da die Wahrheit zu sagen, wo es nétig sei.®s Es wird betont,
dass nicht blofd die Liige, sondern auch das Verschweigen der Wahrheit
ein Verstofl gegen das achte Gebot ist. Als Beispiel wird der Mangel an
Verteidigung des Glaubens genannt, wobei Luther all der Gefahren be-

59 LUTHER: Sermon, a.a.0. (Anm. 3), 205 (WA 6, 267).

60 LUTHER: Sermon, 206 (WA 6, 267f.).

61 Vgl. LUTHER: Sermon, 207 (WA 6, 268f.).

62 Vgl. LUTHER: Sermon, 210 (WA 6, 270f.).

63 Vgl. LUTHER: Sermon, 213 (WA 6, 272f.).

64 Vgl. LUTHER: Sermon, 212 (WA 6, 271f.). Diese bei Luther noch nur ethische Pflicht
wurde dann im modernen Sozialstaat zu einer Rechtspflicht. Vgl. SCHAPP: Freiheit, Moral
und Recht, a.a.0. (Anm. 1), 268.

65Vgl. LUTHER: Sermon, a.a.0. (Anm. 3), 214 (WA 6, 273).



512 Igor Nowikow

wusst ist, die mit einer solchen Verteidigung verbunden sind. Die Welt
konne das nicht ertragen, was von Gott komme.66 Derjenige, der fir den
richtigen Glauben eintreten will, muss vor allem mit der Emporung der
Machtigen rechnen. Gemeint ist hier sowohl die geistliche als auch die
weltliche Obrigkeit.

Auf das neunte und zehnte Gebot wird nicht naher eingegangen, son-
dern lediglich darauf hingewiesen, dass sie ,die bosen Begierden des Lei-
bes nach Lust und zeitlichen Giitern verbieten“,67 gegen die der Mensch
bis zum Tode kimpfen muss. In diesem Zusammenhang wird die Erbsiinde
erwahnt. Mit der hier angedeuteten Problematik hat sich Luther in seiner
Betrachtung tiber das sechste Gebot zum Teil bereits befasst.

4. DIE ETHIK IM KONTEXT DER FREIHEIT

Das Zwischenergebnis des 2. Abschnitts wurde dahingehend formuliert,
dass zu der weiteren Aufklarung tiber die luthersche Ethik die Frage nach
der Freiheit geklart werden muss. Im Folgenden wird also die Untersu-
chung unter diesem Gesichtspunkt weitergefiihrt.

Nach dem katholischen Verstandnis setzt die Ethik das Vorhandensein
der menschlichen Willensfreiheit voraus. Die guten sowie die bosen Werke
konnen dem Menschen nur deswegen zugerechnet werden, weil er einen
freien Willen hat, d.h. zwischen Gut und Bose wahlen kann. Das war die
Lehre von Augustinus, die dann durch die mittelalterliche Philosophie, vor
allem die von Thomas von Aquin, ibernommen wurde und in der katholi-
schen Kirche bis heute gilt.68 Obwohl die neuzeitlichen Philosophen
Schwierigkeiten mit dieser Lehre haben,% wird sie in praktischer Hinsicht
auch in der Neuzeit grundsatzlich anerkannt. Die Skizze von Luthers Glau-
benslehre liefd allerdings folgende Paradoxie deutlich werden: Der Mensch
soll sich zwar bekehren, aber aufgrund seiner menschlichen Natur ist er
dazu unfihig. Der ganze Mensch ist ja ,Fleisch® und aus eigener Kraft ver-
mag er daher immer nur das Bose zu wahlen. Damit wird also - wenn auch
auf indirekte Weise — die menschliche Willensfreiheit im Sinne der Frei-
heit der Wahl zwischen Gut und Bose geleugnet.

Die ausdricklichen Stellungnahmen zum Thema Freiheit sind in ande-
ren Texten des Reformators enthalten, und sie machen deutlich, dass er
bereits vor dem Jahr 1520 von der menschlichen Willensunfreiheit tiber-
zeugt war. So behauptete er in der dreizehnten These zu der Heidelberger

66 Vgl. LUTHER: Sermon, 216 (WA 6, 274f.).

67 LUTHER: Sermon, 218 (WA 6, 276).

68 Vgl. etwa Katechismus der Katholischen Kirche (1997), Abs. 1732.
www.vatican.va/archive/DEUoo3s/ INDEX.HTM (26.10.2016).

69 Diese Philosophen kann man grob in zwei Gruppen unterteilen: Die einen sprechen
sich fiir die Wahlfreiheit aus, ohne sie jedoch wissenschaftlich begriinden zu kénnen (Kant,
Hegel), die anderen lehnen sie hingegen entschieden ab (Schopenhauer, Nietzsche).



Die Ethik Luthes 513

Disputation vom 26. April 1518, dass der freie Wille nach dem Siindenfall
nur dem Namen nach eine Sache sei. Als diese These vom Papst Leo X. am
15. Juni 1520 verworfen wurde, formulierte er seinen Standpunkt noch dezi-
dierter in der Schrift Assertio omnium articulorum M. Lutheri per bullam
Leonis X. novissimam damnatorum vom 29. November 1520. Dort kann
man lesen: ,[...] der freie Wille sei ein Name ohne Sache, weil es in nie-
mandes Vermogen steht, etwas Boses oder Gutes zu ersinnen, sondern
alles durch eine absolute Notwendigkeit geschieht, wie der Artikel des
Wiclif, der in Konstanz verdammt worden ist, ganz recht lehrt“.70

Die Argumente gegen Willensfreiheit brachte Luther vor allem in seiner
berithmten, im Dezember 1525 erschienenen Streitschrift De servo arbitrio
an. Der Titel der deutschen Ubersetzung von Justus Jonas, die bereits im
Januar 1526 veroffentlicht wurde, lautet: ,Dafd der freie Wille nichts sei®.
De servo arbitrio war gegen Erasmus von Rotterdam gerichtet, der 1524 in
De libero arbitrio gegen die bereits erwdhnte These Luthers, dass der freie
Wille ein Name ohne Sache sei, aufgetreten ist. Der von Erasmus dort ver-
tretene Standpunkt kann als augustinisch charakterisiert werden, aller-
dings mit dem Vorbehalt, dass Erasmus an den durch die Kirche ,korri-
gierten“ Augustinus ankniipft, d.h. den universalen Heilswillen Gottes an-
nimmt. Luther, der sich selbst in Ubereinstimmung mit Augustinus wissen
wollte, bezeichnete deshalb Erasmus (zu Unrecht) als Pelagianer.7 Der
Titel der deutschen Ubersetzung von De servo arbitrio bringt den Haupt-
gedanken dieser Schrift sehr zutreffend zum Ausdruck. Denn dort wird die
These formuliert, dass die menschliche Willensfreiheit vor Gott nichts und
der freie Wille ginzlich ein gottlicher Name sei.72 Die Entscheidung tiber
Gut und Bose liegt somit allein bei Gott, was bedeutet, dass dem Men-
schen eine gottliche Notwendigkeit auferlegt wird.73 Luther greift hier in-
sofern auf Augustinus zuriick, als er dessen These iibernimmt, dass nach
dem Siindenfall der Heilswille Gottes eingeschrankt ist. Zugleich entstellt
er jedoch den Sinn der augustinischen Lehre, indem er die Freiheit des
Menschen vor Gott ablehnt. Denn nach Augustinus ist der Mensch immer
frei: sowohl vor als auch - trotz des eingeschrankten Heilswillens Gottes -
nach dem Siindenfall.74 Selbst wenn man die Unfreiheit des gefallenen
Menschen akzentuieren wollte, miisste man zugleich auch zugeben, dass

70 WENZ, Gunther: Vorwort, in: ERASMUS VON ROTTERDAM: Vom freien Willen, ibers. v.
Otto Schumacher, 7. Auflage. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 198, sf.

7 Vgl. dazu NOWIKOW: Der Freiheitsbegriff bei Kant, a.a.0. (Anm. 1), 61, 70-73.

72 Vgl. LUTHER, Martin: Dafs der freie Wille nichts sei (De servo arbitrio), in: DERS.: Aus-
gewdhlte Werke, hg. v. H.H. Borcherdt u. Georg Merz, Erganzungsreihe Bd. 1. Miinchen: Chr.
Kaiser Verlag 1962, 48, 166 (WA 18, 636, 728).

73 Vgl. LUTHER: DafS der freie Wille nichts sei, 135, 152 (WA 18, 705, 718).

74 Jan Schapp spricht von ,einer eigenartigen Lehre von der Willensfreiheit des Men-
schen im Zustande der Knechtschaft der Siinde“. Vgl. SCHAPP: Freiheit, Moral und Recht,
a.a.0. (Anm. 1), 34.



514 Igor Nowikow

bei diesem Denker der Mensch vor dem Siindenfall frei ist. Luther hinge-
gen vertritt die Auffassung, dass der Mensch auch vor dem Siindenfall
unfrei war, weil er von Gott als unfrei geschaffen wurde.7s

Luthers berithmte Konzeption der ,Freiheit eines Christenmenschen®,
die in der gleichnamigen, 1520 erschienenen Schrift entwickelt wurde, ist
also deswegen eigentiimlich, weil in ihr von der Freiheit ohne Willens-
freiheit gesprochen wird. Die Analyse der Schrift von den guten Werken
im 2. Abschnitt machte deutlich, dass die Quelle des Glaubens, und damit
also auch der Moralitat, allein in Gott liegt. Dieses radikale Glaubens- und
Ethikverstindnis kommt in Von der Freiheit eines Christenmenschen noch
deutlicher zum Ausdruck. Der von Gott geschenkte Glaube wird dort als
die ,Freiheit eines Christenmenschen“ bzw. ,die christliche Freiheit" cha-
rakterisiert.7¢ Der Gedanke, dass die Freiheit nur durch den Glauben er-
langt werden kann, ist eine alte christliche Vorstellung, die bereits bei
Paulus und spater bei Augustinus prasent ist.77 Sie ist ein gemeinsames
christliches Erbgut und kann daher als die Grundlage des 6kumenischen
Dialogs fungieren. Es handelt sich hier um die sogenannte Erlésungsfrei-
heit: Derjenige ist frei, der sich auf dem Weg zur Erlosung befindet bzw.
bereits erlost ist. Wahrend aber die Erlosungsfreiheit vor Luther in der
Regel in Verbindung mit der Wahlfreiheit gedacht wurde, vernichtet der
Reformator diese Verbindung und setzt die Freiheit mit der Erlosung
gleich. Es reicht also nicht, einfach zu sagen, dass bei ihm der Glaube die
Quelle der Freiheit ist. Denn dies konnte den Eindruck erwecken, dass der
Mensch im Glaubensakt als aktives Subjekt mitwirken kann. Das ist aber
gerade nicht der Fall, weil nach seiner Auffassung der Mensch sich durch
das ,Unvermogen zum Guten“78 auszeichnet. Der Glaube ist also zwar die
Quelle der Freiheit, aber die Quelle des Glaubens ist nicht die Zusammen-
wirkung von Gott und Mensch, sondern ,die Gnade Gottes, die allein [Her-
vorhebung - [.N.] durch den Glauben rechtschaffen und selig macht®.79
Die Bedeutung der christlichen Freiheit erschopft sich also bei Luther im
Prinzip ,sola gratia“, und die Erteilung dieser Freiheit durch Gott ist
gleichbedeutend mit der Rechtfertigung des Menschen.

75 Vgl. LOHSE, Bernhard: Martin Luther. Eine Einfithrung in sein Leben und sein Werk, 3.
Auflage. Miinchen: C.H. Beck 1997, 83. Luthers Deutung des Siindenfalls bestatigt diese The-
se. Vgl. LUTHER: Daf der freie Wille nichts sei, a.a.0. (Anm. 72), 94, 143, 228 (WA 18, 675, 711,
773)-

76 LUTHER, Martin: Von der Freiheit eines Christenmenschen, in: Calwer Luther-Ausgabe,
hg. v. Wolfgang Metzger, Bd. 2. Neuhausen-Stuttgart: Hanssler 1996, 167f. (WA 7, 24f.).

77 Vgl. etwa AUGUSTINUS, Aurelius: Vom Gottesstaat (De civitate dei), iibers. v. Wilhelm
Thimme. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 1991, 22, 30.

78 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.0. (Anm. 76), 166 (WA 7, 23f.).

79 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 180 (WA 7, 33f.).



Die Ethik Luthes 515

Vor diesem Hintergrund ist es nicht verwunderlich, wenn behauptet
wird, dass die Erfillung der Gebote ,Gottes eigene Sache” sei,8¢ was
schlicht bedeutet, dass im absoluten Sinne nicht der Einzelmensch, son-
dern Gott das moralische Subjekt ist. In diesem Zusammenhang wird die-
jenige Perspektive auf das Gesetz skizziert, die auch fiir De servo arbitrio
charakteristisch ist: Die gottlichen Gebote seien ,nur dazu bestimmt, daf}
der Mensch daran sein Unvermogen zum Guten sehe und an sich selbst
verzweifeln lerne“.8 Das Gesetz soll also dem Menschen seine Ohnmacht
im Hinblick auf die Hinwendung zum Guten bewusst machen und nicht,
wie dies bei Augustinus® und spdter auch bei Kant83 der Fall ist, ihm ein
Beweis dafiir liefern, dass sein Wille frei ist. Offenbar haben also Augusti-
nus und Kant auf der einen und Luther auf der anderen Seite jeweils ein
anderes Gottesbild im Auge.

Trotz dieser Schwierigkeiten entfaltet Luther in seiner Freiheitsschrift -
um auf die Formulierung von Bernhard Lohse zurilickzugreifen - ,die Grund-
ziige einer reformatorischen Ethik“.84 Er fasst jetzt gewissermaflen die Ge-
danken zusammen, die er zuvor in ausfiihrlicherer Form in Sermon von den
guten Werken zum Ausdruck brachte. Die erste Tafel des Dekalogs erfillt
sich also im Glauben im Sinne von ,sola gratia“, was bedeutet, dass die
guten Werke nicht um der Rechtfertigung, sondern blof8 um Gottes Wohl-
gefallen willen vollbracht werden sollen.8s Die zweite Tafel wird hingegen
dahingehend zusammengefasst, dass der Mensch einerseits seinen eigenen
Leib regieren, d.h. fasten, wachen und arbeiten, und andererseits mit den
Leuten umgehen, d.h. ihnen dienen und niitzlich sein miisse.8¢ Erneut
wird der Gehorsam gegeniiber der weltlichen Gewalt gefordert, und die
kirchlichen Werke werden als gut charakterisiert, soweit mit ihnen dem
Nachsten geholfen werden kann.87

Der Zusammenhang von christlicher Freiheit und Ethik findet Aus-
druck in der dialektischen Doppelthese, die Luther an den Anfang seiner
Betrachtung stellt und die besagt, dass ein Christenmensch ein freier Herr
und niemand untertan, zugleich aber ein dienstbarer Knecht und jeder-
mann untertan sei.8 Das von Gott erhaltene Geschenk der christlichen
Freiheit (Rechtfertigung) befdhigt den Menschen zum Dienst gegeniiber

80 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 167 (WA 7, 24).

81 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 166 (WA 7, 23f.).

82 Vgl. AUGUSTINUS: Gnade und freier Wille, a.a.O. (Anm. 14), 2, 2.

83 Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, in: Werkausgabe, hg. v. Wil-
helm Weischedel, Bd. 7. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, A 6.

84 LOHSE: Martin Luther, a.a.0. (Anm. 75), 66.

85 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.0. (Anm. 76), 183 (WA 7,
35f.).

86 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 175, 182 (WA 7, 20f., 34f.).

87 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 185 (WA 7, 36f.).

88 vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 162 (WA 7, 20f.).



516 Igor Nowikow

den anderen (weltliche Ethik). Eine solche Interpretation der Doppelthese
erscheint auf den ersten Blick vollig harmlos - mit ihr hatten sowohl Au-
gustinus als auch Luthers Opponent Erasmus von Rotterdam sicherlich
tbereingestimmt. Bedenkt man aber, dass Luther die Freiheit im Sinne des
Prinzips ,sola gratia“ begreift, so muss die Doppelthese eher so interpre-
tiert werden: Der Mensch ist nicht deswegen gerechtfertigt, weil er Gutes
tut, sondern er tut Gutes, weil er bereits gerechtfertigt ist. Diese Interpre-
tation bestatigen auch folgende Worte des Reformators: , Gute, rechtschaf-
fene Werke schaffen niemals einen guten, rechtschaffenen Mann, sondern
ein guter, rechtschaffener Mann schafft gute, rechtschaffene Werke [...]. So
mufd immer zuerst die Person gut und rechtschaffen sein vor allen guten
Werken [...]“.89 Auf diese Weise wird aber die katholische Rechtfertigungs-
lehre, in der ja behauptet wird, dass die notwendige Voraussetzung der
Rechtfertigung nicht nur die Gnade, sondern auch die guten Werke sind,
auf den Kopf gestellt.

Die theologische Ethik Luthers enthdlt also zwei wesentliche Momente:
die Rechtfertigung und die guten Werke. Die Art, wie das Verhaltnis dieser
zwei Momente bestimmt wird, fithrt aber im Endergebnis - paradoxer-
weise — zur Sdkularisierung der Ethik. Der Mensch ist vor Gott nicht frei,
und daher tragen seine guten Werke nichts zur Rechtfertigung bei. Frei ist
nur Gott und nur er kann den Menschen rechtfertigen. Daraus folgt, dass
die guten Werke nur im weltlichen Bereich ihre Bedeutung entfalten kon-
nen. Sie sind von dem metaphysischen Zweck deswegen ganzlich abge-
kappt und daher ,zweckfrei“,9c weil sie allein gottlichen Ursprungs sind.
Mit der Leugnung der Freiheit vor Gott muss auch der metaphysische
Zweck der Ethik verschwinden. Der eigentliche Grund fiir die protestanti-
sche Sakularisierung der Ethik diirfte also in der lutherschen Theologie
liegen.o Das, was die guten Werke der Christen von den guten Werken der
Nichtchristen unterscheidet, ist die innere Motivation und nicht der
Zweck des Handelns, der in beiden Fallen weltlich bleibt.

In der Sicht Luthers stellt aber nicht nur die Gnade, sondern in gewis-
sem Sinne auch die Welt den Grund fiir gute Werke dar. Denn die Gnade
macht zwar die Werke gut, aber sie selbst ist eine Antwort auf die par
excellence bose Welt. Darauf wird im Kontext der Lehre von den ,zweierlei
Naturen® des Christen, der geistlichen und der leiblichen, hingewiesen.92

89 LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 178 (WA 7, 31f.).

90 Vgl. JANSSEN: Die Kunst des Unterscheidens zwischen Recht und Gerechtigkeit, a.a.O.
(Anm. 2), 120.

91 In diesem Sinne auch Wilhelm Henke, der an die protestantischen Theologen Fried-
rich Gogarten und Gerhard Ebeling ankniipft. Vgl. HENKE: Recht und Staat, a.a.O. (Anm. 2),
30-38. Vgl. dazu auch JANSSEN: Die Kunst des Unterscheidens zwischen Recht und Gerechtig-
keit, 117-126.

92 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.0. (Anm. 76), 162 (WA 7,
20f.).



Die Ethik Luthes 517

Im 2. Abschnitt wurde signalisiert, dass diese Lehre im Ansatz bereits in
der Schrift von den guten Werken auftaucht. Dort wurde auch die These
gestellt, dass der Kampf zwischen Geist und Fleisch einen Kampf zwischen
Gott und Mensch bedeutet. Diese These erweist sich jetzt als richtig: An-
gesichts der Unfreiheit vor Gott und der Alleinwirksamkeit der Gnade
muss die geistliche, d.h. gute Natur als die gottliche Gnade und die leibli-
che, d.h. bose Natur als der (ganze) Mensch interpretiert werden.93 Nach
Luthers Auffassung ,duldet® die Gnade die bdse Natur des Menschen
nicht, die von ihr - diese Formulierung ist entscheidend - ,gezwungen®
wird.94 Die menschliche Natur kann also nicht geheilt, sondern lediglich
gezwungen werden. Konsequenterweise fordert Luther ihren Tod als Be-
dingung der Vollendung der christlichen Freiheit.9s Das Bose, von dem im
Hinblick auf den Menschen gesprochen wird, ist nicht ein Modus dessen
Freiheit, sondern ein konstitutives Merkmal der menschlichen Natur und
kann deshalb nicht geheilt werden.9¢ In diesem Punkt wird der Unter-
schied zu der Lehre von Augustinus und Erasmus noch einmal ganz deut-
lich.

5. AUSBLICK: LUTHERS OBRIGKEITSSCHRIFT

Die bisherige Untersuchung hat gezeigt, dass die luthersche Ethik auf dem
Gedanken der Willensunfreiheit aufgebaut ist. Dass ein solcher Stand-
punkt aus praktischen Griinden kaum durchhaltbar ist, macht jedoch die
Lehre von den zwei Regimenten deutlich, die Luther in der Obrigkeits-
schrift (1523) entwickelt.97 Dort riicken namlich die Wahlfreiheit und die
Vernunft in viel giinstigeres Licht als in der Rechtfertigungslehre, und dies
resultiert wohl daraus, dass die Ethik jetzt im Kontext von Recht und Staat
thematisiert wird. Es empfiehlt sich also, zum Schluss noch diesen Aspekt
zu berticksichtigen.

Der Hauptgedanke der Obrigkeitsschrift kann dahingehend wiederge-
geben werden, dass Gott ,zwei Regimente®, das ,geistliche“ und das ,welt-
liche®, angeordnet hat. Im ersteren regiert er allein, im letzteren hingegen
die Obrigkeit, deren primdre Aufgabe darin besteht, den weltlichen (dufSer-
lichen) Frieden durch den Schutz der Guten vor den Bdsen zu schaffen.98
Es sei Gottes Wille, dass das weltliche Schwert und Recht zur Bestrafung
der Bosen und zum Schutz der Rechtschaffenen gehandhabt werde.99 Der

93 So auch Wilhelm Henke in: HENKE, Wilhelm: Recht und Staat, a.a.0O. (Anm. 2), 32f.

94 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, a.a.0. (Anm. 76), 175 (WA 7, 29f.).
95 Vgl. LUTHER: Von der Freiheit eines Christenmenschen, 175 (WA 7, 29f.).

96 Vgl. STOCKHAUSEN: Die Inkarnation des Logos, a.a.0. (Anm. 1), 203.

97 Diese Lehre wird in der Literatur gewohnlich als Zwei-Reiche-Lehre bezeichnet. Vgl.
LOHSE: Martin Luther, a.a.O. (Anm. 75), 70f.

98 Vgl. LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, a.a.O. (Anm. 58), 21f. (WA 11, 251f.).
99 Vgl. LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, 17 (WA 11, 248f.).



518 Igor Nowikow

wahre Christ braucht kein weltliches Recht.ioo Der Akzent liegt jetzt also
darin, dass ein Christ gut ist und nicht darin - wie es in der Lehre von den
zweierlei Naturen heifdt -, dass er zugleich ein Siinder und Gerechter ist.
Der neue Gesichtspunkt kommt jedoch vor allem darin zum Ausdruck,
dass die Bosen ,durch den Zwang des Gesetzes von bosen Taten dufderlich
abgehalten werden®, o woraus zu schlieffen ist, dass ihre &dufierlichen
Werke von ihrem bosen Willen nicht determiniert sind. Die Motivation
der Bosen ist zwar die Furcht vor der Strafe und nicht der Glaube, aber sie
ware ja wirkungslos, wenn das bose Werk notwendig geschehen misste,
was Luther im Kontext seiner Rechtfertigungslehre behauptet.i2 Damit
wird also offenbar eine neue Losung vorgelegt, d.h. Luther verldsst im
Hinblick auf irdische Dinge die Sphare der Notwendigkeit und setzt vor-
aus, dass der Mensch zwischen Gut und Bose wahlen kann, ohne es aller-
dings ausdriicklich zu sagen. Im Kontext der Obrigkeitsschrift wird also
die Wahlfreiheit und nicht der Glaube zur Grundlage der Ethik gemacht,
womit der Unterschied zu der theologischen Ethik deutlich markiert wird.

Mit der Auffassung, dass das weltliche Regiment die Guten durch Be-
strafung der Bosen schiitzen soll, macht Luther darauf aufmerksam, dass
der Staat auf den ethischen Prinzipien aufgebaut werden soll. Diese sind
einerseits der Ausdruck des gottlichen Willens, konnen andererseits aber
als ,das natiirliche Recht“ durch Vernunft erkannt werden. Es wird betont,
dass die Quelle des positiven Rechts die Vernunft sein soll.03 Die letztere
ist also als die Quelle der Ethik zu betrachten. Die Vernunft, die im theo-
logischen Kontext radikal verworfen wurde, kommt also jetzt iberraschen-
derweise zu ihren Rechten. Damit wird auch eine deutliche Grenze gezo-
gen zwischen dem ethisch motivierten Staat christlicher Pragung und dem
geistlichen Regiment selbst.

Die Analyse der lutherschen Rechtfertigungslehre liefd deutlich werden,
dass in ihr ein Potential verborgen ist, das notwendig zur Sakularisierung
von Freiheit und Ethik fiithrt. Diese Sikularisierung kommt in der Obrig-
keitsschrift in aller Deutlichkeit zum Vorschein: In irdischen Dingen spie-
len die Vernunft und die Wahlfreiheit eine ganz zentrale Rolle, wahrend
der Glaube die Sache des eigenen Gewissens ist. Luther gelingt es dabei die
Macht des Staates nur im Hinblick auf den Glauben, nicht aber im Hin-
blick auf die irdischen Dinge tiberzeugend einzuschranken. Was die letzte-
re Einschrankung betrifft, so hat sie Calvin viel starker akzentuiert, indem
er in seiner Institutio das Widerstandsrecht begriindete und damit die

100 Vgl. LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, 19 (WA 11, 249f.).

101 LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, 20 (WA 1, 250f.).

102 Er interpretiert den Verrat Judas’ nicht als dessen personliche Entscheidung zum B6-
sen, sondern als ,Werk Gottes“ und Ausdruck der Notwendigkeit. Vgl. LUTHER: DafS der freie
Wille nichts sei, a.a.0. (Anm. 72), 149 (WA 18, 715f.).

103 Vgl, LUTHER: Von weltlicher Obrigkeit, a.a.0O. (Anm. 58), 59, 60 (WA 11, 279f.).



Die Ethik Luthes 519

geistige Grundlage fir die finf groffen Revolutionen der Neuzeit schuf. o4
Luther gewahrt zwar dem Menschen die irdische Freiheit, aber in deren
Konkretisierung ist er viel vorsichtiger als Calvin.

Im Kontext der Betrachtung tiber die luthersche Ethik kann eine ganz
grundsatzliche Frage gestellt werden, wie sich der Gedanke der Unfreiheit
vor Gott mit dem Gedanken der irdischen Freiheit vereinbaren ldsst.
Offenbar muss hier jede Handlung je nach gewdhltem Gesichtspunkt mal
als unfrei, mal als frei charakterisiert werden. Insofern erinnert also die
Losung des Reformators an die kantische Lehre von der Freiheit. Bedenken
tauchen hier jedoch deswegen auf, weil bei Luther derjenige Gesichtspunkt
absolut ist, unter dem jede Handlung unfrei ist. Sein grofdes Thema ist ja
Gott und nicht das Problem der individuellen Zurechnungsfahigkeit, und
eben in diesem Moment dirfte - vom modernen Standpunkt aus - die ei-
gentliche Schwierigkeit seiner Ethik liegen.

Zusammenfassung

Der Verfasser diskutiert die theologische Ethik Luthers vom philosophischen
(rationalen) Standpunkt aus. Im Mittelpunkt seines Interesses steht die
Frage, wie es mdglich ist, dass diese Ethik den neuzeitlichen Sdkularisie-
rungsprozess beschleunigt hat. Um sie zu beantworten, werden zundchst
Luthers Glaubensbegriff sowie der Inhalt seiner Ethik und dann sein Frei-
heitsbegriff eingehend diskutiert. Die Analyse wird durchgefiihrt auf der
Grundlage folgender Schriften des Reformators: Sermon von den guten
Werken, Von der Freiheit eines Christenmenschen, De servo arbitrio und
Von weltlicher Obrigkeit.

Abstract

The author discusses the theological ethics of Martin Luther from the philo-
sophical (rational) point of view. The centre of his attention is the question
how it is possible that this ethics accelerated the modern secularisation
process. In order to answer it, Luther’s concept of faith as well the substance
of his ethics are discussed first and then his concept of freedom. The analysis
is performed on the basis of the following writings of Luther: Sermon von
den guten Werken, Von der Freiheit eines Christenmenschen, De servo
arbitrio and Von weltlicher Obrigkeit.

104 Vgl. dazu SCHAPP, Jan: Calvinismus und Politik, in: WENNEMUTH, Udo (Hg.): Jahrbuch
fiir badische Kirchen- und Religionsgeschichte, Bd. 3. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer 2009,

129-142.



	Die Ethik Luthers

