Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2:6

Artikel: Nicolas Malebranche et l'unicité de la vérité
Autor: Lovascio, Tania

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TANIA LOVASCIO

Nicolas Malebranche et I'unicité de la vérité

Malebranche se réfere explicitement a I’Apostolici regiminis dans deux de
ses écrits. La premiére référence se trouve dans la Défense de l'auteur de la
Recherche de la Vérité contre laccusation de M. de la Ville (1682),' qui
rentre a 'intérieur d’'une polémique entre 'oratorien et le jésuite Louis Le
Valois, connu sous le pseudonyme de Louis De la Ville. Celle de Male-
branche est la réponse a I'écrit de De la Ville, intitulé Sentiments de M.
Descartes, touchant U'Essence et les propriétés du corps opposés a la doc-
trine de I’Eglise, et conformes aux erreurs de Calvin sur le sujet de I'Eucha-
ristie, publié en 1680 ; méme s’il n'est pas écrit uniquement a I'encontre de
Malebranche, les cinq pages de I'Avertissement au Lecteur lui sont ex-
pressément consacrées, ainsi que de nombreuses accusations dans le reste
du texte. La deuxiéme référence se trouve dans la Recherche de la Vérité
(désormais RV), publiée en 1674-1675 mais beaucoup remaniée ensuite. La
mention de la bulle se trouve dans un paragraphe intitulé De ['essence de la
matiére (livre I1I, partie II, ch. VIII, § 2), précisément dans la partie finale,
ajoutée seulement dans la derniére édition de 1712, donc postérieurement a
la polémique avec De la Ville. Cet ajout s’explique parce que c’est juste-
ment en 1712 que la Défense est publiée a la fin de la deuxiéme édition du
Traité de la Nature et de la Grdce et ce paragraphe de la RV est au centre
des accusations de De la Ville et il est cité a plusieurs reprises dans 'écrit
du jésuite ; Malebranche décide d’en modifier la fin. L'oratorien se réfere a
la bulle, donc, deux fois dans ses écrits, mais il le fait dans un contexte
univoque, c’est-a-dire celui de la polémique avec De la Ville.

L’objet de la discorde est la conception cartésienne de la matiére, pleine-
ment soutenue par Malebranche, comme De la Ville reconnait : « Cet au-
teur est manifestement Cartésien en plusieurs choses, mais particuliere-

1 La Défense contre M. de la Ville constitue le quatriéme écrit de Malebranche direct
contre le jésuite ; avant de celui-ci Malebranche a déja écrit : Réponse de M.*** & une Lettre
de ses Amis, touchant un Livre qui a pour titre : Sentiments de M. Descartes, touchant
I'Essence et les propriétés du corps opposés a la doctrine de I'Eglise, et conformes aux
erreurs de Calvin sur le sujet de I'Eucharistie, par Louis de la Ville (1680) ; Mémoire pour ex-
pliquer la possibilité de la transsubstantiation (1680) ; Démonstration de la possibilité de la
présence réelle du corps de Jésus Christ dans 'Eucharistie conformément au sentiments des
catholiques (1680-1682). Sur l'histoire de cette polémique voir GOUHIER, Henri : Philosophie
chrétienne et théologie. A propos de la seconde polémique de Malebranche, dans : Revue Phi-
losophique de la France et de I'ftranger 125 (1938), 151-193 et GUEROULT, Martial : Male-
branche III. Paris : Aubier 1959, 375-380.



362 Tania Lovascio

ment sur le point de 'essence de la matiére ».2 Selon Descartes l'attribut
principal de la matiére, c’est-a-dire ce en quoi son essence consiste, est
I'étendue et cette conception crée des problémes parce que, aux yeux du
jésuite, elle contraste nettement avec le dogme de la présence substantielle
du corps du Christ dans I'Eucharistie, établie par le Concile de Trente.
L’Eglise de Trente affirme que le Christ est présent tout entier dans I'hos-
tie, ce qui implique la substance de son corps. Vu que l'étendue de son
corps n'est pas présente, il s’ensuit que le corps se trouve dans I'hostie en
perdant 'étendue, mais sans rien perdre, pour cela, de sa substance. En
deuxiéme lieu, I'Eglise soutient que le corps du Christ est tout entier sous
chaque partie des espéces consacrées - en effet le prétre peut diviser 'hos-
tie sans diviser le corps du Christ - ; cela veut dire que toutes les parties du
corps divin pénetrent les unes dans les autres afin que ce corps soit tout
entier en un méme point. Tout cela s'oppose a 'idée cartésienne de la ma-
tiere, parce qu’elle est essentiellement étendue, elle ne peut pas perdre son
étendue sans en méme temps perdre sa substance et elle a des parties qui
ne sont pas du tout pénétrables.

L’accusation principale de De la Ville est que Malebranche, comme
Descartes et tous les cartésiens, soutiendrait une conception hérétique de
la matiere. Malebranche, blessé et outré par I'accusation d’hérésie, écrit la
Défense pour répondre a De La Ville.

Dans cet écrit, il se réféere d’abord a l'autorité des Péres de I'Eglise et a
St. Augustin en particulier pour légitimer sa conception de la matiére, en
déclarant avoir trouvé plusieurs fois dans les ceuvres de St. Augustin le
principe selon lequel 'étendue serait 'essence de la matiere.3 Dans la RV
Malebranche écrit que « les Peres, et St. Augustin entre autres a toujours
reconnu que l'étendue était 'essence de la matiere »4 et il place la traduc-
tion francaise d'un texte d’Augustin, tiré de I'Epitre 187 : « Otez aux corps
I'étendue, et vous les anéantirez ».5

Une remarque est ici nécessaire. Bien qu'Augustin ait prouvé la diffé-
rence entre dme et corps, en reconnaissant aux corps la possession de trois
dimensions de I'espace, dont 'ame est dépourvue, il n’est pas correct de

2 DE LA VILLE, Louis : Sentiments de M. Descartes, touchant I'Essence et les propriétés du
corps opposés a la doctrine de I'Eglise, et conformes aux erreurs de Calvin sur le sujet de
I’Eucharistie. Paris : E. Michallet 1680, 75.

3 Voir Piéces jointes, écrits divers, in : (Euvres complétes de Malebranche, tome XVII-
1, 511. Toutes les références, pour Malebranche, sont données selon les (Euvres complétes,
publiées sous la direction d’André Robinet, 23 vols. Paris : Vrin 1958-1996, édition abrégée
OC, suivi du numéro du tome et de la page. Les tomes I, II, III, cités dans les notes,
correspondent a De la Recherche de la vérité, ot l'on traite de la nature de l'esprit de 'homme
et de l'usage qu’il en doit faire pour éviter l'erreur dans les sciences, respectivement livres [-
111, livres IV-VI et Eclaircissements.

4 0C 1, 466.

5 OC 1, 467 ; le passage original d’Augustin est le suivant : « Nam spatia locorum tolle
corporibus, nusquam erunt, et quia nusquam erunt, nec erunt » (Epistulae, 187, VI, 18).



Nicolas Malebranche et I'unicité de la vérité 363

dire qu’il ait affirmé que I'étendue fat I'essence de la matiére. Cette der-
niére est une proposition cartésienne, qui présuppose de reconnaitre les
qualités sensibles comme modifications de I'ame et pas comme propriétés
des corps et c’est cela que Augustin ne soupgonnait pas. On peut dire que
Malebranche force l'interprétation de la pensée d’Augustin, mais pas par
ignorance ou inattention. Il s’agit, au contraire, d’'un geste intentionnel -
peut-étre dans la tentative de se défendre des accusations de De la Ville -
puisqu’il identifie trés bien la différence entre Augustin et Descartes con-
cernant la distinction des substances. Dans la Préface de la RV il affirme :
« on doive demeurer d’accord qu’il [St. Augustin] a mieux expliqué les pro-
priétés de 'dme et du corps que tous ceux qui l'ont précédé, et qui l'ont
suivi jusqu'a notre siécle, néanmoins il serait a souhaiter qu'il n’etit pas
attribué aux corps qui nous environnent, toutes les qualités sensibles que
nous apercevons par leur moyen, car enfin elles ne sont point clairement
contenues dans l'idée qu’il avait de la matiere. De sorte qu'on peut dire
avec quelque assurance qu'on n’'a point assez clairement connu la diffé-
rence de l'esprit et du corps que depuis quelques années ».6 La référence
finale est sans aucun doute a Descartes.

Cependant, pourquoi Malebranche continue-t-il, dans ce cas comme
dans d’autres, a s'appuyer expressément sur Augustin pour soutenir la dis-
tinction des substances ? Les références a deux ouvrages d’Augustin que
Malebranche donne dans le livre I de la RV sont trés éloquentes, elles se
trouvent dans un paragraphe intitulé justement Distinction de ['ame du
corps et elles sont posées sur le méme plan que les Méditations de Des-
cartes : « si ce que je viens de dire ne suffit pas pour faire sentir la diffé-
rence de ces deux substances, on peut lire et méditer quelques endroits de
St. Augustin, comme le X® chapitre du dixiéme livre du livre de la Trinité,
le IV® et le XIV chapitre du livre de la Quantité de I'dme, ou les Méditations
de M. Descartes, principalement ce qui regarde la distinction de 'ame et
du corps ; ou enfin le sixieme discours du Discernement de ['dme et du corps
de M. de Cordemoy ».7

Dans La Vocation de Malebranche, H. Gouhier montre comment, en
fait, la référence a Augustin en matiére de distinction des substances était
tout a fait habituelle parmi les cartésiens, surtout a certains textes, comme
le chapitre X du livre X du De Trinitate, cité par Malebranche lui-méme.
Clerselier le cite aussi dans sa Préface a L’'Homme de Descartes, parce qu'il
le considére comme un texte capital qui aurait fourni a Descartes la base
pour ses raisonnements qui concernent notre dme. De méme, 'auteur de

60C I, 20.
70CI, 123.



364 Tania Lovascio

’Art de vivre heureux3 et |. Rohault, dans le 1" Entretien sur la Philosophie,
renvoient expressément a l'autorité d’Augustin sur ce sujet. Gouhier pré-
cise que les textes d’Augustin citées par les cartésiens étaient d’habitude
toujours les mémes et, en particulier ceux qui étaient proposées par Ar-
nauld ; le passage du De Trinitate auquel nous faisons référence est men-
tionné, en effet, dans la lettre d’Arnauld a Descartes du 3 juin 1648.9

Malebranche, donc, utilise 'autorité patristique comme premiére ré-
ponse a De la Ville, pour montrer que sa propre conception de la matiere
n’est pas différente de celle toujours affirmée par 'Eglise.

En second lieu, il met en lumiére les tres dangereuses conséquences du
principe admis par son adversaire, selon lequel I'essence de la matiére ne
consiste pas dans l'étendue. Cela enléverait a la religion la seule démon-
stration directe de la distinction de 'dme du corps et, en conséquence, de
I'immortalité de I'ame. C’est justement a ce propos que Malebranche se ré-
fere au V® Concile du Latran et au devoir, prévu par I’Apostolici regiminis,
de démontrer le dogme de I'immortalité de 'dme a travers des arguments
philosophiques.

Voici ce que Malebranche écrit dans la Défense :

« J'ai dit que I'essence de la matiére consistait dans I'étendue, parce que je le
croyais évident, que je I'ai démontré, et que par la j’ai donné des preuves clai-
res et incontestables, que I'dme est immortelle et distinguée du corps ; vérité
essentielle a la Religion, et que le dernier Concile de Latran oblige les Philo-
sophes a prouver ».10

Dans la RV nous lisons presque les mémes paroles :

« Au reste, cette vérité que I'ame est spirituelle et immortelle est essentielle a
la religion et a la morale, et le dernier concile de Latran (session 8) ordonne
aux philosophes de I'enseigner, et de réfuter les raisonnements qui la com-
battent ».1t

Il faut considérer, cependant, que Malebranche cite expressément le Con-
cile parce que De la Ville le fait par trois fois dans son écrit.:z D’abord, le
jésuite rappelle 'obligation adressée aux clercs qui voulaient se dédier a
I'étude de la philosophie, une fois terminée la formation en grammaire et
dialectique, de poursuivre pour un minimum de cinq années leur forma-

8 1] est attribué a Claude Ameline. Voir GOUHIER, Henri : La vocation de Malebranche.
Paris : Vrin 1926, 71, note 12. La référence au texte d’Augustin se trouve dans le chapitre III
de la partie II.

9 GOUHIER : La vocation de Malebranche, 75, note 3. En général, sur le rapport des carté-
siens aux textes d’Augustin, voir les pag. 55-78. Voir aussi ALQUIE, Ferdinand : Le cartésia-
nisme de Malebranche. Paris : Vrin 1974, 46.

10 OC XVII-1, 527.

1 OC 1, 466.

12 Nous rappelons que la session VIII du V® Concile du Latran avait été déja mentionnée
par Descartes dans 'Epitre dédicatoire des Meditationes De Prima Philosophia.



Nicolas Malebranche et I'unicité de la vérité 365

tion en théologie et droit canonique, afin d’éviter toutes les erreurs de la
philosophie.3 Ensuite, il souligne I'injonction, qui concerne tous les pro-
fesseurs qui enseignent la philosophie dans les Universités, de réfuter les
principes ou les conclusions qui ne s’accordent pas avec la foi, en s’effor-
cant d’en démontrer la fausseté et d’affirmer, par contre, la vérité de la re-
ligion chrétienne ; tout cela dans le but de prouver que la religion n’a rien
en soi qui soit contraire a la raison.4 A travers ces deux décrets De la Ville
veut affirmer que le Magistére ne permet pas la profession que certains
cartésiens font d’étre de simples physiciens ou de ne pas pouvoir s’occuper
de questions de la foi,'s parce qu’il demande expressément aux philosophes
de se charger des vérités de la religion chrétienne. Enfin, le troisiéme dé-
cret mentionné par De la Ville concerne le principe de 'unicité de la véri-
té, selon lequel deux vérités ne peuvent pas se contredire.¢ Il s’ensuit que
les cartésiens ne peuvent pas soutenir, comme ils le font,7 que I'essence du
corps est I'étendue quand ils parlent en philosophes et le contraire quand
ils parlent en théologiens, parce qu’il s’agirait d’affirmer deux propositions
contradictoires.

Par ses références a la bulle, Malebranche tente donc de se placer sur le
méme terrain que son interlocuteur. En réponse aux obligations promul-
guées dans I’Apostolici regiminis et rappelées par De la Ville, 'oratorien
mentionne la requéte spécifique du Concile, adressée aux philosophes, de
défendre le dogme de I'immortalité de 'ame et d’utiliser la philosophie et
les arguments rationnels au service de cette vérité de foi. Malebranche sou-
tient d’avoir accompli exactement son devoir en démontrant, dans la RV, la
thése cartésienne selon laquelle I'étendue est 'essence de la matiere.!8

Dans la Défense il montre le lien indissoluble entre la conception de la
matiére et 'immortalité de 'ame. Si on accepte la vérité qu’il affirme sur la
matiére, il ne sera pas difficile de comprendre, selon I'oratorien, que I'dme
et le corps sont deux substances distinctes. L'étendue, quelle que soit la
maniere dont on la cong¢oit ne pourra jamais raisonner, vouloir ou sentir ;
les connaissances, les volontés, les sensations, sont des maniéres d’étre
d’'une substance, mais elles ne peuvent en aucun cas appartenir a I'éten-
due. La substance qui pense doit nécessairement étre distinguée du corps.
Une fois cette distinction acceptée, on peut démontrer son immortalité.

Les preuves de 'immortalité de I'dme sont deux selon Malebranche : la
premiére s’appuie sur le fait que les substances ne peuvent pas étre anéan-

13 DE LA VILLE : Sentiments de M. Descartes, 121-122.,

14 DE LA VILLE : Sentiments de M. Descartes, 122-123.

15 De la Ville se réfere a Pierre Cally, a Jacques Rohault et a Malebranche.
16 DE LA VILLE : Sentiments de M. Descartes, 195-196.

17 Dans ce cas-la, De la Ville n’explicite pas sa cible polémique en employant des ex-
pressions génériques comme « quelques cartésiens », « ces Messieurs » ou « les cartésiens ».

18 Voir OC 1, 460-463.



366 Tania Lovascio

ties par les forces de la nature ; leurs maniéres d’étre peuvent s’anéantir, la
rotondité d'un corps peut devenir carrée, mais une substance ne peut étre
réduite a rien. L’ame n’est pas une maniére d’étre du corps, mais une sub-
stance distinguée, en conséquence elle est immortelle. La deuxieme preuve
a comme point de départ le fait que le corps, bien qu'il ne puisse pas étre
réduit a rien, parce que c'est une substance, peut quand méme mourir et
ses parties peuvent se dissoudre parce que I'étendue peut se diviser. L'ame,
qui est une substance distinguée de I'étendue, ne peut pas étre divisée ; on
ne peut pas diviser une pensée, un désir ou un sentiment comme 'on peut
diviser un carré ou un triangle. Elle est donc indissoluble, indivisible et
immortelle, parce qu’elle ne contient pas d’étendue.

Cependant, si le principe qui assure que l'essence du corps est I'étendue
s'écroule, aucune argumentation ne pourra prouver 'immortalité et I'im-
matérialité de 'ame. Malebranche, donc, ne soutient pas simplement des
preuves de I'immortalité de 'dme fondées sur les principes cartésiens, mais
il soutient qu’elles sont possibles uniquement en s’appuyant sur ces prin-
cipes-la.

Il va encore plus loin, en affirmant que seuls les principes cartésiens
peuvent étre une arme efficace pour contrer le libertinisme. Il n’est pas in-
solite que Malebranche convoque la pensée libertine9 quand il veut sou-
ligner I'importance de ses theses, dans le but de rappeler le danger que sa
diffusion constitue pour I'Eglise catholique. Si I'étendue n’est pas considé-
rée comme |'essence de la matiere, les libertins soutiendront que I'essence
du corps est capable de penser et ils auront I'expérience de leur c6té, parce
qu’on peut constater que I'on pense et on raisonne trés mal quand le cer-
veau est abimé, par conséquent il est facile de déduire que c’est le cerveau
qui pense. Le raisonnement des libertins deviendrait inattaquable parce
que, si on renonce a l'identité entre matiére et étendue, I'idée distincte de
I'essence de la matiere n’a plus lieu d’étre et, donc, on ne pourra plus op-
poser des argumentations rationnelles aux expériences sensibles. Male-
branche adresse sa critique, non seulement a son adversaire, mais aussi a
tous ceux qui croient que les essences sont inconnaissables et qui attaquent
Descartes justement parce qu'il s'est opposé a cela :

« ceux qui assurent que nous ne connaissons point les essences des étres, et
qui font un crime aux Philosophes, de ce qu’ils démontrent que I'étendue n’est
point une maniére d’étre, mais 'essence de la matiére, devraient penser aux
facheuses conséquences qu'on peut tirer de leurs principes, et ne pas renver-
ser la seule démonstration qu'on a de la distinction qui est entre 'ame et le
corps ».20

19 Voir OC [, 102, 466, 487 ; OC 11, 33-34, 158-160, 319 ; OC III, 134.
20 OC XVII-1, 523.



Nicolas Malebranche et I'unicité de la vérité 367

On peut croire que la cible soit la philosophie Scolastique en générale,
méme si Malebranche ne fournit pas, ici, des références explicites, ni des
précisions supplémentaires.

La défense faite par Malebranche de la conception cartésienne de la
matiére s'appuie fondamentalement sur deux points. Avant tout, I'usage de
I'autorité d’Augustin ; ensuite la conviction qu’elle constitue 'unique prin-
cipe pour démontrer I'immortalité de 'dme, grace a sa capacité de démon-
trer parfaitement la distinction des deux substances. Les théses carté-
siennes ont, entre autre, la force d’'endiguer le libertinisme et d’interdire la
diffusion de conceptions hérétiques — dans ce cas-la a juste titre - d’'une
ame matérielle et mortelle.

I1.

Les accusations de De la Ville - comme nous avons déja vu dans les réfé-
rences au Concile du Latran faites par le jésuite - ne s’épuisent pas dans la
dénonciation d’hérésie, mais elles portent sur une question trés impor-
tante, que nous voulons ici aborder, c’est-a-dire celle du rapport entre le
domaine de la philosophie et celui de la foi dans la pensée de Male-
branche.zr De la Ville accuse le philosophe de ne pas vouloir s'impliquer
dans l'explication des vérités chrétiennes, comme le Latran impose et il
cite presque intégralement dans son texte deux pages de la RV d’ou on dé-
duirait la position de Malebranche. Voici seulement quelques passages :

« on est persuadé qu'il ne faut faire usage de son esprit que sur des sujets
proportionnés a sa capacité, et qu'on ne doit pas regarder fixement nos mys-
téres, de peur d’en étre éblouis [...] Si toutefois on croyait qu'’il ft a propos,
pour la satisfaction de quelques esprits, d’expliquer comment le sentiment
qu'on a de la matiére s’accorde avec ce que la foi nous enseigne de la transsub-
stantiation, on le ferait peut-étre d'une manieére assez nette et assez distincte,
et qui certainement ne choquerait en rien les décisions de I'Eglise, mais on
croit se pouvoir dispenser de donner cette explication, principalement dans
cet ouvrage. Car il faut remarquer que les Saints Péres ont presque toujours
parlé de ce mystere comme d’un mystére incompréhensible, qu’ils n'ont point
philosophé pour l'expliquer [..] ainsi la tradition est pour ceux qui ne
philosophent point sur ce mystére, et qui soumettent leur esprit a la foi ».22

De la Ville mentionne le principe de 'unité de la vérité, selon lequel une
vérité ne peut pas en contredire une autre et il reproche aux cartésiens,
Malebranche inclus, leur crainte a I'égard des questions de foi, qu’il juge
infondée. En fait, s’ils sont certains de leurs principes, la foi s’accordera

21 Nous tenons a préciser qu’au moment ot De la Ville écrit son livre, il connait de Male-
branche seulement les deux tomes de la RV publiés en 1674 et 1675 et la 11I° édition du 1677.
Le jésuite se réfere donc uniquement a cet ouvrage.

22 OC I, 464.



368 Tania Lovascio

parfaitement avec leur doctrine. Le jésuite rappelle en outre que le Concile
oblige a démontrer avec soin les théses philosophiques qui ont des rap-
ports avec la foi. Le cas de la conception de la matiére est un parmi eux.

Mais qu’est-ce qu'’il se passe en ce qui concerne le rapport entre philo-
sophie et théologie chez Malebranche ? Est-ce qu’il sépare vraiment ces
deux domaines ?

De fagon générale, tous les interpretes s’accordent pour considérer ce
rapport comme étant sujet a évolution.z3 L'oratorien aurait, dans un pre-
mier temps, embrassé l'attitude cartésienne de séparer la philosophie de la
théologie et il 'aurait ensuite abandonnée a la faveur d'un lien de plus en
plus étroit entre les deux. Les theses capitales de sa philosophie té-
moignent d’ailleurs d'une grande affinité avec la religion chrétienne.

La question est sirement trés complexe. Pour I'aborder (mais sans
possibilité de la résoudre ici), il nous semble nécessaire d’analyser 'usage
que fait Malebranche de l'autorité chrétienne, ce qui n'a jamais été déve-
loppée a notre connaissance et que nous ne pourrons proposer que par-
tiellement. Nous examinerons les deux théses capitales de la philosophie
de Malebranche, c’est-a-dire la vision en Dieu et 'occasionnalisme, en les
considérant comme deux cas paradigmatiques, pour observer et analyser
I'usage de l'autorité biblique, conciliaire - déja en partie abordé avec le
Concile du Latran - et théologique. En ce qui concerne cette derniere, elle
est évidemment reconductible a 'augustinisme.24 Vu qu'il s’agit d'un the-
me trés connu, nous nous dispensons de le traiter ici. Par contre nous
signalerons avec intérét la présence d'autres Peres de I'Eglise qui sont
citées par Malebranche en faveur de ses théses.

La premiére donnée qui émerge est que Malebranche utilise cette auto-
rité de facon récurrente. A la lumiére de cette constatation, nous nous de-
mandons pourquoi l'oratorien fait appel a la théologie ou, autrement dit,
nous voulons comprendre quel est son but.

En interrogeant la littérature critique, la réponse a cette question se
trouve, exactement, dans l'intérét que Malebranche a pour la théologie,
dans le sens que son effort est celui de rendre plus claires, plus intelligibles
et plus certaines les vérités de la religion chrétienne, en ayant reconnu dans
la philosophie cartésienne un instrument apte a cette entreprise. L'affir-
mation de Robinet est paradigmatique : « Nous cherchions un philosophe,

23 F. Alquié, V. Delbos et A. Robinet sont de cet avis. H. Gouhier, en revanche, estime
qu’il y a toujours eu une fusion des domaines et une ouverture de Malebranche a des ques-
tions que Descartes reléguait dans le domaine exclusif de la foi.

24 11 suffit de feuilleter le tome 21 des (Euvres complétes, qui reconstruit 'ensemble des
citations présentes dans tout le corpus malebranchiste, pour noter, dans la section dédiée
aux citations patristiques, le grand nombre de pages consacrées a Augustin. Voir OC XXI,

240-314.



Nicolas Malebranche et 'unicité de la vérité 369

nous avons trouvé un théologien ».25 Rodis-Lewis est probablement la
seule a mettre en avant Malebranche philosophe sur Malebranche théolo-
gien26 et a soutenir qu’il est capable de distinguer nettement les deux do-
maines et d’aborder, avec toute la prudence requise, 'exégése des vérités
révélées. Aucun commentateur n’a jamais considéré une perspective diffé-
rente, une inversion des réles ; pour le dire autrement, personne n’a jamais
contemplé la possibilité que c’est, en fait, la théologie qui a été un instru-
ment tres précieux pour sa philosophie et non pas le contraire. Nous vou-
lons soutenir cette derniére hypotheése.

Commengons par l'examen de la vision en Dieu, exposée dans la RV (livre
111, partie 11, ch. VI).

Toutes les affirmations de Malebranche, a travers lesquelles il dit que la
connaissance et la vérité viennent uniquement par Dieu, sont d’'une cita-
tion scripturale, insérée dans le texte sans en interrompre la continuité, en
donnant lI'impression d'une coincidence parfaite entre sa pensée et les
Ecritures. Quand il présente ses arguments en faveur de la doctrine, le se-
cond argument se base sur la possibilité de la vision en Dieu de rendre
manifeste la dépendance de l'esprit humain vis-a-vis de Dieu27 et Male-
branche cite un passage de la Ile lettre aux Corinthiens, selon lequel notre
esprit n'est en aucun cas capable de former des pensées sans l'aide divine :
« Non sumus sufficientes cogitare aliquid a nobis, tamquam ex nobis, sed
sufficientia nostra ex Deo est » (2 Co 3,5).28 Ensuite, il affirme que c’est
Dieu qui illumine les connaissances des philosophes que les homme in-
grats appellent naturelles, mais qui proviennent uniquement de Dieu,
« Deus enim illis manifestavit » (Rm 1,19) ;29 il soutient que Dieu est la
lumiére de I'esprit et le pere de la lumiére, « Pater luminum » (Jc 1,17) ;3¢
que c’est Lui seulement qui enseigne la science aux hommes, « Qui docet
hominem scientiam » (Ps 93,10)3 et il conclut en disant que Dieu est la
vraie lumiére qui éclaircit tous ceux qui viennent en ce monde « Lux vera
quae illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum » (Jn 1,9).32

25 ROBINET, André : Systéme et existence dans I'ceuvre de Malebranche. Paris : Vrin 1965,
so1. Robinet se demande expressément si Malebranche est un philosophe, aprés avoir refusé
I’étiquette de mystique. A son avis, il s'agit d’'un théologien, méme si théologien cartésien,
qui tente une entreprise de récupération réactionnaire de l'esprit de son temps, qui tournait
vers l'illuminisme et le positivisme. Voir 498-499.

26 « Avant d'étre théologien, il est incontestablement philosophe », RODIS-LEWIS, Gene-
viéve : Nicolas Malebranche. Paris : P.U.F. 1963, 27.

27 Voir OC I, 4309.

28 OC 1, 439.

29 OC 1, 440.

30 OC I, 440.

31 OC I, 440.

32 0C 1, 440.



370 Tania Lovascio

A la fin du chapitre, aprés avoir exposé les six arguments qui rendraient
valable la vision en Dieu, Malebranche énonce une these occasionnaliste
(bien que l'occasionnalisme n’ait pas encore été organiquement formulé
comme doctrine).33 Il affirme la dépendance totale des esprits vis-a-vis de
Dieu, dans toutes les sensations qu'ils éprouvent - par 'union naturelle
que Dieu a établi entre ame et corps - ainsi que dans la connaissance. Dieu
n'est pas simplement la source de la connaissance, mais il est aussi I'unique
vraie cause, parce que c'est uniquement la volonté divine qui permet
I'union naturelle entre la volonté humaine et la représentation des idées. A
la suite de ces affirmations, Malebranche choisit d’insérer une citation
scripturale : « croyons avec saint Paul, qu'il [Dieu] n’est pas loin de chacun
de nous, et que c’est en lui que nous avons la vie, le mouvement, et I'étre.
Non longe est ab unoquoque nostrum, in ipso enim vivimus, movemur, et su-
mus » (Ac 17,28) .34

Les paroles de Saint Paul sont utilisées dans une direction précise. Elles
semblent confirmer l'idée selon laquelle Dieu n’est pas seulement compé-
tent pour la création des étres et leur conservation ou création continue,
mais aussi entiérement pour leur mouvement et interaction réciproque, en
niant entiérement aux étres finis leur pouvoir de causes ; c’est exactement
I'occasionnalisme que Malebranche veut affirmer et qu’il cherche a justifier
bibliquement.

Aussi quand Malebranche expose sa doctrine occasionnaliste dans le VI
livre (livre VI, partie II, ch. III), ses affirmations philosophiques sont mé-
langées a des citations scripturales :

« Il veut que l'on n’honore que lui, parce qu’il n'y a que lui qui soit la
véritable cause du bien et du mal, et qu’il n'en arrive point dans leur ville,
selon un prophete (Am 3, 6), qu’il ne fasse lui-méme, parce que les causes
naturelles ne sont point les véritables causes du mal qu’elles semblent nous
faire, et que, comme c’est Dieu seul qui agit en elles, c’est lui seul qu'il faut
craindre et qu'il faut aimer en elles, soli Deo honor et gloria [1 Tm 1,17] ».35

Une citation se trouve aussi quand, a la fin de sa démonstration de l'occa-
sionnalisme, Malebranche introduit un point important comme la coinci-
dence en Dieu entre sa puissance et sa volonté. Dieu fait toutes les choses
parce qu’il le veut, justement comme le psaume 32 atteste en disant que
Dieu n’a besoin de rien d’autre pour créer les choses au-dela de la mani-
festation de sa volonté :

« Toutes les forces de la nature ne sont donc que la volonté de Dieu toujours
efficace. Dieu a créé le monde parce qu'il I'a voulu, dixit et facta sunt [Ps 32,9],
et il remue toutes choses et produit ainsi tous les effets que nous voyons

33 Cela se vérifie dans le livre VI sur la méthode, partie I, ch. 111
34 OC 1, 447.
35 OC 11, 311.



Nicolas Malebranche et 'unicité de la vérité pioil

arriver, parce qu'il a voulu aussi certaines lois selon lesquelles les mouve-
ments se communiquent a la rencontre des corps [...] ».3¢

On peut noter que Malebranche choisit d’employer I'Ecriture en corres-
pondance des points centraux de sa philosophie, pour montrer justement
une correspondance totale entre les principes philosophiques qu'il affirme
et la religion.

Pour le but que nous nous proposons il est trés important de considérer
les Eclaircissements a la RV, parce que 1a ou Malebranche est forcé de dé-
fendre sa doctrine des nombreuses objections, le recours a 'autorité théo-
logique devient tres fréquent. Tout I'éclaircissement X est consacré a la
vision en Dieu et, au-dela des citations scripturales, Malebranche répond
aux objections en se référant beaucoup aux Péres de I'Eglise, en particulier
a St. Bernard de Clairvaux (une citation), a St. Grégoire (bien six citations),
a St. Cyrille d’Alexandrie (une citation) et bien évidemment a St. Augustin.
Dans 'éclaircissement XV, dédié a la démonstration de 'occasionnalisme,
on retrouve, par contre, beaucoup de citations scripturales, les références
patristiques sont limitées a Augustin, exception faite pour une référence
en note a St. Jérome, et il y a un renvoi au concile d’Arausa.

Commeng¢ons a voir comment l'auteur procéde dans U'éclaircissement X.

La premiére objection que Malebranche recoit, discrédite la vision en Dieu
sur la base de I'expérience, qui attesterait clairement que notre esprit est
capable de penser et que nos sens sont la cause de nos idées. Malebranche
veut montrer I'inadmissibilité de cette position, d’autant plus parce qu'on
parle des esprits, qui sont plus parfaits que les corps et pour cela ne peuvent
pas dépendre de ce qui leur est inférieur. Il fait appel a I'autorité de St.
Bernard qui dit: « Est quippe superbia et peccatum maximum uti datis
tanquam innatis » (St. Bernard, De diligendo Deo, 11, 4).37 La position du
Pére de I'Eglise intéresse Malebranche dans la mesure ot il soutient que
méconnaitre la source des choses qui nous arrivent et qui nous rendent
heureux et parfaits est un vrai péché, c’est donc contraire aux principes
chrétiens. Cela souligne mieux la gravité de I'erreur qu'on commet. Ensuite,
il rappelle qu'il est explicitement écrit dans I'Evangile de Matthieu (Mt
23,8-10)38 que la vérité éternelle est notre seul vrai maitre, et que rien ne
peut 'étre en dehors d’elle.

Certaines objections, de la quatriéme a la derniére, se jouent entiére-
ment sur le terrain des Ecritures. Dans ces cas il est trés intéressant de
noter que Malebranche s’engage dans une vraie opération d’exégese des
textes sacrés. Dans le premier cas l'objection porte sur I'affirmation de St.

36 OC 11, 314.
37 OC 111, 146. Le texte de St. Bernard dit « et delictum maximum ».
38 Voir OC 11, 146.



373 Tania Lovascio

Jean « Deum nemo vidit unquam ; unigenitus qui est in sinu patris ipse
enarravit » (1 Jn 4,12 et Jn 1,18).39 Elle saisit un probléme central dans la
doctrine de Malebranche, c'est-a-dire comment la vision en Dieu est pos-
sible, si personne, comme St. Jean le dit, n’a jamais vu Dieu, autrement dit
si Dieu est inconnaissable. Malebranche répond en séparant la vision en
Dieu de la vision de Dieu, ainsi qu’il I'avait fait dans la RV.40 Cette fois-ci,
cependant, sa solution est fondée sur 'exégese des passages de I'Ecriture.

Malebranche fait référence a des autorités comme St. Paul, St. Augustin
et St. Grégoire qui ont soutenu que dans cette vie il est possible de voir
Dieu, bien que de facon tres imparfaite. Cela justifie la possibilité d'une
distinction entre vision de Dieu et vision en Dieu, parce que cette derniére
est tout simplement une vision imparfaite des essences des créatures, qui
n'implique pas la vision de I'essence divine. Dans une note, Malebranche
renvoie a la lettre de St. Paul aux Corinthiens (1 Co 13,12) ou il dit que
maintenant nous voyons comme dans un miroir de maniére confuse, mais
un jour nous verrons face a face ; maintenant nos connaissances sont im-
parfaites mais ce jour-la elles seront parfaites. L'oratorien reprend, ensuite,
une longue citation de St. Grégoire, qui affirme que dans cette vie on peut
voir Dieu de loin - comme il est écrit dans le livre de Job « Oculi ejus a
longe prospiciunt » (Jb 39,29)#4 - parce que les nuages de notre concupis-
cence nous cachent la lumiére divine, « A luce incorruptibili caligo nos
nostrae corruptionis obscurat [..] » (Moralia in Job, XXXI, LI, 101).42 On
trouve aussi une autre citation ou St. Grégoire, en suivant St. Augustin,
compare la lumiére de Dieu a la lumiére du soleil : tout comme la lumiere
du soleil est présente et nous entoure, mais sans que nous puissions la re-
garder a cause de sa force, « In sole oculos clausos tenemus » (Moralia in
Job, XXXV, VI, 11),43 de la méme maniére Dieu est la, mais il ne peut pas
étre vu comme il est vraiment.

Malebranche trouve la réponse au probléme posé a partir de St. Jean 4,
12 ; 1, 18, en faisant une opération exégétique. Il offre sa propre interpréta-
tion de ces passages, en soutenant qu’ils représentent la maniere de remar-
quer une différence entre I’Ancien et le Nouveau Testament, c’est-a-dire de
souligner que seul Jésus-Christ a pu voir Dieu en lui-méme, a la différence
des prophétes qui 'ont vu d’'une autre maniere et selon une forme étrange.

Une autre objection s’appuie sur le texte de St. Paul qui affirme, dans la
premieére lettre a Timothée (1 Tm 6,16), que Dieu habite dans une lumiére
inaccessible, que personne n’a jamais vue et que personne ne pourra ja-

39 OC III, 155.

40 Voir OC 111, 438-439 : « Mais il faut bien remarquer qu'on ne peut pas conclure que
les esprits voient 'essence de Dieu de ce qu'ils voient toutes choses en Dieu de cette ma-
niere ».

41 QC 111, 155.

42 OC 11, 155.

43 OC III, 156.



Nicolas Malebranche et I'unicité de la vérité 373

mais voir. L'inaccessibilité de cette lumiére constitue un empéchement au
fait de voir toutes les choses en Dieu. Dans ce cas-la aussi Malebranche
choisit de répondre en faisant de 'exégese. D’aprés lui, les paroles de St.
Paul ne peuvent pas contredire celles de St. Jean qui affirme « Erat lux ve-
ra » (Jn 1,9), en se référant au Christ qui est la vraie lumiere du monde.
Malebranche explique cette derniére citation en s’appuyant sur ceux qui
I'ont commentée ; il s'agit de St. Augustin, mais aussi de St. Cyrille d’Ale-
xandrie et de St. Grégoire. Ils parlent d'une lumiére qui illumine ; St.
Cyrille d’Alexandrie affirme « Lux autem vera est quae illuminat, non quae
illuminatur ab alio » (In Joannis evangelium, 1, I1X) ; St. Grégoire a dit :
« Sed illa lumen illuminans, isti lumen illuminatum, sicut scriptum est
[...] » (Moralia in Job, XVIII, L, 81). Les paroles de David du psaume 33 sont
claires en ce sens-la: « Accedite ad eum, et illuminamini » (Ps 33,6).44
Mais Malebranche se demande comment on peut étre illuminé par une lu-
miere qui ne peut pas étre vue.

Il résout la question en expliquant que St. Paul parle d’'une lumieére in-
accessible par rapport a 'homme charnel qui ne rentre pas en soi-méme
pour la contempler ; si St. Paul - poursuit Malebranche - se référe a tous
les hommes, en disant que personne n’a jamais vu cette lumiére, c’est
parce que chaque homme, sans exception, est dévié de la contemplation de
la vérité a cause du corps qui trouble sans cesse l'attention de l'esprit. Une
citation de St. Grégoire, reprise par Malebranche, confirme pleinement l'idée
de l'oratorien, c’est-a-dire que St. Paul parle de 'homme déchu : « Inacces-
sibilem dixit sed omni homini humana sapienti. Scriptura quippe sacra
omnes carnalium sectatores humanitatis nomine notare solet » (Moralia in
Job, XVIII, LIV, 92).45

On peut voir clairement que Malebranche, en accomplissant 'opération
d’exégeése des textes, utilise toujours des argumentations bien supportées
par l'autorité de I'Eglise et qui arrivent a confirmer sa propre position
contre les objections.

La derniére objection se base sur le passage du livre de 'Exode dans le-
quel Dieu dit a Moise que 'homme ne peut pas voir Dieu en face, parce
qu’il ne peut pas voir Dieu et vivre : « Non videbit me homo et vivet » (Ex
33,20).46 Malebranche répond que le sens littéral de ce passage n’est pas
contraire a ce qu’il a soutenu jusque-1a, cependant il attribue au vivre et au
mourir une connotation métaphorique, parce qu’il interpréte que qui vit
attaché au cops est dans I'impossibilité de voir Dieu, par contre ceux qui
laissent mourir le corps sont sur le chemin de 'union & Dieu : «il faut

44 OC 111, 158.
45 OC III, 158.
46 OC 111, 158.



374 Tania Lovascio

mourir pour voir Dieu, car I'dme s'unit a la vérité, a proportion qu’elle se
détache du corps ».47

L'oratorien renforce son interprétation en proposant d'autre passages,
comme le livre de Job : « Sapientia [...]| non invenitur in terra suaviter vi-
ventium » (Job 28,12-13)48 ou I'Evangile de Matthieu (Mt 5,8).49 Il rapporte,
ensuite, I'exemple concret de St. Paul, qui a mortifié son corps, en le pu-
nissant jusqu’'au point de se détacher complétement de lui et du monde
(Ga16,14).

Il termine par deux citations de St. Grégoire, qui se révelent tres effi-
caces pour lire le passage de I'Exode dans la perspective de son interpré-
tation, c’est-a-dire le fait d’'interpréter la vie et la mort par rapport, respec-
tivement, au détachement ou a la dépendance de I'ame du corps :

« Ad Moysen dicitur, non videbit me homo et videt ; ac si aperte diceretur :
Nullus unquam Deum spiritaliter videt qui mundo carnaliter vivit (Moralia in
Job, XVIII, LIV, 89) ».5°

La deuxiéme citation veut renforcer I'idée que nous pouvons entendre la
voix de la vérité uniquement dans le silence, c’est-a-dire alors que les sens
externes sont assoupis :

« Hinc est quod sponsa in canticis canticorum sponsi vocem quasi per som-
nium audierat, quae dicebat : Ego dormio, et cor meum vigilat. Ac si diceret,
dum exteriores sensus ab hujus vitae sollici tudinis sopio, vacante mente, vi-
vacius interna cognosco. Foris dormio, sed intus cor vigilat, quia dum exte-
riora quasi non sentio, interiora solerter apprehendo. Bene ergo Eliu ait quod
per somnium loquitur Deus (Moralia in Job, XXIII, XX, 38-39) ».5!

Déplacons-nous, pour conclure, sur 'éclaircissement XV, qui traite de
I'occasionnalisme. La VI® preuve que Malebranche dirige contre la thése de
I'efficacité des causes secondes vise la capacité présumée de la volonté
humaine de s’autodéterminer, qui serait confirmée par la possibilité de
commettre le péché. Malebranche soutient avoir déja expliqué dans la RV
le concept de volonté et le role de la liberté. Maintenant, il conforte son
opinion a 'aide d’'une référence en note au Concile d’Arausa (en 529), qui
s’est prononcé en ces termes : « Nemo habet de suo nisi mendacium et
peccatum » (Concil. Araus., sess. I, can. 22).52 L'autorité conciliaire offre la
confirmation de ce que Malebranche a écrit dans la RV, c'est-a-dire que
I'homme ne peut rien produire au moyen de sa volonté, mais que c’est

47 OC III, 158.

48 OC 111, 158.

49 Voir OC 111, 159.

50 OC IlI, 160.

51 OC 111, 161.

52 OC III, 225. Voir MANSI, Giovanni Domenico : Sacrorum Conciliorum, nova et amplis-
sima collectio, tome VIII, 716.



Nicolas Malebranche et 'unicité de la vérité 375

Dieu qui agit en elle, en lui donnant I'impression du bien en général sans
laquelle 'homme ne pourrait rien vouloir ; 'homme est capable simple-
ment du péché et de 'erreur « qui ne sont rien ».53

Dans la VII® et derniére preuve nous sommes encore une fois face au
travail exégétique de l'oratorien. Cette preuve se dresse contre ceux qui,
pour défendre la thése de l'efficacité des causes secondes, invoquent cer-
tains passages des Ecritures.s+ Il s'agit de lieux comme : « Germinet terra
herbam virentem. [...] Producant aquae reptile animae viventis et volatile.
[...] Producat terra animam viventem » (Gn 1,11 ; 20 ; 24), selon lesquels la
terre et 'eau auraient recu de Dieu le pouvoir de produire les plantes et les
animaux, ou alors « Ultro enim terra fructificat primum herbam, deinde
spicam, deinde plenum frumentum in spica » (Mc 4,28), qui dit que la
terre produit d’elle-méme premierement 'herbe, ensuite 'épi, puis le blé
dans I'épi.

Malebranche réplique en reprenant d’autres passages qui diraient ex-
actement le contraire, comme les suivants : « Ego sum Dominus faciens
omnia, extendens coelos solus, stabiliens terram, et nullus mecum » (Is
44,24) ou bien « Producens foenum jumentis, et herbam servituti homi-
num, ut educas panem de terra » (Ps 103,14).

Face a cette difficulté, les Ecritures pouvant manifestement supporter
les deux theses de l'efficacité aussi bien que de l'inefficacité des causes se-
condes, Malebranche introduit un critere, selon lui infaillible, pour dévoi-
ler de quel coté se trouve la vérité : distinguer quand, dans les Ecritures,
on parle du point de vue des lumiéres et quand on parle du point de vue de
I'opinion commune. Les Ecritures, ainsi que les Péres de I'Eglise, s’expri-
meraient sur certains thémes - par exemple les biens sensibles, les ri-
chesses ou les honneurs - en suivant presque toujours I'opinion commune.
Le critére de Malebranche propose de ne pas considérer le sens littéral des
passages des Ecritures, quand ils confirment les préjugés et les opinions
communes — ceux qui justifient I'efficacité des causes secondes seraient de
ce type —, mais de prendre en revanche a la lettre les passages contraires a
ces préjugés, comme ceux sur I'unicausalité divine. Il est difficile de ne pas
suspecter que ce critere soit établi pour distribuer les cartes en sa faveur.

L’argument qui conclut I'éclaircissement concerne un des soucis ma-
jeurs de Malebranche, déja manifesté dans la RV : le danger de l'idolatrie
qui suit la these de l'efficacité des causes secondes. Si les corps sont ca-
pables de nous procurer des biens ou des maux, il s’ensuit qu’ils sont
craints et aimés parce que c'est « une vérité incontestable »55 qu’il faille
craindre la cause de notre mal et en proportion a sa puissance. Mais les
Ecritures affirment que seul Dieu est la cause de tout, il est donc le seul

53 OC III, 225.
54 Voir OC 111, 373, note 145.
55 OC 111, 246,



376 Tania Lovascio

qui puisse nous faire du mal : « Ego Dominus, et non est alter, formans lu-
cem et creans tenebras, faciens pacem et creans malum ; Ego Dominus fa-
ciens omnia haec » (Is 45,6-7).56 Les causes naturelles peuvent étre les
occasions de production du mal, mais seul Dieu doit étre 'objet de notre
crainte.

L’auteur choisit des citations desquelles on déduit que I'unique raison
pour laquelle on doit servir quelque chose ou quelqu’un sur cette terre est
la possibilité de servir Dieu lui-méme dans ces choses ; I'objectif polé-
mique de l'oratorien vise tout ceux qui soutiennent I'efficacité des causes
secondes, qui adorent les causes naturelles en tant que telles, en croyant
respecter la volonté divine qui leur aurait donné ce pouvoir.

« Servi, obedite Dominis carnalibus cum timore et tremore in simplicitate cor-
dis vestris sicut Christo ; non ad oculum servientes quasi hominibus placen-
tes, sed ut servi christi facientes voluntatem Dei ex animo, cum bona volun-
tate servientes sicut Domino et non hominibus (Ep 6,5-7) ».57

« Non ad oculum servientes quasi hominibus placentes, sed in simplicitate
cordis Deum timentes. Quodcumque facitis ex animo operanimi sicut Do-
mino et non hominibus (Col 3,22-23) ».58

Malebranche s’appuie aussi sur I'autorité d'un Pére de I'Eglise, St. Jérome,
qui dans le Commentaire de I'Evangile de Matthieu affirme : « Nos si
hominem patrem vocamus, honorem aetati deferimus, non Auctorem vitae
nostrae ostendimus » (Commentaria in Evangelium Matthaei, IV, XXIII).59

CONCLUSIONS

En conclusion de ce parcours a travers les pages de Malebranche, qui n’est
évidemment pas exhaustif, la donnée qui émerge nettement, comme nous
I'anticipions, est un usage récurrent de l'autorité biblique, théologique et,
dans une moindre mesure, conciliaire. Chaque fois que Malebranche sou-
tient une these philosophique, affirme une idée ou réponde a une objec-
tion, il utilise 'autorité comme support, en reprenant ou simplement en
renvoyant a des passages qui peuvent confirmer davantage et justifier du
point de vue théologique ses affirmations. Qu’en résulte-t-il ? A notre avis,
un usage de la théologie qui dépend des exigences de sa philosophie.
L’érudition biblique n’est jamais un but en soi-méme ni le point de départ
du chemin de Malebranche, mais un instrument efficace pour éclaircir, dé-
fendre, intégrer, consolider des theéses déja formulées dans la RV.

56 OC 111, 246.
57 OC 111, 251-252.
58 OC 11, 252.
59 OC 111, 252.



Nicolas Malebranche et I'unicité de la vérité 377

Nous avons vu que face a des objections importantes, qui touchent les
points centraux de sa philosophie, il cherche les citations qui paraissent les
plus conformes a son point de vue, en les prenant de I'Ecriture autant que
de la patristique. De plus, quand il est obligé de justifier la présence dans
la Bible d’expressions qui supportent une thése contraire a la sienne, il
s’appuie sur un critere qu’il n’avait jamais affirmé auparavant, c’est-a-dire
le double registre sur lequel I'Ecriture se meut, littéral et métaphorique ; il
le fait évidemment pour se trouver du coté de la vérité.

Nous déduisons que la théologie est pour Malebranche une alliée
importante pour sa philosophie ; autrement dit, les autorités chrétiennes
sont une ancre trés solide pour soutenir son systéme. Ce que nous soute-
nons, en définitive, est que la théologie sert a sa philosophie, beaucoup
plus que l'inverse. Il ne nous semble pas excessif d’affirmer que I'image tra-
ditionnelle et figée de Malebranche apologete ou théologien mérite d’étre
nuancée.

I est certain, pourtant, que notre conclusion n’arrive pas a résoudre la
question du séparatisme. Méme si — dans les cas que nous avons analysés —
lauteur fait valoir un accord entre ses théses et la foi chrétienne, en dissol -
vant de fait la séparation, cependant la question n’est pas résolue dans ses
principes. Dire que l'autorité biblique et théologique est un instrument
pour la défense de sa philosophie - comme nous avons cherché a le dé-
montrer - fait que I'on considére le rapport entre les deux domaines sous
une perspective différente, mais plus qu’offrir une résolution a la question,
cela en souligne au contraire la grande complexité.



378 Tania Lovascio

Résumé

A plus d’un siécle de la VIII° session du V* Concile du Latran, se place la figure
de Nicolas Malebranche (1638-1715), prétre oratorien, philosophe d’origines
cartésiennes. Est-ce qu'un fil existe qui relie Malebranche a lhistoire de ce
Concile ? La réponse est affirmative. Pour traiter cette question, nous pensons
qu'il est opportun de diviser notre article en deux parties : la premiére exami-
nera le rapport historique entre Malebranche et la bulle Apostolici regiminis
et la deuxiéme s’interrogera sur la position de Malebranche par rapport a la
question émergeante de la bulle, celle de l'unicité de la vérité.

Abstract

More than a century after the eighth session of the Fifth Council of the La-
teran, we find the figure of Nicolas Malebranche (1638-1715), an Oratorian
priest and philosopher of Cartesian background. Is there a connection between
Malebranche and the history of this Council? Indeed there is. To address this
topic, the present article is divided into two sections: the first aims to recon-
struct and explore the historical ties between Malebranche and the Aposto-
lici Regiminis Bull, while the second takes a more interrogative approach,
calling into question Malebranche's stance on the subject emerging from the
Bull: the uniqueness of truth.



	Nicolas Malebranche et l'unicité de la vérité

