
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2: ó

Artikel: Alfonso Salméron über weltliche Wissenschaften im Dienste der
Bibelexegese

Autor: Sander, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Sander

Alfonso Salmerön über weltliche
Wissenschaften im Dienste der Bibelexegese

Einleitung*

In Robert Bellarmins (1542-1621) Autobiographie (1613) erinnert sich der
Jesuit ohne falsche Bescheidenheit an folgenden Abschnitt seines Lebens:

Als [Bellarmin] nach Neapel gesandt war, um die Schriften des Pater Salmerön
durchzusehen, blieb er in dieser Stadt ungefähr fünf Monate [...]. In dieser Zeit
las er die ungeheueren Bände des besagten Paters durch und brachte dem Pater
täglich die Irrtümer, die er gefunden hatte, irrige Zitate, falsche Geschichten,
neue Meinungen, unrichtig gedeutete Bibelstellen, von der Wahrheit
abweichende philosophische und theologische Lehrsätze, und wiewohl der Pater,
wenn er diese Dinge zuerst hörte, ärgerlich wurde und sie zu verteidigen suchte,

verbesserte er doch am folgenden Tage ruhig alles, und wenn ich mich nicht
täusche, hat ihm diese Revision viel genützt.1

Der spätere Kardinal Bellarmin stand tatsächlich 1579 dem Rektor des

Jesuitenkollegs in Neapel, seinem Ordensbruder Alfonso Salmerön (1515-
1585), zur Verfügung, um die ersten 4 von 16 Bänden seiner posthum
veröffentlichten Kommentarreihe zum Neuen Testament zu redigieren
(Commentant in Evangelicam historiam et Acta Apostolorum, 1598-1601).2 Diese
Erfahrungen sammelte Bellarmin, ehe er 1615 in seiner berühmten
Auseinandersetzung mit Galileo Galilei (1564-1642) und Paolo Antonio Foscarini
(1565-1616) die post-tridentinische Bibelexegese gegen die vermeintliche
Bedrohung des Kopernikanismus verteidigen musste.3 Bellarmins redaktionelle

Unterstützung seines Ordensbruders hat auf den ersten Blick wenig

Ich bedanke mich für hilfreiche Kommentare zu einer früheren Fassung dieses
Aufsatzes bei Sven K. Knebel, Christoph Lüthy und Anselm Oelze.

1 Angepasste Übersetzung nach BELLARMIN, Robert: Die Selbstbiographie des Cardinais
Bellarmin, lateinisch und deutsch, mit geschichtlichen Erläuterungen. Hrsg./übers, von I. von
Döllinger und F.H. Reusch. Bonn: P. Neusser 1887, 70. Für den lateinischen Text, vgl. Le Ba-
CHELET, Xavier-Marie: Bellarmin avant son cardinalat, 1542-1598: correspondance et
documents. Paris: Gabriel Beauchesne 1911, 464.

2 Flierzu vgl. BANGERT, William V.: Claude Jay and Alfonso Salmerön: Two Early Jesuits.
Chicago: Loyola University Press 1985, 336; Le Bachelet: Bellarmin, 106-110. Vgl. auch Bier-
SACK, Manfred: Initia Bellarminiana: die Prädestinationslehre bei Robert Bellarmin SJ bis zu
seinen Löwener Vorlesungen 1570-1576. Stuttgart: Steiner Verlag 1989, 75. Zur Publikation
von Salmeröns Kommentaren, vgl. Anm. 7, zu Salmeröns Leben, vgl. Anm. 8.

3 Vgl. hierzu im Beitrag von Lamanna/Ponzio in diesem Heft.



Alfonso Salmerön über weltliche Wissenschaften 345

mit der Galileo-Affäre zu tun.4 In diesem Aufsatz soll jedoch nicht nur
gezeigt werden, dass Bellarmin eine profunde Kenntnis über die Debatte um
die Vereinbarkeit von Heiliger Schrift und .natürlichem Wissen' aus seiner
Mitwirkung an Salmeröns Bibelkommentar gezogen haben dürfte, sondern
vor allem, dass Salmeröns Bibelkommentar zu eben dieser Frage nach der
Übereinstimmung von christlicher Offenbarung und heidnischer und
philosophischer Lehren einen für das 16. Jahrhundert höchst umfangreichen
und interessanten Beitrag darstellt.

Eine These dieses Aufsatzes ist, dass die exegetischen und konzeptuel-
len Kampfplätze und Herausforderungen für Salmerön andere waren, als
sie der Kopernikanismus im 17. Jahrhundert für Bellarmin brisant machte.
Für Salmerön ging es vor allem um die Frage, ob und inwieweit .natürli¬
ches Wissen' zur Auslegung der Heiligen Schrift konsultiert werden kann
und muss. Bellarmin und seine Kollegen der Inquisition hingegen drängte
vor allem die Frage, ob in den säkularen Wissenschaften Lehren vertreten
werden durften, die der Heiligen Schrift direkt widersprachen. Waren es

für Bellarmin Männer, die mit astronomischen Instrumenten, Berechnungen,

Hypothesen und in idiosynkratischer Exegese den biblisch verankerten

Geozentrismus herausforderten, so waren es für Salmerön vor allem
Martin Luther (1483-1546) und seine Anhänger, die den Nutzen der profanen

Literatur und weltlichen Wissenschaften als Hilfsmittel der Theologie
aus Sicht der Katholiken unberechtigterweise zu diskreditieren versuchten.

5 Für beide genannten Frageperspektiven und Kampfplätze - Kosmologie

und Reformation - ist jedoch bei den Jesuiten Bellarmin und Salmerön
die These der .Einheit der Wahrheit' gleichermaßen eine zentrale Prämisse.

Können vernünftige, womöglich sogar aus paganen Quellen geschöpfte
Argumente ganz grundsätzlich überhaupt dem widersprechen, was die
Bibel als Wort Gottes enthält? Oder gilt nicht vielmehr, dass alles Wahre
mit allem Wahren stets im Einklang stehen muss und damit weder
astronomische Beobachtung noch Heidenphilosophie der Wahrheit der Schrift
widersprechen können, sofern sie nur wahr sind?

Salmeröns Bibelkommentar in seinem Kontext

Im Zentrum dieses Aufsatzes steht ein Prolegomenon des ersten Bandes

von Salmeröns Bibelkommentar, der sich propädeutischen und hermeneu-

4 Salmeröns Kommentar wird in diesem Zusammenhang nur erwähnt in FABRIS, Rinaldo:
Galileo Galilei e gli orientamenti esegetici del suo tempo. Vatikan: Ex aedibus academicis,
1986, 34.

5 So auch FABRIS: Galileo Galilei, 36.



346 Christoph Sander

tischen Fragen widmet.6 Dort wird die Frage diskutiert, ob die säkularen
Wissenschaften (humanae disciplinae) zum Verständnis der Heiligen
Schrift dienlich seien. Dieser Band zu den Prinzipien der Schriftauslegung
(De prolegomenis in sacrosancta Evangelia) erschien 1598 erstmals in
Madrid, als Teil einer 12-bändigen Ausgabe, die später um vier weitere Bände
erweitert und bis 1615 in zwei weiteren, 16-bändigen Gesamtausgaben in
Köln verlegt wurde - insgesamt 7834 Folio-Seiten eng gesetzter Text und
damit sicherlich einer der umfangreichsten Kommentare zum Neuen
Testament der Frühen Neuzeit.7

Salmerön starb 1585 und so oblag die Publikationsarbeit seinem
Assistenten Bartolomé Perez de Nueros (1548-1583), der wie Bellarmin zuvor
zur Zuarbeit von oberster jesuitischer Stelle abkommandiert worden war.8
Schon zwei Jahre nach Salmeröns Tod, auf der jesuitischen Provinzialkon-
gregation von 1587, verlangte die neapolitanische Provinz, der Salmerön
lange Zeit vorgestanden hatte, dass man in Rom die Editionsarbeit endlich

6 Zugrundegelegt wird SALMERÖN, Alfonso: Commentarii in evangelicam historiam et
Acta Apostolorum: Addita est Auctoris Vita per Petrum Ribadeneiram. 16 Bde. Köln: Anton
Hierat & Johann Gymnich 1612. Die beiden Prolegomena 17 und 18 finden sich in Band 1 auf
S. 329-335 und 335-339. Der lateinische Text ist online transkribiert und wird hier aus
Platzgründen somit nicht reproduziert: c-sander.heimat.de/Sander_Salmeron.pdf. Die Angaben
in Klammern verweisen auf die Seitenangabe. Alle Angaben von Bänden werden durch
römische Zahlen angegeben. Salmeröns Bibelkommentar ist bisher nicht Gegenstand einer
ausführlichen Studie geworden. Die wichtigste geschlossene Arbeit zum Kommentar ist
WILLIS, John D.: A Case Study in Early Jesuit Scholarship: Alfonso Salmerön, S.J., and the
Study of Sacred Scripture, in: CtlAITLE, Christopher (Hg.): The Jesuit Tradition in Education
and Missions: a 450-year Perspective. Scranton: University of Scranton Press 1993, 52-80.

7 Zur Publikation der Bände, vgl. BANGERT: Alfonso Salmerön, 328-341: Reinhardt, Klaus:
Bibelkommentare spanischer Autoren (1500-1700). 2 Bde. Medievalia et humanistica 5).
Madrid: Centro de Estudios Histöricos 1990-1999, II, 276-280; Willis: A Case Study, 60.

8 Zu biographischen Angaben über Salmeröns Leben stütze ich mich vor allem auf
BANGERT: Alfonso Salmerön; Parente, Ulderico: Alfonso Salmerön 1515-1585, in: AHSI 59 (1990),

279-293; WILLIS: A Case Study. Die umfassende Grundlage für die Rekonstruktion seines
Lebens bildet sicher sein Briefwechsel, ediert in SALMERÖN, Alfonso: Epistolae P. Alphonsi Sal-
meronis. 2 Bde. MHSI 13, 15). Madrid: G. Lopez del Homo 1906; DERS.: Alfonso Salmerön,
SJ (1515-1585): una biograßa epistolar. Hg. v. M. Lop Sebastiä. Madrid: Universidad Pontificia
Comillas 2015. Salmeröns Ordensbruder Pedro de Ribadeneyra verfasste bereits kurz nach
Salmeröns Tod seine Vida y muerte del Padre Alonso Salmerön. Hierzu vgl. auch Le Bache-
LET: Bellarmin, 144. Sie ist publiziert in SALMERÖN: Biograßa epistolar, 359-372. Auf die
lateinische Fassung, die im ersten Band der Ausgaben der Kommentare enthalten ist, wird im
Folgenden Bezug genommen. Zu Salmeröns Tätigkeit als Prediger, vgl. SCADUTO, Mario:
L'Epoca di Giacomo Lainez (1556-1565): L'azione Storia della Compagnia de Gesü in Italia
4). Rom: Edizioni „La Civilta cattolica" 1974, 505-513. Zu Salmerön als Konzilsteilnehmer,
vgl. Anm. 13. Mit weiteren Aspekten von Salmeröns Leben und Tätigkeit befassen sich Ci.Rl

CEDA, Feliciano: Lainez y Salmerön y el proceso del Catecismo de Carranza, in: Razon y Fe 100

(1932), 112-126; PARENTE, Ulderico: Alfonso Salmerön a Napoli (1551-1585), in: Campania Sacra

20 (1989), 14-51. Leider historisch unbrauchbar ist KÜBLE, Philipp: Glaube als christliche Existenz:

der Glaubensbegriff bei Alonso Salmerön SJ. Diss. LMU München (1969).



Alfonso Salmerôn über weltliche Wissenschaften 347

fertig stelle.9 Dieser Bedarf wurde 1590 seitens Neapel wiederholt, doch
auch die Jesuiten der oberdeutschen Provinz baten darum, dass ihnen die
Kommentare geschickt würden und wiesen daraufhin, dass Salmerön einst
selbst als Professor in Ingolstadt gegen die Protestanten gepredigt habe
und den Jesuiten dort der Kommentar vielleicht daher auch mehr nütze als

den Jesuiten in Italien.10
Insbesondere an der Bitte der deutschen Jesuiten zeigt sich, wie Salme -

röns Kommentar in seiner Ausrichtung untrennbar mit seiner Tätigkeit als

Theologe im Kampf gegen die vor allem im deutsprachigen Gebiet umgreifende

Reformation verbunden ist.11 1549 legte Salmerön den Römerbrief an
der Universität Ingolstadt aus und betrat damit sowohl geographisch wie
auch in Bezug auf die Textwahl einen wesentlichen Schauplatz der
Kontroverstheologie des t6. Jahrhunderts.12 Zudem war Salmerön zusammen mit
Diego Lainez (1512-1562) jesuitischer Gesandter auf dem Trienter Konzil
(1545-1563), wo Grundlegendes zu wichtigen Fragen des Bibelstudiums
sowie der Auseinandersetzung mit den Protestanten entschieden wurde, u

Ergebnisse und Direktiven des Konzils fanden in Salmeröns Bibelkommentar
direkten Niederschlag.h

9 Vgl. LUKÂCS, Ladislaus (Hg.): Monumenta paedagogica Societatis Iesu. 7 Bde. Rom:
MHSI 1965-1998. Im Folgenden zitiert als MPSI gefolgt von Band und Seitenzahl. Hier MPSI
VII, 312.

10 Vgl. MPSI VII, 327. Für die Bitte der Provincia Germaniae Superioris (1590), vgl. MPSI

VII, 334-335-
11 Zur Auseinandersetzung mit der Bibel im Zeitalter der Reformation, vgl. etwa BE-

DOUELLE, Guy/ROUSSEL, Bernard (Hgg.): Le temps des Réformes et la Bible. Paris: Beauchesne

1989; HARRISON, Peter: The Bible, Protestantism, and the Rise of Natural Science. Cambridge:
Cambridge University Press 1998.

12 Vgl. WILLIS: A Case Study, 58; Bangert: Alfonso Salmeron, 201-204. In seiner Vita:
„Salmeronius hic sacras docendi literas munere, post Ioannem Eckium (validum ilium
Catholicae fidei in Germania adversus Lutheranam pestem athletam) suscepto, divi Pauli
epistolas de superiori loco, magna, et audientium corona, et admiratione, fructusque eximio
explanavit." Zu Paulus' Briefen in der Reformation, vgl. HOLDER, R. Ward (Hg.): A
Companion to Paul in the Reformation. Leiden: Brill 2009.

'3 Zur Rolle von Salmerön (und Lainez) auf dem Konzil, vgl. Dudon, Paul: Sur un texte
inédit de Salmeron (1562), in: Gregorianum 11.3 (1930), 410-417; HUGHES, John Cornelius:
Alfonso Salmeron: His Work at the Council of Trent. Ph.D. diss. University of Kentucky
6973); Sieben, Hermann Josef: Option für den Papst. Die Jesuiten auf dem Konzil von Trient,
dritte Sitzungsperiode 1562/1563, in: SIEVERNICH, Michael/SwiTEK, Günter (Hgg.): Ignatia-
nisch: Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg: Herder 1990, 235-253; Steiner,
Niccolo: Lainez und das Konzil von Trient. Ein Überblick, in: OBERHOLZER, Paul (Hg.): Diego
Lainez (1512-1565) and His Generalate Bibliotheca IHSI 76). Rom: IHSI 2015, 467-526. Vgl.
auch Anm. 19.

'4 Zur Auseinandersetzung um Text und Auslegung der Heiligen Schrift auf dem Trienter
Konzil und in seiner Folge, vgl. insbesondere Le Bachelet, Xavier-Marie: Bellarmin et la

Bible Sixto-Clémentine: études et documents. Paris: G. Beauchesne 1911; Blackwell, Richard
J.: Galileo, Bellarmine, and the Bible: Including a Translation of Foscarini's Letter on the
Motion of the Earth. Notre Dame: University of Notre Dame Press 1991; HORST, Ulrich: Ro-



348 Christoph Sander

Dieser ideengeschichtliche und biographische Hintergrund spiegelt
sich in Salmeröns propädeutischen Überlegungen seiner Prolegomena in
zwei Fragen: Was ist der authentische biblische Text? Welche Hilfsmittel
sind legitim und hilfreich, diesen zu erschließen? Mit Blick auf die zweite
Frage nach den Hilfsmitteln der Bibelexegese vertritt Salmerön mit Nachdruck

die Position, dass sämtliche Wissensbereiche, von Sprachen, über
Naturkunde, Philosophie bis hin zu Geschichtsschreibung und scholastischer

Theologie wichtige Instrumente sind, um die Heilige Schrift verständig

zu interpretieren. Es verwundert daher nicht, dass Salmerön diesen
Hilfswissenschaften in seinem Prolegomena-Band große Aufmerksamkeit
schenkt.>5 Insbesondere den Wert der säkularen Wissenschaften und der
scholastischen Theologie verteidigt Salmerön gegen die Position von Martin

Luther.
Schon die meisten griechischen und lateinischen Kirchenväter der

Spätantike reflektierten und wertschätzten den Nutzen der alten Sprachen
und der paganen Wissenschaften als Hilfsmittel, um den Bibeltext besser

zu verstehen.'6 Ignatius von Loyola (1491-1556), der Gründer des Jesuitenordens,

verfolgte in der Konzeption des Bildungsprogramms der Jesuiten
ein Modell, das sich letztlich ähnlich darstellte.'v Das jesuitische
Bildungsprogramm war somit klar auf eine theologische Ausbildung ausgerichtet,
in der sämtliche säkularen Wissensbereiche, wie Sprachen, Rhetorik, Poesie

und Philosophie, zumindest den offiziellen Satzungen nach, darauf
ausgerichtet waren, das Theologiestudium vorzubereiten.'8 Was die Rolle
säkularer Wissensbereiche angeht, betonte auch Lainez auf dem Trienter
Konzil, dass „externe" Quellen, die sich auf die natürliche Vernunft stützten

beziehungsweise von weltlichen Autoren verfasst seien, zur Exegese

bert Bellarmin und die Vulgata. Ein Beitrag zur Diskussion über die päpstliche Unfehlbarkeit,
in: Theologie und Philosophie 83.2 (2008), 179-208.

'5 Diese Einstellung findet bereits darin Anklang, dass schon Salmeröns Biograph dessen
Gelehrtheit in genannten Bereichen hervorhob. Vgl. in der Vita. Auch in seinem Vorwort
kündigt Salmerön an, aus „externen", also paganen Quellen zu schöpfen und rechtfertigt
dies dadurch, dass dies schon die Kirchenväter getan hätten.

16 Vgl. hierzu umfangreich dokumentiert La cultura scientifico-naturalistica nei padri
della chiesa (I-V sec.). XXXV Incontro di Studiosi del'äntichitä cristiana, 4-6 maggio 2006
Studia Ephemeridis Augustinianum 101). Rom: Institutum Patristicum Augustinianum 2007.

'7 Zu den Vorbildern der jesuitischen Konzeption von Ausbildung und Unterricht, vgl.
Codina Mir, Gabriel: Aux sources de la pédagogie des Jésuites, le „modus parisiensis" Bib-
lioteca IHSI 28). Rom: IHSI 1968.

18 Zu einer ausführlichen Darstellung des jesuitischen Bildungsprogramms, vgl. etwa
Ganss, George E.: Saint Ignatius' Idea of a Jesuit University: a Study in the History of Catholic
Education. Milwaukee: Marquette University Press 1954. Zu Ausrichtung anderer Wissensbereiche

auf die Theologie hin, vgl. in den Constitutiones, insbes. MPSI 1, 217, 224-235, 280-
283.



Alfonso Salmerön über weltliche Wissenschaften 349

heranzuziehen seien.'9 Auch andere Jesuiten hoben etwa die Wichtigkeit
von Landeskunde und Geschichtsschreibung für die Exegese hervor.20
Schon vor Salmerön diskutierte der dominikanische Konzilsteilnehmer
Melchior Cano (1509-1560) in De locis theologicis (1563) ausführlich, welche

Relevanz die Vernunftsgründe und die säkularen Wissenschaften für
die katholische Theologie haben können.21 Cano begegnet der Thematik
ganz ähnlich wie auch Salmerön, nämlich mit gegenreformatorischer
Stoßrichtung, wenn er den theologischen Wert der vernunftgeleiteten
Wissenschaften, insbesondere der scholastischen Philosophie, gegen deren
(angebliche) Diskreditierung durch Luther verteidigt.

Salmeröns Bibelkommentar erschien zu einer Zeit, die eine ganze Flut
von Kommentaren zur Heiligen Schrift verzeichnete.22 In vielen Werken
katholischer Theologen finden sich einzelne Bemerkungen bis hin zu kurzen

Kapiteln, die ganz ähnlich wie Salmerön etwa die Wichtigkeit der Vul-
gata und den Nutzen der alten Sprachen betonen, oder die Frage diskutieren,

welche Rolle dem säkularen Wissen in der Exegese zukommen kann.
Der Sache nach sind sich all diese katholischen Autoren jedoch darüber
einig, dass es legitim und mithin nützlich sei, pagane Werke zum Zwecke
der Bibelexegese zu lesen und Erkenntnisse der natürlichen Vernunft
ebenso in ihren Dienst zu stellen.23 Salmerön teilt diese Position, gibt ihr
jedoch eine dezidiert gegenreformatorische Stoßrichtung, die im Folgenden

herauszuarbeiten ist.

'9 Vgl. die Documenta ad bene interpretandas scripturas, in LAlNEZ, Diego: Disputationes
Tridentinae. Hg. v. H. Grisar. 2 Bde. Innsbruck: F. Rauch 1886, 11, 503. Er betont dort auch,
dass die Bibelexegese nicht wie eine Naturwissenschaft ständig Fortschritte verzeichnen
könne.

20 Vgl. MPSI IV, 192, für ein Dokument von Juan Maldonado. Vgl. auch das Schreiben
von Benet Perera in MPSI VII, 122-126. Vgl. auch MPSI V, 384. Auch Salmerön verfasste 1575

an Everard Mercurian einige Bemerkungen zur Bibellesung, jedoch ohne auf hermeneutische
Fragen einzugehen. Vgl. MPSI IV, 604-605.

21 Vgl. CANO, Melchor: De locis theologicis libri duodecim. Salamanca: Mathias Gastius
1563. Ich folge der Edition in CANO, Melchor: De locis theologicis. Hg. v. J. Belda Plans.
Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos 2006. Der Text ist online verfügbar unter
http://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/1509-
1560,_Cano_Melchior,_De_Locis_Theologicis, LT.pdf (geprüft 12.03.2017). Durch die
Volltextsuche sind Seitenangaben hinfällig und ohnehin nicht mit der Druckausgabe konkor-
dant, im Folgenden einfach zitiert als DLT. Eine ausführliche Darstellung von Canos
Position findet sich in KÖRNER, Bernhard: Melchior Cano De locis theologicis: ein Beitrag zur
theologischen Erkenntnislehre. Graz: Ulrich Moser 1994, 247-264.

22 Diese „Flut" ist dokumentiert in Reinhardt: Bibelkommentare. Zu den jesuitischen
Beiträgen, vgl. insbes. MURRAY, Luke: Jesuit Biblical Studies after Trent. Franciscus Toletus &
Cornelius A Lapide. Ph.D. diss. KU Leuven (2016).

23 Aufgrund der Kürze der Positionen der Kommentatoren, bzw. aufgrund der Tatsache,
dass Salmerön deren Positionen nicht rezipiert zu haben scheint, verzichte ich auf eine
nähere und differenziertere Darstellung. Salmeröns Prolegomenon wird erwähnt in POSSE-

VINO, Antonio: Apparatus sacer. 2 Bde. Venedig: Societas Veneta 1606, II, 216.



350 Christoph Sander

Das Prolegomenon 17: Vom Nutzen der weltlichen Wissenschaften

Nachdem Salmerön in den Prolegomena 13 bis 16 sich der Frage gewidmet
hat, warum die Kenntnis der biblischen Schriften zum richtigen Verständnis

der Bibel dienlich ist, führt er in Prolegomenon 17 und 18 eine ausführliche

Verteidigung, warum die säkularen Wissenschaften (humanae disci-
plinae) und die scholastische Theologie (scholastica theologia) eine
Unterstützung (adiumentum) für das Verständnis (intelligentia bzw. perceptio/
iriterpretatio) der Bibel darstellen. Die Prolegomena 17 und 18 stellen eine
Einheit dar, insbesondere insofern Salmerön in beiden Zusammenhängen
gegen Martin Luthers Position argumentiert.24 Im Folgenden soll jedoch
allein der Inhalt des 17. Prolegomenons dargestellt werden.

Salmerön vertritt die Position eines gemäßigten „Pro" auf die Frage
nach der Nützlichkeit der menschlichen Wissenschaften für das Verständnis

der Schrift. Die Contra-Seite speist sich aus Zweifeln, die schon bei den
Kirchenvätern bestanden haben und der neuen Kritik der Reformatoren.
Er charakterisiert die via der Contra-Seite durch fünf Einwände, mit
besonderer Berücksichtigung der Risiken der aristotelischen Philosophie für
den Glauben und Tertullians rigoroser Absage an die weltlichen
Wissenschaften. Anschließend fasst er kurz Luthers radikale Ablehnung zusammen

und schließt sogleich eine Darstellung der diametralen Gegenposition
an, nach der die Wissenschaften als Hilfsmittel der Exegese und für den
Glauben schlechthin bedingungslos notwendig seien. Salmerön positioniert

sich auf einem Mittelweg. Es folgen sieben Stellungnahmen (assertio-
nes, veritates), von denen nur die erste seine Pro-Position einschränkt,
während die übrigen sechs diese aus verschiedenen Perspektiven
untermauern. Daraufhin widerlegt er die zu Beginn angeführten Einwände und
schließt, nachdem er Tertullians Position in das rechte Licht gerückt hat,
mit einer überwiegend aus Väterzitaten bestehenden Kollage aus historischen

Fällen, in denen sich Christen gewinnbringend den weltlichen
Disziplinen widmeten.

Unter den genannten Einwänden gegen den Gebrauch der weltlichen
Wissenschaften führt Salmerön etwa an (via prepostera), dass der menschliche

Verstand seine Zuständigkeit überschreite, wenn er das zu erforschen
(indagare) suche, was dem Glauben zukomme, beziehungsweise dem
Heiligen Geist durch das Wort der Propheten und Aposteln entspringe.
Salmerön wendet hiergegen ein, dass der Intellekt nicht den Glauben bewiesen

(probare), sondern bestätigen (confirmare) wolle. Des Weiteren führe

24 Vgl. auch SALMERÖN: Commentarii, I, 330. In beiden Fragen argumentiert auch Cano

gegen Luther, vgl. KÖRNER: Melchior Cano, 258. Possevino erwähnt ebenfalls Luthers
Philosophiekritik, vgl. POSSEVINO, Antonio: BibUotheca selecta. 2 Bde. Rom: Ex Typographia
Apostolica Vaticana 1593, II, 59.



Alfonso Salmerön über weltliche Wissenschaften 351

die Verwendung der säkularen Wissenschaften auf eine via pericolosa, da
den menschlichen Disziplinen zahlreiche (moralische) Makel beigemischt
seien. Salmerön stellt klar, dass die Wissenschaften nicht „geschluckt"
(devorare) werden sollten, wenn sie der Heiligen Schrift widersprächen.
Der Vorwurf (via contentiosa/rixosa), die Wissenschaften würden dazu
anleiten, alles in Frage zu stellen und den Streit zu suchen, verdient besondere

Aufmerksamkeit, da er ganz besonders die Rolle der (aristotelischen)
Philosophie betrifft:

Außerdem ist jene Methode streitsüchtig und zänkisch, indem sie lehrt, Einzelheiten

zu bezweifeln und geführt durch die Vernunft alles Mögliche anzufechten,

ehe jemand irgendeiner Behauptung sichere Zustimmung gewährt. Paulus
scheint ebenfalls dieser Methode zu widersprechen, wenn er im Kolosserbrief
schrieb: „Sehet zu, dass euch niemand täusche" (oder, wie es im Griechischen
heißt, „dass euch niemand beraube") „durch die Philosophie und lose Verführung

nach der Menschen Lehre und nach der Welt Satzungen, und nicht nach
Christo" [Kol 2,8].

Was nämlich sonst lernt der Mensch von Aristoteles als die Ewigkeit der Welt
und über Gottes Vorsehung oder die Unsterblichkeit der Seele zu zweifeln? [...]
Über die Schöpfung aber lehrt er fürwahr ausgehend davon, dass aus nichts
nichts entsteht, kaum recht und katholisch zu denken. (329)

Salmerön spricht hier insbesondere über das Problem der so genannten
problemata neutra, also über vermeintliche philosophische Zweifelsfälle, in
denen jedoch aus christlicher Perspektive eine Option weniger fromm istus
In Gehorsam gegenüber der päpstlichen Bulle Apostolici regiminis (1513)

sollten Jesuiten in solchen Fällen jedoch stets mit philosophischen
Argumenten die fromme Position verteidigen. Zwar galt es für Jesuiten der
aristotelischen Lehre der Ewigkeit der Welt zu widersprechen, doch wo immer
seine Lehre mit dem Glauben vereinbar war, sollte die aristotelische
Position auch als solche verteidigt werden. Salmerön scheint sich jedoch
gegen diese Form der Aristotelestreue auszusprechen:

Es gibt außerdem welche, die der aristotelischen Lehre mehr als recht ergeben

sind und der Meinung anhängen, dass Aristoteles in der Naturwissenschaft

nicht anders Christi Vorgänger gewesen war, als es Johannes in den
Gnadengaben und in den übernatürlichen Mysterien war, und sich
hartnäckig an Aristoteles klammern, wo er dem Glauben nicht widerspricht. (330)

Eine solche unkritische, übermäßig affirmative Haltung gegenüber Aristoteles

war in Salmeröns Zeit ein unter Jesuiten viel und lcontrovers diskutiertes

Thema, zu dem auch Salmerön selber in einem Brief an den Gene-

25 Hierzu vgl. SANDER, Christoph: In dubio pro fide. The Fifth Council of the Lateran
Decree Apostolici Regiminis (1513) and Its Impact on Early Jesuit Education and Pedagogy, in:
Educazione. Giornale di pedagogia critica 3.1 (2014), 39-62. Auch Cano thematisiert dies
ausführlich.



352 Christoph Sander

raioberen Claudio Acquaviva (1543-1615) 1582 Stellung bezogen hat und mit
seinem Kollegen Benet Perera (1535-1610) gegen eine solche „Vergötterung"
plädierte.26 Salmerön betont jedoch, dass der Apostel Paulus im Kolosser-
brief nicht die Philosophie als solche verteufle, sondern nur die Lehren,
die dem Glauben widersprechen, wenngleich sie nach menschlichen
Maßstäben wahr erscheinen:

Wenn aber Paulus sagte: „Sehet zu, dass euch niemand täusche" (oder „beraube")

„durch die Philosophie und lose Verführung" [Kol 2,8], verurteilte er die

Philosophie nicht schlechthin, sondern das Wertlose und Eitle, [das darauf
abzielt,] das zu erhärten, was dem Glauben widerspricht, wie etwa die
Sterblichkeit der Seele, und das, was Gott die Vorsehung der Welt entreißt, und
Paulus untermauert daher: „nach der Menschen Lehre", das heißt, weil es
üblich ist zu sagen, .dies meint Piaton, dies bekräftigt Aristoteles, dies meint
Zenon oder Sokrates'. Es heißt weiter „nach der Welt Satzungen", was heißt, dass

sie ausgehend von den Vernunftsgründen und Prinzipien der Menschen das

zerstören will, was durch den Glauben gelehrt wird.
Auf diese Weise wollen diese aus jenem Prinzip ,Aus Nichts entsteht nichts'

die Schöpfung aufheben, und aus dem Fortdauern der Bewegung, die der Akt
des Seiendes der Möglichkeit nach ist, wollen sie die Ewigkeit der Welt
ableiten, und aus dem Prinzip, dass der Erkennende Vorstellungsbilder (phanCas-
mata) zum Denken braucht, wollen sie die Sterblichkeit der Seele folgern, und
aus dem Prinzip, dass der Intellekt Gottes nichtig wird, wenn er sein Augenmerk

auf niedere [irdische] Dinge richtet, und wertlos, wenn er sein Augenmerk

auf das richtet, was sublunar geschieht, wollen sie ableiten, dass die
Vorsehung dieser Bereiche nicht bei Gott liegt. Dies aber sind die Prinzipien der
Weisen dieser Welt, die wenngleich sie etwas Wahrheit in Bezug auf die
niederen [irdischen] Angelegenheiten haben, doch falsch sind in Bezug auf jene
höhere und unbegreifliche Natur, und wir kein sicheres Wissen aus ihnen
ableiten können. (334)

Anschließend an jene, vor allem die aristotelische Philosophie betreffende
Problematisierung schließt Salmerön eine knappe Erörterung der
philosophiekritischen Haltung des Kirchenvaters Tertullian (160-220) an, der die
Philosophen „Herrscher der Ketzer" (Haereticorum Patriarchci) genannt
habe.27 Tertullians Philosophieskepsis redete auch zeitgenössischen Pro-

26 Zu Salmeröns Position in dieser Debatte, vgl. Sander, Christoph: The War of the
Roses. The Debate between Diego de Ledesma and Benet Perera about the Philosophy Course
at the Jesuit College in Rome, in: Quaestio 14 (2014), 31-50, hier 45-46; SalmerÔN: Epistolae,
II, 709-715; RICCI, Saverio: Inquisitori, censori, fdosofi sullo scenario della Controriforma.
Rom: Salerno 2008, 232-249. Zu Pereras Position vgl. SANDER, Christoph/CASALINl, Cristiano:
Benet Perera's Pious Humanism. Aristotelianism, Philology, and Education in Jesuit Colleges.
An Edition of Perera's Documenta quaedam perutilia, in: Feingold, Mordechai Hg. : History
of Universities 30.1. Oxford: Oxford University Press 2017, 1-42.

27 Zu Tertullian und seiner Haltung gegenüber den Philosophen, vgl. OSBORN, Eric
Francis: Tertullian, First Theologian of the West. Cambridge: Cambridge University Press

1997, 27-29. Vgl. TERTULLIAN: Aduersus Hermogenem, in: Kroymann, Emil/WASZINK, Jan



Alfonso Salmerön über weltliche Wissenschaften 353

testanten das Wort, so etwa dem Schweizer Reformator Heinrich Bullinger
(1504-1575), der in seinem Kommentar zur Apostelgeschichte jene Stelle
des lateinischen Kirchenvaters ebenfalls heranzog, um die Gefahren der
Philosophie herauszustellen.28 Salmerön möchte Tertullians Kritik aber
anders verstanden wissen:

Dass aber Tertullian sagte, die Philosophen seien die Herrscher der Ketzer hat
seinen eigenen passenden Sinn. Es gibt nämlich in den menschlichen Disziplinen

zwei entgegengesetzte Fehler, die sorgsam vermieden werden müssen.
Der erste Fehler ist, dass wir Fehler und Makel, die mithin in den menschlichen

Disziplinen gelehrt werden, wegen einiger guter Dinge, die sie lehren,
aufsaugen. Wie nämlich die Erde kein Gold hervorbringt, kein Silber ohne
Verunreinigungen, kein Korn ohne Spreu und keine Rose ohne Dornen
daherkommt, so haben auch jene Menschen das, was sie an Erkenntnis gewonnen
hatten, nicht ohne Fehler und Lügen gelehrt.

Der andere Fehler ist, dass wir wegen der Übel, die sie mithin lehren, alles
Übrige, auch das Gute nicht zur Kenntnis nehmen. Der Missbrauch beider
[Fehler] besteht darin, auf welche Weise auch immer die Lehren jener den
[Lehren] der Heiligen Schrift anzugleichen. Denn die Dienerin muss der Herrin
folgen und nicht ihr vorangehen.

Aber deren [der Philosophen] Aussagen und Argumente sind nicht vorzutragen,

um den Glauben hervorzubringen, sondern eher um für das Leben zu rüsten,

diese [die Philosophen] auf den Glauben vorzubereiten und um
aufzuzeigen, dass kein wahrer Grund dem Glauben widersprechen kann. Aber jene
Wissenschaften sollen nicht gelernt werden, um Ruhm oder Geltung, Streitsucht

in der Debatte und Scharfsinn zu fördern, sondern um der Wahrheit des
Glaubens und der Nachfolge Christi willen.

Zuletzt soll man nicht in jenen [Disziplinen] [verweilen], sondern durch diese

Disziplinen zum Studium der besseren und höheren [Wissenschaften] eilen.
Dass also manche aus der philosophischen Lehre der Ketzer hervorgehen, ist
dem Makel jener (Philosophen) zuzuschreiben, und nicht den Disziplinen. Und
wie Christus zunächst arm, nackt und gekreuzigt predigen wollte, und
Ungebildete sowie solche zum Predigen auswählte, die frei von Reichtum und
Beredsamkeit waren, wollte er dennoch später Könige, Vermögende und Redner
zum Glauben bekehren, wie auch große Philosophen, die in allen Künsten und
Disziplinen bewandert waren, in Christi Heil hinüberführen, nachdem diese
von den Makeln und Irrtümern befreit wurden. (334)

Salmerön erklärt die freilich mithin vorhandenen philosophischen Irrlehren

nicht durch ein Makel der Disziplin .Philosophie' als solcher, sondern
durch die Fehlbarkeit und Makel einzelner Philosophen, beziehungsweise

Hendrik (Hgg.): Opera. Pars I: Opera catholica CCSL 1). 2 Bde. Turnhout: Brepols 1954, II,
397-435, hier p. 1, c. 8. und DERS: De anima, in: Kroymann/Waszink (Hgg.): Opera. Pars II:
Opera montanistica CCSL 2). 2 Bde. Turnhout: Brepols 1954, II, 781-869, hier c. 3.

28 Vgl. BULLINGER, Heinrich: In Acta Apostolorum Commentariorum libri VI. Zürich:
Froschoverus 1556, 140. Auch Possevino erwähnt Tertullians Kritik, vgl. POSSEVINO: Biblio-
theca selecta, II, 60.



354 Christoph Sander

durch die voreilige Aneignung etwaiger Irrlehren in Erwartung bestimmter
Vorteile (propter nonnulla bona).29 Solang jedoch die instrumentelle Rolle
der Philosophie im Dienste der Theologie berücksichtigt bleibe, entstehe
dem Glauben kein Schaden, ja nütze sie diesem vielmehr.3° Eine Aufgabe
der Philosophie bestehe gerade darin, das Prinzip der ,Einheit der Wahrheit'

gewissermaßen einzuführen, indem aufgezeigt werde, dass ein Widerspruch

zwischen Glaube und Vernunft prinzipiell unmöglich sei.
Nach den fünf oben genannten Topoi der Kritik und Tertullians Miss ¬

trauen, wendet Salmerön sich Luthers Position zu, die er folgendermaßen
zusammenfasst:3!

Die andere Meinung ist die von Luther, der vorträgt, dass alle derartigen
Wissenschaften unbrauchbare Irrtümer und für den Glauben schädlich seien,
sodass Christus für sie keinen Nutzen hatte, und auch als Apostel nicht die
auswählte, die in diesen Disziplinen bewandert waren. Er behauptet außerdem,
dass derartige Disziplinen, die nur der Vernunft als Führerin folgen, schädlich
seien, weil die Heilige Schrift und der Glauben sich allein auf die Autorität des
Autors stützen, jedoch nicht auf die Hilfsmittel der Vernunft. Schließlich
behauptet er, dass Vieles aus jenen philosophischen Studien den Ketzern nütze,
die den Frieden und die Heiterkeit der Kirche stören, wie dies Marcion, Valen-
tinus, Origenes und Arrianus taten. (330)

Jedoch widmet Salmerön keinen eigenen Abschnitt der Entkräftung dieser
Position. Ehe er seine eigene, gemäßigte Pro-Haltung entwickelt, schließt
er zunächst eine Darstellung der diametralen Gegenposition an:

Die andere, entgegengesetzte Meinung und extreme Lehre ist, dass derartige
säkulare Wissenschaften nicht nur nützlich, sondern auch notwendig für den
katholischen Glauben und das Verständnis der Heiligen Schrift seien. Denn es
heißt: „Denn Gottes unsichtbares Wesen, das ist seine ewige Kraft und Gottheit,

wird seit der Schöpfung der Welt ersehen aus seinen Werken, wenn man
sie wahrnimmt, sodass sie keine Entschuldigung haben" [Rom 1,20]. Und an die
Korinther [1 Kor 1,21]: „Denn weil die Welt durch ihre Weisheit Gott in seiner
Weisheit nicht erkannte, gefiel es Gott, durch die Torheit der Predigt diejenigen

zu retten, welche glauben." Daher nennt er die Disziplinen der Philosophen

Weisheit Gottes'.
Des Weiteren auch, weil alle Väter und Gelehrten in jenen Disziplinen

bewandert waren und die Heilige Schrift auslegten: nicht nur die Griechen und

29 Diese wichtige Unterscheidung zwischen .Fehler der Philosophen' und .Fehler der
Philosophie' betonen auch Perera und Salmerön andernorts, vgl. Sander: The Debate, 46,
Anm. 70 u. 75; BLUM, Paul Richard: Studies on Early Modern Aristotelianism. Leiden: Brill
2012, 149-150.

3° So betont auch Cano, dass der Syllogismus nicht regieren dürfe, vgl. KÖRNER: Melchior
Cano, 252.

31 Salmerön verschweigt seine Quellen in Bezug auf Luther, doch mindestens De abro-
ganda missa privata kannte er, vgl. Anm. 36. Zu Luther, vgl. auch im Beitrag von U. Zahnd
im letzten Heft dieser Zeitschrift.



Alfonso Salmeron über weltliche Wissenschaften 355

Lateiner, sondern auch unter den Hebräern, etwa Aristobulos, Philon, Flavius

Josephus, die für sehr gelehrte Schriftsteller gehalten werden.
Dann schließlich, weil die natürliche Vernunft dem Glauben keineswegs

entgegensteht, und der Glaube nicht gegen, sondern über der Vernunft steht,
kann sie daher dem Glauben dienen, nach jenem Zeugnis: „wir nehmen gefangen

alle Vernunft unter den Gehorsam Christi [2 Kor 10,5] (330)

Die radikale Haltung, dass die weltlichen Wissenschaften nicht nur nützlich,

sondern für den katholischen Glauben und das Schriftverständnis nötig

seien, konnte Salmerön wörtlich bei Melchior Cano finden, wenngleich
auch Cano letztlich eine gemäßigte Position verteidigte. 32 Neben den
Paulusstellen und den biographischen Anspielungen auf einige Kirchenväter
verweist Salmerön hier erstmals auf das Prinzip der .Einheit der Wahrheit'
beziehungsweise auf das Theologumenon, dass der Glaube über der
Vernunft stehe, und richtet dieses damit ganz direkt gegen Luthers Position.

Salmerön spricht sich gegen das ganze bisher genannte Spektrum an
Positionen aus, also weder solle den fünf Topoi der Kritik, noch leichtfertig
Tertullians Kritik, noch Luthers Totalablehnung, noch der unkritischen
Notwendigkeits-These, noch der blinden Aristotelestreue gefolgt werden.
Er schlage daher einen Mittelweg (via media) ein. Diesen Kurs verfolgt er

entlang an sieben Argumenten und Thesen.
Hierbei schränkt die erste assertio seine Pro-Haltung gegen über der

Notwendigkeitsthese ein. Für das ewige Leben bedürfe es weder eines
Aristoteles noch eines Piaton, hierfür reiche Christus allein.33 Eine ausführlichere

Darstellung dieser Position hält Salmerön jedoch für wenig
gewinnbringend. Dieser Ablehnung der Heilsnotwendigkeit der weltlichen
Wissenschaften folgt an zweiter Stelle (secunda Veritas) eine theologische und
metaphysische Begründung, warum Glauben und Vernunft einander
prinzipiell nicht widersprechen können und somit ihr Nutzen für die
Bibelexegese klar gegeben sei. So hätten auch Augustin und Justin nicht zuletzt
in der platonischen Philosophie Bestätigung für den von Gott eingegeben
Glauben gefunden. Ein vernunftbegabter Mensch, der glaube, zerstöre
daher nicht seine Vernunft, oder die Vernünftigkeit seiner Gedanken,
sondern vollende (perficere) sie und lasse sie durch das höhere Licht des Glaubens

erstrahlen:

Die Gnade zerstört ja nicht die Natur, sondern vervollständigt sie. Daher ist es

so, dass sie [die Gnade] durch die Vernunftgründe und vernunftgeleiteten
Wissenschaften im Glauben bestätigt wird. Alles Wahre ist nämlich mit dem
Wahren im Einklang, wie Aristoteles sagt, und Gott ist der Urheber beider

32 Zu Canos Haltung, vgl. KÖRNER: Melchior Cano, 251, 260.
33 Auch Perera betont in seinem Kommentar zum Römerbrief, dass die Philosophie nicht

heilsnotwendig sein könne, vgl. BLUM, Paul Richard: Platonic References in Pererius's
Comments on the Bible, in: Quaestio 14 (2014), 215-227, hier 221.



356 Christoph Sander

Lichter, von der Vernunft wie vom Glauben, außer dass das Licht der Vernunft
durch die Schöpfung gegeben ist, aber durch Gnade und übernatürlich durch
die Offenbarung. [...] Wie jedoch ein und dasselbe Licht sich nicht selbst

entgegengesetzt sein kann, so kann auch der Glaube nicht der Vernunft entgegengesetzt

sein.
Aber wie das Licht der Vernunft von Gott dem Menschen gegeben ist, so auch

das Licht der Sinneswahrnehmung, und sie widersprechen einander nicht,
wenngleich das Licht der Sinneswahrnehmung sich nicht auf alles erstreckt,
was dem Licht der Vernunft zugänglich ist, sondern die Wahrnehmung der
Vernunft in dieser Hinsicht untergeordnet sein muss. So stammt auch das
Licht der Vernunft und das Licht des Glaubens von Gott, wenn auch das Licht
der Vernunft nicht soviel erfasst wie das Licht des Glaubens, wenngleich, wie
Ambrosius sagte, jede Wahrheit, von wem auch immer geäußert, vom Heiligen
Geist kommt. (331)

Salmerön hierarchisiert die drei Lichter (lumina) der Sinneserkenntnis, der
Vernunft und des Glaubens und weist ihnen damit auch drei unterschiedlich

weit reichende Zuständigkeitsbereich zu. Die Widerspruchsfreiheit
zwischen allen drei Vermögen begründet Salmerön nicht zuletzt dadurch,
dass Gott ihr aller drei Urheber sei.34 Manche Glaubenswahrheiten fallen
damit schlicht nicht in den Erkenntnisbereich der Vernunft, geschweige
denn der Sinneswahrnehmung, sondern übersteigen diese Fähigkeiten und
seien nur dem Glauben zugänglich. Durch jene vertikale Hierarchisierung
lassen sich die vermeintlichen Fälle von repugnare als Fälle von subesse

auflösen, wie dies schon Thomas von Aquin (1225-1274) prominent
vorgeschlagen hatte.35

An vorletzter Stelle steht ein institutionelles oder bildungsprogrammatisches

Argument, das Luther direkt angreift und daher besonders wichtig
erscheint:

Sechstens: Die Dialektik und die Philosophie sind sehr geeignete Werkzeuge,
alle Schönen Künste und Wissenschaften vorzubereiten, jene methodisch zu
erklären und sie anderen beizubringen: Warum also sollten sie nicht auch dazu

dienen, die christliche Theologie und die Heilige Schrift zu erläutern? Ist
es möglich, dass die florierenden Philosophieschulen und Akademien
verdammt werden müssen, in denen diese Disziplinen gelehrt und gelernt
werden? Ist es möglich, dass die frommen Fürsten und römischen Päpste, die
jene Schulen nicht nur duldeten, sondern jene sogar mit Schenkungen,
Stiftungen und Erlaubnissen förderten, zu verdammen sind? [...]

In seiner Zeit focht einst John Wyclif, und in unserer Zeit sein Schüler
Luther, dieser mit scharfen Beleidigungen, die ruhmreichen Akademien der

34 Diesen Gedanken einer gemeinsamen Urheberschaft Gottes in Bezug auf Glauben und
Vernunft, betont auch Cano und weist damit den Vernunftgebrauch quasi als menschliche
Pflicht aus. Vgl. KÖRNER: Melchior Cano, 249, 250, 253.

35 Zu Thomas' Position, vgl. insbes. Summa contra gentiles, p. 1, c. 3-8, in: THOMAS VON

AQUIN: Summa contra gentiles seu De veritate catholicae fide. Turin: Marietti 1933.



Alfonso Salmerôn über weltliche Wissenschaften 357

christlichen Welt von Paris und Löwen an, die sich ihm [Luther] ganz besonders

widersetzten. Und aus diesen [Akademien] gingen gewöhnlicherweise
große und hervorragende Männer hervor, [aber] wie aus dem Trojanischen
Pferd folgte gleichsam ihr [der Akademien] größter Feind nach. Indem er
[Luther] nämlich die Sturheit seines Geistes ausgoss und seine giftige Zunge
herausstreckte, nannte er die Pariser [Universität] ,Sodom', die Löwener
,Gomorrha' und Rom ,Babylon des Papstes'. (332)

Die Traditionslinie Wyclif-Luther hatte auch Cano herausgestellt, während
die direkte Wiedergabe der drei, von Luther polemisch gewählten
Spitznamen für die katholischen Hochburgen Paris, Löwen und Rom Salmeröns

eigenes Zutun ist.36 Salmeröns rhetorische Fragen zielen jedenfalls darauf,
die Verwerfung einer so etablierten und christlich kultivierten Bildungs-
tradition, in der auch die artes stets ihren Platz hatten, als Absurdität
dastehen zu lassen.

Möchte man Salmeröns Auseinandersetzung zur Frage nach der
Nützlichkeit der weltlichen Wissenschaften zusammenfassend bewerten, fällt
zunächst auf, dass er das Thema recht abstrakt anpackt. Anders als in dem
kurzen, ,Canon' genannten Regest des Prolegomenons werden keine
Beispiele angeführt, welchen konkreten exegetischen Beitrag das natürliche
Wissen für dunkle Bibelstellen bereithält.37 Vielmehr bemüht Salmerön für
seine Pro-Position eher abstraktere Begründungen, etwa den institutionellen

Nutzen oder die metaphysisch begründete Unmöglichkeit eines
Widerspruchs zwischen Vernunft und Glauben. Dies bedeutet wohl, dass

Salmerön die Frage klären möchte, ohne direkt den Boden der Exegese zu
betreten. Seine Position erscheint damit fundamentaler. Die Prämisse
einer ,Einheit der Wahrheit' kommt auf vielen verschiedenen Ebenen zur
Geltung. Zunächst taucht das Prinzip in der extremen Gegenposition zu
Luther auf, dann in Salmeröns eigener, wenngleich an Thomas angelehnter
assertio zu Hierarchie von Glauben und Vernunft und schließlich in der

Auseinandersetzung mit Tertullians Kritik, wenn der Jesuit darauf
hinweist, dass es der Philosophen bedürfe, um die prinzipielle Widerspruchsfreiheit

zwischen Glauben und Vernunft aufzuzeigen. Es scheint jedoch,
dass Salmerön mit Hilfe der These der ,Einheit der Wahrheit' insbesondere
Luther zu widersprechen sucht.

36 Vgl. Cano: DLT: „Ac signifer impietatis Germanicae Lutherus Vuicleffi in hoc, ut in
aliis, discipulus in libro quidem adversus Iacobum Latomum asserit Theologiam scholasti-
cam esse aliud nihil quam ignorantiam veritatis inanemque fallaciam, quam ad Colo. c. 2.

Apostolus praecavet. In libro autem de abrogan. Missa priva." Salmerön bezieht sich auf
LUTHER, Martin: De abroganda missa privata [1521], in: D. Martin Luthers Werke. 73 Bde.

Weimar: Böhlau 1889, VIII, 413: „in nomine almae facultatis Theologiae Parrhisiensis Sodo-
mae aut Lovaniensis Gomorrae cum suis Sorbis". Vgl. dort auch 435, 439, 444, 457, 460, 582.

Vgl. hierzu auch BÜTTGEN, Philippe: Luther et la philosophie. Paris: J. Vrin 2011, 133-135.
37 Vgl. Canon 14 in SALMERÔN: Commentarii, I, 97-98.



35« Christoph Sander

In Bezug auf den interkonfessionellen Aspekt der Debatte hatte zwar
bereits Cano Luther als zeitgenössischen Hauptgegner der katholischen
Pro-Philosophie-Agenda identifiziert, doch Salmerön geht hierüber in zwei
Punkten sogar noch hinaus. Zum einen zitiert er aus Luthers Schriften
direkt und bezeugt damit zumindest eine gewisse Kenntnis von Luthers
Schriften im Wortlaut. Zum anderen führt Cano die Diskussion in einem
theologisch-dogmatischen Grundlagenwerk. Erst Salmerön überträgt die
Relevanz der Konsequenzen einer Entscheidung in dieser Grundsatzfrage
auf ein konkretes Anwendungsgebiet, nämlich auf die Bibelexegese, und
wählt dafür folgerichtig einen Prolegomena-Band zu einer Kommentarreihe

zum Neuen Testament. Damit erreicht die Frage nicht nur eine
zusätzliche Leserschaft, sondern das Ergebnis der Debatte hat im besten
Fall direkten Einfluss auf den exegetischen Stil der folgenden 15 Bände.
Zuletzt gilt es erneut zu betonen, dass die Nutzen-Frage zwar auch den
Bibelkommentaren der Zeit nicht fremd ist, aber nirgends so ausführlich
und nirgends antireformatorisch auftaucht.

SCHLUSS

Hätte Bellarmin, ehe er 1615 an Foscarini schrieb, in der 1612er Ausgabe
von Salmeröns Prolegomena-Band im Index unter „Planet" nachgeschlagen,

hätte er dort gefunden: „Die Kenntnis der Planeten ist hilfreich zum
Verständnis der Schrift" (Planetarum cognitio ad scriptuarum intelligen-
tiam utilis).38 An der angebenden Stelle ist jedoch nicht von Planeten,
sondern von Pflanzen (plantae) die Rede - also ein Fehler des Setzers der
1612er Ausgabe.39 Nichtsdestotrotz gibt Salmerön andernorts im
Prolegomena-Band einen knappen Abriss der biblischen, geozentrischen Kosmologie.40

Auch wurde Salmerön von keinem geringeren als Bernardino Telesio
(1509-1588) konsultiert, um unter anderem in einer kosmologischen Frage
zu prüfen, ob die Theorien des Naturalisten mit der biblischen Position im
Einklang stünden.41 Salmerön führt allerdings im Bibelkommentar
nirgends eine kosmologische Debatte, gar eine Auseinandersetzung mit dem

38 Vgl. SALMERÖN: Commentarii, 1, index.
39 So liest auch der Indexeintrag der Erstausgabe korrekterweise „plantae". Vgl. Salmerön,

Alfonso: Commentarii in Evangelicam historiam, & in Acta Apostolorum: in duodecim
tomos distributi. 12 Bde. Madrid: Ludouicus Sanchez, 1598-1601, I, 744.

4° Vgl. SALMERÖN: Commentarii, 1, 137-139. Salmeröns unvollendeter Genesiskommentar
ist handschriftlich bezeugt, vgl. PARENTE: Alfonso Salmerön, 43, allerdings seit 1710 nicht
mehr verzeichnet.

41 Vgl. in Miranda, Girolamo de: Una Jettera inedita di Telesio al Cardinale Flavia Orsini,
in: Giornale critico della Filosofia Italiana 72 (1993), 361-375, hier 374. Vgl. auch RICCI: Inqui-
sitori, censori, fdosofi, 237.



Alfonso Salmerôn über weltliche Wissenschaften 359

Kopernikanismus.42 Auch interessiert ihn nicht primär die Frage, inwieweit

die Bibel Lehren über die natürliche Welt enthält - ein Zugang zum
Heiligen Wort, den er als expositio physica durchaus kennt, aber nicht
ausführlicher diskutiert.43

Der Galilei/Foscarini-Bellarmin-Konflikt von 1615/16 beruhte in erster
Linie in der Unvereinbarkeit einer konkreten kosmologischen These (He-
liozentrismus) mit einigen wenigen Bibelstellen.44 Ausgangpunkt war
somit letztlich kein prinzipielles bibelhermeneutisches Manifest aus Gali-
leos/Foscarinis Feder, sondern eine astronomische (Hypo-)These - Galileos

und Foscarinis exegetische Vorschläge waren, zeitlich und argumentativ,
Reaktionen in der Bemühung, die astronomische These mit dem Bibel-

text in Einklang zu bringen. Für Salmerön ging es hingegen grundsätzlich
darum, das Verhältnis zwischen allen möglichen Wissenschaften und dem

ganzen Bibeltext als „Hilfsverhältnis" zu bestimmen, nicht um das konkrete
Verhältnis zwischen einer bestimmten Lehre der astronomischen

Wissenschaft und ihrer Anwendbarkeit auf einige wenige astronomisch
relevante Bibelstellen. Er hatte im Prolegomenon 17 dafür argumentiert, dass

die Kenntnis der Natur, seien dies nun Pflanzen oder Planeten, das
Verständnis der Bibel unterstütze. Die fundamentalste Begründung für die
Möglichkeit, dieses natürliche Wissen zu Rate zu ziehen, fußt für ihn auf
dem ausdrücklich formulierten Prinzip der Einheit der Wahrheit: Die
natürliche Vernunft kann dem Glauben nicht widersprechen, da alles Wahre
miteinander im Einklang ist. Alle drei .Lichter' - Sinneswahrnehmung,
Vernunft und Glaube - sind letztlich allesamt widerspruchsfreie Geschenke

der Gnade Gottes.
Salmeröns Position zum Nutzen der weltlichen Wissenschaften für das

Bibelverständnis ebnete in ihrem gegenreformatorischen Impetus nicht
nur den Weg für bestimmte Voraussetzungen der Galileo-Affäre. Nicht
weniger zeigt sich am Kommentar des Jesuiten auch, welche wichtige und
positiv besetzte Rolle dem säkularen und paganen, vor allem aber dem
natürlichen Wissen für das Bibelstudium zukam und mit dieser Befürwortung

auch das jesuitische Kurrikulum widerspiegelte. Ein großes Spektrum
der damaligen Wissensbereiche war folglich fest in der jesuitischen Ausbildung

der Jugend verankert. Und auch wenn den weltlichen Wissenschaf-

42 Zum Kopernikanismus in Neapel zu Salmeröns Zeit, vgl. GATTO, Romano: Copernico
tra i gesuiti del Collegio napoletano, in: BuCCIANTINI, Massimo/TORRINl, Maurizio (Hgg.): La

diffusione del Copernicanesimo in Italia, 1543-1610. Florenz: Olschki 1997, 169-188.
43 Vgl. SALMERÔN: Commentarii, I, 78. Zu dieser .physikalischen Lesart' der Bibel, vgl.

insbes. ROLING, Bernd: Physica sacra: Wunder, Naturwissenschaft und historischer Schriftsinn
zwischen Mittelalter und Früher Neuzeit. Leiden: Brill 2013.

44 Vgl. hierzu auch Remmert, Volker R.: Die Einheit von Theologie und Astronomie: zur
Visuellen Auseinandersetzung mit dem Kopernikanischen System bei Jesuitischen Autoren in
der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, in: AHSI 72.144 (2003), 247-301, hier 254-261.



360 Christoph Sander

ten, wenigstens rhetorisch, oftmals nur der Rang einer Dienerin zugesprochen

wurde, erlebte die Praxis der Lehre und Forschung gleichfalls oft
große Eigenständigkeit und Originalität. Dieses institutionell fruchtbare
Klima verdankt sich vielen sozialen, politischen und pädagogischen Gründen,

doch, wenn man so will, hat es nicht minder eine Ursache in der
Haltung der Jesuiten, aus dem Prinzip der Einheit der Wahrheit den Imperativ
abzuleiten, das Studium der natürlichen Welt und der Philosophie ad
maiorem Dei gloriam zu kultivieren.

Zusammenfassung
Der Jesuit Alfonso Salmerôn (1515-1585) argumentiert im ersten Band
(gedruckt 1598) seines umfangreichen Kommentars zum Neuen Testament

dafür, dass die weltlichen Wissenschaften ein wichtiges Hilfsmittel darstellen,
um die Heilige Schrift auszulegen. Er begründet dies durch die These der
Einheit der Wahrheit und verteidigt diesen exegetischen Ansatz ausdrücklich

gegen Martin Luthers Kritik an Philosophie und weltlichem Wissen. Sal-
merôns bisher kaum zur Kenntnis genommener Beitrag bezeugt, dass die

Frage nach der Einheit der Wahrheit bereits vor der Galileo-Affäre innerhalb
der post-tridentinischen und gegenreformatorischen Auseinandersetzung
mit protestantischen Autoren eine wichtige Rolle spielt.

Abstract
The Jesuit theologian Alfonso Salmerôn (1515-1585) argued extensive in the

first volume (printed 1598) of his larges commentary to the New Testament
that the knowledge ofsecular sciences serves as an important instrument to
interpret Scripture. He justifies this claim by relying on the principle of the

unity of truth and defends this approach explicitly against Martin Luther's
criticism ofphilosophy and secular sciences. Salmerôn s contribution proves
that the question of the unity of truth - already before the Galileo affair -
was an important issue for counter-reformation theology, i.e. in controversies

with Protestant authors after the Council of Trent.


	Alfonso Salméron über weltliche Wissenschaften im Dienste der Bibelexegese

