Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2.0

Artikel: Alfonso Salméron uber weltliche Wissenschaften im Dienste der
Bibelexegese

Autor: Sander, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825805

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH SANDER

Alfonso Salmerdn tiber weltliche
Wissenschaften im Dienste der Bibelexegese

EINLEITUNG*

In Robert Bellarmins (1542-1621) Autobiographie (1613) erinnert sich der Je-
suit ohne falsche Bescheidenheit an folgenden Abschnitt seines Lebens:

Als [Bellarmin] nach Neapel gesandt war, um die Schriften des Pater Salmeron
durchzusehen, blieb er in dieser Stadt ungefdhr fiinf Monate [...]. In dieser Zeit
las er die ungeheueren Binde des besagten Paters durch und brachte dem Pater
taglich die Irrtiimer, die er gefunden hatte, irrige Zitate, falsche Geschichten,
neue Meinungen, unrichtig gedeutete Bibelstellen, von der Wahrheit abwei-
chende philosophische und theologische Lehrsdtze, und wiewohl der Pater,
wenn er diese Dinge zuerst horte, argerlich wurde und sie zu verteidigen such-
te, verbesserte er doch am folgenden Tage ruhig alles, und wenn ich mich nicht
tausche, hat ihm diese Revision viel geniitzt.!

Der spatere Kardinal Bellarmin stand tatsdchlich 1579 dem Rektor des Je-
suitenkollegs in Neapel, seinem Ordensbruder Alfonso Salmeron (1515-
1585), zur Verfliigung, um die ersten 4 von 16 Banden seiner posthum ver-
offentlichten Kommentarreihe zum Neuen Testament zu redigieren (Com-
mentarii in Evangelicam historiam et Acta Apostolorum, 1598-1601).2 Diese
Erfahrungen sammelte Bellarmin, ehe er 1615 in seiner berithmten Ausein-
andersetzung mit Galileo Galilei (1564-1642) und Paolo Antonio Foscarini
(1565-1616) die post-tridentinische Bibelexegese gegen die vermeintliche
Bedrohung des Kopernikanismus verteidigen musste.3 Bellarmins redaktio-
nelle Unterstiitzung seines Ordensbruders hat auf den ersten Blick wenig

“ Ich bedanke mich fiir hilfreiche Kommentare zu einer fritheren Fassung dieses Auf-
satzes bei Sven K. Knebel, Christoph Liithy und Anselm QOelze.

I Angepasste Ubersetzung nach BELLARMIN, Robert: Die Selbstbiographie des Cardinals
Bellarmin, lateinisch und deutsch, mit geschichtlichen Erlduterungen. Hrsg./libers. von 1. von
Déllinger und F.H. Reusch. Bonn: P. Neusser 1887, 70. Fiir den lateinischen Text, vgl. LE BA-
CHELET, Xavier-Marie: Bellarmin avant son cardinalat, 1542-1598: correspondance et docu-
ments, Paris: Gabriel Beauchesne 1911, 464.

2 Hierzu vgl. BANGERT, William V.: Claude Jay and Alfonso Salmerén: Two Early Jesuits.
Chicago: Loyola University Press 1985, 336; LE BACHELET: Bellarmin, 106-110. Vgl. auch BIER-
SACK, Manfred: Initia Bellarminiana: die Préddestinationslehre bei Robert Bellarmin S] bis zu
seinen Léwener Vorlesungen 1570-1576. Stuttgart: Steiner Verlag 1989, 75. Zur Publikation
von Salmerons Kommentaren, vgl. Anm. 7, zu Salmeréns Leben, vgl. Anm. 8.

3 Vgl. hierzu im Beitrag von Lamanna/Ponzio in diesem Heft.



Alfonso Salmerdn tiber weltliche Wissenschaften 345

mit der Galileo-Affare zu tun.4 In diesem Aufsatz soll jedoch nicht nur ge-
zeigt werden, dass Bellarmin eine profunde Kenntnis iiber die Debatte um
die Vereinbarkeit von Heiliger Schrift und ,natiirlichem Wissen® aus seiner
Mitwirkung an Salmerdns Bibelkommentar gezogen haben diirfte, sondern
vor allem, dass Salmeréns Bibelkommentar zu eben dieser Frage nach der
Ubereinstimmung von christlicher Offenbarung und heidnischer und phi-
losophischer Lehren einen fiir das 16. Jahrhundert hochst umfangreichen
und interessanten Beitrag darstellt.

Eine These dieses Aufsatzes ist, dass die exegetischen und konzeptuel-
len Kampfpldtze und Herausforderungen fiir Salmeron andere waren, als
sie der Kopernikanismus im 17. Jahrhundert fiir Bellarmin brisant machte.
Fir Salmeron ging es vor allem um die Frage, ob und inwieweit ,nattirli-
ches Wissen' zur Auslegung der Heiligen Schrift konsultiert werden kann
und muss. Bellarmin und seine Kollegen der Inquisition hingegen drangte
vor allem die Frage, ob in den sdakularen Wissenschaften Lehren vertreten
werden durften, die der Heiligen Schrift direkt widersprachen. Waren es
far Bellarmin Manner, die mit astronomischen Instrumenten, Berechnun-
gen, Hypothesen und in idiosynkratischer Exegese den biblisch veranker-
ten Geozentrismus herausforderten, so waren es fiir Salmer6n vor allem
Martin Luther (1483-1546) und seine Anhanger, die den Nutzen der profa-
nen Literatur und weltlichen Wissenschaften als Hilfsmittel der Theologie
aus Sicht der Katholiken unberechtigterweise zu diskreditieren versuch-
ten.5 Fir beide genannten Frageperspektiven und Kampfplatze - Kosmolo-
gie und Reformation - ist jedoch bei den Jesuiten Bellarmin und Salmerén
die These der ,Einheit der Wahrheit® gleichermafSen eine zentrale Pramis-
se. Konnen verniuinftige, womoglich sogar aus paganen Quellen geschopfte
Argumente ganz grundsatzlich iiberhaupt dem widersprechen, was die
Bibel als Wort Gottes enthalt? Oder gilt nicht vielmehr, dass alles Wahre
mit allem Wahren stets im Einklang stehen muss und damit weder astro-
nomische Beobachtung noch Heidenphilosophie der Wahrheit der Schrift
widersprechen konnen, sofern sie nur wahr sind?

SALMERONS BIBELKOMMENTAR IN SEINEM KONTEXT

Im Zentrum dieses Aufsatzes steht ein Prolegomenon des ersten Bandes
von Salmeréns Bibelkommentar, der sich propadeutischen und hermeneu-

4 Salmerons Kommentar wird in diesem Zusammenhang nur erwdhnt in FABRIS, Rinaldo:
Galileo Galilei e gli orientamenti esegetici del suo tempo. Vatikan: Ex aedibus academicis,
1986, 34.

5 So auch FABRIS: Galileo Galilei, 36.



346 Christoph Sander

tischen Fragen widmet.¢ Dort wird die Frage diskutiert, ob die sikularen
Wissenschaften (humanae disciplinae) zum Verstindnis der Heiligen
Schrift dienlich seien. Dieser Band zu den Prinzipien der Schriftauslegung
(De prolegomenis in sacrosancta Evangelia) erschien 1598 erstmals in Ma-
drid, als Teil einer 12-bandigen Ausgabe, die spater um vier weitere Bande
erweitert und bis 1615 in zwei weiteren, 16-bandigen Gesamtausgaben in
Koln verlegt wurde - insgesamt 7834 Folio-Seiten eng gesetzter Text und
damit sicherlich einer der umfangreichsten Kommentare zum Neuen Tes-
tament der Frihen Neuzeit.7

Salmeron starb 1585 und so oblag die Publikationsarbeit seinem Assis-
tenten Bartolomé Perez de Nueros (1548-1583), der wie Bellarmin zuvor
zur Zuarbeit von oberster jesuitischer Stelle abkommandiert worden war.8
Schon zwei Jahre nach Salmerons Tod, auf der jesuitischen Provinzialkon-
gregation von 1587, verlangte die neapolitanische Provinz, der Salmeron
lange Zeit vorgestanden hatte, dass man in Rom die Editionsarbeit endlich

6 Zugrundegelegt wird SALMERON, Alfonso: Commentarii in evangelicam historiam et
Acta Apostolorum: Addita est Auctoris Vita per Petrum Ribadeneiram. 16 Bde. Kéln: Anton
Hierat & Johann Gymnich 1612. Die beiden Prolegomena 17 und 18 finden sich in Band 1 auf
S. 329-335 und 335-339. Der lateinische Text ist online transkribiert und wird hier aus Platz-
griinden somit nicht reproduziert: c-sander.heimat.de/Sander_Salmeron.pdf. Die Angaben
in Klammern verweisen auf die Seitenangabe. Alle Angaben von Binden werden durch ré-
mische Zahlen angegeben. Salmerdons Bibelkommentar ist bisher nicht Gegenstand einer
ausfihrlichen Studie geworden. Die wichtigste geschlossene Arbeit zum Kommentar ist
WILLIS, John D.: A Case Study in Early Jesuit Scholarship: Alfonso Salmeron, S.J., and the
Study of Sacred Scripture, in: CHAPPLE, Christopher (Hg.): The Jesuit Tradition in Education
and Missions: a 450-year Perspective. Scranton: University of Scranton Press 1993, 52-8o.

7 Zur Publikation der Bande, vgl. BANGERT: Alfonso Salmerdn, 328-341; REINHARDT, Klaus:
Bibelkommentare spanischer Autoren (1500-1700). 2 Bde. (= Medievalia et humanistica s).
Madrid: Centro de Estudios Historicos 19g0-1999, I1, 276-280; WILLIS: A Case Study, 60.

8 Zu biographischen Angaben iber Salmerons Leben stiitze ich mich vor allem auf BAN-
GERT: Alfonso Salmerén; PARENTE, Ulderico: Alfonso Salmerén 1515-1585, in: AHSI 59 (1990),
279-293; WILLIS: A Case Study. Die umfassende Grundlage fiir die Rekonstruktion seines Le-
bens bildet sicher sein Briefwechsel, ediert in SALMERON, Alfonso: Epistolae P. Alphonsi Sal-
meronis. 2 Bde. (= MHSI 13, 15). Madrid: G. Lopez del Horno 1906; DERS.: Alfonso Salmeradn,
SJ (1515-1585): una biografia epistolar. Hg. v. M. Lop Sebastia. Madrid: Universidad Pontificia
Comillas zo15. Salmerons Ordensbruder Pedro de Ribadeneyra verfasste bereits kurz nach
Salmeréns Tod seine Vida y muerte del Padre Alonso Salmerén. Hierzu vgl. auch LE BACHE-
LET: Bellarmin, 144. Sie ist publiziert in SALMERON: Biografia epistolar, 359-372. Auf die latei-
nische Fassung, die im ersten Band der Ausgaben der Kommentare enthalten ist, wird im
Folgenden Bezug genommen. Zu Salmerons Tatigkeit als Prediger, vgl. SCADUTO, Mario:
L’Epoca di Giacomo Lainez (1556-1565): L'azione (= Storia della Compagnia de Gesl in Italia
4). Rom: Edizioni ,La Civilta cattolica“ 1974, 505-513. Zu Salmerén als Konzilsteilnehmer,
vgl. Anm. 13. Mit weiteren Aspekten von Salmerons Leben und Tatigkeit befassen sich CERE-
CEDA, Feliciano: Lainez y Salmeron y el proceso del Catecismo de Carranza, in: Razon y Fe 100
(1932), 112-126; PARENTE, Ulderico: Alfonso Salmerén a Napoli (1551-1585), in: Campania Sacra
20 (1989), 14-51. Leider historisch unbrauchbar ist KUBLE, Philipp: Glaube als christliche Exis-
tenz: der Glaubensbegriff bei Alonso Salmeron §J. Diss. LMU Miinchen (1969).



Alfonso Salmerdn tiber weltliche Wissenschaften 347

fertig stelle.9 Dieser Bedarf wurde 1590 seitens Neapel wiederholt, doch
auch die Jesuiten der oberdeutschen Provinz baten darum, dass ihnen die
Kommentare geschickt wiirden und wiesen darauf hin, dass Salmeron einst
selbst als Professor in Ingolstadt gegen die Protestanten gepredigt habe
und den Jesuiten dort der Kommentar vielleicht daher auch mehr niitze als
den Jesuiten in Italien.t

Insbesondere an der Bitte der deutschen Jesuiten zeigt sich, wie Salme-
rons Kommentar in seiner Ausrichtung untrennbar mit seiner Tatigkeit als
Theologe im Kampf gegen die vor allem im deutsprachigen Gebiet umgrei-
fende Reformation verbunden ist. 1549 legte Salmeron den Romerbrief an
der Universitat Ingolstadt aus und betrat damit sowohl geographisch wie
auch in Bezug auf die Textwahl einen wesentlichen Schauplatz der Kontro-
verstheologie des 16. Jahrhunderts.:2 Zudem war Salmerén zusammen mit
Diego Lainez (1512-1562) jesuitischer Gesandter auf dem Trienter Konzil
(1545-1563), wo Grundlegendes zu wichtigen Fragen des Bibelstudiums so-
wie der Auseinandersetzung mit den Protestanten entschieden wurde.s Er-
gebnisse und Direktiven des Konzils fanden in Salmeréns Bibelkommentar
direkten Niederschlag.:4

9 Vgl. LUKACS, Ladislaus (Hg.): Monumenta paedagogica Societatis lesu. 7 Bde. Rom:
MHSI 1965-1998. Im Folgenden zitiert als MPSI gefolgt von Band und Seitenzahl. Hier MPSI
VII, 312.

10 Vgl. MPSI VII, 327. Fiir die Bitte der Provincia Germaniae Superioris (1590), vgl. MPSI
VII, 334-335.

I Zur Auseinandersetzung mit der Bibel im Zeitalter der Reformation, vgl. etwa Bk-
DOUELLE, Guy/ROUSSEL, Bernard (Hgg.): Le temps des Réformes et la Bible. Paris: Beauchesne
1989; HARRISON, Peter: The Bible, Protestantism, and the Rise of Natural Science. Cambridge:
Cambridge University Press 1998.

12 Vgl. WiLLIs: A Case Study, 58; BANGERT: Alfonso Salmerén, 201-204. In seiner Vita:
»Salmeronius hic sacras docendi literas munere, post loannem Eckium (validum illum
Catholicae fidei in Germania adversus Lutheranam pestem athletam) suscepto, divi Pauli
epistolas de superiori loco, magna, et audientium corona, et admiratione, fructusque eximio
explanavit.“ Zu Paulus’ Briefen in der Reformation, vgl. HOLDER, R. Ward (Hg.): A Com-
panion to Paul in the Reformation. Leiden: Brill 2009.

13 Zur Rolle von Salmeron (und Lainez) auf dem Konzil, vgl. DUDON, Paul: Sur un texte
inédit de Salmeron (1562), in: Gregorianum 1.3 (1930), 410-417; HUGHES, John Cornelius:
Alfonso Salmerén: His Work at the Council of Trent. Ph.D. diss. University of Kentucky
(19773); SIEBEN, Hermann Josef: Option fiir den Papst. Die Jesuiten auf dem Konzil von Trient,
dritte Sitzungsperiode 1562/1563, in: SIEVERNICH, Michael/SwITEK, Giinter (Hgg.): Ignatia-
nisch: Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu. Freiburg: Herder 1990, 235-253; STEINER,
Niccolo: Lainez und das Konzil von Trient. Ein Uberblick, in: OBERHOLZER, Paul (Hg.): Diego
Lainez (1512-1565) and His Generalate (= Bibliotheca [HSI 76). Rom: [HSI 2015, 467-526. Vgl.
auch Anm. 19.

14 Zur Auseinandersetzung um Text und Auslegung der Heiligen Schrift auf dem Trienter
Konzil und in seiner Folge, vgl. insbesondere LE BACHELET, Xavier-Marie: Bellarmin et la
Bible Sixto-Clémentine: études et documents. Paris: G. Beauchesne 1911; BLACKWELL, Richard
J.: Galileo, Bellarmine, and the Bible: Including a Translation of Foscarini’s Letter on the
Motion of the Earth. Notre Dame: University of Notre Dame Press 1991; HORST, Ulrich: Ro-



348 Christoph Sander

Dieser ideengeschichtliche und biographische Hintergrund spiegelt
sich in Salmerdéns propadeutischen Uberlegungen seiner Prolegomena in
zwei Fragen: Was ist der authentische biblische Text? Welche Hilfsmittel
sind legitim und hilfreich, diesen zu erschlieffen? Mit Blick auf die zweite
Frage nach den Hilfsmitteln der Bibelexegese vertritt Salmer6n mit Nach-
druck die Position, dass samtliche Wissensbereiche, von Sprachen, tiber
Naturkunde, Philosophie bis hin zu Geschichtsschreibung und scholasti-
scher Theologie wichtige Instrumente sind, um die Heilige Schrift verstan-
dig zu interpretieren. Es verwundert daher nicht, dass Salmerdn diesen
Hilfswissenschaften in seinem Prolegomena-Band grofle Aufmerksamkeit
schenkt.’s Insbesondere den Wert der sdkularen Wissenschaften und der
scholastischen Theologie verteidigt Salmerdn gegen die Position von Mar-
tin Luther.

Schon die meisten griechischen und lateinischen Kirchenvater der
Spatantike reflektierten und wertschatzten den Nutzen der alten Sprachen
und der paganen Wissenschaften als Hilfsmittel, um den Bibeltext besser
zu verstehen.¢ Ignatius von Loyola (1491-1556), der Griinder des Jesuiten-
ordens, verfolgte in der Konzeption des Bildungsprogramms der Jesuiten
ein Modell, das sich letztlich ahnlich darstellte.17 Das jesuitische Bildungs-
programm war somit klar auf eine theologische Ausbildung ausgerichtet,
in der sdmtliche sakularen Wissensbereiche, wie Sprachen, Rhetorik, Poe-
sie und Philosophie, zumindest den offiziellen Satzungen nach, darauf
ausgerichtet waren, das Theologiestudium vorzubereiten.’® Was die Rolle
sakularer Wissensbereiche angeht, betonte auch Lainez auf dem Trienter
Konzil, dass ,externe“ Quellen, die sich auf die natiirliche Vernunft stiitz-
ten beziehungsweise von weltlichen Autoren verfasst seien, zur Exegese

bert Bellarmin und die Vulgata. Ein Beitrag zur Diskussion iiber die pdpstliche Unfehlbarkeit,
in: Theologie und Philosophie 83.2 (2008), 179-208.

15 Diese Einstellung findet bereits darin Anklang, dass schon Salmeréns Biograph dessen
Gelehrtheit in genannten Bereichen hervorhob. Vgl. in der Vita. Auch in seinem Vorwort
kiindigt Salmerdn an, aus ,externen®, also paganen Quellen zu schopfen und rechtfertigt
dies dadurch, dass dies schon die Kirchenvater getan hatten.

16 Vgl. hierzu umfangreich dokumentiert La cultura scientifico-naturalistica nei padri
della chiesa (I-V sec.). XXXV Incontro di studiosi del’antichita cristiana, 4-6 maggio 2006 (=
Studia Ephemeridis Augustinianum 1o1). Rom: Institutum Patristicum Augustinianum 2007.

17 Zu den Vorbildern der jesuitischen Konzeption von Ausbildung und Unterricht, vgl.
CODINA MIR, Gabriel: Aux sources de la pédagogie des Jésuites, le ,modus parisiensis“ (= Bib-
lioteca IHSI 28). Rom: THSI 1968.

18 Zu einer ausfiihrlichen Darstellung des jesuitischen Bildungsprogramms, vgl. etwa
GANsS, George E.: Saint Ignatius’ Idea of a Jesuit University: a Study in the History of Catholic
Education. Milwaulkee: Marquette University Press 1954. Zu Ausrichtung anderer Wissensbe-
reiche auf die Theologie hin, vgl. in den Constitutiones, insbes. MPSI 1, 217, 224-235, 280-
283.



Alfonso Salmerdn tiber weltliche Wissenschaften 349

heranzuziehen seien.’9 Auch andere Jesuiten hoben etwa die Wichtigkeit
von Landeskunde und Geschichtsschreibung fiir die Exegese hervor.z20
Schon vor Salmerén diskutierte der dominikanische Konzilsteilnehmer
Melchior Cano (1509-1560) in De locis theologicis (1563) ausfiihrlich, wel-
che Relevanz die Vernunftsgriinde und die sakularen Wissenschaften fiir
die katholische Theologie haben konnen.2r Cano begegnet der Thematik
ganz dhnlich wie auch Salmerén, namlich mit gegenreformatorischer Stof3-
richtung, wenn er den theologischen Wert der vernunftgeleiteten Wissen-
schaften, insbesondere der scholastischen Philosophie, gegen deren (an-
gebliche) Diskreditierung durch Luther verteidigt.

Salmerdns Bibelkommentar erschien zu einer Zeit, die eine ganze Flut
von Kommentaren zur Heiligen Schrift verzeichnete.22 In vielen Werken
katholischer Theologen finden sich einzelne Bemerkungen bis hin zu kur-
zen Kapiteln, die ganz dhnlich wie Salmeron etwa die Wichtigkeit der Vul-
gata und den Nutzen der alten Sprachen betonen, oder die Frage diskutie-
ren, welche Rolle dem sdkularen Wissen in der Exegese zukommen kann.
Der Sache nach sind sich all diese katholischen Autoren jedoch dartiber
einig, dass es legitim und mithin niitzlich sei, pagane Werke zum Zwecke
der Bibelexegese zu lesen und Erkenntnisse der natirlichen Vernunft
ebenso in ihren Dienst zu stellen.23 Salmeron teilt diese Position, gibt ihr
jedoch eine dezidiert gegenreformatorische Stofrichtung, die im Folgen-
den herauszuarbeiten ist.

19 Vgl. die Documenta ad bene interpretandas scripturas, in LAINEZ, Diego: Disputationes
Tridentinae. Hg. v. H. Grisar. 2 Bde. Innsbruck: F. Rauch 1886, I, 503. Er betont dort auch,
dass die Bibelexegese nicht wie eine Naturwissenschaft stindig Fortschritte verzeichnen
kénne.

20 Vgl. MPSI 1V, 192, fiir ein Dokument von Juan Maldonado. Vgl. auch das Schreiben
von Benet Perera in MPSI VII, 122-126. Vgl. auch MPSI V, 384. Auch Salmerdn verfasste 1575
an Everard Mercurian einige Bemerkungen zur Bibellesung, jedoch ohne auf hermeneutische
Fragen einzugehen. Vgl. MPSI 1V, 604-605.

21 Vgl. CANO, Melchor: De locis theologicis libri duodecim. Salamanca: Mathias Gastius
15603. Ich folge der Edition in CANO, Melchor: De locis theologicis. Hg. v. J. Belda Plans. Ma-
drid: Biblioteca de Autores Cristianos 2006. Der Text ist online verfiigbar unter
http://www.documentacatholicaomnia.eu/o3d/1509-
1560,_Cano_Melchior,_De_Locis_Theologicis, LT.pdf (gepriift 12.03.2017). Durch die Voll-
textsuche sind Seitenangaben hinfallig und ohnehin nicht mit der Druckausgabe konkor-
dant, im Folgenden einfach zitiert als DLT. Eine ausfiihrliche Darstellung von Canos
Position findet sich in KORNER, Bernhard: Melchior Cano De locis theologicis: ein Beitrag zur
theologischen Erkenntnislehre. Graz: Ulrich Moser 1994, 247-264.

22 Diese ,Flut® ist dokumentiert in REINHARDT: Bibelkommentare. Zu den jesuitischen
Beitragen, vgl. insbes. MURRAY, Luke: Jesuit Biblical Studies after Trent. Franciscus Toletus &
Cornelius A Lapide. Ph.D. diss. KU Leuven (2016).

23 Aufgrund der Kiirze der Positionen der Kommentatoren, bzw. aufgrund der Tatsache,
dass Salmeron deren Positionen nicht rezipiert zu haben scheint, verzichte ich auf eine
ndhere und differenziertere Darstellung. Salmerdns Prolegomenon wird erwdhnt in POSSE-
VINO, Antonio: Apparatus sacer. 2 Bde. Venedig: Societas Veneta 1606, 11, 216.



350 Christoph Sander

DAS PROLEGOMENON 17: VOM NUTZEN DER WELTLICHEN WISSENSCHAFTEN

Nachdem Salmeron in den Prolegomena 13 bis 16 sich der Frage gewidmet
hat, warum die Kenntnis der biblischen Schriften zum richtigen Verstand-
nis der Bibel dienlich ist, fiihrt er in Prolegomenon 17 und 18 eine ausfiihr-
liche Verteidigung, warum die sikularen Wissenschaften (humanae disci-
plinae) und die scholastische Theologie (scholastica theologia) eine Unter-
stlitzung (adiumentum) fir das Verstandnis (intelligentia bzw. perceptio/
interpretatio) der Bibel darstellen. Die Prolegomena 17 und 18 stellen eine
Einheit dar, insbesondere insofern Salmerén in beiden Zusammenhangen
gegen Martin Luthers Position argumentiert.24 Im Folgenden soll jedoch
allein der Inhalt des 17. Prolegomenons dargestellt werden.

Salmerén vertritt die Position eines gemafdigten ,Pro“ auf die Frage
nach der Nutzlichkeit der menschlichen Wissenschaften fiir das Verstand -
nis der Schrift. Die Contra-Seite speist sich aus Zweifeln, die schon bei den
Kirchenvitern bestanden haben und der neuen Kritik der Reformatoren.
Er charakterisiert die via der Contra-Seite durch finf Einwande, mit be-
sonderer Beriicksichtigung der Risiken der aristotelischen Philosophie fiir
den Glauben und Tertullians rigoroser Absage an die weltlichen Wissen-
schaften. Anschliefend fasst er kurz Luthers radikale Ablehnung zusam-
men und schliefdt sogleich eine Darstellung der diametralen Gegenposition
an, nach der die Wissenschaften als Hilfsmittel der Exegese und fiir den
Glauben schlechthin bedingungslos notwendig seien. Salmerdn positio-
niert sich auf einem Mittelweg. Es folgen sieben Stellungnahmen (assertio-
nes, veritates), von denen nur die erste seine Pro-Position einschrankt,
wahrend die tbrigen sechs diese aus verschiedenen Perspektiven unter-
mauern. Daraufhin widerlegt er die zu Beginn angefiihrten Einwande und
schlieft, nachdem er Tertullians Position in das rechte Licht geriickt hat,
mit einer iiberwiegend aus Vaterzitaten bestehenden Kollage aus histori-
schen Fallen, in denen sich Christen gewinnbringend den weltlichen Diszi-
plinen widmeten.

Unter den genannten Einwdnden gegen den Gebrauch der weltlichen
Wissenschaften fiihrt Salmerdn etwa an (via prepostera), dass der mensch-
liche Verstand seine Zustandigkeit tiberschreite, wenn er das zu erforschen
(indagare) suche, was dem Glauben zukomme, beziehungsweise dem Hei-
ligen Geist durch das Wort der Propheten und Aposteln entspringe. Sal-
meron wendet hiergegen ein, dass der Intellekt nicht den Glauben bewie-
sen (probare), sondern bestatigen (confirmare) wolle. Des Weiteren fiihre

24 Vgl. auch SALMERON: Commentarii, I, 330. In beiden Fragen argumentiert auch Cano
gegen Luther, vgl. KORNER: Melchior Cano, 258. Possevino erwahnt ebenfalls Luthers Philo-
sophiekritik, vgl. POSSEVINO, Antonio: Bibliotheca selecta. 2 Bde. Rom: Ex Typographia
Apostolica Vaticana 1593, 11, 59.



Alfonso Salmeron tiber weltliche Wissenschaften 351

die Verwendung der siakularen Wissenschaften auf eine via pericolosa, da
den menschlichen Disziplinen zahlreiche (moralische) Makel beigemischt
seien. Salmerdn stellt klar, dass die Wissenschaften nicht ,geschluckt"
(devorare) werden sollten, wenn sie der Heiligen Schrift widersprachen.
Der Vorwurf (via contentiosa/rixosa), die Wissenschaften wiirden dazu an-
leiten, alles in Frage zu stellen und den Streit zu suchen, verdient beson-
dere Aufmerksamkeit, da er ganz besonders die Rolle der (aristotelischen)
Philosophie betrifft:

Auflerdem ist jene Methode streitsiichtig und zankisch, indem sie lehrt, Einzel-
heiten zu bezweifeln und gefiihrt durch die Vernunft alles Mégliche anzufech-
ten, ehe jemand irgendeiner Behauptung sichere Zustimmung gewahrt. Paulus
scheint ebenfalls dieser Methode zu widersprechen, wenn er im Kolosserbrief
schrieb: ,Sehet zu, dass euch niemand tdausche“ (oder, wie es im Griechischen
heifdt, ,dass euch niemand beraube®) ,durch die Philosophie und lose Verfiih-
rung nach der Menschen Lehre und nach der Welt Satzungen, und nicht nach
Christo” [Kol 2,8].

Was namlich sonst lernt der Mensch von Aristoteles als die Ewigkeit der Welt
und tber Gottes Vorsehung oder die Unsterblichkeit der Seele zu zweifeln? [...]
Uber die Schopfung aber lehrt er fiirwahr ausgehend davon, dass aus nichts
nichts entsteht, kaum recht und katholisch zu denken. (329)

Salmeron spricht hier insbesondere tiber das Problem der so genannten
problemata neutra, also liber vermeintliche philosophische Zweifelsfille, in
denen jedoch aus christlicher Perspektive eine Option weniger fromm ist.25
In Gehorsam gegeniiber der papstlichen Bulle Apostolici regiminis (1513)
sollten Jesuiten in solchen Fallen jedoch stets mit philosophischen Argu-
menten die fromme Position verteidigen. Zwar galt es fiir Jesuiten der aris-
totelischen Lehre der Ewigkeit der Welt zu widersprechen, doch wo immer
seine Lehre mit dem Glauben vereinbar war, sollte die aristotelische
Position auch als solche verteidigt werden. Salmerdn scheint sich jedoch
gegen diese Form der Aristotelestreue auszusprechen:

Es gibt aufferdem welche, die der aristotelischen Lehre mehr als recht erge-
ben sind und der Meinung anhdngen, dass Aristoteles in der Naturwissen-
schaft nicht anders Christi Vorgdnger gewesen war, als es Johannes in den
Gnadengaben und in den tibernatiirlichen Mysterien war, und sich hart-
nackig an Aristoteles klammern, wo er dem Glauben nicht widerspricht. (330)

Eine solche unkritische, iibermaf3ig affirmative Haltung gegeniiber Aristo-
teles war in Salmeréns Zeit ein unter Jesuiten viel und kontrovers disku-
tiertes Thema, zu dem auch Salmerén selber in einem Brief an den Gene-

25 Hierzu vgl. SANDER, Christoph: In dubio pro fide. The Fifth Council of the Lateran
Decree Apostolici Regiminis (1513) and Its Impact on Early Jesuit Education and Pedagogy, in:
Educazione. Giornale di pedagogia critica 3.1 (2014), 39-62. Auch Cano thematisiert dies
ausfiihrlich.



352 Christoph Sander

raloberen Claudio Acquaviva (1543-1615) 1582 Stellung bezogen hat und mit
seinem Kollegen Benet Perera (1535-1610) gegen eine solche ,Vergotterung®
pladierte.26 Salmerdn betont jedoch, dass der Apostel Paulus im Kolosser-
brief nicht die Philosophie als solche verteufle, sondern nur die Lehren,
die dem Glauben widersprechen, wenngleich sie nach menschlichen Maf3-
staben wahr erscheinen:

Wenn aber Paulus sagte: ,Sehet zu, dass euch niemand tausche® (oder ,berau-
be“) ,durch die Philosophie und lose Verfithrung” [Kol 2,8], verurteilte er die
Philosophie nicht schlechthin, sondern das Wertlose und Eitle, [das darauf
abzielt,| das zu erharten, was dem Glauben widerspricht, wie etwa die Sterb-
lichkeit der Seele, und das, was Gott die Vorsehung der Welt entreifst, und
Paulus untermauert daher: ,nach der Menschen Lehre“, das heifdt, weil es (ib-
lich ist zu sagen, ,dies meint Platon, dies bekraftigt Aristoteles, dies meint Ze-
non oder Sokrates‘. Es heifdt weiter ,nach der Welt Satzungen®, was heifst, dass
sie ausgehend von den Vernunftsgriinden und Prinzipien der Menschen das
zerstoren will, was durch den Glauben gelehrt wird.

Auf diese Weise wollen diese aus jenem Prinzip ,Aus Nichts entsteht nichts’
die Schopfung aufheben, und aus dem Fortdauern der Bewegung, die der Akt
des Seiendes der Mdoglichkeit nach ist, wollen sie die Ewigkeit der Welt ab-
leiten, und aus dem Prinzip, dass der Erkennende Vorstellungsbilder (phantas-
mata) zum Denken braucht, wollen sie die Sterblichkeit der Seele folgern, und
aus dem Prinzip, dass der Intellekt Gottes nichtig wird, wenn er sein Augen-
merk auf niedere [irdische] Dinge richtet, und wertlos, wenn er sein Augen-
merk auf das richtet, was sublunar geschieht, wollen sie ableiten, dass die Vor-
sehung dieser Bereiche nicht bei Gott liegt. Dies aber sind die Prinzipien der
Weisen dieser Welt, die wenngleich sie etwas Wahrheit in Bezug auf die nie-
deren [irdischen] Angelegenheiten haben, doch falsch sind in Bezug auf jene
hohere und unbegreifliche Natur, und wir kein sicheres Wissen aus ihnen ab-
leiten kénnen. (334)

AnschliefSend an jene, vor allem die aristotelische Philosophie betreffende
Problematisierung schlief3t Salmerén eine knappe Erorterung der philoso-
phiekritischen Haltung des Kirchenvaters Tertullian (160-220) an, der die
Philosophen ,Herrscher der Ketzer® (Haereticorum Patriarcha) genannt
habe.27 Tertullians Philosophieskepsis redete auch zeitgendssischen Pro-

26 Zu Salmerons Position in dieser Debatte, vgl. SANDER, Christoph: The War of the
Roses. The Debate between Diego de Ledesma and Benet Perera about the Philosophy Course
at the Jesuit College in Rome, in: Quaestio 14 (2014), 31-50, hier 45-46; SALMERON: Epistolae,
I, 709-715; RICCI, Saverio: Inquisitori, censori, filosoft sullo scenario della Controriforma.
Rom: Salerno 2008, 232-249. Zu Pereras Position vgl. SANDER, Christoph/CASALINI, Cristiano:
Benet Perera’s Pious Humanism. Aristotelianism, Philology, and Education in Jesuit Colleges.
An Edition of Perera’s Documenta quaedam perutilia, in: FEINGOLD, Mordechai (Hg.): History
of Universities 30.1. Oxford: Oxford University Press 2017, 1-42.

27 Zu Tertullian und seiner Haltung gegeniiber den Philosophen, vgl. OSBORN, Eric
Francis: Tertullian, First Theologian of the West. Cambridge: Cambridge University Press
1997, 27-29. Vgl. TERTULLIAN: Aduersus Hermogenem, in: KROYMANN, Emil/WASZINK, Jan



Alfonso Salmerdn tiber weltliche Wissenschaften 353

testanten das Wort, so etwa dem Schweizer Reformator Heinrich Bullinger
(1504-1575), der in seinem Kommentar zur Apostelgeschichte jene Stelle
des lateinischen Kirchenvaters ebenfalls heranzog, um die Gefahren der
Philosophie herauszustellen.28 Salmer6on mochte Tertullians Kritik aber an-
ders verstanden wissen:

Dass aber Tertullian sagte, die Philosophen seien die Herrscher der Ketzer hat
seinen eigenen passenden Sinn. Es gibt nimlich in den menschlichen Diszip-
linen zwei entgegengesetzte Fehler, die sorgsam vermieden werden miissen.

Der erste Fehler ist, dass wir Fehler und Makel, die mithin in den menschli-
chen Disziplinen gelehrt werden, wegen einiger guter Dinge, die sie lehren,
aufsaugen. Wie namlich die Erde kein Gold hervorbringt, kein Silber ohne Ver-
unreinigungen, kein Korn ohne Spreu und keine Rose ohne Dornen daher-
kommt, so haben auch jene Menschen das, was sie an Erkenntnis gewonnen
hatten, nicht ohne Fehler und Liigen gelehrt.

Der andere Fehler ist, dass wir wegen der Ubel, die sie mithin lehren, alles
Ubrige, auch das Gute nicht zur Kenntnis nehmen. Der Missbrauch beider
[Fehler] besteht darin, auf welche Weise auch immer die Lehren jener den
[Lehren] der Heiligen Schrift anzugleichen. Denn die Dienerin muss der Herrin
folgen und nicht ihr vorangehen.

Aber deren [der Philosophen] Aussagen und Argumente sind nicht vorzutra-
gen, um den Glauben hervorzubringen, sondern eher um fiir das Leben zu riis-
ten, diese [die Philosophen] auf den Glauben vorzubereiten und um aufzu-
zeigen, dass kein wahrer Grund dem Glauben widersprechen kann. Aber jene
Wissenschaften sollen nicht gelernt werden, um Ruhm oder Geltung, Streit-
sucht in der Debatte und Scharfsinn zu férdern, sondern um der Wahrheit des
Glaubens und der Nachfolge Christi willen.

Zuletzt soll man nicht in jenen [Disziplinen] [verweilen], sondern durch diese
Disziplinen zum Studium der besseren und hoheren [Wissenschaften]| eilen.
Dass also manche aus der philosophischen Lehre der Ketzer hervorgehen, ist
dem Makel jener (Philosophen) zuzuschreiben, und nicht den Disziplinen. Und
wie Christus zundchst arm, nackt und gekreuzigt predigen wollte, und Unge-
bildete sowie solche zum Predigen auswéhlte, die frei von Reichtum und Be-
redsamkeit waren, wollte er dennoch spater Konige, Vermogende und Redner
zum Glauben bekehren, wie auch grofée Philosophen, die in allen Kiinsten und
Disziplinen bewandert waren, in Christi Heil hintberfithren, nachdem diese
von den Makeln und Irrtiimern befreit wurden. (334)

Salmeron erkldrt die freilich mithin vorhandenen philosophischen Irrleh-
ren nicht durch ein Makel der Disziplin ,Philosophie‘ als solcher, sondern
durch die Fehlbarkeit und Makel einzelner Philosophen, beziehungsweise

Hendrik (Hgg.): Opera. Pars I: Opera catholica (= CCSL 1). 2 Bde. Turnhout: Brepols 1954, II,
397-435, hier p. 1, c¢. 8. und DERS: De anima, in: KROYMANN/WASZINK (Hgg.): Opera. Pars 1I:
Opera montanistica (= CCSL 2). 2 Bde. Turnhout: Brepols 1954, 1, 781-869, hier c. 3.

28 Vgl. BULLINGER, Heinrich: In Acta Apostolorum Commentariorum libri VI. Ziirich:
Froschoverus 1556, 140. Auch Possevino erwdahnt Tertullians Kritik, vgl. POSSEVINO: Biblio-
theca selecta, 11, 60.



354 Christoph Sander

durch die voreilige Aneignung etwaiger Irrlehren in Erwartung bestimmter
Vorteile (propter nonnulla bona).>¢ Solang jedoch die instrumentelle Rolle
der Philosophie im Dienste der Theologie beriicksichtigt bleibe, entstehe
dem Glauben kein Schaden, ja niitze sie diesem vielmehr.3c Eine Aufgabe
der Philosophie bestehe gerade darin, das Prinzip der ,Einheit der Wahr-
heit‘ gewissermafden einzufithren, indem aufgezeigt werde, dass ein Wider-
spruch zwischen Glaube und Vernunft prinzipiell unmoglich sei.

Nach den fiinf oben genannten Topoi der Kritik und Tertullians Miss-
trauen, wendet Salmerodn sich Luthers Position zu, die er folgendermafden
zusammenfasst:3t

Die andere Meinung ist die von Luther, der vortragt, dass alle derartigen
Wissenschaften unbrauchbare Irrtimer und fiir den Glauben schadlich seien,
sodass Christus fiir sie keinen Nutzen hatte, und auch als Apostel nicht die
auswahlte, die in diesen Disziplinen bewandert waren. Er behauptet aufderdem,
dass derartige Disziplinen, die nur der Vernunft als Fihrerin folgen, schadlich
seien, weil die Heilige Schrift und der Glauben sich allein auf die Autoritdt des
Autors stiitzen, jedoch nicht auf die Hilfsmittel der Vernunft. Schlie8lich be-
hauptet er, dass Vieles aus jenen philosophischen Studien den Ketzern niitze,
die den Frieden und die Heiterkeit der Kirche storen, wie dies Marcion, Valen-
tinus, Origenes und Arrianus taten. (330)

Jedoch widmet Salmeron keinen eigenen Abschnitt der Entkraftung dieser
Position. Ehe er seine eigene, gemafdigte Pro-Haltung entwickelt, schlieft
er zundchst eine Darstellung der diametralen Gegenposition an:

Die andere, entgegengesetzte Meinung und extreme Lehre ist, dass derartige
sakulare Wissenschaften nicht nur niitzlich, sondern auch notwendig fiir den
katholischen Glauben und das Verstindnis der Heiligen Schrift seien. Denn es
heifdt: ,Denn Gottes unsichtbares Wesen, das ist seine ewige Kraft und Gott-
heit, wird seit der Schopfung der Welt ersehen aus seinen Werken, wenn man
sie wahrnimmt, sodass sie keine Entschuldigung haben“ [R6m 1,20]. Und an die
Korinther [1 Kor 1,21]: ,Denn weil die Welt durch ihre Weisheit Gott in seiner
Weisheit nicht erkannte, gefiel es Gott, durch die Torheit der Predigt dieje-
nigen zu retten, welche glauben.“ Daher nennt er die Disziplinen der Philoso-
phen ,Weisheit Gottes".

Des Weiteren auch, weil alle Viater und Gelehrten in jenen Disziplinen be-
wandert waren und die Heilige Schrift auslegten: nicht nur die Griechen und

29 Diese wichtige Unterscheidung zwischen ,Fehler der Philosophen‘ und ,Fehler der
Philosophie® betonen auch Perera und Salmeron andernorts, vgl. SANDER: The Debate, 46,
Anm. 70 u. 75; BLUM, Paul Richard: Studies on Early Modern Aristotelianism. Leiden: Brill
2012, 149-150.

30 So betont auch Cano, dass der Syllogismus nicht regieren diirfe, vgl. KORNER: Melchior
Cano, 252.

3t Salmeron verschweigt seine Quellen in Bezug auf Luther, doch mindestens De abro-
ganda missa privata kannte er, vgl. Anm. 36. Zu Luther, vgl. auch im Beitrag von U. Zahnd
im letzten Heft dieser Zeitschrift.



Alfonso Salmerdn tiber weltliche Wissenschaften 355

Lateiner, sondern auch unter den Hebraern, etwa Aristobulos, Philon, Flavius
Josephus, die fir sehr gelehrte Schriftsteller gehalten werden.

Dann schlieflich, weil die natiirliche Vernunft dem Glauben keineswegs ent-
gegensteht, und der Glaube nicht gegen, sondern iiber der Vernunft steht,
kann sie daher dem Glauben dienen, nach jenem Zeugnis: ,wir nehmen gefan-
gen alle Vernunft unter den Gehorsam Christi [2 Kor 10,5] “. (330)

Die radikale Haltung, dass die weltlichen Wissenschaften nicht nur niitz-
lich, sondern fiir den katholischen Glauben und das Schriftverstandnis no-
tig seien, konnte Salmerdén wortlich bei Melchior Cano finden, wenngleich
auch Cano letztlich eine gemafligte Position verteidigte.3> Neben den Pau-
lusstellen und den biographischen Anspielungen auf einige Kirchenvater
verweist Salmerdn hier erstmals auf das Prinzip der ,Einheit der Wahrheit'
beziehungsweise auf das Theologumenon, dass der Glaube tiber der Ver-
nunft stehe, und richtet dieses damit ganz direkt gegen Luthers Position.

Salmeron spricht sich gegen das ganze bisher genannte Spektrum an
Positionen aus, also weder solle den fiinf Topoi der Kritik, noch leichtfertig
Tertullians Kritik, noch Luthers Totalablehnung, noch der unkritischen
Notwendigkeits-These, noch der blinden Aristotelestreue gefolgt werden.
Er schlage daher einen Mittelweg (via media) ein. Diesen Kurs verfolgt er
entlang an sieben Argumenten und Thesen.

Hierbei schrankt die erste assertio seine Pro-Haltung gegen iiber der
Notwendigkeitsthese ein. Fiir das ewige Leben bediirfe es weder eines Aris-
toteles noch eines Platon, hierfir reiche Christus allein.33 Eine ausfihrli-
chere Darstellung dieser Position halt Salmerén jedoch fiir wenig gewinn-
bringend. Dieser Ablehnung der Heilsnotwendigkeit der weltlichen Wis-
senschaften folgt an zweiter Stelle (secunda veritas) eine theologische und
metaphysische Begriindung, warum Glauben und Vernunft einander prin-
zipiell nicht widersprechen kénnen und somit ihr Nutzen fiir die Bibel-
exegese klar gegeben sei. So hdatten auch Augustin und Justin nicht zuletzt
in der platonischen Philosophie Bestiatigung fiir den von Gott eingegeben
Glauben gefunden. Ein vernunftbegabter Mensch, der glaube, zerstore da-
her nicht seine Vernunft, oder die Verniinftigkeit seiner Gedanken, son-
dern vollende (perficere) sie und lasse sie durch das hohere Licht des Glau-
bens erstrahlen:

Die Gnade zerstort ja nicht die Natur, sondern vervollstandigt sie. Daher ist es
so, dass sie [die Gnade| durch die Vernunftgriinde und vernunftgeleiteten Wis-
senschaften im Glauben bestdtigt wird. Alles Wahre ist ndmlich mit dem
Wahren im Einklang, wie Aristoteles sagt, und Gott ist der Urheber beider

32 7Zu Canos Haltung, vgl. KORNER: Melchior Cano, 251, 260.

33 Auch Perera betont in seinem Kommentar zum Romerbrief, dass die Philosophie nicht
heilsnotwendig sein konne, vgl. BLUM, Paul Richard: Platonic References in Pererius’s Com-
ments on the Bible, in: Quaestio 14 (2014), 215-227, hier 221.



356 Christoph Sander

Lichter, von der Vernunft wie vom Glauben, aufier dass das Licht der Vernunft
durch die Schopfung gegeben ist, aber durch Gnade und iibernatiirlich durch
die Offenbarung. [...] Wie jedoch ein und dasselbe Licht sich nicht selbst ent-
gegengesetzt sein kann, so kann auch der Glaube nicht der Vernunft entgegen-
gesetzt sein.

Aber wie das Licht der Vernunft von Gott dem Menschen gegeben ist, so auch
das Licht der Sinneswahrnehmung, und sie widersprechen einander nicht,
wenngleich das Licht der Sinneswahrnehmung sich nicht auf alles erstreckt,
was dem Licht der Vernunft zuganglich ist, sondern die Wahrnehmung der
Vernunft in dieser Hinsicht untergeordnet sein muss. So stammt auch das
Licht der Vernunft und das Licht des Glaubens von Gott, wenn auch das Licht
der Vernunft nicht soviel erfasst wie das Licht des Glaubens, wenngleich, wie
Ambrosius sagte, jede Wahrheit, von wem auch immer gedufdert, vom Heiligen
Geist kommt. (331)

Salmerdn hierarchisiert die drei Lichter (lumina) der Sinneserkenntnis, der
Vernunft und des Glaubens und weist ihnen damit auch drei unterschied-
lich weit reichende Zustandigkeitsbereich zu. Die Widerspruchsfreiheit zwi-
schen allen drei Vermogen begriindet Salmerén nicht zuletzt dadurch,
dass Gott ihr aller drei Urheber sei.3+ Manche Glaubenswahrheiten fallen
damit schlicht nicht in den Erkenntnisbereich der Vernunft, geschweige
denn der Sinneswahrnehmung, sondern iibersteigen diese Fihigkeiten und
seien nur dem Glauben zuganglich. Durch jene vertikale Hierarchisierung
lassen sich die vermeintlichen Falle von repugnare als Faille von subesse
auflosen, wie dies schon Thomas von Aquin (1225-1274) prominent vorge-
schlagen hatte.3s

An vorletzter Stelle steht ein institutionelles oder bildungsprogramma-
tisches Argument, das Luther direkt angreift und daher besonders wichtig
erscheint:

Sechstens: Die Dialektik und die Philosophie sind sehr geeignete Werkzeuge,
alle Schonen Kinste und Wissenschaften vorzubereiten, jene methodisch zu
erkliren und sie anderen beizubringen: Warum also sollten sie nicht auch da-
zu dienen, die christliche Theologie und die Heilige Schrift zu erlautern? Ist
es moglich, dass die florierenden Philosophieschulen und Akademien ver-
dammt werden miissen, in denen diese Disziplinen gelehrt und gelernt wer-
den? Ist es moglich, dass die frommen Filirsten und romischen Papste, die
jene Schulen nicht nur duldeten, sondern jene sogar mit Schenkungen, Stif-
tungen und Erlaubnissen forderten, zu verdammen sind? [...]

In seiner Zeit focht einst John Wyclif, und in unserer Zeit sein Schiiler Lu-
ther, dieser mit scharfen Beleidigungen, die ruhmreichen Akademien der

34 Diesen Gedanken einer gemeinsamen Urheberschaft Gottes in Bezug auf Glauben und
Vernunft, betont auch Cano und weist damit den Vernunftgebrauch quasi als menschliche
Pflicht aus. Vgl. KORNER: Melchior Cano, 249, 250, 253.

35 Zu Thomas’ Position, vgl. insbes. Summa contra gentiles, p. 1, c. 3-8, in: THOMAS VON
AQUIN: Summa contra gentiles seu De veritate catholicae fide. Turin: Marietti 1933.



Alfonso Salmerdn tber weltliche Wissenschaften 357

christlichen Welt von Paris und Lowen an, die sich ihm [Luther] ganz beson-
ders widersetzten. Und aus diesen [Akademien] gingen gewdGhnlicherweise
grofle und hervorragende Manner hervor, [aber] wie aus dem Trojanischen
Pferd folgte gleichsam ihr [der Akademien] grofiter Feind nach. Indem er
[Luther] namlich die Sturheit seines Geistes ausgoss und seine giftige Zunge
herausstreckte, nannte er die Pariser [Universitat] ,Sodom‘, die Lowener
,Gomorrha‘ und Rom ,Babylon des Papstes’. (332)

Die Traditionslinie Wyclif-Luther hatte auch Cano herausgestellt, wahrend
die direkte Wiedergabe der drei, von Luther polemisch gewdhlten Spitz-
namen fiir die katholischen Hochburgen Paris, Lowen und Rom Salmerdns
eigenes Zutun ist.36 Salmerons rhetorische Fragen zielen jedenfalls darauf,
die Verwerfung einer so etablierten und christlich kultivierten Bildungs-
tradition, in der auch die artes stets ihren Platz hatten, als Absurditat
dastehen zu lassen.

Mochte man Salmerdns Auseinandersetzung zur Frage nach der Niitz-
lichkeit der weltlichen Wissenschaften zusammenfassend bewerten, fallt
zundchst auf, dass er das Thema recht abstrakt anpackt. Anders als in dem
kurzen, ,Canon‘ genannten Regest des Prolegomenons werden keine Bei-
spiele angefiihrt, welchen konkreten exegetischen Beitrag das natiirliche
Wissen fiir dunkle Bibelstellen bereithalt.37 Vielmehr bemiiht Salmeron fiir
seine Pro-Position eher abstraktere Begriindungen, etwa den institutio-
nellen Nutzen oder die metaphysisch begriindete Unmoglichkeit eines Wi-
derspruchs zwischen Vernunft und Glauben. Dies bedeutet wohl, dass
Salmerdn die Frage klaren mdochte, ohne direkt den Boden der Exegese zu
betreten. Seine Position erscheint damit fundamentaler. Die Pramisse
einer ,Einheit der Wahrheit’ kommt auf vielen verschiedenen Ebenen zur
Geltung. Zunachst taucht das Prinzip in der extremen Gegenposition zu
Luther auf, dann in Salmerons eigener, wenngleich an Thomas angelehnter
assertio zu Hierarchie von Glauben und Vernunft und schliefdlich in der
Auseinandersetzung mit Tertullians Kritik, wenn der Jesuit darauf hin-
weist, dass es der Philosophen bediirfe, um die prinzipielle Widerspruchs-
freiheit zwischen Glauben und Vernunft aufzuzeigen. Es scheint jedoch,
dass Salmerdon mit Hilfe der These der ,Einheit der Wahrheit‘ insbesondere
Luther zu widersprechen sucht.

36 Vgl. CANO: DLT: ,Ac signifer impietatis Germanicae Lutherus Vuicleffi in hoc, ut in
aliis, discipulus in libro quidem adversus lacobum Latomum asserit Theologiam scholasti-
cam esse aliud nihil quam ignorantiam veritatis inanemque fallaciam, quam ad Colo. c. 2.
Apostolus praecavet. In libro autem de abrogan. Missa priva.“ Salmerén bezieht sich auf
LUTHER, Martin: De abroganda missa privata [1521], in: D. Martin Luthers Werke. 73 Bde.
Weimar: Bohlau 1889, VIII, 413: ,in nomine almae facultatis Theologiae Parrhisiensis Sodo-
mae aut Lovaniensis Gomorrae cum suis Sorbis“. Vgl. dort auch 435, 439, 444, 457, 460, 582.
Vgl. hierzu auch BUTTGEN, Philippe: Luther et la philosophie. Paris: ]. Vrin 2011, 133-135.

37 Vgl. Canon 14 in SALMERON: Commentarii, I, 97-98.



358 Christoph Sander

In Bezug auf den interkonfessionellen Aspekt der Debatte hatte zwar
bereits Cano Luther als zeitgendssischen Hauptgegner der katholischen
Pro-Philosophie-Agenda identifiziert, doch Salmerdn geht hieriiber in zwei
Punkten sogar noch hinaus. Zum einen zitiert er aus Luthers Schriften
direkt und bezeugt damit zumindest eine gewisse Kenntnis von Luthers
Schriften im Wortlaut. Zum anderen fiithrt Cano die Diskussion in einem
theologisch-dogmatischen Grundlagenwerk. Erst Salmerdn iibertrdagt die
Relevanz der Konsequenzen einer Entscheidung in dieser Grundsatzfrage
auf ein konkretes Anwendungsgebiet, namlich auf die Bibelexegese, und
wahlt dafir folgerichtig einen Prolegomena-Band zu einer Kommentar-
reihe zum Neuen Testament. Damit erreicht die Frage nicht nur eine
zusatzliche Leserschaft, sondern das Ergebnis der Debatte hat im besten
Fall direkten Einfluss auf den exegetischen Stil der folgenden 15 Bande.
Zuletzt gilt es erneut zu betonen, dass die Nutzen-Frage zwar auch den
Bibelkommentaren der Zeit nicht fremd ist, aber nirgends so ausfiihrlich
und nirgends antireformatorisch auftaucht.

SCHLUSS

Hatte Bellarmin, ehe er 1615 an Foscarini schrieb, in der 1612er Ausgabe
von Salmerdns Prolegomena-Band im Index unter ,Planet” nachgeschla-
gen, hatte er dort gefunden: ,Die Kenntnis der Planeten ist hilfreich zum
Verstandnis der Schrift® (Planetarum cognitio ad scriptuarum intelligen-
tiam utilis).38 An der angebenden Stelle ist jedoch nicht von Planeten, son-
dern von Pflanzen (plantae) die Rede - also ein Fehler des Setzers der
1612er Ausgabe.39 Nichtsdestotrotz gibt Salmeron andernorts im Prolego-
mena-Band einen knappen Abriss der biblischen, geozentrischen Kosmolo-
gie.40 Auch wurde Salmerdn von keinem geringeren als Bernardino Telesio
(1509-1588) konsultiert, um unter anderem in einer kosmologischen Frage
zu priifen, ob die Theorien des Naturalisten mit der biblischen Position im
Einklang stiinden.# Salmerdn fithrt allerdings im Bibelkommentar nir-
gends eine kosmologische Debatte, gar eine Auseinandersetzung mit dem

38 Vgl. SALMERON: Commentarii, 1, index.

39 So liest auch der Indexeintrag der Erstausgabe korrekterweise ,plantae”. Vgl. SALME-
RON, Alfonso: Commentarii in Evangelicam historiam, & in Acta Apostolorum: in duodecim
tomos distributi. 12 Bde. Madrid: Ludouicus Sanchez 1598-1601, I, 744.

40 Vgl. SALMERON: Commentarii, 1, 137-139. Salmerons unvollendeter Genesiskommentar
ist handschriftlich bezeugt, vgl. PARENTE: Alfonso Salmerdn, 43, allerdings seit 1710 nicht
mehr verzeichnet.

41 Vgl. in MIRANDA, Girolamo de: Una lettera inedita di Telesio al Cardinale Flavio Orsini,
in: Giornale critico della Filosofia Italiana 72 (1993), 361-375, hier 374. Vgl. auch Riccl: Inqui-
sitori, censori, filosofi, 237.



Alfonso Salmerdén iiber weltliche Wissenschaften 359

Kopernikanismus.4> Auch interessiert ihn nicht primar die Frage, inwie-
weit die Bibel Lehren tiber die natiirliche Welt enthdlt - ein Zugang zum
Heiligen Wort, den er als expositio physica durchaus kennt, aber nicht aus-
fihrlicher diskutiert.43

Der Galilei/Foscarini-Bellarmin-Konflikt von 1615/16 beruhte in erster
Linie in der Unvereinbarkeit einer konkreten kosmologischen These (He-
liozentrismus) mit einigen wenigen Bibelstellen.44 Ausgangpunkt war so-
mit letztlich kein prinzipielles bibelhermeneutisches Manifest aus Gali-
leos/Foscarinis Feder, sondern eine astronomische (Hypo-)These - Gali-
leos und Foscarinis exegetische Vorschldage waren, zeitlich und argumenta-
tiv, Reaktionen in der Bemiihung, die astronomische These mit dem Bibel-
text in Einklang zu bringen. Fiir Salmerdn ging es hingegen grundsatzlich
darum, das Verhdltnis zwischen allen méglichen Wissenschaften und dem
ganzen Bibeltext als ,Hilfsverhdltnis“ zu bestimmen, nicht um das konkre-
te Verhdltnis zwischen einer bestimmten Lehre der astronomischen Wis-
senschaft und ihrer Anwendbarkeit auf einige wenige astronomisch rele-
vante Bibelstellen. Er hatte im Prolegomenon 17 dafiir argumentiert, dass
die Kenntnis der Natur, seien dies nun Pflanzen oder Planeten, das Ver-
standnis der Bibel unterstiitze. Die fundamentalste Begriindung fir die
Moglichkeit, dieses natiirliche Wissen zu Rate zu ziehen, fufdt fir ihn auf
dem ausdriicklich formulierten Prinzip der Einheit der Wahrheit: Die na-
tiirliche Vernunft kann dem Glauben nicht widersprechen, da alles Wahre
miteinander im Einklang ist. Alle drei ,Lichter’ - Sinneswahrnehmung,
Vernunft und Glaube - sind letztlich allesamt widerspruchsfreie Geschen-
ke der Gnade Gottes.

Salmerodns Position zum Nutzen der weltlichen Wissenschaften fiir das
Bibelverstiandnis ebnete in ihrem gegenreformatorischen Impetus nicht
nur den Weg fiir bestimmte Voraussetzungen der Galileo-Affare. Nicht we-
niger zeigt sich am Kommentar des Jesuiten auch, welche wichtige und
positiv besetzte Rolle dem sdkularen und paganen, vor allem aber dem na-
tirlichen Wissen fiir das Bibelstudium zukam und mit dieser Befiirwor-
tung auch das jesuitische Kurrikulum widerspiegelte. Ein grofes Spektrum
der damaligen Wissensbereiche war folglich fest in der jesuitischen Ausbil-
dung der Jugend verankert. Und auch wenn den weltlichen Wissenschaf-

42 Zum Kopernikanismus in Neapel zu Salmerons Zeit, vgl. GATTO, Romano: Copernico
tra i gesuiti del Collegio napoletano, in: BUCCIANTINI, Massimo/TORRINI, Maurizio (Hgg.): La
diffusione del Copernicanesimo in Italia, 1543-1610. Florenz: Olschki 1997, 169-188.

43 Vgl. SALMERON: Commentarii, 1, 78. Zu dieser ,physikalischen Lesart’ der Bibel, vgl.
insbes. ROLING, Bernd: Physica sacra: Wunder, Naturwissenschaft und historischer Schriftsinn
zwischen Mittelalter und Friiher Neuzeit. Leiden: Brill 2013.

44 Vgl. hierzu auch REMMERT, Volker R.: Die Einheit von Theologie und Astronomie: zur
Visuellen Auseinandersetzung mit dem Kopernikanischen System bei Jesuitischen Autoren in
der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts, in: AHSI 72.144 (2003), 247-301, hier 254-261.



360 Christoph Sander

ten, wenigstens rhetorisch, oftmals nur der Rang einer Dienerin zugespro-
chen wurde, erlebte die Praxis der Lehre und Forschung gleichfalls oft
grofde Eigenstandigkeit und Originalitat. Dieses institutionell fruchtbare
Klima verdankt sich vielen sozialen, politischen und padagogischen Griin-
den, doch, wenn man so will, hat es nicht minder eine Ursache in der Hal-
tung der Jesuiten, aus dem Prinzip der Einheit der Wahrheit den Imperativ
abzuleiten, das Studium der natirlichen Welt und der Philosophie ad
maiorem Dei gloriam zu kultivieren.

Zusammenfassung

Der Jesuit Alfonso Salmerén (1515-1585) argumentiert im ersten Band (ge-
druckt 1598) seines umfangreichen Kommentars zum Neuen Testament da-
fiir, dass die weltlichen Wissenschaften ein wichtiges Hilfsmittel darstellen,
um die Heilige Schrift auszulegen. Er begriindet dies durch die These der
Einheit der Wahrheit und verteidigt diesen exegetischen Ansatz ausdriick-
lich gegen Martin Luthers Kritik an Philosophie und weltlichem Wissen. Sal-
merdns bisher kaum zur Kenntnis genommener Beitrag bezeugt, dass die
Frage nach der Einheit der Wahrheit bereits vor der Galileo-Affire innerhalb
der post-tridentinischen und gegenreformatorischen Auseinandersetzung
mit protestantischen Autoren eine wichtige Rolle spielt.

Abstract

The Jesuit theologian Alfonso Salmerdn (1515-1585) arqgued extensive in the
first volume (printed 1598) of his larges commentary to the New Testament
that the knowledge of secular sciences serves as an important instrument to
interpret Scripture. He justifies this claim by relying on the principle of the
unity of truth and defends this approach explicitly against Martin Luther’s
criticism of philosophy and secular sciences. Salmerdn’s contribution proves
that the question of the unity of truth - already before the Galileo affair -
was an important issue for counter-reformation theology, i.e. in controver-
sies with Protestant authors after the Council of Trent.



	Alfonso Salméron über weltliche Wissenschaften im Dienste der Bibelexegese

