
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 2: ó

Artikel: Bent Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero

Autor: Lamanna, Marco / Ponzio, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco Lamanna / Paolo Ponzio*

Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero

INTRODUZIONE

Com'è noto, il dibattito sul principio dell'unità del vero non resté confi-
nato, durante la prima età moderna, agli ambienti ecclesiastici o confessio-
nali, né fu appannaggio esclusivo delle discussioni interne alia fdosofia
diffusa nelle scuole e nelle université, la cosiddetta fdosofia scolastica o
accademica. II caso del "laico" Pomponazzi offre un primo esempio a que-
sto proposito, per quanto quest'ultimo fosse a tutti gli effetti un accade-
mico, fortemente orientato verso l'aristotelismo, e soprattutto esprimesse
un giudizio complessivamente negativo sull'effettiva sostenibilità dell'unità

del vero tra Sacra Scrittura e fdosofia in casi come la dimostrazione
dell'immortalità dell'anima umana.

Con l'avvento délia Rivoluzione scientifica assistiamo a uninteressante
ripresa del principio dell'unità del vero da parte di autori "laici" che, nel
tentativo di rivoluzionare il paradigma epistemico dominante, assunsero
anche il ruolo di alfieri nell'opposizione ai modelli aristotelico-scolastici,
pur restando - nelle affermazioni - convinti sostenitori dell'unità del vero.
Due nomi che s'impongono su tutti a questo riguardo sono senza dubbio
quelli di Galilei e Descartes, entrambi "padri" della scienza moderna.

All'interno del dibattito sull'unità del vero, se ce stato un autore che

più di altri ha assunto il ruolo di "ponte" tra aristotelismo scolastico e

Rivoluzione scientifica, questi è stato senza dubbio il gesuita valenciano
Benet Perera (Pererius, 1535-1610). Fu Galilei ad assegnare a Perera questo
ruolo, citando l'adagio del gesuita «cum verum omne semper cum vero
congruat»1 all'interno della Lettera a Madama Cristina di Lorena (1615),

scritta quando Perera era ormai morto da alcuni anni (1610). Galilei ripren-
de i Commenti al Genesi (1591) di Perera, dove il principio dell'unità del vero

ricorre in una delle quattro regole epistemiche ed ermeneutiche che il
gesuita fornisce al fine di migliorare la scientificità della conoscenza della
Bibbia. In quest'opera il principio dell'unità del vero è usato in maniera
estensiva, senza orientamenti o restrizioni ai terni dell'immortalità dell'anima,

dell'unità dell'intelletto o dell'eternità del mondo prescritti dalla Bolla
Apostolici regiminis. Si comprende allora perché Galilei nutrisse interesse

per i Commenti al Genesi di Perera, avendo egli il problema della compa-

I due autori hanno scritto congiuntamente Vlntroduzione di questo contributo. A M.
Lamanna si devono i §§ 1, 1.1, 1.2, 1.3, 1.4, a P. Ponzio i §§ 2, 2.1, 2.2, 2.3, 2.4.

1 PERERA, Bellet: Commentariorum et disputationum in Genesim tomi quatuor. Köln: Hierat

1606, tomus I, col. 5a.



302 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

tibilità e del concordismo tra Sacra Scrittura e indagine razionale non in
merito aU'immortalità deU'anima umana, ma in riferimento ai modelli cos-
mologici dell'eliocentrismo e del copernicanesimo. Recentemente, per-
altro, c'è stato chi come Pietro Redondi ha sostenuto che il modello esege-
tico prediletto da Galilei fosse proprio quello proposto da Perera.2 Il
présente contributo mira a svolgere un confronto tra Perera e Galilei rispetto
al principio dell'unità del vero, concentrandosi sul ruolo giocato da un
simile principio nelle prospettive filosofiche e scientifiche di questi due
autori.

t. Benet Perera e l'affinamento di un rinnovato criterio di verità e di
AUTORITÀ

Si pub dire che la riflessione sul principio dell'unità del vero e, in partico-
lare, sull'accordo tra sapere filosofico e teologia cristiana accompagni tutto
lo sviluppo del pensiero di Benet Perera, dai suoi esordi corne giovane
professore di filosofia al Collegio Romano, sino aile opere teologiche délia
maturité. Oltre al tema délia fedeltà al V Concilio Lateranense e alla Bolla
Apostolici regiminis, Perera legè alla riflessione sull'unità del vero la riven-
dicazione di due istanze fortemente avvertite all'interno délia sua filosofia
e délia sua teologia: 1. la riaffermazione délia capacité conoscitiva délia ra-
gione umana; 2. la ragionevolezza délia rivelazione cristiana.

Per quanto riguarda il primo punto, c'è stato chi come Paul Richard
Blum ha ipotizzato che Perera intendesse polemizzare anzitutto contro
Lutero quando, nel De principiis (1576), prendeva posizione contro quei
cristiani che ritenevano che la filosofia, in alcune sue discipline e dottrine,
fosse tout court avversa alla teologia e al Testo sacro.3 L'atteggiamento
anti-metafisico di Lutero è noto. Perera intendeva tuttavia criticare non
solo coloro che, come Lutero, ritenevano che la ragione umana non fosse

capax veritatis, ma anche quei cristiani - in alcuni casi cattolici e confra-
telli gesuiti - che per timori teologici o pedagogici puntavano a limitare
l'esercizio délia libertas philosophandi, in particolare nell'opera di forma-
zione dei giovani. Recenti studi sui primi anni di docenza di Perera al

Collegio Romano hanno mostrato dettagliatamente le pesanti critiche a cui
i corsi di filosofia del gesuita valenciano erano andati incontro da parte del
Prefetto agli studi Diego de Ledesma e di Achille Gagliardi, confratello

2 Redondi, Pietro: Natura e Scrittura, in: BUCCIAN'I INI, Massimo et al. (a cura di): Il caso

Galileo: una rilettura storica, filosofica, teologica. Firenze: Olschki 2011, 153-162, in part. 159.
3 «Ac ego quidem mirari soleo, quenquam esse Christianorum hominum, qui Philoso-

phiam, tanquam rem Deo invisam, sacris Uteris contrariam, & noxiam iis qui Christianam
doctrinam profitentur, vituperare aurea». Perera, Benet: De communibus omnium rerum
naturalium principiis et affectionibus, libri quindecim. Roma: Zanetti 1576, (Praefatio) f. 3. Su

questo si veda Blum, Paul Richard: Benedictus Pererius: Renaissance Culture at the Origins of
Jesuit Science, in: Science and Education 15 (2006), 279-304, in part. 285.



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 303

gesuita e docente di filosofia.4 Perera fu spesso accusato di averroismo non
solo a Roma, ma anche in Germania.5 Nel rispondere a simili critiche,
Perera affinö meglio la sua posizione, maturando una crescente convin-
zione nel principio dell'unità del vero. La verità proposta dalla Chiesa è di
un tipo tale che non poteva accettare limitazioni nello studio di autori o
dottrine. Tracce ed elementi di verità si possono rinvenire anche in autori
pagani o mussulmani: non solo Piatone o Aristotele, ma anche Temistio,
Filopono o Averroè. Alcune dottrine di questi autori, corne l'eternità del
mondo o l'unicità dell'intelletto, sono certamente inconciliabili ccin la fede
cristiana. Ma il cristiano è interessato a vagliare e verificare tutto, secondo
Perera, al punto da arrivare a sostenere - nel Commento al Genesi - che se

una filosofia è vera, essa troverà conferma nella vera teologia cioè, in
ultima istanza, nella Bibbia.

Questo percorso intellettuale si struttura tuttavia, in Perera, attraverso
alcuni passaggi. È possibile segnare, tra manoscritti e testi a stampa, alme-
no quattro "momenti" fondamentali che scandiscono altrettante tappe nella
riflessione del gesuita valenciano sul principio dell'unità del vero. Vediamo
quali.

1.1.

Un primo "momento" è possibile segnalarlo in un manoscritto di lezioni e

questioni sul De anima di Aristotele (incipit: De anima libri III. Ejusdem
Quaestiones super secundum, & tertium Librum Aristotelis de Anima), dis-
cusse da Perera presumibilmente all'interno del suo corso di metafisica del
1564 presso il Collegio Romano. Si tratta dello stesso anno in cui era stata
aperta un'indagine interna nei confronti dei suoi insegnamenti. Dice
Perera:

«La filosofia o è vera, oppure no: se no, non è filosofia: se invece si, è impos-
sibile che essa contraddica la verità délia fede, benché moite cose che possia-
mo conoscere attraverso la luce délia fede non possiamo conoscerle attraverso

la luce délia ragione naturale.»6

4 CASALINI, Cristiano: Pererio 'cattivo maestro': su un cold case nella storia délia
pédagogie gesuitica, in: Quaderni di Noctua 2 (2014), 59-110. GILBERT, Paul: La preparazione délia
Ratio studiorum e l'insegnamento di filosofia di Benet Perera, in: Quaestio 14 (2014), 3-30.
SANDER, Christoph: "The War of the Roses". The Debate between Diego de Ledesma and Benet
Perera about the Philosophy Course at the Jesuit College in Rome, in: Quaestio 14 (2014), 31-50.

5 LeinSLE, Ulrich G.: Der Widerstand gegen Perera und seine Physik in der oberdeutschen
Jesuitenprovinz, in: Quaestio 14 (2014), 51-68.

6 PERERA, Benet: De anima libri III. Ejusdem Quaestiones super secundum, & tertium
Librum Aristotelis de Anima, ms. Biblioteca Vallicelliana (Roma), E 50, ff. ir-95r, in part. f.

42V. Per la trascrizione di alcuni passi latini di questo manoscritto si rimanda a CASALINI:
Pererio 'cattivo maestro', 88.



304 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

È sicuramente eretico sostenere che l'anima umana non è immortale, non
è una forma, e non è individuale; non è invece di per sé eretico esporre
dottrine sulla mortalité dell'anima o sull'unicità dell'intelletto, purché esse
siano attribuite ai loro effettivi autori (rispettivamente Alessandro d'Afro-
disia e Averroé). Non costituisce poi un'eresia, né è stato condannato dalla
Chiesa sostenere che non è possibile, attraverso la ragione naturale, co-
noscere l'immortalité dell'anima, il suo essere forma del corpo e il suo
essere individuale, sebbene quest'ultima - corne Perera ammette - possa
essere considerata una posizione "pericolosa".7

L'intento di Perera sembra qui voler lanciare una sfîda proprio sulle
possibili interpretazioni délia Apostolici regiminis rispetto aile indicazioni
date ai fîlosofi cristiani. L'inconoscibilité deU'immortalité dell'anima per
via naturale non era effettivamente una tesi contraria aile disposizioni
délia Bolla perché essa non sosteneva qualcosa contro la fede - cioè contro
l'immortalité dell'anima -, ma si limitava ad ammettere che non ci fossero
sufficienti ragioni fdosofiche a favore. Una simile posizione poteva tuttavia
essere considerata "pericolosa" perché profilava un esito "agnostico", ma
non era tuttavia una posizione espressamente condannata nella Apostolici
regiminis.

Pur affermando l'unité del vero corne principio generale, Perera sembra,

in questo manoscritto, legittimare questa posizione che, oltre ad essere

"pericolosa", di fatto ammetteva la sostenibilité délia proposizione 'l'anima

umana è immortale' solo in teologia, ma non in fdosofia. Non sembra-
110 esserci cioè, da parte del gesuita valenciano, prese di posizione in favore

délia dimostrabilité per via razionale deU'immortalité dell'anima umana
individuale (corne invece prescritto dalla Apostolici regiminis), né di un'in-
terpretazione "immortalista" del De anima di Aristotele. L'impossibilité di
una conoscenza, per via razionale e filosofica, dell'anima umana nel suo
stato di separazione dal corpo e un'interpretazione "mortalista" délia scien-
tia de anima di Aristotele furono non a caso due delle questioni che ven-
nero contestate a Perera da Ledesma, oltre alla presunta infedelté rispetto
al V Concilio Lateranense e a un insegnamento definito addirittura "fïlo-
arabo" perché troppo incline ad Averroé.8 Nei primi anni di docenza

7 «Est autem notandum: primum, dicere animam esse mortalem, non esse formam, non
esse unam in singulis hominibus est heresis; 2° dicere Aristotelem Platonem, ut Anaxago-
ram, ut Averroena hoc sensisse non est heresis; 30 dicere lumine naturali non posse cognosci
animam esse immortalem formam unam in singulis hominibus non est error, neque damnation

est ab ecclesia [...] tarnen est periculosum». PERERA; De anima libri III. Ejusdem
Quaestiones super secundum, & tertium Librum Aristotelis de Anima, ms. Biblioteca Valli-
celliana (Roma), E 50, ff. ir~95r, in part. f. 42V.

8 Cfr. DOLLO, Corrado: Galilei e la fisica del Collegio Romano, in: Galileo Galilei e la
cultura delta tradizione. Soveria Mannelli: Rubbettino 2003, 87-128, in part. 113. Un elenco
delle tesi contestate da Ledesma a Perera si rinviene originariamente in LukâCS, Lâszlo (ed.):
Monumenta Paedayoyica Societatis lesu. Roma: Institutum Historicum Societatis Iesu 1974,



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 305

Perera pareva dunque distinguersi da chi come Francisco Toledo - futuro
cardinale e suo collega in quegli anni al triennio filosofico del Collegio
Romano - propendeva per una ricezione più "sicura" della Bolla di Papa
Leone X, senza tentare "pericolose" interpretazioni.9

Bisogna tuttavia considerare molte posizioni espresse da Perera durante
le sue lezioni come "approdi" prowisori e non definitivi. I suoi corsi erano
di fatto pensati come un laboratorio intellettuale nel quale Perera puntava
a verificare, assieme ai suoi studenti, le posizioni più stabili e forti da un
punto di vista epistemologico, senza preoccuparsi eccessivamente della
censura o degli "equilibri" all'interno della Compagnia.

1.2.

Un secondo "momento", rispetto all'evoluzione di Perera circa il principio
dell'unità del vero, è possibile segnarlo in un manoscritto di orientamento
pedagogico (Documenta quaedam perutilia iis qui in studiis philosophiae
cum fructu et sine ullo errore versari studentes),10 che seguiva la redazione
di altri due codici di analogo genere: Breve modo di leggere il corso e Ratio
studendi, entrambi datati nel 1564 da Charles H. Lohr." In questi mano-
scritti Perera stava reagendo all'esclusione subita (1564) dopo le indagini di
Ledesma sui contenuti e le modalità d'insegnamento presso il Collegio
Romano. Il gesuita valenciano si era per questo impegnato a mettere a punto
alcuni documenti pedagogici con cui rispondeva di fatto ai dossiers istitu-
zionali di Ledesma. I Documenta segnano una tappa importante nell'evolu-
zione filosofica di Perera, in particolare rispetto al tenia dell'unità del vero,
prima della comparsa delle opere a stampa: anzitutto del De principiis, poi
del Commento al Genesi, entrambi pubblicati quando Perera non insegnava
più fdosofia presso il Collegio Romano, ma teologia.

Nei Documenta si chiarisce anzitutto 1'intento di fondo di Perera, che

non era quello di andare "contro" la Bolla Apostolici regiminis - come pote-
vano sospettare Ledesma e Gagliardi - ma quello di ridefinire le condizioni
d'applicazione del principio dell'unità del vero. Per questo Perera si pre¬

ll, mon. 73, 501-503. Più di recente, si veda la ricostruzione efficace in CASALINI: Pererio
'cattivo maestro', 61-63.

9 Si veda su questo TOLEDO, Francisco: Commentaria una cum quaestionibus in très libros
Aristotelis De anima. Venezia: 1575, f. 8r.

10 II manoscritto è conservato presso la Biblioteca Ambrosiana di Milano alia colloca-
zione D496 inf e sta suscitando un interesse crescente negli ultimi anni. Si veda: Scaduto,
Mario: L'epoca di Giacomo Lainez (1556-1565): L'azione. Roma: Edizioni La civiltà cattolica,
1974, 283-288; Blum, Paul Richard: Studies on Early Modern Aristotelianism. Leiden: Brill
2012, 141-147. SANDER, Christoph/CASALINI, Cristiano: Benet Perera's Pious Humanism.
Aristotelianism, Philology, and Education in Jesuit Colleges. An Edition ofPerera's Documenta quaedam

perutilia, in: History of Universities 30 (2017) 1, 1-42. Per una edizione e traduzione in-
glese di questo manoscritto si rimanda a quest'ultimo lavoro.

11 LOHR, Charles H.: Some Early Aristotelian Bibliographies, in: Nouvelles de la République

des Lettres 1 (1981), 87-116.



3o6 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

mura anzitutto di rideterminare i rapporti tra teologia e fdosofia all'in-
terno di una gerarchia che sottomette l'autorità per antonomasia in
fdosofia (Aristotele) alfautore" della fede (Dio), in linea con la sottomissione
evangelica dei sapienti (cioè i filosofi) ai piccoli e ai semplici (cioè agli
uomini di fede)12

«[sc. Gli studenti) dovranno far memoria del fatto che la filosofia deve essere
soggetta alia fede e alia religione cristiana, in modo che loro sostengano cid
che la fede insegna come massimamente vero e certo, anche se contraddice
Aristotele o la filosofia non possa ambire a conoscerlo. Bisogna infatti credere a

Dio più che ad Aristotele, il primo è l'autore della nostra fede, ad Egli piacque
nascondere moite ed eccellenti cose ai sapienti e ai dotti, e rivelarle ai piccoli;

essendo la filosofia un'opera deli'ingegno umano, secondo la sua misura Ii-
mitata, non c'è da meravigliarsi che essa non possa comprendere gli aiuti e i

misteri del divino.»'3

Come durante le sue lezioni sul De anima, Perera conferma l'esistenza di
una serie di dati che non possono essere compresi in base alla sola ragione
naturale, né possono essere provati attraverso una dimostrazione filoso-
fica.H Queste sono informazioni che ci hanno raggiunto storicamente attra
verso la rivelazione cristiana e il Testo sacro, non attraverso una dottrina
filosofica. Perera fa i casi, a questo proposito, della Trinità divina (tre
persone in un'unica sostanza), della resurrezione dei morti, della creazione
(in opposizione all'eternità) del mondo. Nei Documenta, il gesuita évita di
considerare il controverso caso dell'anima umana individuale, su cui si

stavano concentrando le accuse nei suoi confronti presso il Collegio
Romano.

E l'esigenza di affermare la propria fiducia-fede nei principio dell'unità
del vero, oltre che nelle dottrine della teologia cristiana a guidare ora
Perera. La dottrina della creazione proposta dalla Bibbia sembra essere un
caso paradigmatico. Essa è vera secondo la fede, mentre è falsa secondo
Aristotele, il quale afferma l'eternità del mondo. Corne risolvere questo con-
trasto se accettiamo che il vero si accorda sempre con il vero (nam cum
verum semper vero consonet)?15 Nei Documenta Perera procédé sempre ge-
rarchizzando le verità e i saperi: una volta che la verità rivelata (ebraico-
cristiana) è entrata nella storia, le dottrine filosofiche contrarie non possono

che essere corrette e subordinarsi ad essa.
Non bisogna perciô stupirsi del fatto che una verità di fede (ad es. la

creazione del mondo) contrasti con le dottrine dello Stagirita, perché Aris-

12 II riferimento è qui chiaramente al Vangelo di Matteo (11,25).

*3 PERERA, Benet: Documenta quaedam perutilia iis qui in studiis philosophiae cum fructu
et sine ullo errore versari studentes, ms. Biblioteca Ambrosiana, D496 inf., ff. 25r~3iv, in part.
24V.

'4 PERERA: Documenta quaedam perutilia, f. 251'.

5 PERERA: Documenta quaedam perutilia, f. 25V.



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 307

totele è un uomo, e in quanto tale puô errare. A questo va aggiunto che

Aristotele e Piatone, i commentatori pagani (Alessandro d'Afrodisia, Am-
monio, Temistio, Simplicio) e mussulmani (Averroé su tutti) non hanno

potuto beneficiare dei doni délia grazia (Spirito Santo) e délia rivelazione
divina di cui gode invece un (filosofo) cristiano.

La fede «non è contro la fîlosofia, ma oltre la filosofia» (non igitur di-
cendum est [sc. fidem] esse contra philosophiam, sed supra philosophiam).'6
Questo non significa che la filosofia sia esclusa dall'approfondimento delle
dottrine giunte all'uomo attraverso il Testo Sacro. Al contrario, la rivelazione

offre all'uomo un set di informazioni e predicati che perfezionano la

ragione umana (e la filosofia) nella sua attività di conoscenza délia realtà,
permettendole di giudicare gli errori commessi nel passato.

1.3.

Le pesanti critiche ricevute da Ledesma e Gagliardi avevano spronato evi-
dentemente il lavoro intellettuale di Perera a cercare soluzioni più salde da

un punto di vista teologico e più forti da un punto di vista filosofico. Ecco

che, in un altro manoscritto sul De anima, Perera "apre" alla possibilità di
dimostrare l'immortalità dell'anima per via esclusivamente razionale e filo-
sofica.^ Sarà questa la posizione che verra confermata poi nel De prin-
cipiis.l8

Nel momento in cui diede alla stampa quest'opera (1576), Perera sem-
brava oramai deciso a superare le polemiche del passato, tornando con una
posizione originale sul terreno più delicato: quello délia scientia de anima.
Si tratta di una posizione anticipata, ancora una volta, durante alcune sue
lezioni (di metafisica): Perera afferma uno statuto non unitario per la

scientia de anima, ma diviso tra fisica, metafisica e teologia rivelata. Si

16 «Hoc v.g. niundum esse aeternum, verum etiam et teneri debet secundum philosophiam,

at secundum fidem Christianam falsum esse, nam cum verum semper vero consonet,
fides autem nostra vera sit, et item philosophia si quidem est scientia quae in rebus veris et
immutabilibus, necesse fieri non potest ut dogmata fidei adversentur decretis philosophiae.
Quare sic potius loquendum est, hoc scilicet mundum esse de novo factum, pro vero et certo
habendum est secundum fidem. Sed Aristoteles putavit esse falsum et impossibile. Itaque
licet sit consentaneum fidei: tarnen est repugnans doctrinae Aristotelis, neque hoc mirum et
absurdum videri debet, nam cum Aristoteles more aliorum hominum, et potuerit errare et
interdum erraverit, turn in hoc turn in alijs rebus, non est mirandum veritatem fidei pugnare
cum erroribus Aristotelis. Vel alterum etiam loqui possumus hoc v.g. Deum esse trinum &

unum: verissimum est secundum fidem, sed nec lumine naturae, nec rationibus philosophi-
cis cognosci et ostendi potest, non igitur dicendum est esse contra philosophiam, sed supra
philosophiam». Perera: Documenta quaedam perutilia, f. 25V.

'7 «Videndum est simpliciter an possit demonstrari immortalitas animae semovendo
Aristotelem et omnes philosophos. Et dico quod naturaliter [...] potest demonstrari immortalitas

animae». Perera, Benet: Lectiones super Primo et Tertio libro de Anima. Roma: Biblio-
teca Vallicelliana, ms. E 50, ff. ir-247r, f. 2o6r (passo trascritto in CASALINI: Pererio 'cattivo
maestro', 84).

18 Cfr. Perera: De principiis, lib. 6, c. 20, 236-237.



3O8 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

generano in questo modo diversi punti di contatto e di intersezione tra le

conoscenze fdosofiche sull'anima umana e la verità teologico-rivelate. Lo
studio dell'anima umana - dice Perera - pertiene per parte al fisico, per
parte al metafisico, per parte al teologo: alcuni predicati (come la separabi-
lità, l'immortalità e l'immaterialità dell'anima umana) ci provengono con
sicurezza dal Testo sacro e devono pertanto essere studiati anzitutto dalla
scientia revelata

«[...] l'anima razionale non è considerata dal fisico secondo tutte le sue parti,
né essa è semplicemente una forma fisica, di cui trattammo diffusamente in
un altro luogo. Pertanto, in quanto l'anima razionale è atto del corpo ed opera

in esso in continuità con i sensi, essa è studiata dal fisico; ma in quanto
l'anima razionale ha propriamente una natura separabile dal corpo, immorta-
le e immateriale, la sua conoscenza pertiene alla metafisica o alla scienza ri-
velata [sc. teologia], corne afferma San Tommaso nel II libro del Commento
alla Fisica, testo 27.»'9

Attribuendo il titolo di scienza alla teologia rivelata, Perera intende as-

segnare alio studio delle Sacre Scritture uno statuto epistemico paragona-
bile a quello delle altre discipline filosofiche (fisica e metafisica). La "con-
taminazione" fra conoscenza rivelata e conoscenza razionale è inoltre atte-
stata dall'impatto che alcune dottrine provenienti dalla Bibbia hanno sto-
ricamente avuto nel dibattito filosofico.

Il De principiis attribuirà per questo alla scientia de anima uno statuto
non unitario e semplice, ma vario e molteplice, essendo questa scienza

composta dai contributi provenienti da tre differenti discipline. Sicura-
mente provengono dalle Sacre Scritture le indicazioni riguardanti 1. quale
sia l'ultimo fine dell'anima razionale e cosa sia necessario per conseguire
questo fine, cioè la vita eterna; 2. quale sia lo stato dell'anima dopo la

morte; 3. in che modo Dio abbia unito nell'uomo l'anima immortale con il
corpo mortale.20 Tuttavia, una volta riconosciuta la loro provenienza divi-
na e soprannaturale, va riconosciuto anche che simili "informazioni" sono
ormai entrate - storicamente e stabilmente - nel dibattito filosofico, inner-
vando discussioni e dimostrazioni considerate spesso (esclusivamente) fi-
losofico-razionali. Nel De principiis Perera sostiene definitivamente la
possibilité di fornire argomenti in senso puramente razionale in direzione
dell'immortalità dell'anima, affermando anche un'interpretazione immor-
talista del De anima di Aristotele: il gesuita risponde in questo modo aile

>9 «[...] Anima rationalis non consideratur a Physico omni ex parte, nec est simpliciter
forma Physicae, de quo alio loco copiose diximus. Itaque quatenus Anima rationalis est actus
corporis operans in eo cohaerens sensibus [...], consideratur a Physico, sed quatenus habet
naturam quadam separabilem immortalem, et immaterialem pertinet ad aliam scientiam vel

Metaphysicam, vel revelatam; quod affirmât D. Thomas in II Physic, super tex. 27». Perera,
Benet: Opus metaphysicum, ms. Biblioteca Apostolica Vaticana, Urb. Lat. 1308, ff. îôv-iyr.

20 Quest'ultima era proprio una delle questioni che Ledesma aveva obiettato a Perera.
Perera: De principiis, lib. I, c. 9, 21.



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 309

critiche sulla presunta infedeltà rispetto al "programma" della Apostolici
regiminis generatesi nei suoi confronti presso il Collegio Romano.21

L'esito a cui approda Perera nel De principiis è pertanto distante dalle
interpretazioni "pericolose", in alcuni casi di tipo agnostico, profdatesi
durante le sue lezioni di fdosofia. Si pud dire certamente che alcuni dei con-
tenuti della rivelazione cristiana si collochino oltre la ragione umana, ma
alio stesso tempo va riconosciuto che essi siano a vantaggio della ragione
umana, perché servono ad esempio a perfezionare le conoscenze della filo-
sofia. Una ragione umana "aperta" e "arnica" della fede consente non solo
di evitare, sul fronte teologico, il fideismo, ma anche il "settarismo" sul
fronte fîlosofico, cioè la posizione di chi crede che la verità si trovi solo in
Piatone, in Aristotele o in una sola scuola di pensiero. La difesa dell'unità
del vero funge dunque in Perera anche da potente rivendicazione della
capacità conoscitiva della ragione umana. Detto con le parole del gesuita:
«Io attribuisco molto a Platone, di più ad Aristotele, ma ancor di più alla
ragione» (Ego multum Piatoni tribuo, plus Aristoteli, sed rationi pluri-
m um).22

1.4.

Il tema della fiducia nella capacità conoscitiva della ragione ci introduce al

quarto e ultimo "momento" che ci è possibile segnalare: quello che po-
tremmo definire il "rovesciamento" del principio dell'unità del vero che ha

luogo nei Commenti al Genesi di Perera. In quest'opera rinveniamo infatti
una importante novità in merito alforientamento" tra i due veri che si

implicano nel principio: secondo la formulazione usata ora da Perera, non
è più tanto la filosofia a doversi conformare alla verità della teologia, ma è

la teologia a doversi accordare esegeticamente con la verità a cui giunge la

ricerca fdosofica. Nell'interpretare la Bibbia si dovevano evitare cioè asser-
zioni che contraddicevano manifestamente le esperienze (expérimenta) e

le argomentazioni (rationes) della filosofia

«Deve essere anche accuratamente evitato e de) tutto rifuggito che, nel
trattare la dottrina di Mosè, sosteniamo in maniera affermativa e categorica,
e diciamo alcunché che vada contro le esperienze evidenti e le ragioni della
filosofia o di altre discipline; giacché tutto ciô che è vero concorda con il

21 «De anima rationali, quid senserit Arist. sunt très opiniones apud Peripateticos: Una
est Alexandri, qui vult eam esse formam naturalem hominis generabilem, & corruptibilem:
Altera est Averr. qui negat earn esse formam dantem esse naturale homini, sed tantummodo
assistentem corpori, & in eo operantem, quo modo etiam communiter dicitur intelligentia
esse forma, & anima coeli. Tertia est D. Thomae qui arbitratur animum nostrum, etiam
secundum Aristotelem, & immortalem esse, & veram atque naturalem formam corporis».
PERERA: De principiis, lib. I, c. 9, 18.

22 PERERA: De principiis, (Praefatio) fol. 2V (s.n.).



3io Marco Lamanna / Paolo Ponzio

vero, la verità delle Sacre Scritture non puô essere contraria alle vere ragioni
e alle esperienze delle conoscenze umane.»23

Si tratta di una novità rispetto alla gerarchizzazione dei saperi e delle
verità proposta nei Documenta (cfr. § 1.2) che mostra quanto profonda fosse

diventata negli anni la fiducia del gesuita valenciano nella razionalità della
rivelazione cristiana, cioè nella capacité della verità cristiana di accordarsi

sempre con la ragione umana e la ricerca filosofica. Un riferimento all'Epis-
tola ad Marcellinum di Agostino guida Perera in questo suo ulteriore tenta-
tivo,24 sebbene il gesuita avesse raggiunto un'estensione del principio di
verità e del principio di autorité sconosciuta al Vescovo di lppona.

Quello che Massimo Bucciantini e Michèle Camerota hanno definito il
«concordismo alla rovescia»25 di Galilei - nel senso che è la teologia che
deve ora accordarsi con i risultati della fdosofia naturale e non viceversa -
si rinviene dunque già nei Commenti al Genesi di Perera, al punto che Galilei

riprende proprio da li una simile formulazione. Sia Perera che Galileo
erano infatti dei "concordisti", perché convinti che si sarebbe trovato un
accordo tra le due verità.

Giunta in contatto con la nuova scienza galileiana, la formulazione "ro-
vesciata" del principio dell'unità del vero proposta da Perera avrebbe tutta-
via mostrato, oltre a un indubbio fascino, anche la sua problematicità: se

non è più (solo) la fdosofia o la scienza che deve sottostare e correggersi
nei casi di apparente contrasto con la verità teologico-scritturale, e se la

teologia non puè contraddire quanto (di vero) dériva dalla ricerca filoso-
fico-scientifica, corne si risolvono allora i casi - sempre possibili - di
contrasto tra i due veri?

Riprendendo la formulazione del principio dell'unità del vero dai
Commenti al Genesi di Perera, sarà proprio Galilei a tentare una possibile ris-
posta a questa domanda, incalzato cornera dalle novità del copernicanesi-
mo.26

23 «lllud etiam diligenter cavendum et omnino fugiendum est, ne in tractanda Mosis
doctrina quidquam affirmate et asseveranter sentiamus et dicamus, quod repugnet mani-
festis experimentis et rationibus philosopiae vel aliarum disciplinarum: namque, cum verum
omne semper cum vero congruat, non potest Veritas Sacrarum Literarum veris rationibus et
experimentis humanarum doctrinarum esse contraria». PERERA: Commentariorum et disputa-
tionum in Genesim, col. 6a.

24 «Kursus si manifestissimae certaeque rationi velut Scripturarum sanctarum obicitur
auctoritas; non intellegit qui hoc facit, et non Scripturarum illarum sensum, ad quem pene-
trare non potuit, sed suum potius obicit veritati, nec quod in eis, sed quod in seipso velut
pro eis invenit, opponit». AGOSTINO: Epistolae - Le lettere, Il Opere di Sant'Agostino 22).
Roma: Città Nuova 1971, 329-344, in part. 338-339:

25 BUCCIANTINI, Massimo/CAMEROTA, Michèle: Introduzione, in: GALILEI, Galileo: Scienza
e religione. Scritti copernicani. Roma: Donz.elli 2009, XLII.

26 Sul rapporto tra Perera e Galilei e sul loro rispettivo "concordismo" cfr. DOL.LO: Galileo,

in part. 87-128. FantOLI, Annibale: Galileo. Per il copernicasimo e per la Chiesa. Città del
Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 20103, 192-195. Si vedano poi i contributi di A. Cap-



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero

2. Galileo, tra ragioni scientifiche ed esigenze teologiche

C'è una premessa di metodo che occorre sempre porre quando si parla del

rapporto, in Galileo, tra ragioni scientifiche ed esigenze teologiche, o

quando - come in questo breve saggio - si cerca di comprendere il nesso
che vi è tra scoperte scientifiche e verità divina: è necessario annotare,
infatti, che nel contesto storico del XVII secolo la Chiesa cattolica affron-
tava le questioni legate alia nuova scienza con gli stessi strumenti episte-
mologici ed ermeneutici che aveva elaborato per far fronte, circa un secolo

prima, alla Riforma protestante. La nuova scienza mutava radicalmente il
clima intellettuale, ma il cattolicesimo tridentino non aveva altri strumenti
a disposizione. Galileo ne è consapevole, e con quegli stessi strumenti tenta

egli stesso di lavorare, per vedere fino a che punto fosse riuscito a for-
zarli per adattarli ad accettare la nuova prospettiva epistemologica.

Anzi, si puô dire che Galileo - figlio del suo tempo - non puö che pen-
sarla alio stesso modo: ce un'esatta corrispondenza tra le due verità, poi-
ché natura e scrittura non possono mai contrariarsi. Scrive infatti in un
appunto del 1615

«Quanto al render false le Scritture, ciô non è né sarà mai nell'intenzione
delli astronomi cattolici, quali siarno noi; anzi nostra opinione è che le Scritture

benissimo concordino con le verità naturali dimonstrate».27

È un'esigenza propria del metodo galileiano quella di non porre distinzioni
tra l'approccio scientifico aile questioni naturali e la riflessione teologica
sulla natura: le due vie con cui si conosce la realtà - originate entrambe
dall'unico «Verbo divino», corne dira nella famosa Lettera copernicana in-
dirizzata a Madama Cristina di Lorena - non possono mai contraddirsi,
sebbene procedano secondo modalità differenti. La Bibbia, infatti, essendo
«dettatura dello Spirito Santo» nécessita di essere continuamente interpre-
tata e chiarita, mentre la natura, essendo «osservantissima essecutrice de

gli ordini di Dio» non esige ulteriori spiegazioni, poiché il suo corso è in-
esorabile e immutabile.

Questo è il motivo per il quale Galileo non poteva accogliere il suggeri-
mento del card. Bellarmino a presentare il sistema copernicano corne mera
ipotesi. Per quest'ultimo, infatti, la scienza - e in particolar modo, l'astro-
nomia - doveva muoversi soltanto sul piano delle ipotesi, dal momento
che per ogni effetto naturale sarebbe sempre stato possibile dare spiegazioni

differenti rispetto a quella che oggi sembrerebbe la più adatta o la

migliore. In questo senso anche il sistema copernicano andava visto solo in
quanto mera ipotesi di spiegazione matematica dell'universo. Per Galileo,

piello/M. Lamanna e P. Ponzio presenti nel numéro monografico di Quaestio 14 (2014) dedi-
cato a Perera.

27 Galilei, Galileo: Le opere di Galileo Galilei, Edizione Nazionale, a cura di A. Favaro,
vol. 20. Firenze: Barbera 1964-19663, vol. V, 367.



312 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

invece, la scienza astronomica sperimentale ci fornisce il carattere necessa-
rio délia stessa realtà naturale. L'orizzonte scientifîco e culturale dell'epo-
ca, infatti, era sostanzialmente unitario e non permetteva frammentazioni.

Tuttavia, a ben vedere, è questo lo stesso errore che compiono i teologi
del tempo: anche loro credevano, infatti, che vi fosse una sostanziale identité

tra la struttura délia realtà naturale e quanto la Bibbia dicesse a tal
proposito. In più, non sembra che i teologi avessero quei criteri epistemo-
logici per distinguere formalmente la Sacra Scrittura dalla sua interpreta-
zione. Anzi, al contrario, l'esigenza controriformista dell'epoca aveva
accentuato in modo eccessivo l'esegesi letterale dei testi sacri.

Sembra, cosi, che tra scienziati, filosofi e teologi si realizzi un vero e

proprio corto circuito: da una parte la teologia (e, in modo particolare,
Bellarmino), con l'invito a ritenere il sistema copernicano un'ipotesi, afferma

quell'idea di relativité delle teorie scientifiche propria dell'epistemo-
logia contemporanea, dall'altra la scienza (e, in modo particolare, Galileo)
si mostra molto avveduta nell'invitare a praticare una distinzione tra quanto

è scritto nella Bibbia e il commenta agli stessi passi biblici. Si potrebbe
dire, pertanto, che nel "caso Galileo" si sia attuato un vero ribaltamento:
Bellarmino ha pienamente ragione quando veste i panni dello scienziato,
Galileo quando indossa quelli del teologo.

E tuttavia né Bellarmino né Galileo portano a casa un risultato positivo.
La condanna del 1616, infatti, indica un ulteriore orientamento délia teologia,

ancora più restrittivo di quello bellarminiano (la condanna, ricordia-
mo, esprime una doppia censura: la teoria délia centralità e immobilité del
sole è «stultam et absurdam in philosophia, et formaliter hereticam»,
quella délia mobilité délia Terra soltanto «in Fide erroneam»), scegliendo
semplicemente la strada di considerare le proposizioni contenute délia
Bibbia corne assolutamente vere, e quelle scientifiche a loro opposte corne
semplicemente false. Anzi, le teorie scientifiche contrarie al dettato biblico
sono addirittura eretiche, contrarie alla fede.

2.1

Corne è noto, l'impegno di Galilei - subito dopo la pubblicazione délia
Istoria e dimostrazione intorno aile macchie solari - si concentrerà sulla
diffusione dell'ipotesi copernicana, owero, corne si diceva negli ambienti
ecclesiastici e nobili délia città fiorentina, «dell'assurda teoria délia
mobilité délia terra», dando vita ad alcuni tra i testi più importanti dell'intera
produzione filosofico-scientifica del XVII secolo: le cosiddette Lettere co-
pernicane.

Difendere Copernico significava, perè, entrare in un agone di discussio-
ne différente da quelli sinora frequentati dallo scienziato pisano; significava

immergersi in argomenti delicati perché inerenti a campi del sapere
che non potevano non riguardare anche quello délia teologia e délia Sacra



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 313

Scrittura. Galileo ne è subito consapevole, a partire dal 10 dicembre del
1613, giorno nel quale riceverà la lettera di Benedetto Castelli, che lo infor-
mava di quanto accaduto la domenica precedente alia presenza Cristina di
Lorena, e di come l'amico scienziato aveva difeso l'ipotesi copernicana alia
luce delle difficoltà scritturistiche.

II dado era tratto: Galileo décidera di li a poco - il 21 dicembre 1613 - di

entrare direttamente nelle questioni sollevate dai principi de' Medici,
attraverso la forma di una lettera personale indirizzata alio stesso Castelli.

Un primo rilievo emerge dalla lettura della prima lettera "copernicana".
Essa contiene in germe tutti i caratteri che saranno sviluppati successiva-
mente e in modo più ampio nella lettera a Madama Cristina. La Gran
Duchessa, anzi, è già da questa lettera un punto di riferimento per Galilei
il quale inizia le sue considerazioni proprio a partire dalla "domanda gene-
rica" di Cristina di Lorena a Castelli, rimarcando la correttezza nel ritenere
«non poter mai la Scrittura Sacra mentire, o errare, ma essere i suoi decreti
d'assoluta ed inviolabile verità».28 Tuttavia questa convinzione di unicité
del vero e di assoluta veridicità della Scrittura non implica analogicamente
una stessa veridicità dell'interpretazione, che puo incorrere nell'errore
soprattutto quando ci si voglia attestare «sempre nel puro significato delle
parole». L'esegesi letterale non offre quelle garanzie di assoluta verità e,

soprattutto, non annulla lo sforzo - pena I'affermazione di «gravi eresie e

bestemmie» - di ricercare i «veri sensi» e di indicare «le ragioni particolari
per che siano sotto cotali parole stati profferiti».29

Riguardo all'inerranza della Scrittura vi è un ampio consenso e una
vastissima letteratura di sostegno: il problema per Galileo si détermina, in-
vece, nel considerare quale sia la natura del linguaggio scritturale, e quale
il modo di intenderlo. Il confronto non si configurerebbe - come giusta-
mente afferma Giorgio Stabile - «nel contrasto tra fede e ragione, teologia
e filosofia, morale e scienza, quanto piuttosto, [...] in un confronto tra
Scrittura e natura».30 Confronto tra due linguaggi identicamente originati
dal "Verbo divino", ma che seguono differenti modalità: la Scrittura è

«dettatura dello Spirito Santo», la natura, invece, rappresenta l'«osservan-
tissima esecutrice de gli ordini di Dio».3] Fin qui le convinzioni teologiche
galileiane non sembrano avere una particolare novità.32

28 GALILEI: Le opere, V, 282.

29 GALILEI: Le opere, V, 282.

3° Stabile, Giorgio: Linguaggio della natura e linguaggio delta scrittura in Galilei. Dalla
"Istoria"sulle macchie solari alle lettere copernicane, in: Nuncius 9 (1994), 37-64, in part. 53.

31 Cfr. Galilei: Le opere, V, 282-283.
32 Si veda, in particolare, quanto afferma Edward Grant riguardo alia separazione tra

indagine scientifica e indagine teologica a partire dal secolo XI, nel contributo Scienza e

teologia nel Medioevo, in: Dio e natura. Saggi storici sul rapporo tra cristianesimo e scienza.
Firenze: La Nuova Italia 1994, 39-73.



314 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

Tuttavia, le due modalité di partecipazione divina determinano il ca-
rattere essenziale di Scrittura e natura. Mentre quest'ultima è "inesorabile
e immutabile" poiché segue in modo preciso un ordine, un comando di
Dio, le Scritture «ben che dettate dallo Spirito Santo» rimangono dentro i

limiti di un linguaggio che ha molteplici modi di esprimersi e molteplici
significati.33 Si attua in tale modo una netta separazione tra i due linguaggi
divini, separazione non solo epistemologica quanto ontologica. La natura è

de facto una realtà ontologica che ha nella matematica il suo carattere
distintivo e ineluttabile. Di contro, la sacra Scrittura è un linguaggio bi~

sognoso di essere spiegato, interpretato, secondo le tante accezioni che lo
stesso linguaggio biblico possiede. Si détermina un vero ribaltamento delle
posizioni che Scrittura e natura assumevano nell'indagine fisica. 11 con-
fronto con la natura stabilisée una separazione di ambiti disciplinary l'am-
bito délia fede e quello délia scienza, ridimensionando il potere dell'inter-
pretazione scritturale ai soli argomenti di fede. Percio, conclude Galileo, è

più prudente non permettere «ad alcuno l'impegnar i luoghi délia Scrittura
e obbligargli in certo modo a dover sostenere per vere alcune conclusioni
naturali, delle quali una volta il senso e le ragioni dimostrative e necessarie
ci potessero manifestare il contrario».34 La convinzione che le conclusioni
naturali diano maggiori garanzie di veridicità, porta lo scienziato all'enun-
ciazione di questo principio che verra ampiamente sviluppato nell'ultima
lettera copernicana, e giustamente attribuito ad Agostino.

Tuttavia, prima di tratteggiare i punti che appaiono più esplicativi délia
questione dell'unità del vero nell'ultima Lettera copernicana, indirizzata a

Madama Cristina di Lorena, è necessario sottolineare alcuni aspetti che
condurranno inevitabilmente a un mutamento del quadro di contesta,
acuendo tensioni e aggravando posizioni: la pubblicazione délia Lettera

sopra l'opinione de' Pitagorici di Paolo Antonio Foscarini e la risposta dura
e pesante del card. Bellarmino al tentativo di difesa messo in atto dallo
stesso autore délia lettera incriminata - risposta che appariva, sia pur in-
direttamente, avere corne destinatario ideale lo stesso scienziato fiorentino
- non potevano che produrre distanze e separazioni che apparivano incol-
mabili.

Galilei è conscio di dover affrontare la questione dell'unità del vero e

délia conseguente concordanza tra Scrittura e natura percorrendo vie più
rigorose e adoperando modalité più incisive. Viene perciô confermata la
forma letteraria dell'epistola per evitare che potesse essere utilizzata per
una condanna da parte délia Congregazione dell'Indice, e tuttavia la

33 Di qui dériva, secondo Giorgio Stabile, la nozione délia Scrittura in quanto "parola
ficta" contrapposta alla natura, "expressio inexorabilis". La Scrittura cioè viene da Galilei ri-
tenuta non falsa ma "diversa in aspetto", essa si esprime in «un linguaggio di convenzione
istituito per indurre gli uomini "alla persuasione de gli articoli concementi la fede"».
Stabile: Linguaggio délia natura, 55-57.

34 Galilei: Le opere, V, 283-284.



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 315

Lettera a Madama Cristina di Lorena non sembra essere redatta secondo lo
stile proprio di un'epistola, assumendo anzi caratteristiche specifiche di un
trattato controriformistico.35

La Lettera percorre con estrema chiarezza un cammino tematico36 attra-
verso il quale, dopo un'introduzione dalla quale si evincono in nuce i temi
fondamentali, si espongono le due principali obiezioni degli awersari e si

dimostra l'illegittimità delle loro argomentazioni, chiarendo infine i criteri
ermeneutici, desunti dal metodo agostiniano.

2.2

In primo luogo sembrano essere interessanti due spunti argomentativi con
i quali Galileo introduce la questione dell'unicità del vero. Il primo riguar-
da l'oltrepassare il "campo filosofico" che non è determinate da una deci-
sione dello scienziato: è, piuttosto, il frutto più aspro dell'attacco al coper-
nicanesimo. Galilei, pur non volendo entrare in "materie attinenti a re-
ligione", è costretto a farlo per difendersi da quanti, dopo la scoperta di al-
cuni fenomeni che andavano a "intorbidare" la natura, hanno pubblicato
opere tese a vanificare ogni tentativo di unità del vero tra le nuove acqui-
sizioni in campo scientifico e la Sacra Scrittura.37 L'errore compiuto da

questi autori è, secondo Galilei, sintomo della dimenticanza del precetto
agostiniano secondo il quale nulla va «creduto temerariamente, a propo-
sito di un problema oscuro, per evitare che, se in seguito si venisse a scop-
rire la verità, sebbene questa non possa essere affatto in contraddizione
con i Libri sacri dell'Antico e del Nuovo Testamento, la rifiutassimo per un
attaccamento al nostro errore».38 Al precetto agostiniano e a una conside-
razione - già espressa da Copernico nel suo De revolutionibus - dell'ardi-
tezza del giudizio di coloro che, non essendo matematici, condannassero
la sua opinione «propter aliquem locum Scripturae, male ad suum propo-

35 Jean Dietz Moss ha evidenziato, nel suo Galileo's "Letter of Christina": some rhetorical
considerations (in: Renaissance Quarterly 36 [1983], 547-576), il rapporto stretto fra la

lettera galileiana e il modello di epistola cosi come viene delineato nell'"ars dictaminis"
bolognese del XVI secolo: tale ars prevedeva una salutatio, una captatio benevolentiae, una
narratio, una petitio e infine una conclusio. In realtà lo stesso storico è costretto ad

ammettere che nella stessa lettera vi sono alcune forme retoriche assenti nel genere
letterario delle epistole, come la divisio, la refutatio, mentre si inserisce, infine, un'appendice
che costituirebbe il tentativo galileiano di esegesi del passo biblico di Giosuè. In ta! modo, la

retorica viene utilizzata da Galilei noil come una mera forma letteraria, ma come strumento
politico e di persuasione.

36 A differenza di quanto diceva Dubarle, «L'exposé de Galilée est touffu, revient à

plusieurs reprises sur les mêmes idées, cite les Pères, puis redit la même chose sous une autre
forme». Duisarle, André-Marie: Le principes éxégetiques et théologiques de Galilée concernant

la science de la nature, in: Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 50
(1966), 67-87, in part. 72.

37 GALILEI: Le opere, V, 309.
38 GALILEI: Le opere, V, 310. Cfr. AGOSTINO: De Genesi ad litteram, II, 18, 38 (PL 34, 280).



3i6 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

situm detortum»,39 segue l'annuncio délia tesi principale, redatto in forma
negativa e polemica:

«Ora, per queste false note che costoro tanto ingiustamente cercano di ad-
dossarmi, ho stimato necessario per mia giustificazione appresso l'universale,
del cui giudizio e concetto, in materia di religione e di reputazione, devo far
grandissima stima, discorrer circa a quei particolari che costoro vanno
producendo per detestare ed abolire questa opinione, ed in somma per di-
chiararla non pur falsa, ma eretica, facendosi sempre scudo di un simulato
zelo di religione e volendo pur interessar le Scritture Sacre e farle in certo
modo ministre de' loro non sinceri proponimenti, col voler, di più, s'io non
erro, contro l'intenzion di quelle e de' Santi Padri, estendere, per noil dir abu-
sare, la loro autorité, si che anco in conclusioni pure naturali e non de Fide, si

deva lasciar totalmente il senso e le ragioni dimostrative per qualche luogo
della Scrittura, che tal volta sotto le apparenti parole potrà contener senti-
mento diverso».4<>

L'intento dello scienziato è chiaro: nei luoghi biblici che non trattano spe-
cificamente argomenti de fide non sono valide quelle restrizioni interpretative

sancite dal Concilio tridentino, anzi sembra opportuno che il signifî-
cato del passo biblico sia interpretato alia luce delle conoscenze sensibili e

delle ragioni dimostrative.
Dall'asserto negativo si passa poi all'esposizione in positivo. Galileo

inizia con 1'affermare l'inerranza della Scrittura: essa non puô "mai men-
tire", e, tuttavia, questo è valido soltanto quando «si sia penetrato il suo
vero sentimento; il quai non credo che si possa negare esser moite volte re-
condito e molto diverso da quello che suona il puro significato delle
parole». 4> L'interpretazione letterale della Bibbia nasconde non poche insidie
che possono causare non solo contraddizioni «ma gravi eresie e bestemmie
ancora»,42 e che si possono superare unicamente seguendo altri criteri es-

positivi, che sottolineino un accomodamento al comune esprimersi del
volgo.

^•3

Questa considerazione, che di per sé non rappresenta alcuna novità inter-
pretativa, viene impiegata nel rapporto tra dato biblico e osservazione
naturale:

«Perché se, corne si è detto e chiaramente si scorge, per il solo rispetto d'acco-
modarsi alla capacité popolare non si è la Scrittura astenuta di adombrare

39 GALILEI: Le opere, V, 314.

4° Galilei: Le opere, V, 313.

41 Galilei: Le opere, V, 315.

42 In quei luoghi, infatti, dove si parla di Dio attribuendogli arti e organi umani, è opportuno

affermare che sono dette «da gli scrittori sacri per accomodarsi alla capacité del vulgo
assai rozo e indisciplinato». GALILEI: Le opere, V, 315.



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 317

principalissimi pronunziati, attribuendo sino all'istesso Iddio condizioni lon-
tanissime e contrarie alla sua essenza, chi vorrà asseverantemente sostenere
che l'istessa Scrittura, posto da banda cotai rispetto, nel parlare anco inciden-
talmente di Terra, d'acqua, di Sole o d'altra creatura, abbia eletto di contenersi
con tutto rigore dentro a i puri e ristretti significati delle parole»?43

La principale conseguenza dell'inerranza si attua dunque nell'affermazione
deH'accomodamento interpretativo dei termini biblici che trattano feno-
meni naturali, determinando subito un ribaltamento, nell'esegesi, della
priorité tra dato scritturale e ragione naturale, e deducendo tre conse-
guenze. La prima è che «nelle dispute di problemi naturali non si dovrebbe
cominciare dalle autorité di luoghi delle Scritture, ma dalle sensate espe-
t'ienze e dalle dimostrazioni necessarie»; la seconda è che «de gli effetti
naturali che o la sensata esperienza ci pone innanzi a gli occhi o le necessarie

dimostrazioni ci concludono, non debba in conto alcuno esser revo-
cato in dubbio per luoghi della Scrittura ch'avesser nelle parole diverso
semblante»; la terza è che «venuti in certezza di alcune conclusioni naturali,

doviamo servircene per mezi accomodatissimi alia vera esposizione di
esse Scritture ed all'investigazione di quei sensi che in loro necessaria-
mente si contengono, come verissime e concordi con le vérité dimostrate».

Questo significa che la scienza diventa uno strumento necessario
(dobbiamo servircene) per la "vera esposizione" della Scrittura. Le certezze
scientifiche rivelano il vero senso della Scrittura, il senso più recondito. È

questo un principio ermeneutico nuovo su cui Galileo ritorna più avanti
collegandolo al principio che «due vérité non possono contrariarsi».

E, al fine di giustificare questo principio ermeneutico, Galilei riprende
la distinzione, all'interno dell'unica rivelazione, tra Scrittura e natura, cosi

come aveva gié mostrato nella precedente Lettera al Castelli,44 individuan-
do in una affermazione di Tertulliano un referente autorevole cui appoggiar-
si:

«Stante, dunque, ciö, mi par che nelle dispute di problemi naturali non si

dovrebbe cominciare dalle autorité di luoghi delle Scritture, ma dalle sensate
esperienze e dalle dimostrazioni necessarie: perché, procedendo di pari dal
Verbo divino la Scrittura Sacra e la natura, quella come dettatura dello Spi-
rito Santo, e questa come osservantissima essecutrice de gli ordini di Dio; ed

essendo, di più, convenuto nelle Scritture, per accomodarsi all'intendimento
dell'universale, dir moite cose diverse, in aspetto e quanto al nudo significato
delle parole, dal vero assoluto; ma, all'incontro, essendo la natura inesorabile
ed immutabile, e mai non trascendente i termini delle leggi impostegli, come
quella che nulla cura che le sue recondite ragioni e modi d'operare sieno o

non sieno esposti alla capacité degli uomini; pare che quello degli effetti
naturali che o la sensata esperienza ci pone dinanzi a gli occhi o le necessarie
dimostrazioni ci concludono, non debba in conto alcuno esser revocato in

43 GALILEI: Le opere, V, 316.

44 Cfr. GALILEI: Le opere, V, 282-283.



3i8 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

dubbio, non che condennato, per luoghi della Scrittura che avessero nelle
parole diverso semblante; poi che non ogni detto della Scrittura è legato a ob-
blighi cosi severi com'ogni effetto di natura, né meno eccelentemente ci si

scuopre Iddio negli effetti di natura che ne' sacri detti delle Scritture: il che
volse per avventura intender Tertulliano in quelle parole: "Nos definimus,
Deum primo natura cognoscendum, deinde doctrina recognoscendum: natura,

ex operibus; doctrina, ex praedicationibus"».45

L'unica verità affermata implica una disomogeneità delle due manifesta-
zioni divine che nella Scrittura essendo «dettatura dello Spirito», si adatta
al significato "universale", mentre nella natura, come «osservantissima
essecutrice de gli ordini di Dio», non puô in alcun modo trascendere "i
termini delle leggi" che le sono state imposte. Galileo è conscio della no-
vità che si compie con l'allargamento, del criterio esegetico dell'accomoda-
mento, aile verità scientifiche, poiché «venuti in certezza di alcune con-
clusioni naturali, doviamo servircene per mezi accomodatissimi alla vera
esposizione di esse Scritture».46 Non è più il dato biblico a guidare l'inda-
gine sulla natura, ma è quest'ultima che pone le sue conclusioni a servizio
dell'interpretazione scritturistica. Si tratta di riconoscere dunque ciô che è

de fide et moribus, da cid che non lo è, rimanendo dentro le determinazioni
conciliari tridentine, intese in modo restrittivo ed esclusivo. Non si tratta
di mettere in contrasto due verità, quanto di riflettere su due differenti
modalità di trasmissione, su due tipi di conoscenza del reale, vale a dire, su
due diverse "epistemologie del reale".47

Questa prima annotazione apre la strada a una serie di osservazioni, la
prima delle quali riguarda proprio la priorité della teologia rispetto aile
altre scienze. Anche qui Galilei persegue il principio della disomogeneità
dei due approcci conoscitivi. La preminenza non puô consistere nella con-
siderazione che la teologia determini i principi delle altre scienze, cosi
come «le regole del misurare i campi e del conteggiare molto più eminen-
temente si contengono nell'aritmetica e geometria d'Euclide, che nelle pra-
tiche degli agromensori e de' computisti»,4« bensi la preminenza consiste
nell'oggetto stesso di questa scienza, nel fatto che essa rifletta su Dio, il
quale supera «di dignité tutti gli altri suggetti che son materia dell'altre
scienze».49

45 GALILEI: Le opere, V, 317: «Nos definimus, Deum primo natura cognoscendum, deinde
doctrina recognoscendum: natura, ex operibus; doctrina, ex praedicationibus». TERTULLIANO:

Adversus Marcionem, I, 18 (PL 2, 266).
46 GALILEI: Le opere, V, 317.

47 Cfr. PASQUINELLI, Alberto: Letture galileiane. Bologna: Il Mulino 1968, 94.
48 GALILEI: Le opere, V, 324-325.
49 GALILEI: Le opere, V, 325. Taie supériorité dell'oggetto conoscitivo stabilisée una limi-

tazione per gli stessi teologi che non possono arrogarsi il diritto di intervenire su questioni
che non riguardano il proprio campo specifico d'indagine, cosi corne stabilisée una limita-
zione del potere di un "principe assoluto" che decidesse - sostituendosi ai tecnici - di co-
struire palazzi e di curare le malattie dei suoi sudditi, soltanto perché sa di poter contare



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 319

Da questa prima osservazione consegue un'altra di carattere non meno
importante, desunta direttamente dalle parole appena citate del De genesi
ad Utteram di Agostino. Nella Bibbia alcune proposizioni possono essere
conosciute con certezza, altre, invece, quali, ad esempio, "se le stelle siano
animate", vengono soltanto insegnate:

«ne i Iibri de'sapienti di questo mondo si contenghino alcune cose della
natura dimostrate veracemente, ed altre semplicemente insegnate; e che, quan-
to alle prime, sia ofizio de'saggi teologi mostrare che le non son contrarie aile
Sacre Scritture; quanto all'altre, insegnate ma non necessariamente dimostrate,

se vi sarà contraria aile Sacre Lettere, si deve stimare per indubitatamente
falsa, e tale in ogni possibil modo si deve dimostrare».5°

Non sono gli scienziati a dover ritenere false le proprie dimostrazioni. È,

invece, il teologo che ha il compito di mostrare la corrispondenza con la

Scrittura di quelle opinioni "dimostrate necessariamente". Il problema è,

allora, proprio quello di stabilire a quale gruppo di proposizioni appar-
tenga l'opinione copernicana. Per la maggior parte dei teologi essa è di
quelle cose soltanto "insegnate". La si doveva allora giudicare falsa? Galilei,
non volendo, invita i teologi a condannare proprio ciö che vuole difendere.
Evidentemente l'intento galileiano è ben diverso: per lui l'eliocentrismo
rappresenta un'affermazione di indubitabile certezza scientifica, conforta-
to anche dalla compagnia dei matematici gesuiti che incominciavano a

ritenere «esser necessario mutare la già concepita costituzione del mondo,
non potendo in conto alcuno più sussistere».5i

2.4

Una terza e ultima osservazione Galilei ritiene necessario affrontare: il
problema della comune concordia dei padri, sancito dal decreto tridentino
per sanare i conflitti in occasione di passi biblici particolarmente contro-
versi. Anche qui Galilei intende il pronunciamento conciliare in modo
restrittivo. L'unanime consenso dei Padri è taie soltanto per quelle proposizioni

che unanimemente i Padri stessi hanno deliberatamente trattato e

pienamente disputato. La questione copernicana invece non sembra essere
stata da loro discussa. E anche se si arrivasse a sostenere un comune
consenso dei Padri sulla stabilità della Terra e la mobilità del Sole, questi argo-

sull'obbedienza degli stessi sudditi. Alio stesso modo il teologo non puô comandare all'astro-
nomo o al matematico di ritenere falso ciô che è stato determinato attraverso personali espe-
rimenti e dimostrazioni.

5° GALILEI: Le opere, V, 327.
51 Galilei: Le opere, V, 328.



320 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

menti, non rientrando in materie attinenti alla fede o ai costumi, ri-
marrebbero fuori da ogni pronunciamento dei Padri.52

In Galilei questo recupero della patristica si attua soprattutto attraverso
una ripresa di alcune tesi agostiniane.53 Sono tanti gli aspetti che legano
Galileo ad Agostino nella Lettera a Madama Cristina di Lorena, ma qui pre-
me sottolineare due punti: la questione della distinzione degli ambiti gno-
seologici e quella relativa a un nuovo concetto di inerranza biblica che
Galileo avanza a partire proprio da Agostino. Innanzitutto, sarebbe oppor-
tuno chiedersi preliminarmente se esista in Agostino la consapevolezza di
una dualità di fonti di conoscenza, vale a dire di un'autonomia e diversité
dei differenti ambiti, quello teologico da una parte e quello della
conoscenza della natura, daH'altra. La distinzione degli ambiti è una conquista
della modernité o possiamo, in qualche modo, come pretenderebbe Galileo,

farla risalire addirittura ad Agostino?
Galileo su questa differenza insiste molto:

«E se l'istesso Spirito Santo a bello studio ha pretermesso d'insegnarci simili
proposizioni, come nulla attenenti alia sua intenzione, ciô è alla nostra salute,

come si potrà adesso affermare, che il tener di esse questa parte, e non
quella, sia tanto necessario che l'una sia de Fide, e l'altra erronea? Potrà, dunq-
ue essere un'opinione eretica, e nulla concernente alia salute dell'anime? o potrà

dirsi, aver lo Spirito Santo voluto non insegnarci cosa concernente alia
salute? Io qui direi che quello che intesi da persona ecclesiastica costituita in
eminentissimo grado, ciô è l'intenzione delle Spirito Santo essere d'insegnarci

come si vadia al cielo, e non come vadia il cielo».54

E tale distinzione è in totale comunione con quanto affermano i Padri
della Chiesa e, in particolar modo, Agostino:

«Perd se gli scrittori sacri avessero avuto pensiero di persuadere al popolo le

disposizioni e movimenti de' corpi celesti, e che in conseguenza dovessimo
noi ancora dalle Sacre Scritture apprender tal notizia, non ne avrebbon, per
mio credere, trattato cosi poco, che è come niente in comparazione delle infinite

conclusioni ammirande che in tale scienza si contengono e si dimostra-
110. Anzi, che non solamente gli autori delle Sacre Lettere non abbino preteso
d'insegnarci le costituzioni e movimenti de' cieli e delle stelle, e loro figure,

52 «Ma la mobilité o stabilité della Terra o del Sole non son de Fide né contro a i costumi,
né vi è chi voglia scontorcere luoghi della Scrittura per contrariare a Santa Chiesa o a i
Padri». GALILEI: Le opere, V, 337.

53 Un prezioso aiuto, in tale direzione, giunge direttamente da Benedetto Castelli, il
quale, il 6 gennaio 1615, comunica a Galilei di avere interessato un amico barnabita, compétente

nella patristica, perché traesse da Sant'Agostino e da altri Padri, riferimenti che po-
tessero confermare l'interpretazione esegetica galileiana riguardo al miracolo raccontato nel
libro di Giosuè: «Io son alle mani con il Padre Predicatore de' Barnabiti, affezionatissimo alia
dottrina di V.S., e m'ha promesso certi passi di S. Agostino e d'altri Dottori in confermatione
del sentimento dato da V.S. a Giosuè. Quando Ii havero, Ii mandero». Galilei: Le opere, XII,
n. 1069, 126-127.

54 GALILEI: Le opere, V, 319.



Benet Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero 321

grandezze e distanze, ma che a bello studio, ben che tutte queste cose fussero a

loro notissime, se ne sieno astenuti, è opinione di santissimi e dottissimi Pa-

dri: ed in sant'Agostino si leggono le seguenti parole: "Quaeri etiam solet, quae
forma et figura caeli esse credenda sit secundum Scripturas nostras: multi enim
multum disputant de iis rebus, quas maiore prudentia nostri authores omi-
serunt, ad beatam vitam non profuturas discentibus, et occupantes (quod peius

est) multum prolixa et rebus salubribus impedenda temporum spatia».55

Ora, a una lettura attenta del passo, è facile comprendere come Agostino
non si ponga il problema della distinzione tra due campi del sapere auto-
nomi, affermando semplicemente la conoscenza dell'astronomia come non
essenziale alla salvezza. Anzi, a ben vedere, la ricezione di questo passo
agostiniano, storicamente portera spesso a sottolineare l'inutilità delle co-
noscenze che non riguardavano l'ambito della fede, precisando, special-
mente all'interno delle comunità monastiche, quali conoscenze "profane"
fossero importanti per un'adeguata utilizzazione della Scrittura. Ben lonta-
no, dunque, da quanto Galileo avrebbe voluto sostenere.

Ma la questione più rilevante riguarda proprio il concetto di natura: per
Galileo la natura è definita da leggi necessarie che la governano, scritte in
un linguaggio matematico, una natura che finalmente si erge a entità del

tutto autonoma. Agostino, invece, insiste su una considerazione religiosa
della natura e del cosmo, nella quale occorreva cogliere il volere divino,
causa diretta dell'accadere fisico, giungendo perfino ad affermazioni che

sono l'esatto opposto di quanto Galileo pensava. Un brano del Commento
ai Salmi è particolarmente significativo:

«Il libro [c/oè la Bibbia] sia per te una pagina scritta da Dio per ascoltare ciô
che vi è scritto; ma un libro è per te anche l'universo, nel quale tu vedi ciô che
vi è contenuto. In questi codici [nella Bibbia] possono leggere solo coloro che
hanno istruzione, ma nel mondo puô leggere anche chi non è istruito». (Enar-
rationes in Psalmos, 45,7)

Per Agostino non vi è discontinuité perché libro della Scrittura e libro del
mondo trasmettono l'unica verità religiosa: per questo chi non è istruito
puô leggere facilmente il libro del mondo perché la natura è vista nei suoi
significati simbolici che rimandano alla redenzione dell'uomo. In Galileo si

attua l'esatto opposto: pur rimarcando l'unità del vero, egli considéra i
fenomeni naturali di difficile spiegazione, tanto che solo coloro che hanno
conoscenze adeguate possono giungere a scoprirne le leggi, mentre il
linguaggio della Scrittura deve poter essere compreso anche da coloro che

non sono istruiti. È questo il modo suggerito da Galilei, nel pieno della Ri-
voluzione scientifica, per evitare l'impasse nei casi di contrasto tra i due
veri: una soluzione che recepiva in pieno la formulazione "rovesciata" e

55 Galilei: Le opere, V, 318-319.



322 Marco Lamanna / Paolo Ponzio

"potenziata" (a vantaggio della filosofia) del principio dell'unità del vero
proposta da Perera nei Commenti al Genesi.

Abstract
II gesuita Beriet Perera (Pererius, 1535-1610) ripensà l'eredità della Bolla
Apostolici regiminis estendendo I'applicaziorte del principio dell'unità del

vero a qualsiasi filosofia ed autore. Nell'interpretazione di Perera non era solo

la filosofia a doversi conformare alla teologia, ma anche le Sacre Scritture
non dovevano essere in conflitto con gli esperimenti e gli argomenti della
filosofia. Nella Lettera a Cristina di Lorena (1615), Galilei riprese la formula
"cum verum omne semper cum vero congruat" proprio da Perera e dai suoi
Commenti al Genesi (1591). Attraverso Galilei, il principio dell'unità del vero
entrô stabilmente nella Rivoluzione scientifica. Questo contributo punta a

sviluppare un confronto tra Perera e Galilei proprio sulla loro rispettiva rice-
zione del principio dell'unità del vero.

Abstract
The Jesuit Benet Perera (Pererius, 1535-1610) rethought the legacy of the Papal

Bull Apostolici regiminis (1513), extending the application of the principle

of the unity of truth to every philosophy and author. In Perera's
interpretation, not only must philosophy conform to theology, but also Sacred

Scriptures mustn't be in conflict with experiences and arguments (i.e. the
truth) ofphilosophy. In the Letter to Madame Christina of Lorraine (1615),

Galileo sought to draw upon the formula "cum verum omne semper cum vero

congruat"from Perera's Commentary on Genesis (1591), affirming a
Concordat position between scientific and biblical truth. Through Galileo, the
principle of the unity of truth entered into the new paradigm of the scientific
revolution. This paper aims to develop a comparison between Perera and
Galileo based on their reception of the principle of the unity of truth.


	Bent Perera e Galileo Galilei sull'unità del vero

