
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? :
Überlegungen zur Weiterentwicklung der Systematischen Theologie

Autor: Dahlke, Benjamin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benjamin Dahlke

Anthropologische Möglichkeitsbedingungen
christlichen Glaubens?

Überlegungen zur Weiterentwicklung
der Systematischen Theologie

Schon seit geraumer Zeit befindet sich die katholische Systematische
Theologie in einer Phase der Neuorientierung. Es wird nach tragfähigen
Modellen und Ansätzen gesucht, den christlichen Glauben zu entfalten,
d.h. ihn grundzulegen, wie es der Fundamentaltheologie obliegt, und ihn
darzulegen, was als Aufgabe der Dogmatik zufällt. Angesichts des erheblichen

Problembewusstseins, das innerhalb beider Fächer besteht, gestaltet
sich diese Neuorientierung als ein überaus komplexer, tastender Prozess -
zumal keinerlei Leitphilosophie oder spezifische Methode in Sicht ist, die
einen verbindenden und auch verbindlichen Rahmen böte.1 Von daher
stehen sich unterschiedliche Herangehensweisen gegenüber; die Debatten-
läge ist unübersichtlich, und die Kommunikation untereinander fällt
bisweilen schwer.

Trotz aller Pluralität gibt es durchaus Verbindendes. Hierzu zählt die
Bezugnahme auf solche Fachvertreter, die sich ungefähr seit Mitte des 20.
Jahrhunderts für eine Öffnung von Theologie und Kirche eingesetzt haben.
Verwiesen sei auf Karl Rahner (1904-1984), Bernard Lonergan (1904-1984)
und Henri Bouillard (1908-1981).2 Bis heute sind sie im deutschen, engli-

1 Vgl. MEYER ZU Schlochtern, Josef/SlEBENROCK, Roman A. (Hgg.): Wozu Fundamentaltheologie?

Zur Grundlegung der Theologie im Anspruch von Glaube und Vernunft PaThSt
52). Paderborn: Schöningh 2010; SCHÜSSLER FlORENCA, Francis: Systematic Theology: Task
and Methods, in: Ders./Galvin, John P. (Hgg.): Systematic Theology: Roman Catholic
Perspectives. 2. Auflage. Minneapolis, MN: Fortress Press 2011, 1-78; HOFFMANN, Veronika u.a.
(Hgg.): Unter Hochspannung. Die Theologie und ihre Kontexte Theologie im Dialog 8).
Freiburg i.Br.: Herder 2012; MARSCHLER, Thomas/SCHÄRTL, Thomas (Hgg.): Dogmatik heute.

Bestandsaufnahme und Perspektiven. Regensburg: Pustet 2014; FÖSSEL, Thomas:
Fundamentaltheologie als relationaler Diskursraum der christlichen Gott-Rede im Horizont der „loci
theologici" und „Zeichen der Zeit", in: Salzburger Theologische Zeitschrift 18 (2014), 5-22;
Werbick, Jürgen: Theologische Methodenlehre. Freiburg i.Br.: Herder 2015; WENZEL, Knut:
Offenbarung - Text - Subjekt. Grundlegungen der Fundamentaltheologie. Freiburg i.Br.: Herder

2016.
2 Zu ihren Biographien siehe CROWE, Frederick E.: Bernard J.F. Lonergan. Progresso e

tappe del suo pensiero. Rom: Città Nuova 1995; GlÉ, Jean-Marie: La vie et l'œuvre d'Henri
Bouillard, in: Transversalités 109 (2009), 149-158; NEUFELD, Karl H.: Die Brüder Rahner. Eine
Biographie. 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2004. Hilfreich zum Verständnis sind auch
CORETH, Emerich u.a. (Hgg.): Christliche Philosophie im katholischen Denken des ig. und 20.
Jahrhunderts, 3 Bde. Graz: Styria 1987-1990; DORÉ, Joseph (Hg.): Le devenir de la théologie



212 Benjamin Dalilke

sehen und französischen Sprachraum wichtige Referenzautoren. Ihre Werke

werden gelesen, um Anstöße für die theologische Urteilsbildung zu
erlangen. Aber nicht allein das haben Rahner, Lonergan und Bouillard
gemein. Allesamt Jesuiten einer Generation, einte sie die Überzeugung, dass

es aufseiten des Menschen Voraussetzungen und Anknüpfungspunkte
geben muss, soll der christliche Glaube nicht etwas Fremdes sein. Die damit
umschriebenen anthropologischen Möglichkeitsbedingungen lassen sich
allerdings nicht abstrakt erschließen, sondern nur ausgehend vom gegebenen

Glauben. Das bedeutet: Von der Wirklichkeit her werden die
Bedingungen der Möglichkeit freigelegt.

Rahner, Bouillard und Lonergan bearbeiteten auf je eigene Weise
dieselbe theologische Problemstellung, nämlich die Subjektferne der Neu-
scholastik. Dieser Hintergrund soll zunächst skizziert werden (Abschnitt
1). Sodann werden ihre spezifischen Lösungsvorschläge vorgestellt
(Abschnitt 2). Schließlich sollen die Grenzen ihrer Ansätze benannt werden
(Abschnitt 3). Denn die Frage ist ja, ob oder doch inwieweit ihr Denken
heute, unter veränderten Bedingungen, weiterhilft; ob es also dazu geeignet

ist, den christlichen Glauben grund- und darzulegen. Von daher handelt

es sich im Folgenden um theologiegeschichtliche, orientierende
Überlegungen, die der Weiterentwicklung der Systematischen Theologie dienen
sollen.

1. Die Subjektferne neuscholastischer Theologie

Wie Immanuel Kant (1724-1804) aufzeigte, tritt das Subjekt einem Objekt
nicht bloß gegenüber, sondern ist an dessen Konstitution wesentlich
beteiligt. Insofern das Subjekt stets in bestimmte Kontexte verwoben ist,
die seinen Objektbezug mitbedingen, ist Erkenntnis überdies unweigerlich
standortgebunden. Hieraus ergeben sich Perspektivität und in gewisser
Weise sogar Relativität, ausgedrückt im Geschichtsbewusstsein, das
spätestens seit dem 19. Jahrhundert zu den Erkenntnisbedingungen der
Moderne zählt.3 Diesen Bedingungen zu entsprechen, also das historisch kon-
textualisierte Subjekt konsequent zu berücksichtigen, stellte sich als
Aufgabe auch für die Theologie. Sie konnte nicht mehr in der Weise betrieben
werden, wie das bis dahin der Fall war. Lediglich das biblische Zeugnis
sowie die kirchliche Tradition in einen systematisch-kohärenten Zusam-

catholique mondiale depuis Vatican II 1965-1999 Sciences théologiques et religieuses).
Paris: Beauchesne 2000; COFFELE, Gianfranco: Apologetica e teologia fondamentale. Da Blon-
del a de Lubac. Rom: Edizioni Studium 2004.

3 Vgl. SCHNÄDELHACH, Herbert: Über historistische Aufklärung, in: DERS.: Vernunft und
Geschichte. Vorträge und Abhandlungen stw 683). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, 23-46;
GROßHANS, Hans-Peter: Perspektivität des Erkennens und Verstehens als Grundproblem
theologischer Rationalität, in: ThLZ 128 (2003), 351-368; AMER1KS, Karl: Kant and the Historical
Turn. Philosophy as Critical Interpretation. Oxford: Clarendon Press 2006, 1-12.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 213

menhang zu bringen, erwies sich vor dem Hintergrund der Einsicht, dass

von einem Objekt nicht ohne das es erkennende Subjekt gesprochen werden

kann, als unterkomplex. In der Folge wurden - meistens in produktivem

Bezug auf die Klassische Deutsche Philosophie - neuartige Modelle
von Theologie konzipiert. Dabei fand keineswegs nur Kant Beachtung.4
Auch die Entwürfe von Johann Gottlieb Fichte (1762-1814), Georg Friedrich
Wilhelm Hegel (1770-1831) und Friedrich Wilhelm Schelling (1775-1854)
wurden rezipiert.5

Dies blieb allerdings nicht unwidersprochen; es formierte sich sogar massiver

Widerstand - beispielsweise in Mainz. Franz Leopold Bruno Liebermann

(1759-1844), Regens und Dogmatikprofessor am Priesterseminar,
verfasste die fünfbändigen Institutiones theologiae, in denen allein Schrift
und Tradition als Bezugsgrößen gelten sollten. Auf die damaligen
Versuche, Theologie im Gespräch mit der zeitgenössischen Philosophie zu
betreiben, ging Liebermann deshalb erst gar nicht ein; er ignorierte sie
einfach.6 Nicht zuletzt durch ihn vorbereitet, entwickelte sich Mainz in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu einem Zentrum jener Strömung,
welche der Perspektivität und Relativität entgehen wollte, indem sie die
Theologie als Wissenschaft vom Dogma und den Glauben als Fürwahrhalten

einer propositional gefassten Offenbarung konzipierte. Gemeint ist
die Neuscholastik, deren Anhänger bewusst auf das Denken des Mittelalters

und des Barock zurückgriffen, insbesondere auf Thomas von Aquin

4 Vgl. FISCHER, Norbert (Hg.): Kant und der Katholizismus. Stationen einer wechselhaften
Geschichte Forschungen zur Europäischen Geistesgeschichte 8). Freiburg i.Br.: Herder
2005. Ein Beispiel dafür, welche Bedeutung Kant damals zugemessen wurde, ohne dass man
ihm unkritisch folgte, sind die Darlegungen von BOLZANO, Bernard: Lehrbuch der
Religionswissenschaft [...], Bd. 1. Sulzbach: Seidel 1834, 150-168 (Einschaltung. Etwas über die kritische

und einige neuere Philosophien in Deutschland).
5 Vgl. MADER, Josef: Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes. Hegels Religionsphilosophie

als Anstoß für ein neues Offenbarungsverständnis in der katholischen Theologie des ig.
Jahrhundert Studien zur systematischen Theologie und Ethik 14). Münster: Lit 2000; SANS,

Georg: Georg Hermes und die Offenbarung. Eine Fallstudie zum Fortwirken Fichtes im
katholischen Denken des ig. Jahrhunderts, in: Fichte-Studien 36 (2012), 165-180; Essen, Georg: „Von
Mönchen, Mystikern und Schellingianern". Verwickelte Spurensuche zur Schelling-Rezeption
in der katholischen Theologie des ig. Jahrhunderts, in: DANZ, Christian (Hg.): Schelling und
die historische Theologie des ig. Jahrhunderts. Tübingen: Mohr Siebeck 2013, 171-192.

6 Vgl. LIEBERMANN, Franz Leopold Bruno: Institutiones Theologicae, Bd. 1. 5. Auflage.
Mainz: Kirchheim 1840, 51-53. Wie hier deutlich wird, erschien ihm bereits die nachreforma-
torische Scholastik in ihrer ganzen argumentativen Subtilität als ein Irrweg. Dezidiert
schrieb er (ebd., IV): „Neque alia hic est Theologiae, quam aliarum scientiarum conditio;
nam, quamvis interire non possit veritatum revelatarum depositum, Ecclesiae curae
promissum; Theologia tarnen, in quantum disciplinae alicujus aut scientiae rationem habet,
earn formae mutabilitatem induit, quam res omnes humanae experiuntur. Diu a Scholasticis
versata et deformata, vix aliquid retinuerat pristinae dignitatis; cum viri melioris eruditionis
et ingenii tot ineptiarum, quibus haec disciplina scatebat, pertaesi, animum applicuerint ad

Scripturae et Traditionis Studium, quod omnis sanae Theologiae fundamentum est."



214 Benjamin Dahlke

(1224-1274), weil bei ihm noch keine Subjektivierung gedroht habe.7 In
diesem Zusammenhang ist Johann Baptist Heinrich (1816-1891) zu nennen,
Professor am Mainzer Seminar und gleichzeitig Generalvikar, der eine
mehrbändige Dogmatik verfasste.8 Heinrich zufolge hat es die Theologie
vorrangig mit Gott zu tun, mit allem Übrigen nur auf abgeleitete Weise.9
Bei aller Hochschätzung der Vernunft ist ihre Grundlage deshalb auch die
Offenbarung, wie sie durch die Heilige Schrift, die Kirchenväter und
kirchlichen Lehrentscheidungen zugänglich gemacht wird.10

Die ausschließliche Objektorientierung, die hier zu Ausdruck kommt,
war ein Kennzeichen der Neuscholastik insgesamt. Aus der Sorge heraus,
das deutungsfreudige Subjekt, wie es die Klassische Deutsche Philosophie
gezeichnet hatte, verforme den Glauben, wurde dieses bewusst aus der
Betrachtung ausgeschlossen. Nach der turbulent verlaufenden Modernismuskrise

Anfang des 20. Jahrhunderts verstärkte sich dies nochmals.11 Wie es

7 Vgl. WALTER, Peter: „Den Weltkreis täglich von Verderben bringenden Irrtümern
befreien" (Leo XIII.). Die Internationalisierung der theologischen Wissenschaftswelt am Beispiel
der Neuscholastik, in: ARNOLD, Claus/WlSCHMEYER, Johannes (Hgg.): Transnationale Dimensionen

wissenschaftlicher Theologie VIEG.B 101). Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht
2013, 319-353. Speziell zu Mainz siehe ebd., 337-341.

8 Näher zu ihm siehe WALTER, Peter: Johann Baptist Heinrich als dogmatischer Theologe,
in: VlDAL, Enrique Benavent/MORALI, Ilaria (Hgg.): Sentire cum Ecclesia (FS Karl Josef
Becker). Valencia: Facultad de Teologia San Vicente Ferrer 2003, 113-133. Heinrich verdeutlicht

seine Position in: Dogmatische Theologie, Bd. 1. Mainz: Kirchheim 1873, IX-X: „Ein
gründliches und fortwährendes Studium der Theologie ist jedem Geistlichen, der sich selbst
vervollkommnen und sein heiliges Lehramt gut verwalten will, unumgänglich nothwendig.
Ein kurzes, nur die nothwendigen Elemente enthaltendes Compendium genügt dazu nicht.
Freilich bieten die alten großen Theologen unermeßliche Schätze und ist ihr Studium durch
kein modernes Buch zu ersetzen; allein obwohl sie wieder zu Ehren gekommen sind, und
namentlich die theologische Summe des heil. Thomas wieder viel verbreitet ist, so scheint
mir doch eine Dogmatik, wie ich sie geben möchte, ein vielfach empfundenes Bedürfniß. Vor
Allem kann man die alten scholastischen und positiven Theologen mit Nutzen nicht stu-
diren, ohne in ihr Verständniß und Studium eingeführt zu sein. Seit dem Ende des vorigen
Jahrhunderts ist aber die Form und Weise, wie bei uns die Theologie gelehrt wurde, vielfach
von der in der Kirche üblichen Form so weit abgewichen, zum Theil selbst eine so subjective
gewesen, daß sie vielfach von dem Studium und Verständnisse der alten großen Theologen
mehr entfernte, als zu demselben hinführte." Heinrich sah das 18. Jahrhundert als Bruchstelle

an (ebd., XII). Ähnlich bereits der Bonner Theologe und spätere Paderborner Bischof
MARTIN, Konrad: Lehrbuch der katholischen Religion für höhere Lehranstalten, zunächst für
die oberen Klassen der Gymnasien, Bd. 1. 5. Auflage. Mainz: Kirchheim und Schott 1851, 381L

9 Vgl. HEINRICH, Johann Baptist: Dogmatische Theologie, Bd. 1. Mainz: Kirchheim 1873, 3.
Im Hintergrund dürfte jenes Theologiemodell stehen, das Thomas von Aquin in seiner
Summa theologiae I, q. 1 skizziert.

10 Vgl. HEINRICH: Dogmatische Theologie, 3-17.
11 Zum Hintergrund siehe Wolf, Hubert/SCHEPERS, Judith (Hgg.):„/n wilder zügelloser

Jagd nach Neuem". 100 Jahre Modernismus und Antimodernismus in der katholischen Kirche
Römische Inquisition und Indexkongregation 12). Paderborn: Schöningh 2009. Dass die

damals aufgeworfenen Probleme keineswegs abgegolten waren, betonte Jahrzehnte später
SCHAEFFLER, Richard: Der „Modernismus-Streit" als Herausforderung an das philosophischtheologische

Gespräch heute, in: ThPh 55 (1980), 514-534.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 215

im Antimodernisteneid heißt, den bis 1967 sämtliche Kleriker ablegen
mussten, gründet der Glaube auf einer von außen kommenden Wahrheit
statt auf vagen Gefühlen.12 Dass der christliche Glaube anthropologische
Möglichkeitsbedingungen haben muss, weil er ansonsten etwas dem
Menschen Fremdes bliebe, geriet dabei allerdings aus dem Blick. Hieran
erinnerten Karl Rahner, Henri Bouillard und Bernard Lonergan. Selbst
neuscholastisch ausgebildet, führten sie die katholische Theologie konzeptionell

weiter. Sie versuchten, den überlieferten Lehrbestand - verstanden
als depositum fidei - in ein Verhältnis zum Menschen in seinem Selbstvollzug

zu setzen. Zu diesem Zweck griffen sie auf Ansätze zurück, die nicht ¬

scholastisch waren, ohne allerdings ihre eigene, vorrangig thomistische
Prägung vollkommen abzustreifen. Sie kombinierten klassische und moderne
Überlegungen, was im Übrigen ein Kennzeichen ihrer Generation
darstellt. >3

2. Die Entwürfe im einzelnen

2.1 Karl Rahner

Nach Abschluss des ordensüblichen Studiengangs, der ganz von der
Neuscholastik bestimmt war, bezog Rahner im Jahr 1934 die Universität Freiburg

i.ßr., wo er promovieren sollte. Unter dem Eindruck des Werks seines

belgischen Mitbruders Joseph Maréchal (1878-1944), der Thomas von Aquin
und Kant in ein Gespräch gebracht hatte, schrieb er eine philosophische
Dissertation.'4 Hierauf baute Hörer des Wortes auf - eine Schrift, in
welcher Rahner Überlegungen zu einer religionsphilosophischen Grundlegung

12 Dies wird im fünften Punkt der Eidesformel festgehalten (DH 3542).
'3 Vgl. DULLES, Avery: Jesuits and Theology: Yesterday and Today, in: TS 52 (1991), 524-

538, hier 534G; ESSEN, Georg: „Und diese Zeit ist unsere Zeit, immer noch". Neuzeit als Thema
katholischer Fundamentaltheologie, in: MÜLLER, Klaus (Hg.): Fundamentaltheologie. Fluchtlinien

und gegenwärtige Herausforderungen. Regensburg: Pustet 1998, 23-44. Es stellt ein
Desiderat dar, die innerthomistische Diskussion um die Neuausrichtung der Systematischen
Theologie zu rekonstruieren. Harsche Kritik am transzendentalen Ansatz äußerte etwa
LAKEBRINK, Bernhard: Klassische Metaphysik. Eine Auseinandersetzung mit der existenzialen
Anthropozentrik. Freiburg i.Br.: Rombach 1967.

4 Sie ist nach dem Scheitern des Promotionsprojekts - die Gründe dafür können an dieser

Stelle übergangen werden - publiziert worden: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen

Erkenntnis bei Thomas von Aquin. Innsbruck: Rauch 1939. Zum Ansatz von Geist in Welt
siehe MUCK, Otto: Thomas - Kant - Maréchal: Karl Rahners transzendentale Methode, in:
SCHÖNDORE, Harald (Hg.): Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners QD
213). Freiburg i.Br.: Herder 2005, 31-56 und NEUFELD, Karl H.: Joseph Maréchal und Karl Rahner.

Vom Umgang mit Thomas von Aquin, in: ZKTh 137 (2015), 127-140. Zum Denken des

belgischen Jesuiten siehe Marty, François: Joseph Maréchal SJ (1878-1944). Kritische Philosophie
und Neuscholastik. Eine transzendentale Theologie, in: FISCHER: Kant und der Katholizismus,
515-528.



2l6 Benjamin Dahlke

der Theologie anstellt.'5 Wie er darlegt, ist die Theologie zwar auf die
Offenbarung bezogen und damit auf etwas Unableitbares; doch ist es der
Mensch, der diese auf- und annimmt.16 Um genau diese Dimension geht es
Rahner. Indem er die „Frage nach der apriorischen, im Wesen des
Menschen liegenden Möglichkeit des Hörenkönnens einer möglicherweise
ergehenden Offenbarung Gottes" stellt, sucht er nach anthropologischen
Möglichkeitsbedingungen des christlichen Glaubens.'7 Im Hintergrund steht
neben den epistemologischen Überlegungen Maréchals das Konzept der
Daseinsanalyse, wie es der Freiburger Philosoph Martin Heidegger (1889-
1976) entwickelt hatte.'8 Das zeigt sich insbesondere daran, dass Rahner
die Seinsfrage als unweigerlich zum Dasein zählend aufweisen will.'9 So

schreibt er:

„Der Mensch kann nie bloß bei diesem oder jenem allein denkend oder
handelnd sich aufhalten. Er will wissen, was alles zumal in seiner Einheit, in der
ihm alles schon immer begegnet, sei; er fragt nach den letzten Hintergründen,

nach dem einen Grund aller Dinge, und insofern er alles einzelne als
seiend erkennt, nach dem Sein alles Seienden; er treibt Metaphysik."20

Eine Frage bedarf aber einer Antwort und setzt diese ihrer Möglichkeit
nach zumindest voraus, denn ansonsten wäre sie als Frage sinnlos.21 Dies
nutzt Rahner, um den Gottesgedanken einzuführen: Wenn der Mensch auf
das Sein und damit auf das Ganze der Wirklichkeit hin offen ist, dann
notwendigerweise auf Gott als das absolute Sein.22 Letztlich stellt Gott die
Antwort auf die Frage dar, welche der Mensch sich selbst ist. Als ein
konstitutiv geschichtliches Wesen muss der Mensch deswegen mit einer
geschichtlich ergehenden Offenbarung rechnen, ohne sie freilich erzwingen

5 RAHNER, Karl: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. München:

Kösel-Pustet 1941.
16 Vgl. Rahner: Hörer des Wortes, h_19-
7 Vgl. Rahner: Hörer des Wortes, 19t. Rahners Anliegen ist - mit eigenen Worten (ebd.,

43) - „eine metaphysische Analytik des Menschen in Absicht auf dessen Vermögen, das Wort
Gottes zu vernehmen, das als Offenbarung des unbekannten Gottes in der Geschichte des

Menschen möglicherweise ergeht."
18 Vgl. RAFFELT, Albert: Martin Heidegger und die christliche Theologie. Eine Orientierung

mit Blick auf die katholische Rezeption, in: FISCHER, Norbert/HERRMANN, Friedrich-Wilhelm
von (Hgg.): Die Gottesfrage im Denken Martin Heideggers. Hamburg: Meiner 2011, 195-221.
Nicht vergessen werden darf zudem Max Scheler (1874-1928). Siehe dazu KOBUSCH, Theo:
Phänomenologie und Fundamentaltheologie. Zum Einßuß Schelers auf Rahners Frühwerk, in:
GEERLINGS, Wilhelm/SECKLER, Max (Hgg.): Kirche sein (FS Hermann Josef Pottmeyer). Freiburg

i.Br.: Herder 1994, 111-116.

'9 Vgl. RAHNER: Hörer des Wortes, 42-58.
20 Rahner: Hörer des Wortes, 44.
21 Vgl. RAHNER: Hörer des Wortes, 45.
22 Vgl. Rahner: Hörer des Wortes, 8if.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 217

zu können, weil Gott frei bleibt.23 Anthropologie und Theologie sind folglich

wechselseitig aufeinander verwiesen, ja verbunden, insofern die in sich
metaphysische Anthropologie fundamentaltheologischen Charakter
besitzt.^

Der in Hörer des Wortes entwickelte Ansatz wird häufig als
Transzendentaltheologie bezeichnet.2? Rahner erprobte ihn in zahlreichen weiteren
Abhandlungen und Vorträgen.26 Als er nach verschiedenen Stationen
Professor in München geworden war, suchte er die verschiedenen, häufig si-
tuationsbezogenen Überlegungen zu bündeln. Deshalb konzipierte er den
Grundkurs des Glaubens, der im Jahr 1976 erschien.27 Es war sein Anliegen,
das Christentum nicht bloß als ein Objekt, sondern in seinem inhärenten
Bezug auf das Subjekt in seinem Selbstvollzug zu präsentieren.28 Folglich

23 Zusammenfassend RAHNER: Hörer des Wortes, 209: „Der Mensch ist das Seiende von
hinnehmender Geistigkeit, das in Freiheit vor dem freien Gott einer möglichen Offenbarung
steht, die, wenn sie kommt, in seiner Geschichte im Wort sich ereignet. Der Mensch ist der
in seine Geschichte auf das Wort des freien Gottes Hineinhorchende. Nur so ist er, was er
sein muß. Eine metaphysische Anthropologie ist dann an ihrem Ende, wenn sie sich
begriffen hat als die Metaphysik einer potentia oboedientialis für die Offenbarung des über-
weltlichen Gottes."

24 Vgl. RAHNER: Hörer des Wortes, 212-229.
25 Vgl. Herzgsell, Johannes: Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen

Transzendenzbegriff von Karl Rahner IThS 54). Innsbruck: Tyrolia 2000; SHEEHAN, Thomas:

Rahner's transcendental project, in: MARMION, Declan/HlNES, Mary E. (Hgg.): The
Cambridge Companion to Karl Rahner. Cambridge: Cambridge University Press 2005, 29-42. Was
Rahner darunter verstand, zeigt gerafft sein Beitrag: Transzendentaltheologie, in: SM 4
(1969), 986-992.

26 Eigens erwähnt sei RAHNER, Karl: Theologie und Anthropologie, in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 8. Einsiedeln: Benziger 1967, 43-65, hier 45.

27 Rahner, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg i.Br.: Herder 1976. Zur Genese des Grundkurses siehe ebd., yf.

28 Vgl. Rahner: Grundkurs des Glaubens, 5: „[Es] soll nicht einfach katechismusartig
wiederholt werden, was das Christentum verkündigt, sondern es soll diese Botschaft - soweit es

in einem solch kurzen Versuch möglich ist - neu verstanden und auf einen ,Begriff' gebracht
werden; es soll dieses Christentum - unbeschadet seiner Einmaligkeit und Unvergleichlichkeit

-, so gut es geht, in die Verständnishorizonte eines Menschen von heute eingerückt
werden." Was das konkret bedeutete, wird vielleicht durch die folgende Passage deutlicher -
zu finden ebd., 22f. -, in welcher Rahner die inhaltliche Konzeption des Grundkurses erläutert:

„[Es] muß erstens auf den Menschen als die sich selbst aufgegebene universale Frage
reflektiert, also im eigentlichsten Sinne philosophiert werden. Diese Frage - die der Mensch
ist und nicht nur hat - muß als Bedingung der Möglichkeit für das Hören der christlichen
Antwort betrachtet werden. Zweitens: Die transzendentalen und geschichtlichen Bedingungen

der Möglichkeit der Offenbarung sind zu reflektieren [...], so daß der Vermittlungspunkt
zwischen Frage und Antwort, zwischen Philosophie und Theologie gesehen wird. Endlich
muß drittens die Grundaussage des Christentums als Antwort auf die Frage, die der Mensch
ist, bedacht, also Theologie getrieben werden. Diese drei Momente bedingen sich gegenseitig

und bilden darum eine - in sich natürlich differenzierte - Einheit. Die Frage schafft die
Bedingung des wirklichen Hörens, und die Antwort bringt die Frage erst zu ihrer reflexen
Selbstgegebenheit. Dieser Zirkel ist wesentlich und soll im Grundkurs nicht aufgelöst,
sondern als solcher bedacht werden."



2l8 Benjamin Dahlke

sind die anthropologischen Möglichkeitsbedingungen des christlichen
Glaubens ein durchgängig relevantes Thema. Ausdrücklich behandelt
werden sie indes im ersten der insgesamt sieben .Gänge', wie die einzelnen
Kapitel des Grundkurses heißen. Dieser Gang ist nicht zufällig Der Hörer
des Wortes überschrieben.29 Wie Rahner betont, lassen sich jene
Voraussetzungen nicht abstrakt erschließen, sondern Wirklichkeit und Möglichkeit

sind ineinander verschränkte0 Die Theologie fußt auf einer bestimmten

Anthropologie.31 Diese konturiert Rahner im Weiteren, indem er den
Menschen in verschiedener Hinsicht betrachtet: als Person und Subjekt32,
als Wesen der Transzendenz33 sowie als Wesen der Verantwortung und
Freiheit34. Überdies thematisiert er die personale Daseinsfrage als Heilsfrage

.35 Insofern der Mensch immer in sozial-kulturelle Zusammenhänge
eingebunden und somit geschichtlich bedingt ist, ist er nicht nur der
Aktiv-Gestaltende, sondern gleichzeitig der Passiv-Bestimmte. Das macht
ihn als den Verfügten aus.36

Diese auf nur wenigen Seiten konzentriert entfalteten anthropologischen

Überlegungen haben fundamentaltheologischen Charakter. Auf
ihrer Grundlage wird nämlich der christliche Glaube dargelegt. Entsprechend

stellt Rahner sie voran, noch bevor er in den darauf folgenden Gängen

seines Grundkurses den Gottesgedanken einführt und weitere
materialdogmatische Themen entwickelt. Ohne Anbindung an das Subjekt wäre
der Glaube etwas bloß Objektives. Das sei in der traditionellen, vorrangig
formal argumentierenden Fundamentaltheologie unzureichend berücksichtigt

worden.37 Rahner wollte hieran etwas ändern und mit seinem
transzendentaltheologischen Ansatz die Subjektferne der Neuscholastik
überwinden.38 Damit ist er schulbildend geworden, zumal im deutschen

29 Zum folgenden siehe RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 35-53.
3° Vgl. Rahner: Grundkurs des Glaubens, 35t
31 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 36: „Die Theologie impliziert also selber eine

philosophische Anthropologie, die diese gnadenhaft getragene Botschaft als eigentlich
philosophisch zu vollziehende freisetzt und der eigenen Verantwortung des Menschen überantwortet.

Wir machen Aussagen über den Menschen, seine auf jeden Fall jetzt unentrinnbare
Situation, Aussagen über das, was die Botschaft des Christentums im Menschen antrifft oder
als Voraussetzung und Ort ihrer eigenen Ankunft im Menschen selber schafft; und jeder ist
dann gefragt, ob er sich als der Mensch erkennen könne, der hier sein Selbstverständnis
auszusprechen versucht, oder ob er verantwortlich vor sich und seinem Dasein die Uberzeugung

als seine Wahrheit setzen kann, daß er ein solcher Mensch nicht ist, wie ihn das

Christentum ihm zusagt."
32 Vgl. Rahner: Grundkurs des Glaubens, 37-42.
33 Vgl. Rahner: Grundkurs des Glaubens, 42-46.
34 Vgl. Rahner: Grundkurs des Glaubens, 46-50.
35 Vgl. Rahner: Grundkurs des Glaubens, 50-52.
36 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 52h
37 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 23.
38 Vgl. Raffelt, Albert: Die Aufnahme „modernistischer" Anliegen bei Karl Rahner (1904-

1984) im Gewand der Schultheologie, in: RoJKG 32 (2013), 131-144.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 219

Sprachraum.39 In der anglophonen Theologie hatte sein Mitbruder Bernard
Lonergan eine vergleichbare Wirkung.

2.2 Bernard Lonergan

Geboren in Quebec, trat Lonergan im Jahr 1922 in die Gesellschaft Jesu ein.
Seine Studien absolvierte er in London und Rom. Hier schrieb er eine
Dissertation, in welcher er sich mit der Gnadenlehre bei Thomas von Aquin
auseinandersetzte.40 Danach lehrte Lonergan an verschiedenen Hochschulen

seines Ordens, zunächst in seiner kanadischen Heimat, dann in Rom.
Nach längerer Vorarbeit publizierte er im Jahr 1957 Insight. A Study of
Human Understanding A' Lonergan bietet hier - nicht zuletzt in kritischer
Beschäftigung mit I<ant42 - eine umfassende Theorie menschlichen
Wissens.43 Obwohl es sich um eine philosophische Studie handelt, steht
Insight in einem erkennbaren Bezug zur Theologie.44 Denn wie Lonergan
darlegt, sind Erfahren, Verstehen, Urteilen und Entscheiden die vier
Schritte, die im Vorgang der Erkenntnis zu berücksichtigen sind.45 Damit
ist die Subjektivität des Menschen unhintergehbar. Von hier aus erklärt
sich, weshalb er in den sechziger Jahren die Subjektvergessenheit der bis-

39 Vgl. FÖSSEL, Thomas: Letztgültiger Sinn im Licht der theologischen Vernunft. Fragen
zur Reichweite transzendentalphilosophischer Glaubensverantwortung in Auseinandersetzung
mit der Transzendentaltheologie Karl Rahners, in: TThZ 115 (2006), 99-130; Lerch, Magnus:
Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen Offenbarungs théologie

ratio fidei 56). Regensburg: Pustet 2015. Was Großbritannien und die USA anbelangt,
siehe die Überblicksdarstellung von ENDEAN, Philip: Karl Rahner im englischsprachigen Raum,
in: StZ Spezial 1 (2004), 57-74.

4° Aus der Dissertation erwuchs: LONERGAN, Bernard: St. Thomas' Thought on Gratia
Operans, in: TS 2 (1941), 289-324; 3 (1942), 69-88, 375-402, 533-578.

41 LONERGAN, Bernard: Insight. A Study of Human Understanding. London: Longmans,
Green and Co. 1957. Zitiert wird im Weiteren nach der im Folgejahr überarbeiteten Fassung,
deren Nachdruck im Jahr 1973 erschienen ist. Siehe zudem Ders.: Insight: Preface to a
Discussion [1958], in: Crowe, Frederick E. (Hg.): Collection. Papers by Bernard Lonergan S.J.

London: Darton, Longman and Todd 1967, 152-163.
42 Vgl. SALA, Giovanni B.: Das Apriori in der menschlichen Erkenntnis. Eine Studie über

Kants Kritik der reinen Vernunft und Lonergans Insight MPF 97). Meisenheim: Hain 1971;
DERS.: The Concept of the Transcendental in Kant and Lonergan, in: Taddei-Ferretti, Cloe

(Hg.): Going beyond Essentialism: Bernard J.F. Lonergan, an atypical Neo-Scholastic Istitu-
to italiano per gli studi filosofici. Atti di Convegni e Seminari 9). Neapel: Istituto italiano per
gli studi filosofici 2012, 147-173.

43 Vgl. LONERGAN: Insight, IX: „By insight, then, is meant not any act of attention or
advertence or memory but the supervening act of understanding, it is not any recondite intuit-
tion but the familiar event that occurs easily and frequently in the moderately intelligent,
rarely and with difficulty only in the very stupid. In itself it is so simple and obvious that it
seems to merit the little attention that commonly it receives. At the same time, its function
in cognitional activity is so central that to grasp it in its conditions, its working, and its
results, is to confer a basic yet startling unity on the whole field of human inquiry and human
opinion."

44 Besonders deutlich wird dies bei LONERGAN: Insight, 731-748.
45 Vgl. Lonergan: Insight, XVIII.



220 Benjamin Dahlke

herigen katholischen Theologie als ihre zentrale Schwachstelle und außerdem

als den entscheidenden Grund für die massive Krise der Neuscholastik

benannte.46 Für Lonergan war klar, dass der Thomismus in seiner
bisherigen Form nicht weitergeführt werden konnte.47

Es ging ihm um eine umfassende Modernisierung des gesamten Faches

- ähnlich wie Karl Rahner, aber doch auf ganz eigene Weise. Anders als

sein deutscher Mitbruder schränkte er die transzendentale Methode nämlich

auf eine Grundlegungsfunktion ein, statt ihr weitreichende
materialdogmatische Möglichkeiten zuzubilligen.48 Umgekehrt nahm Rahner den
Ansatz Lonergans als den Versuch einer allgemeinen Wissenschaftstheorie
wahr, die allerdings das spezifisch Theologische verfehle, weil Gott doch
letztes Geheimnis sei.49 Tatsächlich legte der kanadische Jesuit im Jahr

1972 Method in Theology vor. Auf der Grundlage der transzendentalen
Methode, wie er sie in Insight entwickelt hatte, bietet er in diesem Werk eine
Metatheorie der Theologie.5° Was für das Wissen insgesamt gilt, trifft seiner

Auffassung nach ebenso auf die Theologie zu - Erfahren, Verstehen,
Urteilen und Entscheiden sind auch hier die zu beachtenden Schritte. 51

Von einem Objekt kann insofern nicht unter Absehung vom Subjekt
geredet werden; ohne die Aufmerksamkeit, Intelligenz, Vernunft und
Verantwortung des Subjekts wird das Objekt erst gar nicht zu dem, was es ist.
Indem die transzendentale Methode dies reflektiert, nimmt sie den
Menschen in seinem Daseinsvollzug in den Blick. Damit ist sie für die Theologie

von besonderem Interesse. Sie legt nämlich die anthropologischen
Möglichkeitsbedingungen des christlichen Glaubens frei.52 Entsprechend glie-

46 LONERGAN, Bernard: The Subject AqL 33). Milwaukee, WI: Marquette University Press

1968. Der Text ist in deutscher Übersetzung erschienen unter dem Titel: Das Subjekt, in:
Ders.: Theologie im Pluralismus heutiger Kultur QD 67). Freiburg i.ßr.: Herder 1975, 33—51.

47 Vgl. LONERGAN, Bernard: The Future ofThomism [1968], in: Ryan, William F.J./TYRRELL,

Bernard (Hgg.): A Second Collection. Papers by Bernard J.F. Lonergan S.J. Toronto: University

of Toronto Press 1996, 43-53; DERS.: Aquinas Today: Tradition and Innovation [1974], in:
CROWE, Frederick E. (Hg.): A Third Collection. Papers by Bernard J.F. Lonergan, S.J. New
York: Paulist 1985, 35-54.

48 Hinweise hierzu finden sich bei Beards, Andrew: Rahner's Philosophy. A Lonerganian
Critique, in: Gr 87 (2006), 262-283.

49 Vgl. Rahner, Karl: Kritische Bemerkungen zu B.J.F. Lonergans Aufsatz: Functional
Specialities in Theology, in: Gr 51 (1970), 537-540 mit Bezug auf den gleichnamigen Aufsatz in Gr

50 (1969), 485-505. Lonergan äußerte sich dazu in: An Interview with Fr. Bernard Lonergan,
S.J. [1971], in: RYAN/TYRRELL: A Second Collection, 209-230, hier 210.

5° Vgl. Lonergan, Bernard: Method in Theology [ 19721. Toronto: University of Toronto
Press 1990, 3-25. Lonergan bezieht sich ausdrücklich auf Insight (ebd., 17). Was den engen
Zusamenhang von Insight und Method in Theology betrifft, siehe SALA, Giovanni B.: B. Lonergans

Methode der Theologie: Ein Theologe hinterfragt seinen eigenen Verstand, in: ThPh 63

(1988), 34-59 sowie die Beiträge in GILBERT, Paul/SPACCAPELO, Natalino (Hgg.): II Teologo e

la Storia. Lonergan 's Centenary (1904-2004). Rom: Gregorian University Press 2006.
51 Vgl. Lonergan: Method in Theology, 14L

52 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 25. Den klassischen Begriff der Apologetik
aufgreifend, schreibt Lonergan (ebd., 123): „The apologist's task is neither to produce in others



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 221

dert Lonergan seine Studie in zwei Teile: Zunächst werden Grundlegungsfragen

behandelt (Background), sodann wird die Theologie in ihrer
Verfahrensweise analysiert {Foreground).53

Zu den anthropologischen Möglichkeitsbedingungen des christlichen
Glaubens zählt das Suchen nach dem Guten und nach Sinn; letztlich nach
dem, was Lonergan als religion bezeichnet.54 Gemeint ist dies: Aufgrund
seiner Selbst- und Welterfahrung werde der Mensch unweigerlich vor die
Gottesfrage gestellt.55 Diese entspringe der Verfasstheit des Subjekts,
seiner wesenhaften Transzendentalität. Als Frage sei sie auf jeden Fall da,
obwohl sie mitunter verdrängt werde.56 Beantwortet ist sie erst, wenn der
Mensch mit Gott in ausdrücklicher Verbindung steht. Lonergan bezeichnet

dies als „being in love in an unrescricted manner", womit er eine sich
in Akten der Frömmigkeit ausdrückende Gottesbeziehung des Menschen
meint.57 Diese Beziehung führt zum Glauben, bei dem es um mehr als bloß
um Vertrauen geht, insofern er seinen Ausdruck in bekenntnishaften
Sätzen findet, wie sie in einer bestimmten Glaubensgemeinschaft ausgeprägt

werden. Mit solchen Sätzen hat es die Theologie zu tun. Ausführlich
thematisiert Lonergan dies in einem zweiten Teil seiner Studie, in
welchem er deren Verfahrensweise analysiert. Wichtig ist dabei die gewählte
Reihenfolge: Erst nachdem die anthropologischen Möglichkeitsbedingungen

des Glaubens erörtert sind, kommt die Theologie in den Blick.
Besonders im englischen Sprachraum hat Method in Theology Resonanz

erfahren - man denke nur an Robert M. Doran (*1939) und David Tracy
(*1939)> die s'0'"1 stark mit den Überlegungen ihres akademischen Lehrers
befassten und sie schließlich eigenständig fortführten. 58 Was die franko-

nor to justify for them God's gift of his love. Only God can give that gift, and the gift itself is

self-justifying. People in love have not reasoned themselves into being in love. The
apologist's task is to aid others in integrating God's gift with the rest of their living."

53 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 1-145 bzw. ebd., 147-368.
54 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 27-124.
55 Vgl. Lonergan: Method in Theology, 102L
56 Vgl. Lonergan: Method in Theology, 103: „The question of God, then, lies within

man's horizon. Man's transcendental subjectivity is mutilated or abolished, unless he is

stretching forth towards the intelligible, the unconditioned, the good of value. The reach,
not of his attainment, but of his intending is unrestricted. There lies within his horizon a

region for the divine, a shrine for ultimate holiness. It cannot be ignored. The atheist may
pronounce it empty. The agnostic may urge that he finds his investigation has been
inconclusive. The contemporary humanist will refuse to allow the question to arise. But their
negations presuppose the spark in our clod, our native orientation to the divine." Lonergan
meint sogar (ebd., 105): „the question of God is implicit in all our questioning".

57 LONERGAN: Method in Theology, 109. Was die Erfahrung von entgrenzender Liebe
angeht, siehe zudem Ders.: Second Lecture: Religious Knowledge [1976], in: CROWE: A Third
Collection, 129-145, hier 133.

58 Vgl. DORAN, Robert M.: What Is Systematic Theology? Lonergan Studies). Toronto:
University of Toronto Press 2005; Ders.: System seeking Method: Reconciling System and
History, in: Gileert/SpaccapelO: II Teologo e la Storia, 275-299; Tracy, David: The Achievement



222 Benjamin Dahlke

phone Theologie angeht, fand Lonergan hingegen nur wenig Beachtung.
Das mag damit zusammenhängen, dass es zumal in Frankreich eine eigene
Tradition eines Denkens gab, das der Moderne gegenüber aufgeschlossen
war. In diesem Zusammenhang ist namentlich Henri Bouillard zu nennen.

2.3 Henri Bouillard

Nach dem Studium der Philosophie und Theologie, das er als Priesteramtskandidat

in Paris absolviert hatte, trat Bouillard in den Jesuitenorden ein.
Er setzte seine Ausbildung fort - teils in Lyon, teils in Rom. Seine Dissertation

trug den Titel Conversion et grâce chez saint Thomas d'Aquin.59 Nach
Abschluss der Promotion, näherhin seit dem Jahr 1942, lehrte Bouillard in
Lyon, wo die Jesuiten im Stadtteil Fourvière ein Studienhaus unterhielten.
Im Jahr 1950 erschien jedoch die Enzyklika Humani Generis, in der Papst
Pius XII. (1876-1958) einige Tendenzen in der Gegenwartstheologie
kritisierte. Sie richtete sich nicht zuletzt gegen jene Strömung, die (zunächst
nicht ohne polemischen Unterton) als Nouvelle Théologie bezeichnet wurde.60

Lyon galt als ihr Zentrum, und deshalb verloren hier mehrere Professoren

ihre Stellung - unter ihnen Henri de Lubac (1896-1991), ebenso
Bouillard.6' Er zog nach Paris, wo er fortan in einer Jesuitenkommunität
lebte, am regen intellektuellen Leben der französischen Hauptstadt
teilnahm und sich mit ganz verschiedenen, vorrangig zeitgenössischen
Denktraditionen beschäftigte.62 Beispielsweise widmete er sich intensiv der
Philosophie von Maurice Blondel (1861-1949).63 Daneben hielt er immer wieder

Vorträge und publizierte Abhandlungen, von denen er einige in einem
Sammelband zusammenstellte: Logique de la foi, erschienen im Jahr 1964.64

of Bernard Lonergan. New York: Herder and Herder 1970; Ders.: The Analogical Imagination:
Christian Theology and the Culture ofPluralism. New York: Crossroads 1981; Ders.: Die Theologie

und die dialogische Wende im zeitgenössischen Denken. Theologie als potentiell unendliche

Hermeneutik eines aktual Unendlichen Gottes, in: GRUBER, Franz u.a. (Hgg.): Verstehen
und Verdacht. Hermeneutische und kritische Theologie im Gespräch. Ostfildern: Grünewald
2015, 41-69.

59 BOUILLARD, Henri: Conversion et grâce chez saint Thomas d'Aquin. Étude historique.
Paris: Aubier 1944.

60 Vgl. FLYNN, Gabriel/MURRAY, Paul D. (Hgg.): Ressourcement. A Movement for Renewal
in Twentieth-Century Catholic Theology. Oxford: Oxford University Press 2012.

61 Vgl. WAGNER, Jean-Pierre: Henri de Lubac (1896-1991) et Henri Bouillard (1908-1981),
profils croisés, in: RevSR 86 (2012), 285-305.

62 Vgl. DORÉ, Joseph: Théologie et philosophie chez Henri Bouillard, in: NRTh 117 (1995),
801-820; CASTRO, Michel: L'itinéraire théologique d'Henri Bouillard. De Thomas d'Aquin à

Emanuel Levinas. Paris: Cerf 2012; HANVEY, James: Henri Bouillard: The Freedom of Faith, in:
Fi.YNN/Murray: Ressourcement, 263-277; Taeg, Paul Hau Min: La connaissance naturelle de

Dieu chez Henri Bouillard (1908-1981). Approche historique et théologique. Paris: Cerf 2015.
63 Bouillard, Henri: Blondel et le Christianisme. Paris: Editions du Seuil 1961.
64 Bouillard, Flenri: Logique de la foi Collection Théologie). Paris: Aubier 1964. Bald

folgte eine deutsche Übersetzung, nach der im Folgenden zitiert wird: Logik des Glaubens

QD 29). Freiburg i.Br.: Herder 1966.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 223

Was die in unterschiedlichen Zusammenhängen entstandenen Beiträge
in Logique de la foi verklammert, ist die Suche nach anthropologischen
Möglichkeitsbedingungen des christlichen Glaubens.65 Als verbindende
Idee gibt Bouillard einleitend an, er wolle „die verborgene Entsprechung
zwischen der Logik der menschlichen Existenz und dem Anruf des christlichen

Geheimnisses freilegen und somit die intelligible Struktur der Bewegung

herausschälen, die zum christlichen Glauben führt - kurz, die Logik
des Glaubens aufzeigen."66

Soll sich etwas entsprechen, dann ist es zunächst einmal real voneinander

verschieden, ohne aber derart zu differieren, dass es bezuglos
nebeneinanderstünde. Ein Bezug ergibt sich freilich nicht automatisch. Bouillard
definiert die ,Logik des Glaubens' denn auch als „Logik der freien Zustimmung

zum Mysterium des Christentums." Und weiter:

„Sie ist die erkannte und frei anerkannte Entsprechung zwischen dem Sinn
der Botschaft des Christentums und der Logik der menschlichen Existenz. Sie

setzt selbstverständlich voraus, daß die Transzendenz des geoffenbarten
Geheimnisses und seine Bedeutung für uns unangetastet bleiben. Sie läßt sich
daher weder ganz auf die immanente Logik der menschlichen Existenz
zurückführen noch ohne eine enge Verbindung mit ihr aufdecken."67

Insofern es sich um Möglichkeitsbedingungen handelt, kann die Wirklichkeit
des Glaubens nicht aus diesen abgeleitet werden, sondern hat sie zur

Voraussetzung, mögen sie sich auch nicht in Absehung vom Glauben
bestimmen lassen. Prinzipiell muss der Glaube aber anthropologische
Möglichkeitsbedingungen haben, weil er sonst etwas dem Menschen Fremdes
wäre.68 Indes geht Bouillard nicht nur von einer bloß formal bleibenden
Offenheit des Menschen für den Glauben aus. Wenngleich mit großer
Vorsicht, unterstellt er sogar eine gewisse materiale Übereinstimmung.69

65 Zum Folgenden siehe BOUILLARD, Henri: Vorwort, in: DLRS.: Logik des Glaubens, 7-11.
66 BOUILLARD: Vorwort, 7.
67 BOUILLARD: Vorwort, 9.
68 Vgl. BOUILLARD: Vorwort, io.
69 Vgl. Bouillard: Vorwort, 10: „Wenn es wahr ist, daß Christus für alle Menschen eine

entscheidende Bedeutung hat, muß sein Erscheinen einer angestammten Offenheit und
einer dunklen Sehnsucht des Menschen entsprechen; andernfalls hätten wir gar nicht die
Möglichkeit, ihn als das Wort Gottes an uns gewahr zu werden. Die Logik der menschlichen
Existenz muß diese Offenheit ahnen lassen und sozusagen das formale Schema einer
vernünftigen Zustimmung zur göttlichen Offenbarung entwerfen." Die Ausweitung vom Formalen

zum Materialen geschieht in der folgenden Passage (ebd., 1 of.): „Sicher wird nur jener
dieses Schema sehen können, der in der christlichen Wirklichkeit beheimatet ist. Er muß es
aber nicht erst schaffen, sondern wird es in seiner Reflexion über das Sein des Menschen
finden. Er wird entdecken, daß die Logik der menschlichen Existenz den konkreten Sinn der
Botschaft des Evangeliums zwar noch nicht in sich birgt, wohl aber die erste Morgenröte
ihrer Offenbarung darstellt. So gesehen, wird er also die Logik des Glaubens als eine Logik
der vernünftigen Zustimmung zum christlichen Geheimnis verstehen."



224 Benjamin Dahlke

Der christliche Glaube entspricht dem Menschen; er ist eigentlich
vernunftgemäß.

Von daher möchte Bouillard, der dabei ausdrücklich auf Maurice Blon-
del Bezug nimmt, die klassische Apologetik weiterentwickeln.Ihrer
Tendenz nach sei sie nämlich defensiv, weil sie die Beweggründe des Glaubens
theoretisch darlege und dabei vorrangig die Ungläubigen im Blick habe.
Das ist seiner Auffassung nach allerdings zu wenig. Vielmehr gelte es, den
Christen dahingehend zu vergewissern, dass sein Glaube gute Gründe hat.
Um dieses positive Anliegen zu unterstreichen, plädiert Bouillard dafür,
die Apologetik als Fundamentaltheologie aufzufassen, sie also als
Grundlegungsdisziplin anzulegen. Er beruft sich hierbei auf das Erste Vatikanische
Konzil, genauer auf die Dogmatische Konstitution Dei Filius, der zufolge
„wir glauben, nicht weil wir die innere Wahrheit der christlichen Botschaft
mit dem natürlichen Licht unserer Vernunft durchschauten, sondern auf
die Autorität des offenbarenden Gottes selbst hin."71 Insofern die Offenbarung

in der Geschichte erfolgt, muss sie einen Anhalt in ihr haben, ohne
gleich demonstrierbar zu sein. Denn es ist Gott, der sich selbst offenbart,
und Gott ist von allem, was er nicht ist, wesentlich unterschieden. Die
Offenbarung ist deshalb keine Tatsache, die in sich klar und eindeutig wäre;

es bedarf vielmehr des Glaubensaktes, damit sie als diejenige Gottes
erkennbar wird.

Allerdings ist der Glaube nicht grundlos. Wie Bouillard unterstreicht,
ist die Offenbarung ja immer an jemanden gerichtet, dem etwas offenbar
wird. Sie wäre darum geradezu sinnfrei, würde sie nicht dazu beitragen,
die menschliche Wirklichkeit zu erhellen. Es gilt, sie „als die letzte
Antwort auf die Sinnfrage unseres Daseins" zu verstehen.72 Die Fraglichkeit
der Existenz zählt damit zu den anthropologischen Möglichkeitsbedingungen

des christlichen Glaubens, welcher dann die Vollendung des
Menschen bedeutet.73 Aus sich selbst gewinnt das Dasein nämlich keinerlei
Sinn, sondern es bedarf etwas, das es überschreitet.74 In der menschlichen
Selbsterfahrung tritt eine fundamentale Bedürftigkeit zutage, als dessen

7° Vgl. BOUILLARD, Henri: Der Sinn der Apologetik [1961], in: DERS.: Logik des Glaubens,

15-35. Der Bezug auf Blondel findet sich ebd., 29. Siehe zudem Ders.: De l'apologétique à la

théologie fondamentale [1973], in: DERS.: Vérité du Christianisme. Paris: Desclée de Brouwer
1989, 131-147.

71 BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 17t. mit Bezug auf Dei Filius, Kap. 3 (DH 3008).
72 BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 21. Ähnlich heißt es (ebd., 25): „Es wäre nutzlos,

Wunder und große Taten geltend zu machen, zeigte man nicht, daß das christliche Phänomen,

dessen Bestandteil sie sind, auf die Grundlage unserer Existenz Antwort gibt."
73 Vgl. BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 25, 27.
74 Bouillard führt an dieser Stelle den Gedanken des Absoluten ein, den er im Weiteren

immer wieder aufgreift - siehe BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 26, 33; DERS.: Entwurf
einer Apologetik-Vorlesung [1961], in: DERS.: Logik des Glaubens, 36-40, hier 37. Stillschweigend,

ohne dies eigens zu begründen, identifiziert er das Absolute mit Gott (ebd., 37T).



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 225

Erfüllung das Christentum zu verstehen ist.75 Diesen Zusammenhang
aufzuzeigen, weist Bouillard der Fundamentaltheologie als einer eigenständigen,

zwar aus der Apologetik erwachsenen, aber über sie hinausgreifenden
Disziplin zu.

Im selben Jahr, da Logique de la foi erschien, also 1964, wurde Bouillard
Professor am Institut Catholique in Paris. Einst seiner Professur beraubt,
lehrte und forschte er nun in einem der intellektuellen Zentren des
katholischen Frankreich.76 Ermöglicht hatte dies der Stimmungswandel im
Zusammenhang des Zweiten Vatikanischen Konzils. Es herrschte eine neue
Offenheit, und der Thomismus verlor seine bisherige, lehramtlich
gestützte Monopolstellung.77 Auch sahen viele Theologen eine epochale Wende

gekommen, insofern Dogmatik und Fundamentaltheologie anders als

bislang betrieben werden müssten, wollten sie dem heutigen Menschen
überhaupt etwas sagen.78 Vor diesem Hintergrund erklärt sich die allmähliche

Auflösung und das fast vollständige Verschwinden der Neuscholastik.
Auf verschiedene Weise subjektorientierte, kontextuelle Ansätze traten an
ihre Stelle.79 Damit hat sich das positionelle Spektrum innerhalb der
katholischen Systematischen Theologie erheblich aufgefächert.

3. Die Grenzen der skizzierten Entwürfe

Vor dem Hintergrund der Subjektferne, wie sie die neuscholastische
Schultheologie kennzeichnete, wird verständlich, weshalb Karl Rahner, Henri
Bouillard und Bernard Lonergan nach anthropologischen Möglichkeitsbedingungen

des christlichen Glaubens suchten. Gemessen an der Ausgangslage,

also an der Konzentration auf das Objekt, bedeutete es einen wirklichen

Fortschritt, die subjektive Dimension zu berücksichtigen. Nach
Auffassung der drei Jesuiten ist der christliche Glaube dem Menschen nichts

75 Vgl. BOUILLARD, Henri: Die menschliche Erfahrung und der Ausgangspunkt der Funda-
mentaltheologie, in: DERS.: Logik des Glaubens, 41-53, hier 49E mit Bezug auf Dei Filius, Kap.
4 (DH 3016).

76 Dass Bouillard sein Interesse am Thema beibehielt, zeigt sein Beitrag: Transzendenz
und Gott des Glaubens, in: CGG 1 (1981), 87-131. Weitere Artikel sind gesammelt in DERS.:

Vérité du Christianisme. Einen Überblick bietet GEFFRÉ, Claude: La théologie fondamentale
d'Henri Bouillard revisitée, in: Transversalités 109 (2009), 171-180.

77 Vgl. KOMONCHAK, Joseph A.: Thomism and the Second Vatican Council, in: CERNERA,

Anthony J. (Hg.): Continuity and Plurality in Catholic Theology (FS Gerald McCool). Fairfield,
CT: Fairfield University Press, 1998, 53-73; TORRELL, Jean-Pierre: Situation actuelle des études
thomistes, in: RSR 91 (2003), 343-371.

78 Exemplarisch dafür sind SCHMAUS, Michael: Der Glaube der Kirche. Handbuch katholischer

Dogmatik, Bd. 1. München: Hueber 1969, 6-14; SCHOOF, Mark: Der Durchbruch der neuen

katholischen Theologie. Ursprünge, Wege, Strukturen. Freiburg i.Br.: Herder 1969; GeffrÉ,
Claude: Un nouvel âge de la théologie CFi 68). Paris: Cerf 1972.

79 Vgl. LUBER, Markus: Kontextuelle Theologie, in: StZ Bd. 229 (2011), 217h; Schelkens,
Karim u.a.: Aggiornamento? Catholicism from Gregory XVI to Benedict XVI Brill's Series in
Church History 63). Leiden: Brill 2013, 183-213.



226 Benjamin Dahlke

Fremdes. Mittels transzendentaler Überlegungen sicherten sie dies. Auf je
eigene Weise haben sie dazu beigetragen, die Fundamentaltheologie als
eine eigenständige, sowohl von der Apologetik als auch der Dogmatik
verschiedene, doch mit beidem in Bezug stehende Grundlegungsdisziplin zu
profilieren.80 Von daher stellten der Grundkurs des Glaubens, Method in
Theology und Logique de la foi wichtige Bezugspunkte für die katholische
Systematische Theologie dar, als diese in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts nach neuen Grundlagen suchte. Rahners, Lonergans und Bouil-
lards Anregungen wurden und werden bis heute rezipiert, ja sie sind
schulbildend. Unverkennbar sind allerdings auch die Grenzen ihrer Ansätze.
Diese ergeben sich zumal dadurch, dass sie bei allem Fortschrittlichen in
mancherlei Hinsicht der Neuscholastik verhaftet blieben.

(1) So war für Rahner, Bouillard und Lonergan noch klar und deutlich, was
den christlichen Glauben seinem Inhalt nach ausmacht. Sie wissen um den
überlieferten Lehrbestand und akzeptieren ihn, wenngleich sie ihn
mitunter auf neue Weise präsentieren, d.h. sie wollen den gleichen Sachgehalt
in einer anderen Sprachgestalt ausdrücken. Das setzt allerdings voraus,
dass es möglich ist, diesen Sachgehalt zunächst eindeutig zu bestimmen,
um ihn sodann zu reformulieren.81 Hier wirkt offenbar das Konzept des

depositum fidei im Sinne der Neuscholastik fort. Gemeint ist die
Vorstellung eines klar umrissenen, satzhaft gefassten Bestandes unveränderlicher

Glaubenswahrheiten, welcher der Kirche anvertraut ist.82 Nicht dass

Rahner, Lonergan und Bouillard dieses unreflektiert verträten; doch sind
durch die Ergebnisse der historisch-kritischen Forschung erstaunlich wenig

verunsichert oder zumindest beunruhigt. Dabei haben Exegese,
Dogmen- sowie Theologiegeschichte doch gezeigt, wie überaus
voraussetzungsreich die kirchliche Lehrbildung eigentlich ist. Dem hat man in der

80 Zum damaligen Diskussionsstand in Bezug auf Stellung und Aufgabe des Faches siehe
WELTE, Bernhard: Zur geistesgeschichtlichen Lage der Fundamentaltheologie, in: ThQ 130
(1950), 385-406; LANG, Albert: Fundamentaltheologie, Bd. 1. 3. Auflage. München: Hueber 1961,

7-40; STIRNIMANN, Heinrich: Erwägungen zur Fundamentaltheologie. Problematik, Grundfragen,

Konzept, in: FZPhTh 24 (1977), 291-365.
81 Zum Problem siehe PRÖPPER, Thomas: Ist das Identische der Tradition identifizierbar?

Zur Aufgabe und Hauptschwierigkeit einer historischen Rekonstruktion der Überlieferungsgeschichte

des christlichen Glaubens, in: DERS.: Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine
Skizze zur Soteriologie. 2. Auflage. München: Kösel 1988, 230-235 und Tapp, Christian: Kann
es im kirchlichen Glauben Neues geben?, in: DAMBERG, Wilhelm/SELLMANN, Matthias (Hgg.):
Die Theologie und „das Neue". Perspektiven zum kreativen Zusammenhang von Innovation
und Tradition. Freiburg i.Br.: Herder 2015, 139-168.

82 Vgl. Koch, Wilhelm: Depositum fidei, in: LThK Bd. 3 (1931), 216. Das Konzept des

depositum fidei hat insofern sein Recht, als es darauf verweist, dass es im Glauben Bleibend-
Gültiges gibt, während sich manches wandeln kann. Von daher begegnet es weiterhin in
kirchlich-lehramtlichen Dokumenten, etwa in CIC can. 750 und KKK Nr. 84. Die Apostolische

Konstitution, die den zitierten Katechismus promulgierte, trug übrigens den Titel: Fidei
depositum, in: AAS 86 (1994), 113-118.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 227

nachfolgenden Jesuitengeneration entsprechend Rechnung getragen.
Verwiesen sei nur auf Roger Haight (*1936), lange Zeit Professor in Boston und
New York. Für ihn stellt das ausgeprägte historische Bewusstsein den
entscheidenden Grund dafür dar, das Christliche zu reformulieren - in seiner
überkommenen Form sei es weder plausibel noch relevant. 83

Ähnlich wie Haight, der indes weitreichende und durchaus problematische

Schlüsse daraus zieht84, sehen einige Systematische Theologen die
vielfältige Bedingtheit ihres Gegenstandes (bestenfalls auch diejenige ihrer
eigenen Perspektive). Geltungsansprüche werden von daher, wenn
überhaupt, nur zurückhaltend erhoben. Weitaus mehr Anklang findet ein
genealogisches Denken; es lässt sich eine stark historische, nach-denkende
Orientierung feststellen. Das bedeutet aber nicht unbedingt Denkfaulheit,
sondern ist einem forciert selbstreflexiven Denken geschuldet. Sicherlich
ist Theologie mehr als Theologiegeschichte; doch ist beides aufeinander
verwiesen, weil es keine Geltung ohne Genese gibt.85

(2) Die transzendentaltheologischen Entwürfe von Karl Rahner, Henri
Bouillard und Bernard Lonergan haben eine weitere Grenze. Man kann
ihnen gegenüber einwenden, dass sie das in der Neuscholastik vernachlässigte

Subjekt zwar richtigerweise berücksichtigen, dies aber noch viel zu
wenig tun. Denn sie legen zugrunde, was man als kantisches Normsubjekt
bezeichnen kann, also eine rein formale Identitätsbestimmung der
Vernunft.86 Was aber mit der Sozialität und Kontextualität, ist der Mensch
doch immer eingebunden in eine Gesellschaft? Johann Baptist Metz
(*1928) hat hierauf nachdrücklich verwiesen, und das mit einem erheblichen

antibürgerlichem Impetus. Zeitweilig war er Rahners Assistent, dann
Professor für Fundamentaltheologie in Münster. Metz hat den Subjektbegriff

seines akademischen Lehrers als zu abstrakt und geschichtsenthoben
kritisiert.8? Im Gegenzug hat Metz mit der Neuen Politischen Theologie

83 Vgl. Haight, Roger: Jesus Symbol of God. Maryknoll, NY: Orbis Books 1999; Ders.:
Dynamics of Theology. 2. Auflage. Maryknoll, NY: Orbis Books 2001.

84 Vgl. DAHLKE, Benjamin: Über das Dogma hinaus. Anliegen und Problematik betont
moderner Christologien, in: Cath(M) 67 (2013), 40-71.

85 Vgl. Dahlke, Benjamin: Theologiegeschichtsschreibung. Ein Versuch, in: ThGl 97 (2007),
226-238.

86 Vgl. KrV B 404. Eine Rekonstruktion und Erschließung dessen, was mit transzendentalem

Subjekt gemeint ist, bieten KLEMME, Heiner F.: Kants Philosophie des Subjekts.
Systematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen zum Verhältnis von
Selbstbewußtsein und Selbsterkenntnis Kant-Forschungen 7). Hamburg: Meiner 1996 und ZOBRIST,

Marc: Subjekt und Subjektivität in Kants theoretischer Philosophie KantSt.E 163). Berlin:
Walter de Gruyter 2011.

87 Vgl. METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie. Mainz: Grünewald 1977; Ders.: Unterwegs zu einer
nachidealistischen Theologie, in: BAUER, Johannes B. (Hg.): Entwürfe der Theologie. Graz:
Styria 1985, 209-232. Zum Hintergrund siehe KREUTZER, Karsten: Transzendentales versus



228 Benjamin Dahlke

eine Schule begründet, für welche der kritische Gesellschaftsbezug von
zentraler Bedeutung ist. Um einen Bruch mit der Transzendentaltheologie
handelt es sich nicht; wohl um eine Weiterentwicklung, weil das Interesse
am Subjekt erhalten bleibt - nur wird dieses in seiner Sozialität und Kon-
textualität gesehen.88

Auf eine nochmals andere Weise hat Thomas Pröpper (1941-2015),
Professor für Dogmatik in Münster, die Transzendentaltheologie weitergeführt,

nämlich freiheitstheoretisch. Pröpper hatte sich intensiv mit Johann
Gottlieb Fichte beschäftigt, der ja für sich reklamierte, den Ansatz Kants
sachgemäß zu vertiefen. Vor diesem Hintergrund erklärt sich, weshalb
Pröpper zwar grundsätzlich Sympathien für das Projekt „anthropologischer

Vermittlung"89 des christlichen Glaubens hegte, was sich für ihn
namentlich mit Karl Rahner verband, jedoch deren bisherige Durchführung
für unzureichend hielt.9° Sein zentraler Einwand lautete, die menschliche
Freiheit werde zu wenig berücksichtigt. Pröpper stellt demgegenüber die
Subjektivität des Subjekts heraus.91

(3) Nicht nur in Bezug auf das Objekt und das Subjekt je für sich
genommen, sondern auch was die Verhältnisbestimmung beider Größen
betrifft, lassen sich Rückfragen an die Entwürfe von Rahner, Bouillard und
Lonergan stellen. Es wird nämlich mit einem Frage-Antwort-Schema
gearbeitet. Rahner, Bouillard und Lonergan gehen davon aus, dass der Mensch
als solcher stets über sich hinaus ist, dass es auf seiner Seite eine prinzipielle

Offenheit gibt, an welche der Glaube anschließen kann. Die Frage,
die der Mensch nicht nur hat, sondern selbst ist, findet seine Entsprechung

im christlichen Glauben, der die Antwort bereithält. Folglich besitzt
der Glaube nicht nur anthropologische Möglichkeitsbedingungen; er ist
auch in seiner Wirklichkeit anthropologisch relevant.92

hermeneutisches Denken. Zur Genese des religionsphilosophischen Ansatzes bei Karl Rahner
und seiner Rezeption durch Johann Baptist Metz ratio fidei 10). Regensburg: Pustet 2002.

88 Vgl. Metz: Glaube in Geschichte und Gesellschaft, 6if. Siehe allerdings auch ebd., 199.
89 PRÖPPER, Thomas: Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriolo-

gie. 2. Auflage. München: Kösel 1988, 15.

9° Was die Auseinandersetzung mit Rahner angeht, siehe PRÖPPER: Erlösungsglaube und
Freiheitsgeschichte, 123-137, 269-273 und Ders./Striet, Magnus: Transzendentaltheologie, in:
LThK3 Bd. 10 (2001), 188-190.

91 Vgl. Pröpper, Thomas: Freiheit als philosophisches Prinzip der Offenbarung. Systematische

Reflexionen im Anschluß an Walter Kaspers Konzeption der Dogmatik, in: SCHOCKEN-

HOFF, Eberhard/WALTER, Peter (Hgg.): Dogma und Glaube. Bausteine für eine theologische
Erkenntnislehre (FS Walter Kasper). Mainz: Grünewald 1993, 165-192; DERS.: Evangelium und
freie Vernunft. Konturen einer theologischen Flermeneutik. Freiburg i.Br.: Herder 2001; DERS.:

Theologische Anthropologie, 2 Bde. Freiburg i.Br.: Herder 2011.

92 Es wäre eine eigene Untersuchung wert, ob und inwieweit Rahner, Lonergan und
Bouillard klassische Konzepte modern reformulieren oder transponieren wollten: entweder
dasjenige der anima naturaliter christiana oder dasjenige des desiderium naturale, wie Thomas

von Aquin es in seiner Summa theologiae entfaltet.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 229

Das Frage-Antwort-Schema, welches die drei Jesuiten wählen, ist eine
fundamentaltheologisch bestens verzweckbare Gedankenfigur. Menschsein
und Christsein lassen sich nämlich überaus harmonisch verknüpfen -
vorausgesetzt man akzeptiert die wesenhafte Transzendentalität des
Menschen, nimmt also an, dass dieser stets über sich hinaus ist. Heutige
Systematische Theologie wird sich mit einer derart optimistischen Sicht, wie sie

bei Rahner, Lonergan und Bouillard begegnet, allerdings schwertun. Sie

muss nämlich mit jenem Phänomenbündel umgehen, das man entweder
Säkularisierung oder Säkularität nennt.93 Damit ist weitaus mehr gemeint
als der Rückgang des kirchlichen Lebens, wie er sich wenigstens in den
westlichen Industriestaaten vollzieht, oder der Verlust an Glaubenskenntnissen

selbst bei Kirchgängern. Ebenso wenig geht es um das Auswandern
von Religion aus dem gegebenen institutionellen Rahmen.94 Gemeint ist
vielmehr, dass der Gottesgedanke seine lebensweltliche Plausibilität und
Relevanz weithin verloren hat; die Vorstellung von etwas Übernatürlichem
ist inzwischen alles andere als selbstverständlich.95

93 Die Literatur zum Thema ist kaum überschaubar; die Diskussion verzweigt. Genannt
seien deshalb nur GÄRTNER, Christel u.a. (Hgg.): Atheismus und religiöse Indifferenz
Veröffentlichungen der Sektion .Religionssoziologie' der Deutschen Gesellschaft für Soziologie
10). Opladen: Keske und Budrich 2003; TAYLOR, Charles: A Secular Age. Cambridge, MA:
Belknap Press 2007; SÖDER, Joachim/SCHÖNEMANN, Hubertus (Hgg.): Wohin ist Gott? Gott
erfahren im säkularen Zeitalter Theologie im Dialog ro). Freiburg i.Br.: Herder 2013; RÖHRSEN,

Jens: Religion ohne Religion? Säkularisierung als Ausbreitungsprozess funktionaler
Äquivalente zur Religion, in: ThZ 70 (2014), 231-253; DOMSGEN, Michael/EVERS, Dirk (Hgg.):
Herausforderung Konfessionslosigkeit. Theologie im säkularen Kontext. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt 2014; SEEL, Martin: Ist eine rein säkulare Gesellschaft denkbar?, in: DERS.:

Aktive Passivität. Über den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer Künste. Frankfurt
a.M.: S. Fischer 2014, 202-222; SCHMITT, Thomas M./PlTSCHMANN, Annette (Hgg.): Religion
und Säkularisierung. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart: Metzler 2014; POLLACK, Det-
lef/ROSTA, Gergely: Religion in der Moderne. Ein internationaler Vergleich Religion und
Moderne 1). Frankfurt a.M.: Campus 2ot5; Rectenwald, Michael u.a. (Hgg.): Global Secularism

in a Post-Secular Age. Berlin: Walter de Gruyter 2015. Wie in der Diskussion deutlich
wird, hängt viel davon ab, was man unter .Religion' versteht. Zu den verschiedenen Möglichkeiten

siehe WENDEL, Saskia: Religionsphilosophie. Stuttgart: Reclam 2010, 10-27 und Bender,

Courtney u.a. (Hgg.): Religion on the Edge. De-Centering and Re-Centering the Sociology
of Religion. Oxford: Oxford University Press 2013.

94 Eine Fülle von Beispielen dafür bietet LUTTERBACH, Hubertus: Vom Jakobsweg zum
Tierfriedhof. Wie Religion heute lebendig ist. Kevelaer: Butzon und Bercker 2014. Weitere Überlegungen

finden sich bei HERMELINK, Jan: Gelebtes Christentum jenseits der Kirche: ein Überblick

über Theorien und Phänomene, in: JRP 30 (2014), 99-109.
95 Vgl. FEIL, Ernst (Hg.): Streitfall „Religion". Diskussionen zur Bestimmung und Abgrenzung

des Religionsbegriffs Studien zur systematischen Theologie und Ethik 21). Münster:
Lit 2000; BULLIVANT, Stephen/RUSE, Michael (Hgg.): The Oxford Handbook ofAtheism.
Oxford: Oxford University Press 2013. Dabei fallen Ungleichzeitigkeiten auf. So konstatiert
S'l'RIET, Magnus: In der Gottesschleife. Von religiöser Sehnsucht in der Moderne. 2. Auflage.
Freiburg i.Br.: Herder 2015, 11: „Ist Gott vielleicht doch nur ein Hirngespinst des Menschen,
der es nicht damit aushält, nur eine Fußnote eines gigantischen, ohne Grund und Ziel
ablaufenden kosmischen Geschehens zu sein? Der Verdacht steht im Raum, und ausräumen
lässt er sich auch nicht mehr. Die Gottesgewissheit ist dahin. Aber endgültig widerlegen



230 Benjamin Dahlke

Diese Entwicklung, die religionssoziologisch gut belegt ist, kann die
Theologie nicht ignorieren.96 Sie muss zur Kenntnis nehmen, dass Menschsein

und Christein in einem weniger harmonischen Verhältnis stehen, als

man dies auf transzendentaltheologischer Grundlage anzunehmen neigt.
Besondere Aufmerksamkeit verdient insofern Eberhard Tiefensee (*1952),
Professor an der Theologischen Fakultät der Universität Erfurt. Unter dem
Eindruck der Lebenswirklichkeit in Mitteldeutschland, die noch immer
durch die Folgen der sozialistischen Diktatur geprägt ist, hat er das Konzept

des homo areligiosus entwickelt.97 In den Neuen Bundesländern ist
nämlich nicht nur die Zahl der Kirchenmitglieder gering, mancherorts

sogar verschwindend; mehr noch lässt sich die weitgehende Nichtexistenz
von dem, was man als Religion bezeichnet, feststellen. Der homo
areligiosus kann ohne Gott leben, ohne doch Atheist zu sein, weil er die Existenz

eines Gottes gar nicht argumentativ-trotzig bestreitet - Gott ist für
ihn schlichtweg kein Thema. Prägnant formuliert Tiefensee: „Wer in dieser

Region nicht zur Kirche gehört, fährt in der Regel auch nicht zum Dalai
Lama."98

Beschränkt ist dieses Phänomen keineswegs allein auf Thüringen oder
Sachsen. Längst lassen sich ähnliche Entwicklungen im Westen der
Republik feststellen, überdies in anderen europäischen Staaten. Hans-Martin
Barth (*1939), emeritierter evangelischer Systematiker an der Universität
Marburg, konstatiert eine wachsende Areligiosität, verstanden als Fremdheit

und Gleichgültigkeit, als „das faktische Desinteresse an Religion".99
Vor diesem Hintergrund problematisiert er die Annahme einer wesenhaften

Transzendenzstruktur des Menschen, sofern damit gemeint ist, der

lässt sich der freie Schöpfergott auch nicht, und so hadern die, denen dieser Gott zu ihrer
religiösen Überzeugung gehört, auch weiterhin mit ihm - und dies, weil weder das eine noch
das andere zu beweisen ist, keineswegs gegen alle Vernunft."

96 Vgl. Werbick, Jürgen: Herausforderungen für eine Gotteslehre, die sich das Erschrecken
über das Abhandenkommen Gottes noch nicht abgewöhnt hat, in: AUGUSTIN, George/KRÄMER,
Klaus (Hgg.): Gott denken und bezeugen (FS Walter Kasper). Freiburg i.Br.: Herder 2008, 99-
126.

97 Vgl. TlEFENSEE, Eberhard: Homo areligiosus, in: LebZeug 56 (2001), 188-203; Ders.:
„Unheilbar religiös" oder „religiös unmusikalisch"? Philosophische Anmerkungen zum Phänomen
der religiösen Indifferenz, in: DOMSGEN, Michael/LÜTZE, Frank (Hgg.): Religionserschließung
im konfessionslosen Kontext. Fragen, Impulse, Perspektiven. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt

2013, 23-44; Ders.: Der ,selbstgenügsame Humanismus ' zwischen Naturalismus und
Christentum. Ein Positionierungsversuch im Kontext der Konfessionslosigkeit, in: ROSE, Miriam/
Wermke, Michael (Hgg.): Konfessionslosigkeit heute. Zwischen Religiosität und Säkularität
Studien zur Religiösen Bildung 5). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2014, 112-137.

98 TIEFENSEE: Homo areligiosus, 189. Ähnlich SCHMÄLZLE, Udo F.: Was fehlt den

Konfessionslosen?, in: HerKorr 70 (2016), 32-35, hier 33. Ausgehend von empirischen Daten konstatiert

Schmälzle, „dass Konfessionslose keine kirchdistanzierten Menschen sind, die eben ihr
Christsein und ihre Religiosität in neuen Formen außerhalb kirchlicher Praxisfelder leben."

99 BARTH, Hans-Martin: Konfessionslos glücklich. Auf dem Weg zu einem religions
transzendenten Christsein. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2013, 32. Siehe zudem DERS.:

Protestantismus und Areligiosität - ein Forschungsdesiderat, in: KuD 62 (2016), 53-67.



Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 231

über sich hinausgehende Mensch sei auf etwas von ihm Unabhängiges
bezogen.100 Transzendentalität führt nicht notwendigerweise zum Transzendenten.

Wie Barth meint, kann das (in einem nur weiten Sinne konfessionelle)

Christentum trotzdem Bestand haben, beruhe es ja nicht auf der
Religion, sondern auf der „Nachfolge Jesu".101 Ohne diesen Ansatz hier weiter

vorstellen zu wollen, ist festzuhalten, dass damit eine Alternative zu
jenen Ansätzen von Rahner, Lonergan und Bouillard formuliert ist - eine
Alternative, die einer bestimmten gesellschaftlich-sozialen Wirklichkeit
Rechnung trägt.

Fazit

Rahner, Lonergan und Bouillard verfolgen ein Anliegen, das zu ihrer Zeit
akut war - und weiterhin aktuell ist: Soll der christliche Glaube nicht
etwas Fremdes sein, das gänzlich von außen an den Menschen herantritt,
dann muss es auf seiner Seite Voraussetzungen und Anknüpfungspunkte
für ihn geben. Ansonsten handelte es sich bei den Dogmen lediglich um
Lehrsätze, die um des Heiles willen entgegenzunehmen sind, ohne mit
dem menschlichen Selbstverständnis in einem Bezug zu stehen. Eine
solche Auffassung ist in der Neuscholastik zwar vertreten worden. Sie ist
aber unzureichend, weil sie das Subjekt nicht hinlänglich berücksichtigt,
sondern ganz einseitig das Objekt.102 Insofern lohnt die Beschäftigung mit
den Entwürfen von Rahner, Bouillard und Lonergan weiterhin. Eine
transzendental verfahrende Theologie stellt nach wie vor einen leistungsfähigen
Ansatz dar, um den christlichen Glauben zu entfalten - darin stimmen
viele Fachvertreter der Gegenwart überein. 103

Trotzdem bleiben gewichtige Herausforderungen. Denn mit einem
Frage-Antwort-Schema zu arbeiten, d.h. zunächst auf die Fraglichkeit der
menschlichen Existenz zu verweisen, um dann das Christentum als
entsprechende Antwort zu präsentieren, ist offenbar zu einfach. Für viele
Menschen stellen sich manche Fragen nämlich nicht, und ebenso wenig
sind die Antworten, die der Glaube zu geben verheißt, in einer solchen
Weise klar, wie man es sich vielleicht wünschte. Diese damit wenigstens
angedeuteten Herausforderungen unterscheiden sich von denjenigen Rah-

100 vgl. BARTH: Konfessionslos glücklich, 73-79.
101 BARTH: Konfessionslos glücklich, 228-231.
102 Vgl. Dahlke, Benjamin: Menschliche Selbstverständigung und kirchliches Dogma. Zu

einem neuzeitlichen Problem, in: Cath(M) 69 (2015), 208-224.
103 Vgl. WENDEL, Saskia: The Emergence of Transcendence in Self-Consciousness: Towards

a Rehabilitation ofa Transcendental Position ofReligion, in: GR0N, Arne u.a. (Hgg.): Subjectivity

and transcendence Religion in Philosophy and Theology 25). Tübingen: Mohr Siebeck

2007, 225-239; Ruhstorfer, Karlheinz: Unterwegs zu einer neuen Transzendentaltheologie, in:
Becht, Michael/WALTER, Peter (Hgg.): ZusammenKIang (FS Albert Raffelt). Freiburg i.Br.:
Herder 2009, 369-385.



232 Benjamin Dahlke

ners, Lonergans und Bouillards, ja gehen über sie hinaus. Statt diese nochmals

gestiegene Komplexität zu reduzieren, gilt es, sie zu erhalten und
auch auszuhalten - gerade weil sich die katholische Systematische Theologie

momentan in einer Phase der Neuausrichtung befindet. Vor diesem

Hintergrund ist es unverzichtbar, ein umfassendes Problembewusstsein zu
gewinnen und Problemüberhänge der gängigen Ansätze zu sehen, um das
Fach weiterentwickeln zu können. Dazu sollte ein Beitrag geleistet
werden.1^

Zusammenfassung
Soll der christliche Glaube nicht etwas dem Menschen Fremdes sein, muss er
Voraussetzungen und Anknüpfungspunkte aufseiten des Subjekts haben.
Diese anthropologischen Möglichkeitsbedingungen freizulegen, unternahmen

im 20. Jahrhundert die Jesuiten Karl Rahner (igo4~ig84), Bernard
Lonergan (igo4~ig84) und Henri Bouillard (igo8-ig8i). Sie bearbeiteten auf
je eigene Weise dieselbe theologische Problemstellung, nämlich die Subjektferne

der Neuscholastik. Ihre transzendentaltheologischen Entwürfe sind
prägend geworden. Allerdings stellt sich die Frage, inwieweit sie dazu geeignet

sind, den christlichen Glauben unter heutigen Bedingungen grund- und
darzulegen. Es gilt, die Systematische Theologie weiterzuentwickeln.

Abstract
Christian faith would be alien to human beings in their self-realization if it
lacked underlying structures on the subject's side. Karl Rahner, Henri Bouillard

and Bernard Lonergan were interested in these anthropological
presuppositions. Against the backdrop of the then dominant neoscholasticism the
three Jesuits drafted a new approach, commonly known as transcendental
theology. Nevertheless, systematic theology needs to be developed further.

104 Vorliegender Artikel dokumentiert meine Antrittsvorlesung als Privatdozent, gehalten

am 30. Oktober 2015 an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Mainz.
Das Manuskript wurde im Juli 2016 abgeschlossen. Für Kritik und Anregungen danke ich
Prof. DDr. Jörg Ernesti, Dr. Matthias Laarmann, Sebastian Lang, DDr. Justinus Pech, Prof.
Dr. Hermann Josef Pottmeyer und Dr. Gerard Wilkens. Letzterer weckte bei mir das

Interesse am Thema und gab wertvolle Hinweise. Deshalb sei dieser Artikel ihm zugeeignet.


	Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? : Überlegungen zur Weiterentwicklung der Systematischen Theologie

