Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Anthropologische Mdglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? :
Uberlegungen zur Weiterentwicklung der Systematischen Theologie

Autor: Dahlke, Benjamin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BENJAMIN DAHLKE

Anthropologische Moglichkeitsbedingungen

christlichen Glaubens?
Uberlegungen zur Weiterentwicklung
der Systematischen Theologie

Schon seit geraumer Zeit befindet sich die katholische Systematische
Theologie in einer Phase der Neuorientierung. Es wird nach tragfahigen
Modellen und Ansatzen gesucht, den christlichen Glauben zu entfalten,
d.h. ihn grundzulegen, wie es der Fundamentaltheologie obliegt, und ihn
darzulegen, was als Aufgabe der Dogmatik zufdllt. Angesichts des erheb-
lichen Problembewusstseins, das innerhalb beider Facher besteht, gestaltet
sich diese Neuorientierung als ein tiberaus komplexer, tastender Prozess -
zumal keinerlei Leitphilosophie oder spezifische Methode in Sicht ist, die
einen verbindenden und auch verbindlichen Rahmen bote.r Von daher
stehen sich unterschiedliche Herangehensweisen gegeniiber; die Debatten-
lage ist uniibersichtlich, und die Kommunikation untereinander fallt bis-
weilen schwer.

Trotz aller Pluralitat gibt es durchaus Verbindendes. Hierzu zahlt die
Bezugnahme auf solche Fachvertreter, die sich ungefahr seit Mitte des 2o0.
Jahrhunderts fiir eine Offnung von Theologie und Kirche eingesetzt haben.
Verwiesen sei auf Karl Rahner (1904-1984), Bernard Lonergan (1904-1984)
und Henri Bouillard (1908-1981).2 Bis heute sind sie im deutschen, engli-

I Vgl. MEYER ZU SCHLOCHTERN, Josef/SIEBENROCK, Roman A. (Hgg.): Wozu Fundamental-
theologie? Zur Grundlegung der Theologie im Anspruch von Glaube und Vernunft (= PaThSt
52). Paderborn: Schoningh 2010; SCHUSSLER FIORENCA, Francis: Systematic Theology: Task
and Methods, in: DERS./GALVIN, John P. (Hgg.): Systematic Theology: Roman Catholic Pers-
pectives. 2. Auflage. Minneapolis, MN: Fortress Press 2011, 1-78; HOFFMANN, Veronika u.a.
(Hgg.): Unter Hochspannung. Die Theologie und ihre Kontexte (= Theologie im Dialog 8).
Freiburg i.Br.: Herder 2012; MARSCHLER, Thomas/SCHARTL, Thomas (Hgg.): Dogmatik heute.
Bestandsaufnahme und Perspektiven. Regensburg: Pustet 2014; FOSSEL, Thomas: Fundamen-
taltheologie als relationaler Diskursraum der christlichen Gott-Rede im Horizont der ,loci
theologici® und ,Zeichen der Zeit", in: Salzburger Theologische Zeitschrift 18 (2014), 5-22;
WERBICK, Jurgen: Theologische Methodenlehre. Freiburg i.Br.: Herder 2015; WENZEL, Knut:
Offenbarung - Text — Subjekt. Grundlequngen der Fundamentaltheologie. Freiburg i.Br.: Her-
der 2016.

2 Zu ihren Biographien siehe CROWE, Frederick E.: Bernard J.F. Lonergan. Progresso e
tappe del suo pensiero. Rom: Citta Nuova 1995; GLE, Jean-Marie: La vie et l'ceuvre d’Henri
Bouillard, in: Transversalités 109 (2009), 149-158; NEUFELD, Karl H.: Die Briider Rahner. Eine
Biographie. 2. Auflage. Freiburg i.Br.: Herder 2004. Hilfreich zum Verstandnis sind auch
CORETH, Emerich u.a. (Hgg.): Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20.
Jahrhunderts, 3 Bde. Graz: Styria 1987-1990; DORE, Joseph (Hg.): Le devenir de la théologie



212 Benjamin Dahlke

schen und franzoésischen Sprachraum wichtige Referenzautoren. lhre Wer-
ke werden gelesen, um Anstof3e fiir die theologische Urteilsbildung zu er-
langen. Aber nicht allein das haben Rahner, Lonergan und Bouillard ge-
mein. Allesamt Jesuiten einer Generation, einte sie die Uberzeugung, dass
es aufseiten des Menschen Voraussetzungen und Ankniipfungspunkte ge-
ben muss, soll der christliche Glaube nicht etwas Fremdes sein. Die damit
umschriebenen anthropologischen Méglichkeitsbedingungen lassen sich
allerdings nicht abstrakt erschliefden, sondern nur ausgehend vom gegebe-
nen Glauben. Das bedeutet: Von der Wirklichkeit her werden die Bedin-
gungen der Moglichkeit freigelegt.

Rahner, Bouillard und Lonergan bearbeiteten auf je eigene Weise die-
selbe theologische Problemstellung, namlich die Subjektferne der Neu-
scholastik. Dieser Hintergrund soll zunachst skizziert werden (Abschnitt
1). Sodann werden ihre spezifischen Losungsvorschldige vorgestellt (Ab-
schnitt 2). Schlie8lich sollen die Grenzen ihrer Ansatze benannt werden
(Abschnitt 3). Denn die Frage ist ja, ob oder doch inwieweit ihr Denken
heute, unter veranderten Bedingungen, weiterhilft; ob es also dazu geeig-
net ist, den christlichen Glauben grund- und darzulegen. Von daher han-
delt es sich im Folgenden um theologiegeschichtliche, orientierende Uber-
legungen, die der Weiterentwicklung der Systematischen Theologie dienen
sollen.

1. DIE SUBJEKTFERNE NEUSCHOLASTISCHER THEOLOGIE

Wie Immanuel Kant (1724-1804) aufzeigte, tritt das Subjekt einem Objekt
nicht blofd gegeniiber, sondern ist an dessen Konstitution wesentlich
beteiligt. Insofern das Subjekt stets in bestimmte Kontexte verwoben ist,
die seinen Objektbezug mitbedingen, ist Erkenntnis tiberdies unweigerlich
standortgebunden. Hieraus ergeben sich Perspektivitit und in gewisser
Weise sogar Relativitat, ausgedriickt im Geschichtsbewusstsein, das spa-
testens seit dem 19. Jahrhundert zu den Erkenntnisbedingungen der Mo-
derne zahlt.3 Diesen Bedingungen zu entsprechen, also das historisch kon-
textualisierte Subjekt konsequent zu beriicksichtigen, stellte sich als Auf-
gabe auch fiir die Theologie. Sie konnte nicht mehr in der Weise betrieben
werden, wie das bis dahin der Fall war. Lediglich das biblische Zeugnis
sowie die kirchliche Tradition in einen systematisch-koharenten Zusam-

catholigue mondiale depuis Vatican 1l 1965-1999 (= Sciences théologiques et religieuses).
Paris: Beauchesne 2000; COFFELE, Gianfranco: Apologetica e teologia fondamentale. Da Blon-
del a de Lubac. Rom: Edizioni Studium 2004.

3 Vgl. SCHNADELBACH, Herbert: Uber historistische Aufklirung, in: DERS.: Vernunft und
Geschichte. Vortrdage und Abhandlungen (= stw 683). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, 23-46;
GRORHANS, Hans-Peter: Perspektivitdt des Erkennens und Verstehens als Grundproblem theo-
logischer Rationalitdt, in: ThLZ 128 (2003), 351-368; AMERIKS, Karl: Kant and the Historical
Turn. Philosophy as Critical Interpretation. Oxford: Clarendon Press 2006, 1-12.



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 213

menhang zu bringen, erwies sich vor dem Hintergrund der Einsicht, dass
von einem Objekt nicht ohne das es erkennende Subjekt gesprochen wer-
den kann, als unterkomplex. In der Folge wurden - meistens in produkti-
vem Bezug auf die Klassische Deutsche Philosophie - neuartige Modelle
von Theologie konzipiert. Dabei fand keineswegs nur Kant Beachtung.4
Auch die Entwiirfe von Johann Gottlieb Fichte (1762-1814), Georg Friedrich
Wilhelm Hegel (1770-1831) und Friedrich Wilhelm Schelling (1775-1854)
wurden rezipiert.s

Dies blieb allerdings nicht unwidersprochen; es formierte sich sogar mas-
siver Widerstand - beispielsweise in Mainz. Franz Leopold Bruno Lieber-
mann (1759-1844), Regens und Dogmatikprofessor am Priesterseminar,
verfasste die fiinfbandigen Institutiones theologiae, in denen allein Schrift
und Tradition als Bezugsgrofden gelten sollten. Auf die damaligen Ver-
suche, Theologie im Gesprach mit der zeitgenossischen Philosophie zu
betreiben, ging Liebermann deshalb erst gar nicht ein; er ignorierte sie
einfach.6¢ Nicht zuletzt durch ihn vorbereitet, entwickelte sich Mainz in
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts zu einem Zentrum jener Strémung,
welche der Perspektivitait und Relativitat entgehen wollte, indem sie die
Theologie als Wissenschaft vom Dogma und den Glauben als Firwahr-
halten einer propositional gefassten Offenbarung konzipierte. Gemeint ist
die Neuscholastik, deren Anhanger bewusst auf das Denken des Mittel-
alters und des Barock zuriickgriffen, insbesondere auf Thomas von Aquin

4 Vgl. FISCHER, Norbert (Hg.): Kant und der Katholizismus. Stationen einer wechselhaften
Geschichte (= Forschungen zur Europdischen Geistesgeschichte 8). Freiburg i.Br.: Herder
2005. Ein Beispiel dafiir, welche Bedeutung Kant damals zugemessen wurde, ohne dass man
ihm unkritisch folgte, sind die Darlegungen von BOLZANO, Bernard: Lehrbuch der Religions-
wissenschaft [...], Bd. 1. Sulzbach: Seidel 1834, 150-168 (Einschaltung. Etwas tber die kriti-
sche und einige neuere Philosophien in Deutschland).

5 Vgl. MADER, Josef: Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes. Hegels Religionsphiloso-
phie als Anstofs fiir ein neues Offenbarungsverstindnis in der katholischen Theologie des 19.
Jahrhundert (= Studien zur systematischen Theologie und Ethik 14). Minster: Lit 2000; SANS,
Georg: Georg Hermes und die Offenbarung. Eine Fallstudie zum Fortwirken Fichtes im katho-
lischen Denken des 19. Jahrhunderts, in: Fichte-Studien 36 (2012), 165-180; ESSEN, Georg: , Von
Ménchen, Mystikern und Schellingianern®. Verwickelte Spurensuche zur Schelling-Rezeption
in der katholischen Theologie des 19. Jahrhunderts, in: DANZ, Christian (Hg.): Schelling und
die historische Theologie des 19. Jahrhunderts. Ttibingen: Mohr Siebeck 2013, 171-192.

6 Vgl. LIEBERMANN, Franz Leopold Bruno: Institutiones Theologicae, Bd. 1. 5. Auflage.
Mainz: Kirchheim 1840, 51-53. Wie hier deutlich wird, erschien ihm bereits die nachreforma-
torische Scholastik in ihrer ganzen argumentativen Subtilitit als ein Irrweg. Dezidiert
schrieb er (ebd., IV): ,Neque alia hic est Theologiae, quam aliarum scientiarum conditio;
nam, quamvis interire non possit veritatum revelatarum depositum, Ecclesiae curae
promissum; Theologia tamen, in quantum disciplinae alicujus aut scientiae rationem habet,
eam formae mutabilitatem induit, quam res omnes humanae experiuntur. Diu a Scholasticis
versata et deformata, vix aliquid retinuerat pristinae dignitatis; cum viri melioris eruditionis
et ingenii tot ineptiarum, quibus haec disciplina scatebat, pertaesi, animum applicuerint ad
Scripturae et Traditionis studium, quod omnis sanae Theologiae fundamentum est.“



214 Benjamin Dahlke

(1224-1274), weil bei ihm noch keine Subjektivierung gedroht habe.7 In
diesem Zusammenhang ist Johann Baptist Heinrich (1816-1891) zu nennen,
Professor am Mainzer Seminar und gleichzeitig Generalvikar, der eine
mehrbandige Dogmatik verfasste.8 Heinrich zufolge hat es die Theologie
vorrangig mit Gott zu tun, mit allem Ubrigen nur auf abgeleitete Weise.9
Bei aller Hochschatzung der Vernunft ist ihre Grundlage deshalb auch die
Offenbarung, wie sie durch die Heilige Schrift, die Kirchenvater und kirch-
lichen Lehrentscheidungen zuganglich gemacht wird. o

Die ausschlief8liche Objektorientierung, die hier zu Ausdruck kommt,
war ein Kennzeichen der Neuscholastik insgesamt. Aus der Sorge heraus,
das deutungsfreudige Subjekt, wie es die Klassische Deutsche Philosophie
gezeichnet hatte, verforme den Glauben, wurde dieses bewusst aus der Be-
trachtung ausgeschlossen. Nach der turbulent verlaufenden Modernismus-
krise Anfang des 20. Jahrhunderts verstarkte sich dies nochmals.n Wie es

7 Vgl. WALTER, Peter: ,Den Weltkreis tdglich von Verderben bringenden Irrtiimern be-
freien“ (Leo XIII.). Die Internationalisierung der theologischen Wissenschaftswelt am Beispiel
der Neuscholastik, in: ARNOLD, Claus/WISCHMEYER, Johannes (Hgg.): Transnationale Dimen-
sionen wissenschaftlicher Theologie (= VIEG.B 101). Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht
2013, 319-353. Speziell zu Mainz siehe ebd., 337-341.

8 Naher zu ihm siehe WALTER, Peter: Johann Baptist Heinrich als dogmatischer Theologe,
in: VIDAL, Enrique Benavent/MORALI, llaria (Hgg.): Sentire cum Ecclesia (FS Karl Josef
Becker). Valencia: Facultad de Teologia San Vicente Ferrer 2003, 113-133. Heinrich verdeut-
licht seine Position in: Dogmatische Theologie, Bd. 1. Mainz: Kirchheim 1873, IX-X: ,Ein
griindliches und fortwdhrendes Studium der Theologie ist jedem Geistlichen, der sich selbst
vervollkommnen und sein heiliges Lehramt gut verwalten will, unumganglich nothwendig.
Ein kurzes, nur die nothwendigen Elemente enthaltendes Compendium gentigt dazu nicht.
Freilich bieten die alten groffen Theologen unermefiliche Schatze und ist ihr Studium durch
kein modernes Buch zu ersetzen; allein obwohl sie wieder zu Ehren gekommen sind, und
namentlich die theologische Summe des heil. Thomas wieder viel verbreitet ist, so scheint
mir doch eine Dogmatik, wie ich sie geben méchte, ein vielfach empfundenes Bediirfnif3. Vor
Allem kann man die alten scholastischen und positiven Theologen mit Nutzen nicht stu-
diren, ohne in ihr Verstandnif und Studium eingefithrt zu sein. Seit dem Ende des vorigen
Jahrhunderts ist aber die Form und Weise, wie bei uns die Theologie gelehrt wurde, vielfach
von der in der Kirche tiblichen Form so weit abgewichen, zum Theil selbst eine so subjective
gewesen, dafd sie vielfach von dem Studium und Verstandnisse der alten grofden Theologen
mehr entfernte, als zu demselben hinfithrte.“ Heinrich sah das 18. Jahrhundert als Bruch-
stelle an (ebd., XII). Ahnlich bereits der Bonner Theologe und spitere Paderborner Bischof
MARTIN, Konrad: Lehrbuch der katholischen Religion fiir héhere Lehranstalten, zundchst fiir
die oberen Klassen der Gymnasien, Bd. 1. 5. Auflage. Mainz: Kirchheim und Schott 1851, 381f.

9 Vgl. HEINRICH, Johann Baptist: Dogmatische Theologie, Bd. 1. Mainz: Kirchheim 1873, 3.
Im Hintergrund dirfte jenes Theologiemodell stehen, das Thomas von Aquin in seiner
Summa theologiae 1, q. 1 skizziert.

10 Vgl. HEINRICH: Dogmatische Theologie, 3-17.

' Zum Hintergrund siehe WOLF, Hubert/SCHEPERS, Judith (Hgg.): ,In wilder ziigelloser
Jagd nach Neuem*. 100 Jahre Modernismus und Antimodernismus in der katholischen Kirche
(= Romische Inquisition und Indexkongregation 12). Paderborn: Schéningh 2009. Dass die
damals aufgeworfenen Probleme keineswegs abgegolten waren, betonte Jahrzehnte spater
SCHAEFFLER, Richard: Der ,Modernismus-Streit“ als Herausforderung an das philosophisch-
theologische Gesprdch heute, in: ThPh 55 (1980), 514-534.



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 215

im Antimodernisteneid heifdt, den bis 1967 samtliche Kleriker ablegen
mussten, griindet der Glaube auf einer von auffen kommenden Wahrheit
statt auf vagen Gefiihlen.> Dass der christliche Glaube anthropologische
Moglichkeitsbedingungen haben muss, weil er ansonsten etwas dem Men-
schen Fremdes bliebe, geriet dabei allerdings aus dem Blick. Hieran er-
innerten Karl Rahner, Henri Bouillard und Bernard Lonergan. Selbst neu-
scholastisch ausgebildet, fiihrten sie die katholische Theologie konzep-
tionell weiter. Sie versuchten, den uberlieferten Lehrbestand - verstanden
als depositum fidei - in ein Verhaltnis zum Menschen in seinem Selbstvoll-
zug zu setzen. Zu diesem Zweck griffen sie auf Ansatze zuriick, die nicht-
scholastisch waren, ohne allerdings ihre eigene, vorrangig thomistische Pra-
gung vollkommen abzustreifen. Sie kombinierten klassische und moderne
Uberlegungen, was im Ubrigen ein Kennzeichen ihrer Generation dar-
stellt.

2. DIE ENTWURFE IM EINZELNEN

2.1 Karl Rahner

Nach Abschluss des ordensiiblichen Studiengangs, der ganz von der Neu-
scholastik bestimmt war, bezog Rahner im Jahr 1934 die Universitat Frei-
burg i.Br., wo er promovieren sollte. Unter dem Eindruck des Werks seines
belgischen Mitbruders Joseph Maréchal (1878-1944), der Thomas von Aquin
und Kant in ein Gesprach gebracht hatte, schrieb er eine philosophische
Dissertation.'4 Hierauf baute Horer des Wortes auf - eine Schrift, in wel-
cher Rahner Uberlegungen zu einer religionsphilosophischen Grundlegung

12 Dies wird im fiinften Punkt der Eidesformel festgehalten (DH 3542).

13 Vgl. DULLES, Avery: Jesuits and Theology: Yesterday and Today, in: TS 52 (1991), 524-
538, hier 534f.; ESSEN, Georg: ,Und diese Zeit ist unsere Zeit, immer noch”. Neuzeit als Thema
katholischer Fundamentaltheologie, in: MULLER, Klaus (Hg.): Fundamentaltheologie. Flucht-
linien und gegenwdrtige Herausforderungen. Regensburg: Pustet 1998, 23-44. Es stellt ein De-
siderat dar, die innerthomistische Diskussion um die Neuausrichtung der Systematischen
Theologie zu rekonstruieren. Harsche Kritik am transzendentalen Ansatz duflerte etwa
LAKEBRINK, Bernhard: Klassische Metaphysik. Eine Auseinandersetzung mit der existenzialen
Anthropozentrik. Freiburg i.Br.: Rombach 1967.

14 Sie ist nach dem Scheitern des Promotionsprojekts — die Griinde dafiir konnen an die-
ser Stelle iibergangen werden - publiziert worden: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endli-
chen Erkenntnis bei Thomas von Aquin. Innsbruck: Rauch 1939. Zum Ansatz von Geist in Welt
siehe Muck, Otto: Thomas — Kant - Maréchal: Karl Rahners transzendentale Methode, in:
SCHONDORF, Harald (Hg.): Die philosophischen Quellen der Theologie Karl Rahners (= QD
213). Freiburg i.Br.: Herder 2005, 31-56 und NEUFELD, Karl H.: Joseph Maréchal und Karl Rah-
ner. Vom Umgang mit Thomas von Aquin, in: ZKTh 137 (2015), 127-140. Zum Denken des bel-
gischen Jesuiten siehe MARTY, Francois: Joseph Maréchal SJ (1878-1944). Kritische Philosophie
und Neuscholastik. Eine transzendentale Theologie, in: FISCHER: Kant und der Katholizismus,

515-528.



216 Benjamin Dahlke

der Theologie anstellt.s Wie er darlegt, ist die Theologie zwar auf die
Offenbarung bezogen und damit auf etwas Unableitbares; doch ist es der
Mensch, der diese auf- und annimmt.’®¢ Um genau diese Dimension geht es
Rahner. Indem er die ,Frage nach der apriorischen, im Wesen des
Menschen liegenden Moglichkeit des Horenkonnens einer moglicherweise
ergehenden Offenbarung Gottes” stellt, sucht er nach anthropologischen
Moglichkeitsbedingungen des christlichen Glaubens.7 Im Hintergrund steht
neben den epistemologischen Uberlegungen Maréchals das Konzept der
Daseinsanalyse, wie es der Freiburger Philosoph Martin Heidegger (1889-
1976) entwickelt hatte.i8 Das zeigt sich insbesondere daran, dass Rahner
die Seinsfrage als unweigerlich zum Dasein zdhlend aufweisen will.19 So
schreibt er:

,Der Mensch kann nie blof bei diesem oder jenem allein denkend oder han-
delnd sich aufhalten. Er will wissen, was alles zumal in seiner Einheit, in der
ihm alles schon immer begegnet, sei; er fragt nach den letzten Hintergriin-
den, nach dem einen Grund aller Dinge, und insofern er alles einzelne als sei-
end erkennt, nach dem Sein alles Seienden; er treibt Metaphysik.“20

Eine Frage bedarf aber einer Antwort und setzt diese ihrer Moglichkeit
nach zumindest voraus, denn ansonsten ware sie als Frage sinnlos.2 Dies
nutzt Rahner, um den Gottesgedanken einzufiihren: Wenn der Mensch auf
das Sein und damit auf das Ganze der Wirklichkeit hin offen ist, dann
notwendigerweise auf Gott als das absolute Sein.22 Letztlich stellt Gott die
Antwort auf die Frage dar, welche der Mensch sich selbst ist. Als ein kon-
stitutiv geschichtliches Wesen muss der Mensch deswegen mit einer ge-
schichtlich ergehenden Offenbarung rechnen, ohne sie freilich erzwingen

15 RAHNER, Karl: Hérer des Wortes. Zur Grundlequng einer Religionsphilosophie. Min-
chen: Kosel-Pustet 1941.

16 Vgl. RAHNER: Hérer des Wortes, 14-19.

17 Vgl. RAHNER: Hérer des Wortes, 19f. Rahners Anliegen ist - mit eigenen Worten (ebd.,
43) - ,eine metaphysische Analytik des Menschen in Absicht auf dessen Vermdégen, das Wort
Gottes zu vernehmen, das als Offenbarung des unbekannten Gottes in der Geschichte des
Menschen moglicherweise ergeht.”

18 Vgl. RAFFELT, Albert: Martin Heidegger und die christliche Theologie. Eine Orientierung
mit Blick auf die katholische Rezeption, in: FISCHER, Norbert/HERRMANN, Friedrich-Wilhelm
von (Hgg.): Die Gottesfrage im Denken Martin Heideggers. Hamburg: Meiner 2011, 195-221.
Nicht vergessen werden darf zudem Max Scheler (1874-1928). Siehe dazu KoOBUSCH, Theo:
Phdnomenologie und Fundamentaltheologie. Zum Einfluf$ Schelers auf Rahners Frithwerk, in:
GEERLINGS, Wilhelm/SECKLER, Max (Hgg.): Kirche sein (FS Hermann Josef Pottmeyer). Frei-
burg i.Br.: Herder 1994, 111-116.

19 Vgl. RAHNER: Horer des Wortes, 42-58.

20 RAHNER: Horer des Wortes, 44.

21 Vgl. RAHNER: Horer des Wortes, 45.

22 Vg|. RAHNER: Horer des Wortes, 81f.



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 217

zu konnen, weil Gott frei bleibt.z3 Anthropologie und Theologie sind folg-
lich wechselseitig aufeinander verwiesen, ja verbunden, insofern die in sich
metaphysische Anthropologie fundamentaltheologischen Charakter be-
sitzt.24

Der in Horer des Wortes entwickelte Ansatz wird haufig als Transzen-
dentaltheologie bezeichnet.2s Rahner erprobte ihn in zahlreichen weiteren
Abhandlungen und Vortragen.26 Als er nach verschiedenen Stationen Pro-
fessor in Miinchen geworden war, suchte er die verschiedenen, haufig si-
tuationsbezogenen Uberlegungen zu biindeln. Deshalb konzipierte er den
Grundkurs des Glaubens, der im Jahr 1976 erschien.27 Es war sein Anliegen,
das Christentum nicht blof als ein Objekt, sondern in seinem inhdrenten
Bezug auf das Subjekt in seinem Selbstvollzug zu prasentieren.28 Folglich

23 Zusammenfassend RAHNER: Hérer des Wortes, 209: ,Der Mensch ist das Seiende von
hinnehmender Geistigkeit, das in Freiheit vor dem freien Gott einer moglichen Offenbarung
steht, die, wenn sie kommt, in seiner Geschichte im Wort sich ereignet. Der Mensch ist der
in seine Geschichte auf das Wort des freien Gottes Hineinhorchende. Nur so ist er, was er
sein mufd. Eine metaphysische Anthropologie ist dann an ihrem Ende, wenn sie sich be-
griffen hat als die Metaphysik einer potentia oboedientialis fiir die Offenbarung des tiber-
weltlichen Gottes.”

24 Vgl. RAHNER: Hérer des Wortes, 212-229.

25 Vgl. HERZGSELL, Johannes: Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen
Transzendenzbegriff von Karl Rahner (= IThS 54). Innsbruck: Tyrolia 2000; SHEEHAN, Tho-
mas: Rahner’s transcendental project, in: MARMION, Declan/HINES, Mary E. (Hgg.): The Cam-
bridge Companion to Karl Rahner. Cambridge: Cambridge University Press 2005, 2g—42. Was
Rahner darunter verstand, zeigt gerafft sein Beitrag: Transzendentaltheologie, in: SM 4
(1969), 986-992.

26 Eigens erwihnt sei RAHNER, Karl: Theologie und Anthropologie, in: DERS.: Schriften zur
Theologie, Bd. 8. Einsiedeln: Benziger 1967, 43-65, hier 45.

27 RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg i.Br.: Herder 1976. Zur Genese des Grundkurses siehe ebd., 7f.

28 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 5: ,[Es] soll nicht einfach katechismusartig wie-
derholt werden, was das Christentum verkiindigt, sondern es soll diese Botschaft - soweit es
in einem solch kurzen Versuch moglich ist — neu verstanden und auf einen ,Begriff* gebracht
werden; es soll dieses Christentum - unbeschadet seiner Einmaligkeit und Unvergleichlich-
keit -, so gut es geht, in die Verstandnishorizonte eines Menschen von heute eingertickt
werden.” Was das konkret bedeutete, wird vielleicht durch die folgende Passage deutlicher -
zu finden ebd., 22f. —, in welcher Rahner die inhaltliche Konzeption des Grundkurses erlau-
tert: ,[Es] mufd erstens auf den Menschen als die sich selbst aufgegebene universale Frage
reflektiert, also im eigentlichsten Sinne philosophiert werden. Diese Frage — die der Mensch
ist und nicht nur hat — muf} als Bedingung der Méglichkeit fiir das Horen der christlichen
Antwort betrachtet werden. Zweitens: Die transzendentalen und geschichtlichen Bedingun-
gen der Moglichkeit der Offenbarung sind zu reflektieren [...], so daf der Vermittlungspunkt
zwischen Frage und Antwort, zwischen Philosophie und Theologie gesehen wird. Endlich
mulfd drittens die Grundaussage des Christentums als Antwort auf die Frage, die der Mensch
ist, bedacht, also Theologie getrieben werden. Diese drei Momente bedingen sich gegensei-
tig und bilden darum eine - in sich natiirlich differenzierte - Einheit. Die Frage schafft die
Bedingung des wirklichen Horens, und die Antwort bringt die Frage erst zu ihrer reflexen
Selbstgegebenheit. Dieser Zirkel ist wesentlich und soll im Grundkurs nicht aufgelést, son-
dern als solcher bedacht werden.”



218 Benjamin Dahlke

sind die anthropologischen Moglichkeitsbedingungen des christlichen
Glaubens ein durchgangig relevantes Thema. Ausdriicklich behandelt
werden sie indes im ersten der insgesamt sieben ,Gange*, wie die einzelnen
Kapitel des Grundkurses heifden. Dieser Gang ist nicht zufdllig Der Hérer
des Wortes iiberschrieben.2o0 Wie Rahner betont, lassen sich jene Voraus-
setzungen nicht abstrakt erschlieffen, sondern Wirklichkeit und Méglich-
keit sind ineinander verschrankt.3e Die Theologie fufdt auf einer bestimm-
ten Anthropologie.3 Diese konturiert Rahner im Weiteren, indem er den
Menschen in verschiedener Hinsicht betrachtet: als Person und Subjekt3z,
als Wesen der Transzendenz33 sowie als Wesen der Verantwortung und
Freiheit34. Uberdies thematisiert er die personale Daseinsfrage als Heils-
frage.3s Insofern der Mensch immer in sozial-kulturelle Zusammenhange
eingebunden und somit geschichtlich bedingt ist, ist er nicht nur der
Aktiv-Gestaltende, sondern gleichzeitig der Passiv-Bestimmte. Das macht
ihn als den Verfiigten aus.36

Diese auf nur wenigen Seiten konzentriert entfalteten anthropologi-
schen Uberlegungen haben fundamentaltheologischen Charakter. Auf
ihrer Grundlage wird namlich der christliche Glaube dargelegt. Entspre-
chend stellt Rahner sie voran, noch bevor er in den darauf folgenden Gan-
gen seines Grundkurses den Gottesgedanken einfithrt und weitere mate-
rialdogmatische Themen entwickelt. Ohne Anbindung an das Subjekt ware
der Glaube etwas bloff Objektives. Das sei in der traditionellen, vorrangig
formal argumentierenden Fundamentaltheologie unzureichend beriick-
sichtigt worden.37 Rahner wollte hieran etwas andern und mit seinem
transzendentaltheologischen Ansatz die Subjektferne der Neuscholastik
tiberwinden.38 Damit ist er schulbildend geworden, zumal im deutschen

29 Zum folgenden siehe RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 35-53.

3¢ Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 35f.

3t Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 36: ,Die Theologie impliziert also selber eine
philosophische Anthropologie, die diese gnadenhaft getragene Botschaft als eigentlich philo-
sophisch zu vollziehende freisetzt und der eigenen Verantwortung des Menschen {iberant-
wortet. Wir machen Aussagen iiber den Menschen, seine auf jeden Fall jetzt unentrinnbare
Situation, Aussagen iiber das, was die Botschaft des Christentums im Menschen antrifft oder
als Voraussetzung und Ort ihrer eigenen Ankunft im Menschen selber schafft; und jeder ist
dann gefragt, ob er sich als der Mensch erkennen kdnne, der hier sein Selbstverstandnis aus-
zusprechen versucht, oder ob er verantwortlich vor sich und seinem Dasein die Uberzeu-
gung als seine Wahrheit setzen kann, daf er ein solcher Mensch nicht ist, wie ihn das
Christentum ihm zusagt.”

32 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 37-42.

33 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 42-46.

34 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 46-50.

35 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 50-52.

36 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 52f.

37 Vgl. RAHNER: Grundkurs des Glaubens, 23.

38 Vgl. RAFFELT, Albert: Die Aufnahme ,modernistischer” Anliegen bei Karl Rahner (1904-
1984) im Gewand der Schultheologie, in: RoJKG 32 (2013), 131-144.



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 219

Sprachraum.39 In der anglophonen Theologie hatte sein Mitbruder Bernard
Lonergan eine vergleichbare Wirkung.

2.2 Bernard Lonergan

Geboren in Quebec, trat Lonergan im Jahr 1922 in die Gesellschaft Jesu ein.
Seine Studien absolvierte er in London und Rom. Hier schrieb er eine Dis-
sertation, in welcher er sich mit der Gnadenlehre bei Thomas von Aquin
auseinandersetzte.40 Danach lehrte Lonergan an verschiedenen Hochschu-
len seines Ordens, zunachst in seiner kanadischen Heimat, dann in Rom.
Nach ldngerer Vorarbeit publizierte er im Jahr 1957 Insight. A Study of
Human Understanding.4 Lonergan bietet hier - nicht zuletzt in kritischer
Beschaftigung mit Kant42 - eine umfassende Theorie menschlichen Wis-
sens.43 Obwohl es sich um eine philosophische Studie handelt, steht In-
sight in einem erkennbaren Bezug zur Theologie.44 Denn wie Lonergan
darlegt, sind Erfahren, Verstehen, Urteilen und Entscheiden die vier
Schritte, die im Vorgang der Erkenntnis zu berticksichtigen sind.45s Damit
ist die Subjektivitit des Menschen unhintergehbar. Von hier aus erklart
sich, weshalb er in den sechziger Jahren die Subjektvergessenheit der bis-

39 Vgl. FOSSEL, Thomas: Letztgliltiger Sinn im Licht der theologischen Vernunft. Fragen
zur Reichweite transzendentalphilosophischer Glaubensverantwortung in Auseinandersetzung
mit der Transzendentaltheologie Karl Rahners, in: TThZ ns (2006), 99-130; LERCH, Magnus:
Selbstmitteilung Gottes. Herausforderungen einer freiheitstheoretischen Offenbarungstheolo-
gie (= ratio fidei 56). Regensburg: Pustet 2015. Was Grof3britannien und die USA anbelangt,
siehe die Uberblicksdarstellung von ENDEAN, Philip: Karl Rahner im englischsprachigen Raum,
in: StZ Spezial 1 (2004), 57-74.

40 Aus der Dissertation erwuchs: LONERGAN, Bernard: St. Thomas’ Thought on Gratia
Operans, in: TS 2 (1941), 289-324; 3 (1942), 69-88, 375-402, 533-578.

4" LONERGAN, Bernard: Insight. A Study of Human Understanding. London: Longmans,
Green and Co. 1957. Zitiert wird im Weiteren nach der im Folgejahr iberarbeiteten Fassung,
deren Nachdruck im Jahr 1973 erschienen ist. Siehe zudem DERS.: Insight: Preface to a Dis-
cussion [1958], in: CROWE, Frederick E. (Hg.): Collection. Papers by Bernard Lonergan S.].
London: Darton, Longman and Todd 1967, 152-163.

42 Vgl. SALA, Giovanni B.: Das Apriori in der menschlichen Erkenntnis. Eine Studie liber
Kants Kritik der reinen Vernunft und Lonergans Insight (= MPF g7). Meisenheim: Hain 1971;
DERS.: The Concept of the Transcendental in Kant and Lonergan, in: TADDEI-FERRETTI, Cloe
(Hg.): Going beyond Essentialism: Bernard J.F. Lonergan, an atypical Neo-Scholastic (= Istitu-
to italiano per gli studi filosofici. Atti di Convegni e Seminari 9). Neapel: Istituto italiano per
gli studi filosofici 2012, 147-173.

43 Vgl. LONERGAN: Insight, IX: ,By insight, then, is meant not any act of attention or ad-
vertence or memory but the supervening act of understanding. It is not any recondite intuit-
tion but the familiar event that occurs easily and frequently in the moderately intelligent,
rarely and with difficulty only in the very stupid. In itself it is so simple and obvious that it
seems to merit the little attention that commonly it receives. At the same time, its function
in cognitional activity is so central that to grasp it in its conditions, its working, and its re-
sults, is to confer a basic yet startling unity on the whole field of human inquiry and human
opinion.”

44 Besonders deutlich wird dies bei LONERGAN: Insight, 731-748.

45 Vgl. LONERGAN: Insight, XVIII.



220 Benjamin Dahlke

herigen katholischen Theologie als ihre zentrale Schwachstelle und aufder-
dem als den entscheidenden Grund fur die massive Krise der Neuscho-
lastik benannte.4¢ Fir Lonergan war klar, dass der Thomismus in seiner
bisherigen Form nicht weitergefithrt werden konnte.47

Es ging ihm um eine umfassende Modernisierung des gesamten Faches
- dhnlich wie Karl Rahner, aber doch auf ganz eigene Weise. Anders als
sein deutscher Mitbruder schrankte er die transzendentale Methode nam-
lich auf eine Grundlegungsfunktion ein, statt ihr weitreichende material-
dogmatische Moglichkeiten zuzubilligen.48 Umgekehrt nahm Rahner den
Ansatz Lonergans als den Versuch einer allgemeinen Wissenschaftstheorie
wahr, die allerdings das spezifisch Theologische verfehle, weil Gott doch
letztes Geheimnis sei.49 Tatsdchlich legte der kanadische Jesuit im Jahr
1972 Method in Theology vor. Auf der Grundlage der transzendentalen Me-
thode, wie er sie in Insight entwickelt hatte, bietet er in diesem Werk eine
Metatheorie der Theologie.5c Was fir das Wissen insgesamt gilt, trifft sei-
ner Auffassung nach ebenso auf die Theologie zu - Erfahren, Verstehen,
Urteilen und Entscheiden sind auch hier die zu beachtenden Schritte.s
Von einem Objekt kann insofern nicht unter Absehung vom Subjekt ge-
redet werden; ohne die Aufmerksamkeit, Intelligenz, Vernunft und Ver-
antwortung des Subjekts wird das Objekt erst gar nicht zu dem, was es ist.
Indem die transzendentale Methode dies reflektiert, nimmt sie den Men -
schen in seinem Daseinsvollzug in den Blick. Damit ist sie fiir die Theolo-
gie von besonderem Interesse. Sie legt namlich die anthropologischen Mog-
lichkeitsbedingungen des christlichen Glaubens frei.s2> Entsprechend glie-

40 LONERGAN, Bernard: The Subject (= AqL 33). Milwaukee, WI: Marquette University Press
1968. Der Text ist in deutscher Ubersetzung erschienen unter dem Titel: Das Subjekt, in:
DERS.: Theologie im Pluralismus heutiger Kultur (= QD 67). Freiburg i.Br.: Herder 1975, 33-51.

47 Vgl. LONERGAN, Bernard: The Future of Thomism [1968], in: RYAN, William F.J./TYRRELL,
Bernard J. (Hgg.): A Second Collection. Papers by Bernard J.F. Lonergan S.J. Toronto: Univer-
sity of Toronto Press 1996, 43-53; DERS.: Aquinas Today: Tradition and Innovation [1974], in:
CrOWE, Frederick E. (Hg.): A Third Collection. Papers by Bernard ].F. Lonergan, S.J. New
York: Paulist 1985, 35-54.

48 Hinweise hierzu finden sich bei BEARDS, Andrew: Rahner's Philosophy. A Lonerganian
Critique, in: Gr 87 (2006), 262-283.

49 Vgl. RAHNER, Karl: Kritische Bemerkungen zu B.].F. Lonergans Aufsatz: Functional Spe-
cialities in Theology, in: Gr 51 (1970), 537-540 mit Bezug auf den gleichnamigen Aufsatz in Gr
50 (1969), 485-505. Lonergan duflerte sich dazu in: An Interview with Fr. Bernard Lonergan,
S.J. [1971], in: RYAN/TYRRELL: A Second Collection, 209-230, hier 210.

50 Vgl. LONERGAN, Bernard: Method in Theology [1972]. Toronto: University of Toronto
Press 1990, 3-25. Lonergan bezieht sich ausdricklich auf Insight (ebd., 17). Was den engen
Zusamenhang von Insight und Method in Theology betrifft, siehe SALA, Giovanni B.: B. Loner-
gans Methode der Theologie: Ein Theologe hinterfragt seinen eigenen Verstand, in: ThPh 63
(1988), 34-59 sowie die Beitrage in GILBERT, Paul/SPACCAPELO, Natalino (Hgg.): Il Teologo e
la Storia. Lonergan’s Centenary (1904-2004). Rom: Gregorian University Press 2006.

5! Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 14f.

52 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 25. Den klassischen Begriff der Apologetik auf-
greifend, schreibt Lonergan (ebd., 123): ,The apologist’s task is neither to produce in others



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 221

dert Lonergan seine Studie in zwei Teile: Zunachst werden Grundlegungs-
fragen behandelt (Background), sodann wird die Theologie in ihrer Verfah-
rensweise analysiert (Foreground).s3

Zu den anthropologischen Moglichkeitsbedingungen des christlichen
Glaubens zahlt das Suchen nach dem Guten und nach Sinn; letztlich nach
dem, was Lonergan als religion bezeichnet.54+ Gemeint ist dies: Aufgrund
seiner Selbst- und Welterfahrung werde der Mensch unweigerlich vor die
Gottesfrage gestellt.ss Diese entspringe der Verfasstheit des Subjekts,
seiner wesenhaften Transzendentalitat. Als Frage sei sie auf jeden Fall da,
obwohl sie mitunter verdrangt werde.s¢ Beantwortet ist sie erst, wenn der
Mensch mit Gott in ausdriicklicher Verbindung steht. Lonergan bezeich-
net dies als ,being in love in an unrescricted manner“, womit er eine sich
in Akten der Frommigkeit ausdriickende Gottesbeziehung des Menschen
meint.57 Diese Beziehung fiihrt zum Glauben, bei dem es um mehr als blof3
um Vertrauen geht, insofern er seinen Ausdruck in bekenntnishaften
Sdtzen findet, wie sie in einer bestimmten Glaubensgemeinschaft ausge-
pragt werden. Mit solchen Satzen hat es die Theologie zu tun. Ausfiihrlich
thematisiert Lonergan dies in einem zweiten Teil seiner Studie, in wel-
chem er deren Verfahrensweise analysiert. Wichtig ist dabei die gewahlte
Reihenfolge: Erst nachdem die anthropologischen Mdglichkeitsbedingun-
gen des Glaubens erortert sind, kommt die Theologie in den Blick.

Besonders im englischen Sprachraum hat Method in Theology Resonanz
erfahren - man denke nur an Robert M. Doran (*1939) und David Tracy
(*1939), die sich stark mit den Uberlegungen ihres akademischen Lehrers
befassten und sie schliefllich eigenstindig fortfithrten.s® Was die franko-

nor to justify for them God’s gift of his love. Only God can give that gift, and the gift itself is
self-justifying. People in love have not reasoned themselves into being in love. The
apologist’s task is to aid others in integrating God’s gift with the rest of their living.*

53 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 1-145 bzw. ebd., 147-368.

54 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 27-124.

55 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 102f.

56 Vgl. LONERGAN: Method in Theology, 103: ,The question of God, then, lies within
man’s horizon. Man’s transcendental subjectivity is mutilated or abolished, unless he is
stretching forth towards the intelligible, the unconditioned, the good of value. The reach,
not of his attainment, but of his intending is unrestricted. There lies within his horizon a
region for the divine, a shrine for ultimate holiness. It cannot be ignored. The atheist may
pronounce it empty. The agnostic may urge that he finds his investigation has been incon-
clusive. The contemporary humanist will refuse to allow the question to arise. But their
negations presuppose the spark in our clod, our native orientation to the divine.“ Lonergan
meint sogar (ebd., 105): ,the question of God is implicit in all our questioning”.

57 LONERGAN: Method in Theology, 109. Was die Erfahrung von entgrenzender Liebe an-
geht, siehe zudem DERS.: Second Lecture: Religious Knowledge [1976], in: CROWE: A Third
Collection, 129-145, hier 133.

58 Vgl. DORAN, Robert M.: What Is Systematic Theology? (= Lonergan Studies). Toronto:
University of Toronto Press 2005; DERS.: System seeking Method: Reconciling System and His-
tory, in: GILBERT/SPACCAPELO: Il Teologo e la Storia, 275-299; TRACY, David: The Achievement



222 Benjamin Dahlke

phone Theologie angeht, fand Lonergan hingegen nur wenig Beachtung.
Das mag damit zusammenhangen, dass es zumal in Frankreich eine eigene
Tradition eines Denkens gab, das der Moderne gegentiber aufgeschlossen
war. In diesem Zusammenhang ist namentlich Henri Bouillard zu nennen.

2.3 Henri Bouillard

Nach dem Studium der Philosophie und Theologie, das er als Priesteramts-
kandidat in Paris absolviert hatte, trat Bouillard in den Jesuitenorden ein.
Er setzte seine Ausbildung fort - teils in Lyon, teils in Rom. Seine Disserta-
tion trug den Titel Conversion et grdace chez saint Thomas d’Aquin.>9 Nach
Abschluss der Promotion, naherhin seit dem Jahr 1942, lehrte Bouillard in
Lyon, wo die Jesuiten im Stadtteil Fourviére ein Studienhaus unterhielten.
Im Jahr 1950 erschien jedoch die Enzyklika Humani Generis, in der Papst
Pius XII. (1876-1958) einige Tendenzen in der Gegenwartstheologie kriti-
sierte. Sie richtete sich nicht zuletzt gegen jene Stromung, die (zunachst
nicht ohne polemischen Unterton) als Nouvelle Théologie bezeichnet wur-
de.to Lyon galt als ihr Zentrum, und deshalb verloren hier mehrere Profes-
soren ihre Stellung - unter ihnen Henri de Lubac (1896-1991), ebenso
Bouillard.® Er zog nach Paris, wo er fortan in einer Jesuitenkommunitat
lebte, am regen intellektuellen Leben der franzosischen Hauptstadt teil-
nahm und sich mit ganz verschiedenen, vorrangig zeitgenossischen Denk-
traditionen beschaftigte.62 Beispielsweise widmete er sich intensiv der Phi-
losophie von Maurice Blondel (1861-1949).63 Daneben hielt er immer wie-
der Vortrage und publizierte Abhandlungen, von denen er einige in einem
Sammelband zusammenstellte: Logique de la foi, erschienen im Jahr 1964.64

of Bernard Lonergan. New York: Herder and Herder 1970; DERS.: The Analogical Imagination:
Christian Theology and the Culture of Pluralism. New York: Crossroads 1981; DERS.: Die Theo-
logie und die dialogische Wende im zeitgendssischen Denken. Theologie als potentiell unend-
liche Hermeneutik eines aktual Unendlichen Gottes, in: GRUBER, Franz u.a. (Hgg.): Verstehen
und Verdacht. Hermeneutische und kritische Theologie im Gespréch. Ostfildern: Griinewald
2015, 41-69.

59 BOUILLARD, Henri: Conversion et grdce chez saint Thomas d’Aquin. Etude historique.
Paris: Aubier 1944.

60 Vgl. FLYNN, Gabriel/MURRAY, Paul D. (Hgg.): Ressourcement. A Movement for Renewal
in Twentieth-Century Catholic Theology. Oxford: Oxford University Press 2012.

61 Vgl. WAGNER, Jean-Pierre: Henri de Lubac (1896-1991) et Henri Bouillard (1908-1981),
profils croisés, in: RevSR 86 (2012), 285-305.

62 Vgl. DORE, Joseph: Théologie et philosophie chez Henri Bouillard, in: NRTh 117 (1995),
801-820; CASTRO, Michel: L’itinéraire théologique d’Henri Bouillard. De Thomas d’Aquin a
Emanuel Levinas. Paris: Cerf 2012; HANVEY, James: Henri Bouillard: The Freedom of Faith, in:
FLYNN/MURRAY: Ressourcement, 263-277; TAEG, Paul Han Min: La connaissance naturelle de
Dieu chez Henri Bouillard (1908-1981). Approche historique et théologique. Paris: Cerf 2015.

03 BOUILLARD, Henri: Blondel et le Christianisme. Paris: Editions du Seuil 1961.

64 BOUILLARD, Henri: Logique de la foi (= Collection Théologie). Paris: Aubier 1964. Bald
folgte eine deutsche Ubersetzung, nach der im Folgenden zitiert wird: Logik des Glaubens (=
QD 29). Freiburg i.Br.: Herder 1966.



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 223

Was die in unterschiedlichen Zusammenhdngen entstandenen Beitrage
in Logique de la foi verklammert, ist die Suche nach anthropologischen
Moglichkeitsbedingungen des christlichen Glaubens.®s Als verbindende
Idee gibt Bouillard einleitend an, er wolle ,die verborgene Entsprechung
zwischen der Logik der menschlichen Existenz und dem Anruf des christli-
chen Geheimnisses freilegen und somit die intelligible Struktur der Bewe-
gung herausschalen, die zum christlichen Glauben fithrt - kurz, die Logik
des Glaubens aufzeigen.“66

Soll sich etwas entsprechen, dann ist es zunachst einmal real voneinan-
der verschieden, ohne aber derart zu differieren, dass es bezuglos neben-
einanderstiinde. Ein Bezug ergibt sich freilich nicht automatisch. Bouillard
definiert die ,Logik des Glaubens‘ denn auch als ,Logik der freien Zustim-
mung zum Mysterium des Christentums.” Und weiter:

,Sie ist die erkannte und frei anerkannte Entsprechung zwischen dem Sinn
der Botschaft des Christentums und der Logik der menschlichen Existenz. Sie
setzt selbstverstandlich voraus, daf8 die Transzendenz des geoffenbarten Ge-
heimnisses und seine Bedeutung fiir uns unangetastet bleiben. Sie lafdt sich
daher weder ganz auf die immanente Logik der menschlichen Existenz
zurlckfiihren noch ohne eine enge Verbindung mit ihr aufdecken.“67

Insofern es sich um Moglichkeitsbedingungen handelt, kann die Wirklich-
keit des Glaubens nicht aus diesen abgeleitet werden, sondern hat sie zur
Voraussetzung, mogen sie sich auch nicht in Absehung vom Glauben be-
stimmen lassen. Prinzipiell muss der Glaube aber anthropologische Még-
lichkeitsbedingungen haben, weil er sonst etwas dem Menschen Fremdes
ware.58 Indes geht Bouillard nicht nur von einer blofd formal bleibenden
Offenheit des Menschen fiir den Glauben aus. Wenngleich mit grofler
Vorsicht, unterstellt er sogar eine gewisse materiale Ubereinstimmung. 6

65 Zum Folgenden sieche BOUILLARD, Henri: Vorwort, in: DERS.: Logik des Glaubens, 7-11.

66 BOUILLARD: Vorwort, 7.

67 BOUILLARD: Vorwort, 9.

68 Vgl. BOUILLARD: Vorwort, 10.

69 Vgl. BOUILLARD: Vorwort, 10: ,Wenn es wahr ist, dal Christus fiir alle Menschen eine
entscheidende Bedeutung hat, muf} sein Erscheinen einer angestammten Offenheit und
einer dunklen Sehnsucht des Menschen entsprechen; andernfalls hatten wir gar nicht die
Moglichkeit, ihn als das Wort Gottes an uns gewahr zu werden. Die Logik der menschlichen
Existenz mufd diese Offenheit ahnen lassen und sozusagen das formale Schema einer ver-
niinftigen Zustimmung zur gottlichen Offenbarung entwerfen.” Die Ausweitung vom Forma-
len zum Materialen geschieht in der folgenden Passage (ebd., 10f.): ,Sicher wird nur jener
dieses Schema sehen kéonnen, der in der christlichen Wirklichkeit beheimatet ist. Er muff es
aber nicht erst schaffen, sondern wird es in seiner Reflexion uber das Sein des Menschen
finden. Er wird entdecken, daf} die Logik der menschlichen Existenz den konkreten Sinn der
Botschaft des Evangeliums zwar noch nicht in sich birgt, wohl aber die erste Morgenréte
ihrer Offenbarung darstellt. So gesehen, wird er also die Logik des Glaubens als eine Logik
der verniinftigen Zustimmung zum christlichen Geheimnis verstehen.”



224 Benjamin Dahlke

Der christliche Glaube entspricht dem Menschen; er ist eigentlich ver-
nunftgemafl.

Von daher mochte Bouillard, der dabei ausdriicklich auf Maurice Blon-
del Bezug nimmt, die klassische Apologetik weiterentwickeln.7° lhrer Ten-
denz nach sei sie namlich defensiv, weil sie die Beweggriinde des Glaubens
theoretisch darlege und dabei vorrangig die Unglaubigen im Blick habe.
Das ist seiner Auffassung nach allerdings zu wenig. Vielmehr gelte es, den
Christen dahingehend zu vergewissern, dass sein Glaube gute Griinde hat.
Um dieses positive Anliegen zu unterstreichen, pldadiert Bouillard dafiir,
die Apologetik als Fundamentaltheologie aufzufassen, sie also als Grundle-
gungsdisziplin anzulegen. Er beruft sich hierbei auf das Erste Vatikanische
Konzil, genauer auf die Dogmatische Konstitution Dei Filius, der zufolge
,wir glauben, nicht weil wir die innere Wahrheit der christlichen Botschaft
mit dem natiirlichen Licht unserer Vernunft durchschauten, sondern auf
die Autoritat des offenbarenden Gottes selbst hin.“7t Insofern die Offenba-
rung in der Geschichte erfolgt, muss sie einen Anhalt in ihr haben, ohne
gleich demonstrierbar zu sein. Denn es ist Gott, der sich selbst offenbart,
und Gott ist von allem, was er nicht ist, wesentlich unterschieden. Die
Offenbarung ist deshalb keine Tatsache, die in sich klar und eindeutig wa-
re; es bedarf vielmehr des Glaubensaktes, damit sie als diejenige Gottes er-
kennbar wird.

Allerdings ist der Glaube nicht grundlos. Wie Bouillard unterstreicht,
ist die Offenbarung ja immer an jemanden gerichtet, dem etwas offenbar
wird. Sie wdre darum geradezu sinnfrei, wiirde sie nicht dazu beitragen,
die menschliche Wirklichkeit zu erhellen. Es gilt, sie ,als die letzte Ant-
wort auf die Sinnfrage unseres Daseins“ zu verstehen.72 Die Fraglichkeit
der Existenz zahlt damit zu den anthropologischen Moglichkeitsbedingun-
gen des christlichen Glaubens, welcher dann die Vollendung des Men-
schen bedeutet.’3 Aus sich selbst gewinnt das Dasein namlich keinerlei
Sinn, sondern es bedarf etwas, das es Uiberschreitet.74 In der menschlichen
Selbsterfahrung tritt eine fundamentale Bediirftigkeit zutage, als dessen

70 Vgl. BOUILLARD, Henri: Der Sinn der Apologetik [1961], in: DERS.: Logik des Glaubens,
15-35. Der Bezug auf Blondel findet sich ebd., 29. Siehe zudem DERS.: De ['apologétique a la
théologie fondamentale [1973], in: DERS.: Vérité du Christianisme. Paris: Desclée de Brouwer
1989, 131-147.

7' BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 17f. mit Bezug auf Dei Filius, Kap. 3 (DH 3008).

72 BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 21. Ahnlich heif3t es (ebd., 25): ,Es wire nutzlos,
Wunder und grofe Taten geltend zu machen, zeigte man nicht, daf§ das christliche Phano-
men, dessen Bestandteil sie sind, auf die Grundlage unserer Existenz Antwort gibt."

73 Vgl. BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 25, 27.

74 Bouillard fiihrt an dieser Stelle den Gedanken des Absoluten ein, den er im Weiteren
immer wieder aufgreift - sieche BOUILLARD: Der Sinn der Apologetik, 26, 33; DERS.: Entwurf
einer Apologetik-Vorlesung [1961], in: DERS.: Logik des Glaubens, 36—-40, hier 37. Stillschwei-
gend, ohne dies eigens zu begriinden, identifiziert er das Absolute mit Gott (ebd., 37f.).



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 225

Erfillung das Christentum zu verstehen ist.7s Diesen Zusammenhang auf-
zuzeigen, weist Bouillard der Fundamentaltheologie als einer eigenstandi-
gen, zwar aus der Apologetik erwachsenen, aber iiber sie hinausgreifenden
Disziplin zu.

Im selben Jahr, da Logique de la foi erschien, also 1964, wurde Bouillard
Professor am Institut Catholique in Paris. Einst seiner Professur beraubt,
lehrte und forschte er nun in einem der intellektuellen Zentren des katho-
lischen Frankreich.7¢ Ermoglicht hatte dies der Stimmungswandel im Zu-
sammenhang des Zweiten Vatikanischen Konzils. Es herrschte eine neue
Offenheit, und der Thomismus verlor seine bisherige, lehramtlich ge-
stiitzte Monopolstellung.77 Auch sahen viele Theologen eine epochale Wen-
de gekommen, insofern Dogmatik und Fundamentaltheologie anders als
bislang betrieben werden miissten, wollten sie dem heutigen Menschen
tiberhaupt etwas sagen.78 Vor diesem Hintergrund erklart sich die allméh-
liche Auflésung und das fast vollstandige Verschwinden der Neuscholastik.
Auf verschiedene Weise subjektorientierte, kontextuelle Ansatze traten an
ihre Stelle.79 Damit hat sich das positionelle Spektrum innerhalb der ka-
tholischen Systematischen Theologie erheblich aufgefachert.

3. DIE GRENZEN DER SKIZZIERTEN ENTWURFE

Vor dem Hintergrund der Subjektferne, wie sie die neuscholastische Schul-
theologie kennzeichnete, wird verstandlich, weshalb Karl Rahner, Henri
Bouillard und Bernard Lonergan nach anthropologischen Mdéglichkeitsbe-
dingungen des christlichen Glaubens suchten. Gemessen an der Ausgangs-
lage, also an der Konzentration auf das Objekt, bedeutete es einen wirkli-
chen Fortschritt, die subjektive Dimension zu berticksichtigen. Nach Auf-
fassung der drei Jesuiten ist der christliche Glaube dem Menschen nichts

75 Vgl. BOUILLARD, Henri: Die menschliche Erfehrung und der Ausgangspunkt der Funda-
mentaltheologie, in: DERS.: Logik des Glaubens, 41-53, hier 49f. mit Bezug auf Dei Filius, Kap.
4 (DH 3016).

76 Dass Bouillard sein Interesse am Thema beibehielt, zeigt sein Beitrag: Transzendenz
und Gott des Glaubens, in: CGG 1 (1981), 87-131. Weitere Artikel sind gesammelt in DERS.:
Vérité du Christianisme. Einen Uberblick bietet GEFFRE, Claude: La théologie fondamentale
d’Henri Bouillard revisitée, in: Transversalités 109 (200g), 171-180.

77 Vgl. KOMONCHAK, Joseph A.: Thomism and the Second Vatican Council, in: CERNERA,
Anthony J. (Hg.): Continuity and Plurality in Catholic Theology (FS Gerald McCool). Fairfield,
CT: Fairfield University Press, 1998, 53-73; TORRELL, Jean-Pierre: Situation actuelle des études
thomistes, in: RSR 91 (2003), 343-371.

78 Exemplarisch dafiir sind SCHMAUS, Michael: Der Glaube der Kirche. Handbuch katholi-
scher Dogmatik, Bd. 1. Miinchen: Hueber 1969, 6-14; SCHOOF, Mark: Der Durchbruch der neu-
en katholischen Theologie. Urspriinge, Wege, Strukturen. Freiburg i.Br.: Herder 1969; GEFFRE,
Claude: Un nouvel dge de la théologie (= CFi 68). Paris: Cerf 1972.

79 Vgl. LUBER, Markus: Kontextuelle Theologie, in: StZ Bd. 229 (2011), 217f.; SCHELKENS,
Karim u.a.: Aggiornamento? Catholicism from Gregory XVI to Benedict XVI (= Brill’s Series in
Church History 63). Leiden: Brill 2013, 183-213.



226 Benjamin Dahlke

Fremdes. Mittels transzendentaler Uberlegungen sicherten sie dies. Auf je
eigene Weise haben sie dazu beigetragen, die Fundamentaltheologie als
eine eigenstandige, sowohl von der Apologetik als auch der Dogmatik ver-
schiedene, doch mit beidem in Bezug stehende Grundlegungsdisziplin zu
profilieren.8c Von daher stellten der Grundkurs des Glaubens, Method in
Theology und Logique de la foi wichtige Bezugspunkte fiir die katholische
Systematische Theologie dar, als diese in der zweiten Halfte des 20. Jahr-
hunderts nach neuen Grundlagen suchte. Rahners, Lonergans und Bouil-
lards Anregungen wurden und werden bis heute rezipiert, ja sie sind schul-
bildend. Unverkennbar sind allerdings auch die Grenzen ihrer Ansdtze.
Diese ergeben sich zumal dadurch, dass sie bei allem Fortschrittlichen in
mancherlei Hinsicht der Neuscholastik verhaftet blieben.

(1) So war fir Rahner, Bouillard und Lonergan noch klar und deutlich, was
den christlichen Glauben seinem Inhalt nach ausmacht. Sie wissen um den
iberlieferten Lehrbestand und akzeptieren ihn, wenngleich sie ihn mit-
unter auf neue Weise prasentieren, d.h. sie wollen den gleichen Sachgehalt
in einer anderen Sprachgestalt ausdriicken. Das setzt allerdings voraus,
dass es moglich ist, diesen Sachgehalt zunachst eindeutig zu bestimmen,
um ihn sodann zu reformulieren.8: Hier wirkt offenbar das Konzept des
depositum fidei im Sinne der Neuscholastik fort. Gemeint ist die Vor-
stellung eines klar umrissenen, satzhaft gefassten Bestandes unveranderli-
cher Glaubenswahrheiten, welcher der Kirche anvertraut ist.82 Nicht dass
Rahner, Lonergan und Bouillard dieses unreflektiert vertraten; doch sind
durch die Ergebnisse der historisch-kritischen Forschung erstaunlich we-
nig verunsichert oder zumindest beunruhigt. Dabei haben Exegese, Dog-
men- sowie Theologiegeschichte doch gezeigt, wie Uberaus vorausset-
zungsreich die kirchliche Lehrbildung eigentlich ist. Dem hat man in der

80 Zum damaligen Diskussionsstand in Bezug auf Stellung und Aufgabe des Faches siehe
WELTE, Bernhard: Zur geistesgeschichtlichen Lage der Fundamentaltheologie, in: ThQ 130
(1950), 385-406; LANG, Albert: Fundamentaltheologie, Bd. 1. 3. Auflage. Miinchen: Hueber 1961,
7-40; STIRNIMANN, Heinrich: Erwdgungen zur Fundamentaltheologie. Problematik, Grundfra-
gen, Konzept, in: FZPhTh 24 (1977), 291-365.

81 Zum Problem siehe PROPPER, Thomas: Ist das Identische der Tradition identifizierbar?
Zur Aufgabe und Hauptschwierigkeit einer historischen Rekonstruktion der Uberlieferungsge-
schichte des christlichen Glaubens, in: DERS.: Erlésungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine
Skizze zur Soteriologie. 2. Auflage. Miinchen: Késel 1988, 230-235 und TAPP, Christian: Kann
es im kirchlichen Glauben Neues geben?, in: DAMBERG, Wilhelm/SELLMANN, Matthias (Hgg.):
Die Theologie und ,das Neue“. Perspektiven zum kreativen Zusammenhang von Innovation
und Tradition. Freiburg i.Br.: Herder 2015, 139-168.

82 Vgl. KocH, Wilhelm: Depositum fidei, in: LThK Bd. 3 (1931), 216. Das Konzept des de-
positum fidei hat insofern sein Recht, als es darauf verweist, dass es im Glauben Bleibend-
Giltiges gibt, wiahrend sich manches wandeln kann. Von daher begegnet es weiterhin in
kirchlich-lehramtlichen Dokumenten, etwa in CIC can. 750 und KKK Nr. 84. Die Apostoli-
sche Konstitution, die den zitierten Katechismus promulgierte, trug ibrigens den Titel: Fidei
depositum, in: AAS 86 (1994), 113-118.



Anthropologische Méglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 227

nachfolgenden Jesuitengeneration entsprechend Rechnung getragen. Ver-
wiesen sei nur auf Roger Haight (*1936), lange Zeit Professor in Boston und
New York. Fiir ihn stellt das ausgepragte historische Bewusstsein den ent-
scheidenden Grund dafiir dar, das Christliche zu reformulieren - in seiner
iiberkommenen Form sei es weder plausibel noch relevant.$3

Ahnlich wie Haight, der indes weitreichende und durchaus problema-
tische Schliisse daraus zieht84, sehen einige Systematische Theologen die
vielfédltige Bedingtheit ihres Gegenstandes (bestenfalls auch diejenige ihrer
eigenen Perspektive). Geltungsanspriiche werden von daher, wenn tber-
haupt, nur zuriickhaltend erhoben. Weitaus mehr Anklang findet ein ge-
nealogisches Denken; es ldsst sich eine stark historische, nach-denkende
Orientierung feststellen. Das bedeutet aber nicht unbedingt Denkfaulheit,
sondern ist einem forciert selbstreflexiven Denken geschuldet. Sicherlich
ist Theologie mehr als Theologiegeschichte; doch ist beides aufeinander ver-
wiesen, weil es keine Geltung ohne Genese gibt.85

(2) Die transzendentaltheologischen Entwiirfe von Karl Rahner, Henri
Bouillard und Bernard Lonergan haben eine weitere Grenze. Man kann
ihnen gegeniiber einwenden, dass sie das in der Neuscholastik vernach-
lassigte Subjekt zwar richtigerweise beriicksichtigen, dies aber noch viel zu
wenig tun. Denn sie legen zugrunde, was man als kantisches Normsubjekt
bezeichnen kann, also eine rein formale [dentititsbestimmung der Ver-
nunft.86 Was aber mit der Sozialitit und Kontextualitat, ist der Mensch
doch immer eingebunden in eine Gesellschaft? Johann Baptist Metz
(*1928) hat hierauf nachdriicklich verwiesen, und das mit einem erhebli-
chen antibiirgerlichem Impetus. Zeitweilig war er Rahners Assistent, dann
Professor fiir Fundamentaltheologie in Miinster. Metz hat den Subjektbe-
griff seines akademischen Lehrers als zu abstrakt und geschichtsenthoben
kritisiert.87 Im Gegenzug hat Metz mit der Neuen Politischen Theologie

83 Vgl. HAIGHT, Roger: Jesus Symbol of God. Maryknoll, NY: Orbis Books 1999; DERS.:
Dynamics of Theology. 2. Auflage. Maryknoll, NY: Orbis Books 2001.

84 Vgl. DAHLKE, Benjamin: Uber das Dogma hinaus. Anliegen und Problematik betont mo-
derner Christologien, in: Cath(M) 67 (2013), 40-71.

85 Vgl. DAHLKE, Benjamin: Theologiegeschichtsschreibung. Ein Versuch, in: ThGl g7 (2007),
226-238.

86 Vgl. KrV B 404. Eine Rekonstruktion und ErschlieRung dessen, was mit transzenden -
talem Subjekt gemeint ist, bieten KLEMME, Heiner F.: Kants Philosophie des Subjekts. Sys-
tematische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchungen zum Verhdltnis von Selbstbe-
wufStsein und Selbsterkenntnis (= Kant-Forschungen 7). Hamburg: Meiner 1996 und ZOBRIST,
Marc: Subjekt und Subjektivitdt in Kants theoretischer Philosophie (= KantSt.E 163). Berlin:
Walter de Gruyter 2011.

87 Vgl. METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie. Mainz: Griinewald 1977; DERS.: Unterwegs zu einer
nachidealistischen Theologie, in: BAUER, Johannes B. (Hg.): Entwirfe der Theologie. Graz:
Styria 1985, 209-232. Zum Hintergrund siehe KREUTZER, Karsten: Transzendentales versus



228 Benjamin Dahlke

eine Schule begriindet, fiir welche der kritische Gesellschaftsbezug von
zentraler Bedeutung ist. Um einen Bruch mit der Transzendentaltheologie
handelt es sich nicht; wohl um eine Weiterentwicklung, weil das Interesse
am Subjekt erhalten bleibt — nur wird dieses in seiner Sozialitat und Kon-
textualitdt gesehen.88

Auf eine nochmals andere Weise hat Thomas Propper (1941-2015), Pro-
fessor fiir Dogmatik in Minster, die Transzendentaltheologie weiterge-
fithrt, namlich freiheitstheoretisch. Propper hatte sich intensiv mit Johann
Gottlieb Fichte beschaftigt, der ja fiir sich reklamierte, den Ansatz Kants
sachgemafl zu vertiefen. Vor diesem Hintergrund erklart sich, weshalb
Propper zwar grundsatzlich Sympathien fiir das Projekt ,anthropologi-
scher Vermittlung“® des christlichen Glaubens hegte, was sich fiir ihn na-
mentlich mit Karl Rahner verband, jedoch deren bisherige Durchfiithrung
fiir unzureichend hielt.9o Sein zentraler Einwand lautete, die menschliche
Freiheit werde zu wenig beriicksichtigt. Propper stellt demgegeniiber die
Subjektivitat des Subjekts heraus.o

(3) Nicht nur in Bezug auf das Objekt und das Subjekt je fiir sich ge-
nommen, sondern auch was die Verhaltnisbestimmung beider Grofden be-
trifft, lassen sich Riickfragen an die Entwiirfe von Rahner, Bouillard und
Lonergan stellen. Es wird ndmlich mit einem Frage-Antwort-Schema gear-
beitet. Rahner, Bouillard und Lonergan gehen davon aus, dass der Mensch
als solcher stets iiber sich hinaus ist, dass es auf seiner Seite eine prinzi-
pielle Offenheit gibt, an welche der Glaube anschliefen kann. Die Frage,
die der Mensch nicht nur hat, sondern selbst ist, findet seine Entspre-
chung im christlichen Glauben, der die Antwort bereithalt. Folglich besitzt
der Glaube nicht nur anthropologische Moglichkeitsbedingungen; er ist
auch in seiner Wirklichkeit anthropologisch relevant.92

hermeneutisches Denken. Zur Genese des religionsphilosophischen Ansatzes bei Karl Rahner
und seiner Rezeption durch Johann Baptist Metz (= ratio fidei 10). Regensburg: Pustet 2002.

88 Vgl. METZ: Glaube in Geschichte und Gesellschaft, 61f. Siehe allerdings auch ebd., 199.

89 PROPPER, Thomas: Erlésungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriolo-
gie. 2. Auflage. Miinchen: Késel 1988, 15.

90 Was die Auseinandersetzung mit Rahner angeht, siehe PROPPER: EriGsungsglaube und
Freiheitsgeschichte, 123-137, 269-273 und DERS./STRIET, Magnus: Transzendentaltheologie, in:
LThK? Bd. 10 (2001), 188-190.

91 Vgl. PROPPER, Thomas: Freiheit als philosophisches Prinzip der Offenbarung. Systemati-
sche Reflexionen im Anschlufs an Walter Kaspers Konzeption der Dogmatik, in: SCHOCKEN-
HOFF, Eberhard/WALTER, Peter (Hgg.): Dogma und Glaube. Bausteine fiir eine theologische
Erkenntnislehre (FS Walter Kasper). Mainz: Griinewald 1993, 165-192; DERS.: Evangelium und
freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik. Freiburg i.Br.: Herder 2001; DERS.:
Theologische Anthropologie, 2 Bde. Freiburg i.Br.: Herder 2011.

92 Es wire eine eigene Untersuchung wert, ob und inwieweit Rahner, Lonergan und
Bouillard klassische Konzepte modern reformulieren oder transponieren wollten: entweder
dasjenige der anima naturaliter christiana oder dasjenige des desiderium naturale, wie Tho-
mas von Aquin es in seiner Summa theologiae entfaltet.



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 229

Das Frage-Antwort-Schema, welches die drei Jesuiten wahlen, ist eine
fundamentaltheologisch bestens verzweckbare Gedankenfigur. Menschsein
und Christsein lassen sich namlich iiberaus harmonisch verkniipfen - vor-
ausgesetzt man akzeptiert die wesenhafte Transzendentalitat des Men-
schen, nimmt also an, dass dieser stets tiber sich hinaus ist. Heutige Syste-
matische Theologie wird sich mit einer derart optimistischen Sicht, wie sie
bei Rahner, Lonergan und Bouillard begegnet, allerdings schwertun. Sie
muss namlich mit jenem Phianomenbiindel umgehen, das man entweder
Sakularisierung oder Sédkularitit nennt.93 Damit ist weitaus mehr gemeint
als der Riickgang des kirchlichen Lebens, wie er sich wenigstens in den
westlichen Industriestaaten vollzieht, oder der Verlust an Glaubenskennt-
nissen selbst bei Kirchgdangern. Ebenso wenig geht es um das Auswandern
von Religion aus dem gegebenen institutionellen Rahmen.94 Gemeint ist
vielmehr, dass der Gottesgedanke seine lebensweltliche Plausibilitat und
Relevanz weithin verloren hat; die Vorstellung von etwas Ubernatiirlichem
ist inzwischen alles andere als selbstverstandlich.9s

93 Die Literatur zum Thema ist kaum tberschaubar; die Diskussion verzweigt. Genannt
seien deshalb nur GARTNER, Christel u.a. (Hgg.): Atheismus und religiése Indifferenz (= Ver-
offentlichungen der Sektion ,Religionssoziologie* der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie
10). Opladen: Keske und Budrich 2003; TAYLOR, Charles: A Secular Age. Cambridge, MA: Bel-
knap Press 2007; SODER, Joachim/SCHONEMANN, Hubertus (Hgg.): Wohin ist Gott? Gott er-
fahren im sakularen Zeitalter (= Theologie im Dialog 10). Freiburg i.Br.: Herder 2013; KOHR-
SEN, Jens: Religion ohne Religion? Sikularisierung als Ausbreitungsprozess funktionaler Aqui-
valente zur Religion, in: ThZ 70 (2014), 231-253; DOMSGEN, Michael/EVERS, Dirk (Hgg.): Her-
ausforderung Konfessionslosigkeit. Theologie im sdkularen Kontext. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt 2014; SEEL, Martin: Ist eine rein sdkulare Gesellschaft denkbar?, in: DERS.:
Aktive Passivitit. Uber den Spielraum des Denkens, Handelns und anderer Kiinste. Frankfurt
a.M.: S. Fischer 2014, 202-222; SCHMITT, Thomas M./PITSCHMANN, Annette (Hgg.): Religion
und Sdkularisierung. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart: Metzler 2014; POLLACK, Det-
lef/ROSTA, Gergely: Religion in der Moderne. Ein internationaler Vergleich (= Religion und
Moderne 1). Frankfurt a.M.: Campus 2015; RECTENWALD, Michael u.a. (Hgg.): Global Secula-
rism in a Post-Secular Age. Berlin: Walter de Gruyter 2015. Wie in der Diskussion deutlich
wird, hangt viel davon ab, was man unter ,Religion‘ versteht. Zu den verschiedenen Moglich-
keiten sieche WENDEL, Saskia: Religionsphilosophie. Stuttgart: Reclam 2010, 10-27 und BEN-
DER, Courtney u.a. (Hgg.): Religion on the Edge. De-Centering and Re-Centering the Sociology
of Religion. Oxford: Oxford University Press 2013.

94 Eine Fille von Beispielen dafiir bietet LUTTERBACH, Hubertus: Vom Jakobsweg zum Tier-
friedhof. Wie Religion heute lebendig ist. Kevelaer: Butzon und Bercker 2014. Weitere Uberle-
gungen finden sich bei HERMELINK, Jan: Gelebtes Christentum jenseits der Kirche: ein Uber-
blick iiber Theorien und Phdnomene, in: JRP 30 (2014), 99-109.

95 Vgl. FEIL, Ernst (Hg.): Streitfall ,Religion®. Diskussionen zur Bestimmung und Abgren-
zung des Religionsbegriffs (= Studien zur systematischen Theologie und Ethik 21). Miinster:
Lit 2000; BULLIVANT, Stephen/RUSE, Michael (Hgg.): The Oxford Handbook of Atheism. Ox-
ford: Oxford University Press 2013. Dabei fallen Ungleichzeitigkeiten auf. So konstatiert
STRIET, Magnus: In der Gottesschleife. Von religiéser Sehnsucht in der Moderne. 2. Auflage.
Freiburg i.Br.: Herder 2015, 11: ,Ist Gott vielleicht doch nur ein Hirngespinst des Menschen,
der es nicht damit aushalt, nur eine Fufinote eines gigantischen, ohne Grund und Ziel ab-
laufenden kosmischen Geschehens zu sein? Der Verdacht steht im Raum, und ausraumen
ldsst er sich auch nicht mehr. Die Gottesgewissheit ist dahin. Aber endgiiltig widerlegen



230 Benjamin Dahlke

Diese Entwicklung, die religionssoziologisch gut belegt ist, kann die
Theologie nicht ignorieren.9¢ Sie muss zur Kenntnis nehmen, dass Mensch-
sein und Christein in einem weniger harmonischen Verhaltnis stehen, als
man dies auf transzendentaltheologischer Grundlage anzunehmen neigt.
Besondere Aufmerksamkeit verdient insofern Eberhard Tiefensee (*1952),
Professor an der Theologischen Fakultiat der Universitat Erfurt. Unter dem
Eindruck der Lebenswirklichkeit in Mitteldeutschland, die noch immer
durch die Folgen der sozialistischen Diktatur gepragt ist, hat er das Kon-
zept des homo areligiosus entwickelt.97 In den Neuen Bundeslandern ist
namlich nicht nur die Zahl der Kirchenmitglieder gering, mancherorts
sogar verschwindend; mehr noch lasst sich die weitgehende Nichtexistenz
von dem, was man als Religion bezeichnet, feststellen. Der homo areli-
giosus kann ohne Gott leben, ohne doch Atheist zu sein, weil er die Exis-
tenz eines Gottes gar nicht argumentativ-trotzig bestreitet — Gott ist fir
ihn schlichtweg kein Thema. Pragnant formuliert Tiefensee: ,Wer in dieser
Region nicht zur Kirche gehort, fahrt in der Regel auch nicht zum Dalai
Lama.“98

Beschrankt ist dieses Phanomen keineswegs allein auf Thiiringen oder
Sachsen. Langst lassen sich dhnliche Entwicklungen im Westen der Re-
publik feststellen, tiberdies in anderen europdischen Staaten. Hans-Martin
Barth (*1939), emeritierter evangelischer Systematiker an der Universitat
Marburg, konstatiert eine wachsende Areligiositdt, verstanden als Fremd-
heit und Gleichgiltigkeit, als ,das faktische Desinteresse an Religion®.99
Vor diesem Hintergrund problematisiert er die Annahme einer wesenhaf-
ten Transzendenzstruktur des Menschen, sofern damit gemeint ist, der

lasst sich der freie Schopfergott auch nicht, und so hadern die, denen dieser Gott zu ihrer
religidsen Uberzeugung gehért, auch weiterhin mit ihm - und dies, weil weder das eine noch
das andere zu beweisen ist, keineswegs gegen alle Vernunft.”

90 Vgl. WERBICK, Jiirgen: Herausforderungen fiir eine Gotteslehre, die sich das Erschrecken
liber das Abhandenkommen Gottes noch nicht abgewéhnt hat, in: AUGUSTIN, George/KRAMER,
Klaus (Hgg.): Gott denken und bezeugen (FS Walter Kasper). Freiburg i.Br.: Herder 2008, 99—
126.

97 Vgl. TIEFENSEE, Eberhard: Homo areligiosus, in: LebZeug 56 (2001), 188-203; DERS.: ,Un-
heilbar religiés” oder ,religiés unmusikalisch“? Philosophische Anmerkungen zum Phdnomen
der religiosen Indifferenz, in: DOMSGEN, Michael/LUTZE, Frank (Hgg.): Religionserschliefsung
im konfessionslosen Kontext. Fragen, Impulse, Perspektiven. Leipzig: Evangelische Verlagsan-
stalt 2013, 23-44; DERS.: Der ,selbstgentigsame Humanismus * zwischen Naturalismus und Chris-
tentum. Ein Positionierungsversuch im Kontext der Konfessionslosigkeit, in: ROSE, Miriam/
WERMKE, Michael (Hgg.): Konfessionslosigkeit heute. Zwischen Religiositdt und Sdikularitdt (=
Studien zur Religiosen Bildung s5). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2014, 112-137.

98 TIEFENSEE: Homo areligiosus, 189. Ahnlich ScHMALZLE, Udo F.: Was fehlt den Konfes-
sionslosen?, in: HerKorr 70 (2016), 32-35, hier 33. Ausgehend von empirischen Daten konsta-
tiert Schmalzle, ,dass Konfessionslose keine kirchdistanzierten Menschen sind, die eben ihr
Christsein und ihre Religiositdt in neuen Formen auf3erhalb kirchlicher Praxisfelder leben.”

99 BARTH, Hans-Martin: Konfessionslos gliicklich. Auf dem Weg zu einem religionstrans-
zendenten Christsein. Gutersloh: Gutersloher Verlagshaus 2013, 32. Siehe zudem DERS.: Pro-
testantismus und Areligiositdt - ein Forschungsdesiderat, in: KuD 62 (2016), 53-67.



Anthropologische Moglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? 231

tiber sich hinausgehende Mensch sei auf etwas von ihm Unabhangiges be-
zogen.wo Transzendentalitdt fithrt nicht notwendigerweise zum Transzen-
denten. Wie Barth meint, kann das (in einem nur weiten Sinne konfessio-
nelle) Christentum trotzdem Bestand haben, beruhe es ja nicht auf der
Religion, sondern auf der ,Nachfolge Jesu®.1o Ohne diesen Ansatz hier wei-
ter vorstellen zu wollen, ist festzuhalten, dass damit eine Alternative zu
jenen Ansatzen von Rahner, Lonergan und Bouillard formuliert ist - eine
Alternative, die einer bestimmten gesellschaftlich-sozialen Wirklichkeit
Rechnung tragt.

FAZIT

Rahner, Lonergan und Bouillard verfolgen ein Anliegen, das zu ihrer Zeit
akut war - und weiterhin aktuell ist: Soll der christliche Glaube nicht
etwas Fremdes sein, das ganzlich von aufen an den Menschen herantritt,
dann muss es auf seiner Seite Voraussetzungen und Ankniipfungspunkte
fir ihn geben. Ansonsten handelte es sich bei den Dogmen lediglich um
Lehrsidtze, die um des Heiles willen entgegenzunehmen sind, ohne mit
dem menschlichen Selbstverstindnis in einem Bezug zu stehen. Eine
solche Auffassung ist in der Neuscholastik zwar vertreten worden. Sie ist
aber unzureichend, weil sie das Subjekt nicht hinlanglich beriicksichtigt,
sondern ganz einseitig das Objekt.oz Insofern lohnt die Beschaftigung mit
den Entwiirfen von Rahner, Bouillard und Lonergan weiterhin. Eine trans-
zendental verfahrende Theologie stellt nach wie vor einen leistungsfa higen
Ansatz dar, um den christlichen Glauben zu entfalten - darin stimmen
viele Fachvertreter der Gegenwart {iberein.1o3

Trotzdem bleiben gewichtige Herausforderungen. Denn mit einem
Frage-Antwort-Schema zu arbeiten, d.h. zunachst auf die Fraglichkeit der
menschlichen Existenz zu verweisen, um dann das Christentum als ent-
sprechende Antwort zu prasentieren, ist offenbar zu einfach. Fir viele
Menschen stellen sich manche Fragen namlich nicht, und ebenso wenig
sind die Antworten, die der Glaube zu geben verheifdt, in einer solchen
Weise klar, wie man es sich vielleicht wiinschte. Diese damit wenigstens
angedeuteten Herausforderungen unterscheiden sich von denjenigen Rah-

100 Vgl. BARTH: Konfessionslos gliicklich, 73-79.

101 BARTH: Konfessionslos gliicklich, 228-231.

102 Vgl DAHLKE, Benjamin: Menschliche Selbstverstdndigung und kirchliches Dogma. Zu
einem neuzeitlichen Problem, in: Cath(M) 69 (2015), 208-224.

103 Vgl. WENDEL, Saskia: The Emergence of Transcendence in Self-Consciousness: Towards
a Rehabilitation of a Transcendental Position of Religion, in: GRON, Arne u.a. (Hgg.): Subjecti-
vity and transcendence (= Religion in Philosophy and Theology 25). Tiibingen: Mohr Siebeck
2007, 225-239; RUHSTORFER, Karlheinz: Unterwegs zu einer neuen Transzendentaltheologie, in:
BECHT, Michael/WALTER, Peter (Hgg.): ZusammenKlang (FS Albert Raffelt). Freiburg i.Br.:
Herder 2009, 369-385.



232 Benjamin Dahlke

ners, Lonergans und Bouillards, ja gehen iiber sie hinaus. Statt diese noch-
mals gestiegene Komplexitit zu reduzieren, gilt es, sie zu erhalten und
auch auszuhalten - gerade weil sich die katholische Systematische Theolo-
gie momentan in einer Phase der Neuausrichtung befindet. Vor diesem
Hintergrund ist es unverzichtbar, ein umfassendes Problembewusstsein zu
gewinnen und Problemiiberhdnge der gingigen Ansitze zu sehen, um das
Fach weiterentwickeln zu kdnnen. Dazu sollte ein Beitrag geleistet wer-
den.104

Zusammenfassung

Soll der christliche Glaube nicht etwas dem Menschen Fremdes sein, muss er
Voraussetzungen und Ankniipfungspunkte aufseiten des Subjekts haben.
Diese anthropologischen Modglichkeitsbedingungen freizulegen, unternah-
men im 20. Jahrhundert die Jesuiten Karl Rahner (1904-1984), Bernard
Lonergan (1904-1984) und Henri Bouillard (1908-1981). Sie bearbeiteten auf
je eigene Weise dieselbe theologische Problemstellung, ndmlich die Subjekt-
ferne der Neuscholastik. Ihre transzendentaltheologischen Entwiirfe sind
prdgend geworden. Allerdings stellt sich die Frage, inwieweit sie dazu geeig-
net sind, den christlichen Glauben unter heutigen Bedingungen grund- und
darzulegen. Es gilt, die Systematische Theologie weiterzuentwickeln.

Abstract

Christian faith would be alien to human beings in their self-realization if it
lacked underlying structures on the subject’s side. Karl Rahner, Henri Bouil-
lard and Bernard Lonergan were interested in these anthropological presup-
positions. Against the backdrop of the then dominant neoscholasticism the
three Jesuits drafted a new approach, commonly known as transcendental
theology. Nevertheless, systematic theology needs to be developed further.

104 Vorliegender Artikel dokumentiert meine Antrittsvorlesung als Privatdozent, gehal-
ten am 30. Oktober 2015 an der Katholisch-Theologischen Fakultat der Universitat Mainz.
Das Manuskript wurde im Juli 2016 abgeschlossen. Fiir Kritik und Anregungen danke ich
Prof. DDr. Jérg Ernesti, Dr. Matthias Laarmann, Sebastian Lang, DDr. Justinus Pech, Prof.
Dr. Hermann Josef Pottmeyer und Dr. Gerard Wilkens. Letzterer weckte bei mir das
Interesse am Thema und gab wertvolle Hinweise. Deshalb sei dieser Artikel ihm zugeeignet.



	Anthropologische Möglichkeitsbedingungen christlichen Glaubens? : Überlegungen zur Weiterentwicklung der Systematischen Theologie

