Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance : Wahrnehmung,
Verwertung, Legendenbildung

Autor: Reinhardt, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOLKER REINHARDT

Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance.
Wahrnehmung, Verwertung, Legendenbildung

Die Bedeutung, die das Papsttum fiir seinen Werdegang vom romtreuen
Monch zum erbitterten Feind der Kurie und Reformator besaf$, hat Martin
Luther in einer ,Tischrede” auf den Punkt gebracht:

So ist die abominatio so gross, das ich wider muts drub wurd und freud
dauon hab, et fateor, das abominatio papatus post Christum mein grofe con-
solatio ist.!

Der Ekel vor dem Papsttum und der Widerwille dagegen kommt gleich
nach dem Glauben an den Gottessohn, bildet nach eigenem Bekenntnis
also die zweite lebenslange Trostung, innere Aufrichtung und Motivation.
Die Liebe zum Erloser, verbunden mit dem Hass auf dessen Widersacher
und perfiden Imitator - diese Kombination ist psychologisch iiberzeugend.
Schliefllich glaubt Luther zum Zeitpunkt dieses Bekenntnisses seit mehr
als einem Jahrzehnt, den Papst als Antichrist identifiziert zu haben. Zu-
gleich lasst sie wie ein grelles Schlaglicht erkennen, wie entscheidend, ja
ausschlaggebend fiir die Ablosung von Rom und die Glaubensspaltung ins-
gesamt die negative Wahrnehmung der Kurie und ihres Hauptes im Laufe
der Geschichte waren. Die Griinde fiir diese immer schroffere Ablehnung
sind untrennbar mit den vielschichtigen Ereignisablaufen zwischen Herbst
1517 und Frihjahr 1521 verkniipft und fiihren dartiber hinaus tief in die Ver-
gangenheit zurtick.z Auf eine knappe Formel gebracht: Das in Deutschland
verbreitete Bild von Papsttum und Kurie war bereits am Vorabend der
Luther’'schen Thesenveroffentlichung von einem profunden Unbehagen,
tiefreichender Ablehnung und einem fast vollstandigen Vertrauensverlust
gepragt. Die gravamina der deutschen Nation, die seit der Mitte des 1s.
Jahrhunderts an die romische Adresse gerichtet steuerliche Aussaugung, ja
geradezu wirtschaftliche Verelendung durch die unersattlichen Abgaben-
Forderungen einer grenzenlos verschwenderischen Kirchenfiihrung an-
klagten, hatten den Boden bereitet, auf dem humanistische Klagen und Sa-
tiren erfolgreich aufbauten. Aus diesem Blickwinkel betrachtet, stand der
Papst in gleitendem Ubergang fiir die Kurie, die Kurie fiir Rom, Rom aber

! LUTHER, Martin: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Tischreden, 1. Band. Weimar: Béhlau
1912, 51 (die Tischreden im Folgenden abgekirzt: WA TR plus Band-Nummer).

2 Die nachfolgenden Umrisse im Kern nach REINHARDT, Volker: Luther der Ketzer. Rom
und die Reformation, 2. Auflage. Miinchen: Verlag C.H. Beck 2016; dort auch ausfiihrlichere
Quellen- und Literaturbelege; DERS.: Luther und Rom - Rom und Luther. Neue Uberleqgungen
zu einem alten Thema, in: Historisches Jahrbuch 135 (2015), 130-149.



196 Volker Reinhardt

fur Italien und die italienische Nation als ganze; in diesem Sinne setzte
Luther seinen ersten theologischen Kontrahenten in Rom, Silvestro Prie-
rias3, mit den ,Thomisten®, also mit den von Aristoteles vergifteten Scho-
lastikern, diese mit der ,papalistischen® Tradition der biblischen Wahr-
heitsverdunkelung und -verdrehung und der im Kern glaubenslosen Na-
tion Italien insgesamt gleich. Auf der anderen Seite vollzogen sich Ab- und
Ausgrenzung analog: Luther war fiir seine réomischen Gegner von Anfang
an der Prototyp des lallenden, delirierenden, halluzinierenden Barbaren,
der seine Phantasmagorien in blinder Selbstiiberschatzung tiber die Weis-
heitstradition von Kirchenlehrern und Heiligen setzte.

Doch nicht um diesen Prozess der wechselseitigen AbstofRung, sondern
um eine viel konkretere, mit der kurz umrissenen komplexen Entwicklung
jedoch eng verbundene, ja ihr gewissermafien im Kern zugrundeliegende
Fragestellung soll es hier im Folgenden gehen: Welches Bild des Re-
naissancepapsttums zeichnet Luther in seinen Gesprachen und Texten,
was wird warum, mit welchen Sortierungen, Filterungen, Zuspitzungen
und Weglassungen, als Beweismittel gegen Rom und als Beleg fiir die
Gleichsetzung mit dem Antichrist aus der jingeren und unmittelbar zeit-
genossischen Geschichte der verhassten Institution geschopft - und, un-
trennbar damit verkntiipft, was tritt in diesem Licht weniger, was kaum
oder gar nicht hervor? Diese engere Perspektive fligt sich nahtlos in eine
weitere ein: Was wusste bzw. glaubte Luther tiber die Papste seiner Zeit zu
wissen, aus welchen Quellen bezog er diese Versatzstiicke, wie machte er
daraus Munition im Kampf gegen Rom, welche Hierarchien des Verwerfli-
chen zeichnen sich darin ab und nicht zuletzt: Welche schwarzen Mythen
bildete er daraus, zur eigenen Nutzanwendung und zum Gebrauch einer
protestantischen Historiographie, die sich bis heute schwer damit tut, die
letzten Uberreste dieser Uberlieferung definitiv aufzugeben?

In Anbetracht der Relevanz, die dieses Themenfeld fiir den globalen
Prozess der Kirchenspaltung und damit der Genese des Konfessionellen
Zeitalters besitzt, ist es geradezu grotesk schlecht erforscht. An durchaus
quellengesattigten Abhandlungen4 iiber Luther und den Papst herrscht
kein Mangel, doch spielt die spezifisch Luther’sche Perzeption der neueren
Papstgeschichte und ihre Umdeutung zum theologisch-historischen Fun-
damentalargument darin kaum eine Rolle; stattdessen finden sich darin
die immergleichen Standardzitate aus den Tischreden und den grofien
Hassreden gegen Rom, die es geradezu zur Berihmtheit gefliigelter Worte

3 TAVUZZI, Michael M.: Prierias. The Life and Work of Silvestro Mazzolini da Prierio, 1456-
1525. Durham: Duke University Press 1997.

4 Vgl. BAUMER, Remigius: Martin Luther und der Papst, 2. Auflage. Miinster: Aschendorff
1971; MULLER, Gerhard: Martin Luther und das Papsttum, in: DENZLER, Georg (Hg.): Das
Papsttum in der Diskussion. Regensburg: Pustet 1974, 73-101; HENDRIX, Scott H.: Luther and
the Pope. Stages in a Reformation Conflict. Philadelphia: Fortress Press 1981; KIRCHNER, Hu-
bert: Luther und das Papsttum, in: JUNGHANS, Helmar (Hg.): Leben und Werk Martin Luthers
von 1526 bis 1546, Band 1. Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1983, 441-456.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 197

gebracht haben. Die unverwechselbar Luther’sche Selektion des fiir die
frithreformatorische Polemik brauchbaren Geschichtsmaterials aber wird
so eher verdeckt als erhellt. Um einem Missverstandnis von vornherein
vorzubeugen: Luther ist nicht durch die schockierenden ,vermischten
Meldungen® iiber die Vorgdnge im Vatikan seiner Zeit zum geschworenen
Feind der Institution Papsttum geworden; damit wiirde man den Stellen-
wert dieser Wahrnehmung weit iberschdtzen. Solche Nachrichten bilden
nur die Spitze eines Eisbergs. Lorenzo Vallas Nachweis, dass das Constitu-
tum Constantini eine Filschung ist, und die Rolle der Papste im Kampf
gegen die Staufer sind als geschichtliche Zusatz-Fundamentierung einer
ohnehin primar theologisch begriindeten Perhorreszierung zweifellos von
grofRerer Tragweite. Dessen ungeachtet sind die abschreckenden Beschrei-
bungen des neuesten Papsttums fiir Luther selbst und dariiber hinaus fiir
die Propaganda der Reformation von betrachtlichem Belang: Sie sollen
eine unheilvolle Kontinuitdt der Heilsverweigerung zum einen und eine
dramatische Eskalation der Sittenlosigkeit und Perversion beweisen, die
das Ende der Geschichte als sehr nahe geriickt erscheinen lasst.

Auch tiber diese Koordinaten hinaus ist die europaische Wahrnehmung
des Papsttums zwischen Pius II. und Paul III. ungeniigend erforscht: Was
wird als Indiz fir Reformbediirftigkeit, Amtsvernachlassigung oder sogar -
verleugung angesehen, was gilt als eher lassliche Siinde, was ist noch oder
ganzlich akzeptabel? Diese umfassende Meinungsbildung ist nur punk-
tuell, etwa fiir die Kurie und ihre Reformkreises und einzelne, der Kurie
ndher oder ferner stehende Historikeré, aufgearbeitet, in ihrer Breite und
vor allem in ihrer typischen Motivbildung jedoch wenig untersucht. Fir
die reprasentativen Historiker Italiens selbst war vor allem die machtpoli-
tische Dimension des Papsttums verhdngnisvoll: Die fiir die Staatsbildung
der Nepoten ab den 1470er Jahren gefiihrten Kriege zerstorten die zwei
Jahrzehnte zuvor im Frieden von Lodi mithsam konstruierte Balance und
lieferten die Halbinsel den franzosischen und spanischen Invasoren aus,
die ab 1494 auf italienischem Boden ihre zerstorerischen Hegemoniekriege
austrugen. Als soziale Parveniis missachteten, ja pervertierten die Papste
tiberdies die Normen der Politik, die zuvor auf Bewahrung von Gleichge-
wicht und Status quo ausgerichtet waren; an die Stelle dieser bewahrenden
Werte traten jetzt auch in den lbrigen Vormachten grenzenlose Gier, Ver-
trauensbriiche und Hochrisiko-Strategien - so das Bild des Renaissance-
papsttums in der zwischen 1534 und 1540 entstandenen Storia d’Italia Fran-

5 Fur die Binnenwahrnehmung und -kritik der Kurie selbst sind die zahlreichen Arbeiten
von John W. O’MALLEY, beginnend mit Praise and blame in Renaissance Rome. Rhetoric,
doctrine, and reform in sacred orators of the papal court, ca. 1440-1521. Durham N.C.: Duke
University Press 1979, zu nennen.

6 Vgl. REINHARDT, Volker: Francesco Guicciardini (1483-1540). Die Entdeckung des Wider-
spruchs. Gottingen: Wallstein-Verlag 2004; DERS.: Francesco Vettori (1474-1539). Das Spiel
der Macht. Gottingen: Wallstein-Verlag 2007.



198 Volker Reinhardt

cesco Guicciardinis. Fiir diesen fithrenden Geschichtsdenker und -deuter
der Renaissance ist der Entwicklungsgang der Papste von den Anfingen
bis in die eigene Zeit allerdings geschichtsgesetzlich determiniert: Das an-
fangs moralisch Gute verkehrt sich unvermeidlich in sein Gegenteil, in die-
sem konkreten Fall sobald das Christentum in die Nihe der Macht gerat.
Der Anspruch auf Kirchenhoheit erweitert sich so von selbst zur Forde-
rung nach Welthoheit.

Fir Luther war dieses Streben nach dem zweiten, dem politischen
Primat des Papsttums ein entscheidender Beleg fiir die Gleichsetzung mit
dem Antichrist, den es ja auch nach umfassender Herrschaft geliistet, um
die Holle mit verfiihrten Christen zu fiillen. Fiir Guicciardini aber ist das
Streben der Papste nach ganzheitlicher Hegemonie ein rein politisches
Ubel. Am schlimmsten treibt es — folgt man der Storia d’Italia - auf diesem
Gebiet Julius I1.7, der schon vor dem Pontifikat eine Politik der Verunsi-
cherung und Allianzauflosung verfolgt und als Papst durch seine wahn-
witzigen, letztlich von seiner personlichen Ehre allein bestimmte Strate-
gien Italien vollends in den Abgrund stiirzt.

Fiir Guicciardinis florentinischen Landsmann Machiavelli war das
Papsttum der neuesten Zeit sogar daftir verantwortlich, dass es in Italien
keine internalisierte Religiositat mehr gab, was automatisch die Auflésung
von solider Staatlichkeit zur Folge hatte.8 Zu systematisch — so Machiavelli
sehr summarisch - haben die Papste und das Papsttum das Gegenteil von
dem getan, was sie zuvor gepredigt haben; ihr politisches Handeln hat ihre
Doktrin damit in breiten Kreisen unglaubwiirdig gemacht und den zur
Befolgung staatlicher Gesetze unverzichtbaren Glauben an eine strafende
Instanz im Himmel ausgeloscht. Fiir die Reformkrafte an der Kurie selbst,
die sich um 1500 vor allem um den Luther-Verhorer Cajetans und den
Luther-Vorgesetzten Egidio da Viterbot© scharten, lag das Hauptproblem
im unmoralisch ungeregelten Pfriindenmarkt, im ungeistlichen Lebens-
wandel des hohen Klerus einschlief$lich mancher Pdpste, in der oft
ungeniigenden Bildung der Geistlichkeit und in der unfrommen Selbstdar-
stellung nach auflen - alles Defizite, die sich durch ein typisch humanisti-
sches Reformprogramm mit den Hauptpunkten besserer Lektiire, besserer
Sprachbeherrschung und besserer Sozialkontrolle beheben lassen sollten.

7 Eine neue Gesamtdeutung dieses Schliisselpontifikats ist ldngst ein dringendes Deside-
rat der Forschung; die alteren Darstellungen von PASTOR, Ludwig von: Geschichte der Pdpste
seit dem Ausgang des Mittelalters. Band 3/2, 11. Auflage. Freiburg: Herder 1955 und RODOCA-
NACHI, Emanuelle: Rome au temps de Jules II e Léon X. Paris: Hachette 1912, sind material-
reich, doch insgesamt iiberholt; SHAW, Christine: The Warrior Pope. Oxford: Blackwell 1993,
ist nur fur die Aulenpolitik des zweiten Della Rovere-Papstes ergiebig.

8 So die beriihmten Passagen in den Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, |, 12.

9 Vgl. HORST, Ulrich: Juan de Torquemada und Thomas de Vio Cajetan. Zwei Protagonis-
ten der pdpstlichen Gewaltenfiille. Berlin: Akademie-Verlag 2012.

10 O’MALLEY, John W.: Giles of Viterbo on church and reform. A study in Renaissance
thought. Leiden: Brill 1968.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 199

Mit manchen dieser an der Kurie selbst monierten Missstinde kam
Luther - schenkt man seinen Selbstzeugnissen Glauben - bei seinem Auf-
enthalt in Rom 15n" (um Wiederholung zu vermeiden:) personlich in
Bertihrung. Das quellenkritische Problem bei der Interpretation von Rom-
Kommentaren, die auf die Eindriicke dieser Romreise zuriickgehen, be-
steht darin, dass diese erst zwei Jahrzehnte spater ausformuliert und
niedergeschrieben wurden - von einem Luther, dessen Haltung zum
Papsttum wiederum nach seinen eigenen Auflerungen sich von urspriing-
lich bedingungslosem Gehorsam zu einer endzeitlich eingefarbten Ableh-
nung verwandelt hatte. Bei aller Vorsicht authentisch, das heifdt nach
einem echten Reiseerlebnis und -souvenir, klingen die Impressionen von
romischen Gottesdiensten, deren Nachlassigkeit, Lieblosigkeit und vor
allem Schnellabwicklung moniert werden.2 Ob der Glaubensspott der
Kleriker, den Luther mitgehort haben will,3 in dieselbe Kategorie gehort,
muss offenbleiben. In Rechnung zu stellen ist allerdings, dass Luther am
Tiber gerade einmal acht Jahre nach dem auch fiir die Kurie am Ende
skandalosen Borgia-Pontifikat einiges an Anekdoten, wahren, erfundenen
und vermischten, iber Alexander VI. und sein Herrschaftsgebaren gehort
hat; diese Quelle gibt er selbst in den Tischreden an.14 Dessen zweiter
Nachfolger Julius II. war eifrig darum bemiiht, die spanische Dynastie als
nationalen Fremdkorper, Schandfleck des Papsttums und damit als Siin-
denbock zu entsorgen,’s und zwar mit systematischer Verfolgung, Pro-
zessen und planvoller Schwarzeinfairbung der Memoria. Entsprechende
,Nachrichten“ zirkulierten in Form von Flugbldttern nicht nur in Italien,
sondern in ganz Europa; hier konnte man sich in den 1530er Jahren also
bereits an einem zu festen Umrissen geronnenen Fakten- und Legenden-
schatz bedienen. Vitenmaterial im eigentlichen Sinne fand Luther fir die
etwas altere Zeit in den Papstbiographien Bartolommeo Sacchis, genannt
Platina, der nach bewegten Lebensabschnitten als S6ldner und als angeb-
licher Verschworer im romischen Staatsgefangnis der Engelsburg seine
Karriere als Chef der Vatikanischen Bibliothek beschloss.i¢ Platinas Biogra-
phien erreichen mit Sixtus IV. die auktoriale Gegenwart und behandeln
mit diesem einen der Papste, mit dem nach weitgehend einhelligem Urteil
der europaischen Kurienkritik die moralische Verfallszeit des Papsttums

I Zur Datierung der Romreise vgl. auch SCHNEIDER, Hans: Martin Luthers Reise nach
Rom neu datiert und gedeutet, in: LEHFELDT, Werner (Hg.): Studien zur Wissenschafts- und
Religionsgeschichte. Berlin: de Gruyter 2011, 1-157.

12 WA TR3, S. 313.

BWATRS3, S. 313.

14 WA TR 4, S. 390f.

15 Luther vermerkt korrekt - wohl als Erinnerung von seinem Rom-Aufenthalt - dass
Julius 11. die Zeichen Alexanders VI. aus dem rémischen Stadtbild zu entfernen sucht: WA
TR 3, S. 218.

16 Vgl. BAUER, Stefan: The Censorship and Fortuna of Platina’s “Lives of the Popes” in the
Sixteenth-Century. London: Brepols 2006.



200 Volker Reinhardt

und als deren dramatischstes Symptom der territoriale Grofdnepotismus
einsetzte. Diese kriegerische Eroberungspolitik zugunsten der Nepoten aus
den Familien Della Rovere und Riario stie} schon bei Platina auf offene
Kritik.

Noch viel harter ins Gericht ging Erasmus von Rotterdam in seiner
Satire ,Julius exclusus” mit dem zweiten Della Rovere-Papst Julius II., sehr
zu Luthers Freude. In diesem Dialog zwischen Petrus an der Himmels-
pforte und dem frisch verstorbenen Pontifex maximus, der hochfahrend
Eintritt begehrt, sind Kernmotive des spdter von Luther entworfenen
Papstbildes gebrauchsfertig vorweggenommen, allerdings in einer milde-
ren, eben humanistischen Version, die bei aller Fehlbarkeit des Menschen
doch an dessen Erziehbarkeit im Zusammenspiel mit der gottlichen Gnade
glaubt. Im Falle Julius’ II. erweisen sich die Bekehrungsversuche Petri
allerdings als vergeblich, der unbelehrbare Papst geht freiwillig in die
Unterwelt, um dort eine neue, grofdartigere Holle zu bauen. Vorher hat er,
von Petrus examiniert, von einer vollstaindigen Unkenntnis, ja Perversion
seiner Amtspflichten Zeugnis abgelegt: Das Papsttum ist fiir ihn ein Quell
des Hedonismus und ein Auftrag zu hemmungsloser Machtpolitik.

Luther schitzte diese Schrift hoch - und verwendete sie zugleich gegen
ihren Autor.7 Erasmus, der wiiste Epikurder, der die Reformation verraten
habe, miisse ein Intimus dieses Papstes gewesen sein, um dessen gott-
fernen Lebens- und Herrschaftsstil so perfekt beschreiben zu konnen. Legt
man diese verbliffende Interpretation zugrunde, so hat der Reformator die
Satire gar nicht als solche erkannt, sondern fir ein Abbild romischer Rea-
litat gehalten. Dementsprechend lassen sich mancherlei Reflexe des ,Julius
exclusus” in den Tischreden nachweisen. Papste und Kardinale haben, so
Luther, die Bibel nie gelesen und leben wie von Erasmus beschrieben:
bildungslos, hemmungslos, kirchenlos.®® Doch zur weiteren Ausgestaltung
war dieser Text bei aller Ironie und moralischen Emporung viel zu diskret.
Das Erasmische Motiv der Unbildung wird bei Luther zur planvollen Ver-
dunkelung und Verdrehung der Heiligen Schrift und damit zum Symptom
der Christusferne und bosen Christusnachdffung gesteigert; als Attribut
einer zeitgenossischen Papstgestalt war diese Bildungsferne fir diese ex-
trem gesteigerte Form der Polemik viel zu schwach. In einer flir den Refor-
mator charakteristischen Zuspitzung wird es trotzdem gegen Leo X. zur
Anwendung gebracht. Dieser habe es fiir notig befunden, auf dem V.
Laterankonzil ein Dekret verabschieden zu lassen, in dem die Aufersteh-
ung der Toten am Jingsten Tag und damit letztlich die Unsterblichkeit der
Seele festgelegt worden sei.’9 Dass ein Papst und eine allgemeine Kirchen-
versammlung es fiir notig befanden, eine solche christliche Selbstverstand-

17 WA TR 4, S. 574.
18 WA TR 5, S. 457.
19 WA TR 4, S. 290; WA TR 5, S. 670.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 201

lichkeit zu dekretieren, liefd - so Luthers Stofdrichtung - tief blicken: in
den abgrundtiefen Atheismus des Pontifex maximus und seiner Kurie, der
durch diesen Erlass geleugnet werden sollte, dadurch aber nur umso kras-
ser hervortrat. Die Auflerung ist fiir Luthers Vorgehensweise in Sachen des
zeitgenossischen Papsttums bezeichnend: Meistens wird ein harter histo-
rischer Kern so modifiziert und kontextualisiert, dass er die gewiinschte
Aussagewirkung erreicht. Der geschichtliche Nukleus besteht in diesem
Fall darin, dass das erwahnte Konzil die Lehre des neo-aristotelischen Phi-
losophen Pietro Pomponazzi, wonach das Fortleben der menschlichen
Seele mit den Mitteln der Vernunft nicht zu belegen sei, verurteilt. Dassel-
be Konzil, so Luther weiter, habe zudem die Zahl der Lustknaben pro Kar-
dinal beschrinken wollen, davon aber Abstand genommen, um die Ver-
worfenheit Roms, des neuen Babylon, nicht noch bekannter als ohnehin
schon zu machen. Diese ,Nachricht® lag Luther offenbar so am Herzen,
dass er sie zusatzlich in einer abgewandelten, fiir Rom noch peinlicheren
Variante verbreitete: finf Gespielen pro Kirchenfirst, so habe das Konzil
die Obergrenzen der perversen Ausschweifung fixiert.

Das Motiv der papstlichen Glaubenslosigkeit liefd sich nicht nur an
Julius II., sondern auch und zudem fiir ein breites Publikum noch tiberzeu-
gender an Alexander VI. festmachen. Fir die Feinde dieses spanischen
Papstes lag eine Invektive bereit, die Luther aus der entsprechenden Pole-
mik begierig aufgreift: Der Pontifex maximus von der iberischen Halbinsel
sei ein Marrane, also ein nur oberflichlich zum Christentum getaufter
Jude, der in Wirklichkeit gar nichts glaube.ze Luthers Umgang mit den
Quellen ist damit umrissen: Sortierung, Filterung und freie Weitererfin-
dung, das Ganze jedoch mit Anspruch auf Wahrheit im hochsten Ver-
standnis. Dabei konnte die Quellengrundlage, wenn es die argumentative
Stofdrichtung erforderte, auch zugunsten freien Fabulierens zuriicktreten.
Clemens VII., so Luther in einer Tischrede, konne kein Wort Latein und
habe seiner Lebtage nie eine christliche Predigt zu horen bekommen.2
Grundlage dieser abstrusen Behauptung konnte die notorische Bildungs-
ferne Julius’ II. gewesen sein. Die Projizierung auf den hoch kultivierten
Cousin Leos X. zeigt en passant, wie austauschbar das historische Basisma-
terial fur Luther letztlich ist.

Ein weiteres Hauptmotiv, das Luther aus der Geschichte des jiingeren
Papsttums ableitet, appelliert ganz direkt an nationale Instinkte: Die Pdpste
verachten die Deutschen abgrundtief und bemiihen sich nicht einmal,
diese abschatzige Haltung zu verhehlen. Als Gewdhrsmann fiir diese bo-
denlose Arroganz, die bis heute fortdauere, wird in ,Wider das Papsttum
zu Rom, vom Teufel gestiftet®, Luthers Generalabrechnung mit dem Papst-

20 WA TR 3, S. 218.
21WA TR 3, S. 234.



202 Volker Reinhardt

tum von 1545, Pius Il. genannt,22 dessen Germania Luther in der ge-
druckten Version des Jahres 1496 kannte. Darin stimmt der Humanisten -
Papst, der als Diplomat des Habsburgers Friedrich III. lange im Reich
weilte, das Lob der materiellen Kultur deutscher Stadte und Fiirsten an,
um die Anklage, dass das Papsttum Deutschland aussauge, zu widerlegen.
Zugleich unterstreicht er mit aller nur wiinschenswerten Deutlichkeit,
dass die Deutschen ihren Wohlstand den Papsten verdanken, die durch
ihre Missionierungsbemiihungen die Anfange der Zivilisation in diese bar-
barischen Gefilde gebracht haben. Die Commentarii des Piccolomini-
Papstes, die das Barbarentum der Deutschen in noch viel drastischeren
Farben ausmalen, konnte Luther nicht kennen, da sie zu seinen Lebzeiten
nicht gedruckt vorlagen. Doch das war auch nicht nétig, um seinen natio-
nalen Zorn wild zu entfachen: Pius II. ist ein Heuchler, ein Bube, sein Gott
der Teufel.23 Zusatzlich lasst er den Biographen und Famulus des Papstes
Campano mit einer obszonen Geste auftreten:24 Als dieser aus Deutschland
nach Italien, wo er sich schamlos bereichert hatte, zurtickkehrte, drehte er
mit der Gotz von Berlichingen zugeschriebenen Aufforderung sein Hin-
terteil nach Norden - womit auch hier in freier Kombination biographi-
scher Fakten (Campano gab sich in den 1470er Jahren brieflich als Ver-
achter der deutschen Barbaren zu erkennen) und erdichteter Elemente
alles gesagt war.

Deutlicher treten die historischen Koordinaten in einem weiteren
Hauptmotiv der Anklage gegen die Pdapste der Gegenwart hervor: in ihrer
Blutriinstigkeit und Gewaltverliebtheit. Luthers Kronzeuge ist hier natiir-
lich Julius II. Dieser Papst fiihrt bei seinen Feldzlgen selbst das Schwert,2s
mehr noch: Er feiert Ostern 1512 mit einer blutigen Schlacht und kront
damit seine auf Betrug und Gewalt beruhende Politik im Kirchenstaat und
in Italien.26 Hier ist der Reformator ganz Echo der Christenheit. Dass der
Della Rovere-Papst an der Spitze eines eigenen Heeres Stadte seines eige-
nen Territoriums belagerte, deren Herren seine Ehre gekrankt hatten, war
ein unerhorter Normenbruch, der schon vor 1517 Entsetzen erregt hatte.
Das Bild des blutigen und hinterlistigen Kriegerpapstes verbreitete sich
dementsprechend schnell durch ganz Europa. Doch damit ist die histori-
sche und theologische Tiefendimension des Falls fiir Luther noch keines-
wegs ausgeschopft. Dass das Gemetzel am Festtag der Auferstehung des
Herrn eine schwarze Messe zu Ehren des Teufels,27 also eine finstere Per-
version des Gottesdienstes, war, liefd sich aus dem Gegensatz von Massen-
sterben und Uberwindung des Todes nahtlos ableiten. Doch selbst damit

22 WA 54, S. 232.
23 WA 54, S. 233.
24 WA 54, S. 212.
25 WA TR 5, S. 682.
26 WA TR 5, S. 674.
27 WA TR 4, S. 289.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 203

ist der endgiiltige Sinn des grausamen Geschehens noch nicht freigelegt.
Julius II. fihrt seine diabolischen Kriege mit fremden Truppen und erfiillt
damit eine Weissagung des Propheten Daniel28 - die eidgendssischen Sold-
kontingente zur Vertreibung der Franzosen aus Italien werden unver-
sehens zu einem Symbol der Endzeit umgewertet. Fiir Luther sind die
jingsten Ereignisse nur eine ewige Wiederkehr und ein Gleichnis: Alles ist
langst prophezeit, figt sich in die Voraussage des nahenden Weltunter-
gangs ein und muss daher nur in seiner wahren Bedeutung freigelegt
werden; eben diese Deutung fallt Luther, der sich als Dolmetscher Gottes,
doch nicht als Prophet versteht, zu. Damit ist er zugleich der einzig kom-
petente Erkldarer der Gegenwart. Auch sein freier, manchmal fast bewusst
nachldssig anmutender Umgang mit den Fakten der jlingsten Papstge-
schichte wird damit in hoherem Sinne gerechtfertigt: Auf solche Details
kommt es nicht an, sondern auf den Parabelcharakter, den verborgenen
Sinn hinter den rasch wechselnden Fassaden und Akteuren. Dass Luther
den Verrater,29 Gotteslastererse und Teufelsbiundler Julius II. dann auch
noch an den Folgen seiner Ausschweifungen zugrunde gehen lasst,3! ist
wiederum freie Erfindung, die das abschreckende Bild vom Papsttum als
Antichrist und Rom als neuem Babylon abrunden soll. Derselbe Anklage-
punkt wird spater gegen Paul IIl. wiederaufgenommen, als Luther gegen
Ende seines Lebens sein Lebenswerk durch das Trienter Konzil und die
sich anbahnende militarische Konfrontation im Reich als akut bedroht an-
sah: Der Papst ist ein Kriegshetzer, der im Auftrag Satans, seines Herrn,
die wahre Lehre vernichten und die Christen der Hélle zufiihren will.32
Noch starker leitmotivischen Charakter gewinnt in Luthers Rom-Wahr-
nehmung der Topos der diabolischen Familie. Luther, der spate Familien-
vater, interessiert sich in auffalliger Weise fiir die Familienbeziehungen
und Familienverhaltnisse der zeitgendssischen Papste, um deren teufli-
sches Wesen durch die Gleichgesinntheit und Gleichgestimmtheit ihrer
S6hne und Toéchter zusatzlich zu untermauern - der Einzelne wird in
zeitgenossischer Optik ja nicht vorrangig als Individuum, sondern als Teil
einer Abstammungsgemeinschaft und damit eines gréfieren Ganzen wahr-
genommen. Die Pdpste der Renaissance hatten dieser Einbettung eine
ganz besondere Bedeutung zugemessen: Sie waren bestrebt, ihre Erhebung
auf den Stuhl Petri so weit wie moglich als Erwahlung, ja Heiligung ihrer
ganzen Familie auszugeben,3s und zwar mit einer naheliegenden prakti-
schen Nutzanwendung: Wenn der Heilige Geist bei der Auswahl des neuen

28 WA TR 4, S. 340.

29 WA TR 3, S. 421

30 WA TR 3, S. 359.

31WA TR 5, S. 603.

32 WA 54, S. 283f.

33 Vgl. BUCHEL, Daniel/REINHARDT, Volker (Hgg.): Die Kreise der Nepoten. Neue For-
schungen zu alten und neuen Eliten Roms in der frithen Neuzeit. Bern: Lang 2001



204 Volker Reinhardt

vicarius Christi mit Sippen-Bedacht vorgegangen war, dann waren auch die
Blutsverwandten zu einem hohen Geschick, namlich zur kollektiven Len-
kung der Kirche und nach dem Tod des Familienpapstes zu einer dauer-
haften Fiithrungsposition an der Kurie wenn nicht gar zu einem Comeback
an deren Spitze vorherbestimmt. Dass solche Ideen Widerhall fanden,
zeigt sich daran, dass zwischen 1431 und 1523 sechs Verwandten eines
Papstes die Riickkehr an die Macht in Rom gelang. Wie unschwer vorher-
sehbar, wertet Luther das Propagandamotiv der von der Vorsehung zur
Kirchenherrschaft vorherbestimmten Familie diametral um: Die Verwor-
fenheit des Papstes setzt sich in seinen Kindern fort und verdichtet sich
dadurch zu wahrhaft hollischen Komplotten. Durch diese effektvolle Stei-
gerung tritt ein weiteres ,Quod est demonstrandum® zuriick: Dadurch,
dass sie selbst ehedhnliche Verbindungen eingehen und Nachkommen
zeugen, belegen die Papste selbst die Widernatiirlichkeit des Zolibats, den
ihre Vorganger erfunden haben, um die Kleriker in Gewissensnot zu stiir-
zen und damit erpressbar zu machen. In diesem Zusammenhang diirfte
auch die Auerung Luthers an seiner hauslichen Tafel zu sehen sein, dass
Papst Paul IlIl. in jiingeren Jahren verheiratet gewesen sei und seine Ehe-
frau spater verstofden habe.34

Die kriminelle Papstfamilie - so ein weiteres Leitmotiv von Luthers
Wahrnehmung - ist sich einig im Willen zur Macht und spitzt die damit
verbundenen Strategien durch innerfamiliare Rollenverteilungen weiter
zu. Hierfiir stehen vor allem die Familien Borgia und Medici Modell. Dass
Julius I1. selbst Nepot war und eine sehr erfolgreiche Familienpolitik - vor
allem dadurch, dass er dem unter seinem Onkel Sixtus IV. durch den
kinderlosen Herzog Guidobaldo da Montefeltro adoptierten Francesco
Maria della Rovere 1508 zur Machtibernahme als neuer Herzog von Ur-
bino verhalf - hat Luther wie ein Grofteil der europiischen Offentlichkeit
wohl nicht zur Kenntnis genommen; sonst, so steht begriindet zu vermu-
ten, hatte sich dieses Puzzlestiick nahtlos in sein Tableau des Teufels-
Papstes3s eingefiigt. Umso intensiver beschaftigen den Reformator die
Strategien der beiden anderen Dynastien. Im Falle der Borgia erweist sich
deren kollektive Verworfenheit schon an der inneren Uneinigkeit. Zwei
Sohne - so Luther - rivalisieren um die Gunst ihres Vaters Alexander VI.,
wobei der jingere, Cesare, nicht vor dem Mord am Bruder zuriick-
schreckt.36 Dass Cesare Borgia seinen jliingeren Bruder Juan hatte umbrin-
gen lassen, hatte Luther, wie er selbst angibt, bei seinem Rom-Aufenthalt
gehort; in der Tat war das eine in Rom zirkulierende Version des gewalt-

34 WA TR 3, S. q00.

35 WA TR 3, S. 569.

36 WA TR 4, S. 390f., dort auch die Angabe zur Herkunft aus rémischem Hoérensagen;
WA TR s, S. 670.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 205

samen Todes, den der Papstsohn im Juni 1497 starb.37 Schade um ihn ist es
laut Luther nicht, denn beide Papstsprosslinge haben mit ihrer Scham-
losigkeit eindrucksvoll gezeigt, dass der Apfel nicht weit vom Stamm fallt.
Voller Stolz auf seine S6hne habe Alexander VI. sie beide anfangs zu Kar-
dinilen gemacht (was nur fiir Cesare zutrifft), den Alteren und, wie die
Mordtat zeigt, durchsetzungsfahigeren der beiden dann aber zum Herzog
ernannt und zum kiinftigen Kaiser bestimmt. Damit erfahrt das historische
Faktenmaterial wiederum eine typisch Luther’sche Umdichtung. Alexander
VI. hatte Cesare tatsachlich zum Herzog der Romagna erhoben und diese
zum erblichen Firstentum der Borgia bestimmt. Aspirationen auf das
Kaisertum und damit auf die hochste Wiirde im Reich aber lagen dem
Papst und seinem Sohn vollig fern. Wenn Luther ihnen jetzt diese hoch-
fliegenden Plane unterstellt, vermischt er die Wahrnehmung des Papst-
tums mit einem anderen hochsensiblen Motiv, das er aus einem bevorzug-
ten Themenbereich der deutschen Humanisten tibernahm: Dass die Pdpste
die Kaiserwiirde, die die Deutschen durch ihre historischen Verdienste er-
worben hatten, Jahrhunderte lang systematisch herabzudriicken und her-
abzuwirdigen versuchten.38 So erscheinen die Borgia plotzlich als Atten-
tater gegen die deutsche Nation und ihre Ehre. Diese Kombination muss
Luther selbst vorgenommen haben, dariiber wussten selbst die abenteuer-
lichsten Gerlichte, von denen Luther in Rom gehort haben konnte, nichts
zu berichten. Als eine Art Vorstufe solcher Weltherrschaftsplane lasst Lu-
ther Cesare Borgia den Herzog von Ferrara ermorden und nach dieser
Bluttat selbst den dortigen Thron besteigen. Auch diese Nachricht ist nach
der tublichen Rezeptur erstellt. Lucrezia Borgia heiratete in dritter Ehe den
kiinftigen Herzog von Ferrara, nachdem Cesare — angeblich in Notwehr -
ihren zweiten Gatten hatte umbringen lassen. So, wie sie Luther erzdhlt,
zeugt die Geschichte nicht von einer eher defensiven Vernetzung der
Papstfamilie mit den alteingesessenen Eliten [taliens, sondern vom unge-
hemmten Willen zur Macht und damit einem Wesenszug des Antichrist.
Eine mit historischem Basismaterial frei ausgreifende Phantasmagorie
im Themenkontext der ,verbrecherischen Papstfamilie® ist auch die Tisch-
rede, die davon zu berichten weif3, dass Clemens VII. der Sohn seiner eige-
nen Schwester sei - sein Vater habe mit seiner Tochter Inzest betrieben.39
Dass der Spross einer so siindhaften Verbindung nie getauft worden sei,
versteht sich von selbst, ebenso wie seine weitere verbrecherische Karriere.
Laut Luther wollte er heiraten und Flrst von Florenz werden.40 Historisch
korrekt daran ist, dass die Medici eine Umwandlung der Republik in einen
Prinzipat seit einem Jahrhundert planten und nach der spanischen Erobe-

37 Vgl. REINHARDT, Volker: Der unheimliche Papst. Alexander VI. Borgia 1431-1503, 2. Auf-
lage. Minchen: Verlag C.H. Beck 2005, 140-146.

33 WA 54, S. 232

39 WA TR 3, S. 423.

40 WA TR 3, S. 307.



206 Volker Reinhardt

rung der Stadt im Jahre 1530 mit tatkraftiger Unterstiitzung Karls V. auch
umzusetzen begannen;+ allerdings war die Wiirde eines Herzogs der Re-
publik Florenz - so der anfangs widerspriichliche Titel - fiir den unehe-
lichen Medici-Spross Alessandro de’ Medici vorgesehen, den Luther in
einer Linie mit nicht wenigen Zeitgenossen als Sohn des Papstes ausgibt.
Der zweite Medici-Papst wird auf diese Weise als ehemaliger Soldat und
Vater einer bestens versorgten Kinderschar - sein angeblicher Sohn heira-
tet eine naturliche Tochter Karls V., seine Tochter einen franzosischen
Konigssohn4> (beide Eheschlieffungen sind im Gegensatz zur Vaterschaft
historisch korrekt) - geradezu eine Synthese aus Julius II., dem Krieger-
und Alexander VI., dem Giftmischerpapst. Das Gift-Motiv wird im Zusam-
menhang mit Clemens VII. reich ausgesponnen. Dieser - so Luther - habe
lebenslang in der Furcht vor einem Giftanschlag gelebt; er wusste warum,
war er doch selbst ein Meister in dieser besonders feigen und hinterhal-
tigen Mord-Methode.43 Doch fiir solche Schurken hatte Gott die rechte
Strafe parat: Am Ende starb Clemens VII. an dem todlichen Trank, den er
fir ein neues Opfer zubereitet hatte. Damit tibertragt der Tischredner zu
Wittenberg eine vielfach kolportierte und weit verbreitete Anekdote tiber
das unselige Ende Alexanders VI. auf dessen fiinften Nachfolger. Und noch
eine verbiirgte Episode der Papstgeschichte, die Luther gerne als Beleg fiir
deren unheilvolle Wendung anfiihrte, die sogenannte Leichensynode von
897, in der Papst Sergius IIl. iiber seinen Vor-Vorganger Formosus ein
Totengericht abhielt, wird tber die Distanz von Jahrhunderten auf Cle-
mens VII. gemiinzt: Sein verwesender Korper sei begraben und danach mit
einer Schandinschrift versehen worden.44 Wie die Nachkommen des Bor-
gia-Papstes gerdt auch die Brut Clemens’ VII. ganz nach dem Vater: Der
Herzog von Florenz ist ein notorischer Ehebrecher und wird schlieflich als
Lohn fiir seine Schandtaten von einem Verwandten ermordet; dieses Fak-
tum rundet das erfindungsreich gestaltete Familien-Tableau effektvoll ab.
Auch der nachste Papst und seine Familie, Paul III. und die Farnese,
werden diesem Muster entsprechend geschildert. So berichtet Luther, dass
Kardinal Lorenzo Campeggio, als Legat beim Reichstag zu Augsburg einer
der groflen Gegenspieler des deutschen Protestantismus, vom Sohn des
Papstes ermordet worden sei, nachdem ihm zuvor eine Hure ein wertvolles
Kreuz gestohlen habe.4s Auch diese frei erfundene Erzahlung folgt einem
hoheren Muster: Alle erkldarten und erwiesenen Feinde Luthers werden als
Gehilfen Satans am Ende von ihrem Herrn und Meister in die Holle heim-
geholt, wie die schdandlichen Umstande ihres Abgangs schlagend beweisen.

41 Vgl. NAJEMY, John M.: A History of Florence, 1200-1575. Malden, MA: Blackwell 2006.
42 WA TR 3, S. 423, WA TR 5, S. 547.

43 WA 3, 5. 467.

44 WA TR 3, S. 423.

45 WA TR 4, S. 588.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 207

Das gilt auch fir radikalere Reformatoren vom Schlage Miintzers oder
Zwinglis.

Das Luthers Bild der Renaissance-Pontifikate souveran verklammernde
und im Ganzen wie im Einzelnen klar dominierende Motiv aber ist die
sexuelle Perversion. Sie trat bereits in der angeblichen ,Maximal fiinf-
Lustknaben-Regel“ des Laterankonzils deutlich genug hervor. Eine Form
der Perversion ist auch die ganz spezielle Prostitution, die die Karriere des
spateren Pauls III. so radikal beschleunigt: Alessandro Farneses schone
Schwester Giulia ebnet diesem durch ihre Gunstbeweise fiir Papst Alexan-
der VI. den Weg ins frithe Kardinalat4¢ - hier konnte sich Luther aus-
nahmsweise mit gesicherten Fakten begniigen. Das Thema des Inzests, das
mit diesen Liebesdiensten der Schwester zugunsten der briiderlichen Lauf-
bahn von ferne anklingt, wird in den Tischreden mit zahlreichen Aus-
schmiickungen und in allen nur denkbaren Variationen ausgestaltet. Dass
der Vater Clemens’ VII. diesen mit der eigenen Tochter gezeugt habe,
zeigte bereits, wes Geistes Kind die gesamte Medici-Sippe war. Kronzeuge
fur die Inzest Anklage aber ist natiirlich Alexander VI., dem seine Feinde
schon zu Lebzeiten ein verbotenes Verhaltnis mit seiner Tochter Lucrezia
unterstellten; Luther steigert dieses Motiv dadurch, dass er die Papsttoch-
ter auch noch zur Geliebten ihres Bruders Cesare macht, und behauptet,
deren obszones Epitaph gesehen zu haben, in dem diese unsittlichen Zu-
stande ruhmend verkiindet wurden.47 Wie Sodom und Gomorrha, so das
regelmaflig wiederholte Fazit,48 das zugleich das literarische Modell nennt,
an dem sich diese Schilderungen orientieren. Doch auch hier holt die
hasserfiillte Vorstellungskraft des Reformators weiter aus, als es die Vor-
bilder wagen. So wird Paul IIl. in der im Marz 1545 gedruckten Kulmina-
tionsschrift aller antirémischen Polemik Wider das Papsttum, zu Rom vom
Teufel gestiftet der Umgang mit einem Hermaphroditen angedichtet4o -
verbales Pendant zu den Schauerbildern, die Luther in Zusammenarbeit
mit Melanchthon 1523 herausgegeben und kommentiert hatte, um das
teuflische Wesen des Papsttums auch bildlich ein fiir alle Mal zu belegen.

Dartiber hinaus wird der an Luthers Lebensende regierende Papst in
derselben Schrift konsequent zum Ausbund aller Merkmale stilisiert, die
Luther an seinen Vorgdngern nachzuweisen versuchte: Er verachtet die
Deutschen abgrundtief, beruft ein Konzil ein, das die evangelische Wahr-
heit noch tiefer verdunkeln soll, hetzt gegen die Verteidiger des wahren
Glaubens allenthalben zum Krieg, spricht ein ,Rotwelsch®, das seine ver-
brecherische Denkungsart allein angemessen wiedergeben kann, ist Haupt
eines verworfenen Clans, der die Welt in Unfrieden stiirzt, ein Apostel der
Teufel und durch alle diese Wesensziige definitiv als Antichrist kenntlich

46 WA TR 3, S. 400.
47 WA TR 3, S. 218.
48 7.B. WA TR 3, 307.
49 WA 54, S. 222.



208 Volker Reinhardt

gemacht.sc Hier war weder im Einzelnen noch im Grofen eine weitere
Steigerung moglich.

Bleibt abschlieflend die Frage nach den Ausblendungen und Ausspa-
rungen dieses Bildes. Ins Auge sticht, dass der papstliche Nepotismus als
solcher nicht wirklich thematisiert wird. Die Familie des Papstes ist nur
insoweit von Belang, als sie die Verworfenheit des Pontifex maximus ge-
wissermafden multipliziert und damit dessen verrottete Wurzeln verstarkt
widerspiegelt. Die Tatsache, dass der Ausbau eines Familienimperiums in
[talien und mit den Borgia dariiber hinaus nach Frankreich und Spanien
uber langere Zeit die Hauptachse der papstlichen Herrschaft bildet, ist
offenbar nicht anstoflig genug und damit nicht beweiskraftig fur die der
Wahrnehmung des Renaissancepapsttums von vornherein zugrundelie-
gende Antichrist-These. Fiir kritische Historiker wie Guicciardini, Vettori
und Machiavelli war mit der beispiellos intensivierten Verwandtenforde-
rung und dem darum geschichteten kurialen Klientelismus eine meritokra-
tische Wertordnung durchbrochen und eine Herrschaft der Parvents an-
gebrochen, die das von patrizisch-aristokratischen Ausgleichs- und Gleich-
gewichtsregeln miihsam genug stabilisierte Staaten- und Friedenssystem
Italiens irreparabel storten. Fiir den Aufdenseiter und Querdenker Machia-
velli war das Patron-Kreatur-Rekrutierungssystem sogar das politisch-
anthropologische Ubel schlechthin, da es Willfihrigkeit und Gefiigigkeit
statt republikanischer virtus erzeugte. So weit gingen die Patrizier Guic-
ciardini und Vettori als Spitzen-Klienten der Medici nicht; fiir sie kam es
auf die Auswahl an, und die war im Kosmos des Nepotismus durch Ver-
wandtschaft festgelegt, was angesichts der sozialen Ausgangspositionen
von Pdpsten wie Sixtus V. den Triumph raffgieriger Aufsteiger zur Folge
hatte.

Dass die Papste seiner Zeit regelmafdig derselben Familie entstammten,
was doch zu den reinen Wiirdigkeits-Prinzipien der Kirche in uniiberwind-
lichem Widerspruch stand, hat Luther offensichtlich fiir sein schwarzes
Repertorium nicht relevant gehalten; dasselbe gilt fiir die Aufstiegsstrate-
gien der Nepoten an sich. Dass Blut dicker war als Wasser, war eine Ge-
meiniiberzeugung aller sozialen Kreise der Zeit. Dass Herrscher, die neu
an die Macht gekommen waren, bei ihrer Machtausiibung verlassliche
Stiitzen benotigten, die sie so bedingungslos loyal nur innerhalb der eige-
nen Familie finden konnten, leuchtete deshalb wie von selbst ein; dass die-
se Regel fiir das System Rom gerade nicht galt, sondern dass dort Nepotis-
mus Aufspaltung, Hemmung und oft genug Lahmung von Herrschaft zur
Folge hatte, war nur Insidern des Apparats zugdnglich. Und schliefdlich
war das Prinzip der auf Familie und Verschwdgerung zentrierten Klientel
nicht nur in Italien die soziale und politische Keimzelle schlechthin. Mit
anderen Worten: auch protestantische Pfarrer hatten Sohne und Schwie-

50 WA 54, S. 222-224, 283-285.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 209

gersohne, deren Karrieren geebnet und beschleunigt werden mussten. Der
romische Nuntius Vergerio berichtet von seinem Zusammentreffen mit
Luther im November 1535, dass dieser fiir seinen Sohn Grofes in der von
ihm gegriindeten Kirche vorhabe.s: Ob das eine Projektion romischer Kar-
rieremuster auf das Wittenberger Gegen-Milieu oder authentisch berichtet
war, bleibt naturgemaf offen - die Perspektiven, die damit aufgezeigt wer-
den sollten, stehen gleichwohl fest. Wenn die Papste diesem Prinzip eben-
falls huldigten, war das ein Zeichen von natiirlichen Neigungen und Be-
strebungen, und obwohl vom Haupt der Kirche eine Uberwindung solcher
menschlich-allzumenschlichen Antriebe erwartet werden durfte, letztlich
verzeihlich - und daher mit dem Schreckensbild des Antichrist schwer ver-
einbar.

Bilanziert man das Ergebnis, das sich aus der Begegnung bzw. Konfron-
tation von Luther und der papstlichen Gegenwelt ergibt, so sticht eine
weitere Leerstelle ins Auge: Die ,Renaissance” im schwarmerischen, auf
das Goldschnitt-Legendenbuch von Jacob Burckhardt zuriickgehenden Ver-
standnis fehlt vollig. Das Rom der Bauten, Statuen und Bilder, die sich an
der wiederentdeckten und wiedererschlossenen Antike orientieren und die
Hauptstadt der Christenheit auf diese Weise mit Themen der heidnischen
Antike tiberschwemmen, wird nicht einmal einer negativen Erwdhnung
gewlrdigt. Luthers Besuch ad limina apostolorum und die Fertigstellung
der Deckenausmalung in der Sixtinischen Kapelle fallen bekanntlich zu-
sammen, was immer wieder zu reizvollen Vermutungen anstachelt: Was
hatte der strenge Monch aus dem Norden zu dieser einzigartigen Offenba-
rung menschlichen Kunstvermdgens gesagt? Bei ndherer Betrachtung hatte
er ohne Frage die intensive erotische Ausstrahlung der nackten Jinglings-
korper zutiefst missbilligt und als weiteres Beweisstiick romischer Perver-
sion herangezogen, den anthropologischen Pessimismus des doppelten
Stindenfalls aber wahrscheinlich approbiert. Doch das sind letztlich Spe-
kulationen. Fest steht, dass Luther die antike Einfirbung des rémischen
Christentums, wie sie in bildender Kunst und Literatur zum Ausdruck
kam, nicht als wesentliches Indiz fiir die teuflische Ausrichtung des Papst-
tums wahrgenommen hat. Dabei ware es im Gegensatz zum Nepotismus
innerhalb seines Wertesystems durchaus von Gewicht; dass Thomas von
Aquin und seine Nachfolger die Methoden des Heiden Aristoteles in die
Auslegung der Bibel einfiihrten, war fiir ihn bekanntlich eine unertragliche
Grenzverletzung. Auch der Abriss der alten Petersbasilika, der sich ab 1506
schnell zum Skandal in der gesamten Christenheit ausweitete,52 wird als
solcher nicht zum eigenstindigen Thema. In den 95 Thesen wird der Bau
der neuen Basilika wegen der dafiir verwendeten Ablassgelder moniert und

51 Nuntiaturberichte aus Deutschland 1533-1559 nebst erganzenden Aktenstiicken, Band
1, Gotha 1892, S. 541f.

52 BREDEKAMP, Horst: Sankt Peter und das Prinzip der produktiven Zerstérung. Bau und
Abbau von Bramante bis Bernini. Berlin: Wagenbach 2008.



210 Volker Reinhardt

allgemein der Nutzen prunkvoller Gotteshauser negiert und ins Gegenteil
gewendet, doch die pietatlose Zerstorung eines sakralen Bauwerks, dessen
Urspriinge in die reineren Anfange der Kirchengeschichte zuriickreichen,
wird nicht aufgegriffen. Dabei lag die - in der Folgezeit zum Standardar-
gument geronnene - Anklage, dass das Papsttum damit unfreiwillig seine
eigene Wurzellosigkeit offenbarte, so nahe.

Auch hier gilt also: Die Wahrnehmung des Fremden wird von den Para-
metern des Selbstverstindnisses bestimmt; was damit nicht kompatibel
war, wird ausgeblendet - der Papst als Familienmensch und Auftraggeber
grofer, wenngleich moralisch suspekter Kunst gehorte fir Luther nicht
zum Profil des Antichrist.

Zusammenfassung

In diesem Beitrag wird untersucht, wie Luther die Pdpste seiner Zeit als
Argumente gegen die Institution Papsttum rezipierte, welche Quellen er
dabei zugrunde legte, welche Leitmotive der Brandmarkung er daraus filterte
und welche dauerhaften schwarzen Mythen er daraus kreierte. Der Identifi-
zierung mit dem Antichrist entsprechend dominieren in dieser Wahrneh-
mung die Topoi der sexuellen Perversion, des Bundes mit dem Teufel, der
satanischen Familie, der Perversion des Glaubens und der Verachtung der
Deutschen. Demgegentiber tritt der - gleichfalls als Zeugnis der Anklage in
Frage kommende - Nepotismus der Pdpste ebenso deutlich zurtick; auch im
protestantischen Milieu war Blut eben dicker als Wasser.

Abstract

This paper examines how Luther delegitimized the institution of papacy by
pointing to the perceived abuses of power and the moral degeneration of
contemporary popes. It will discuss the sources he made use of, the negative
stereotypes he referred to and the dark myths he created. Due to his identi-
fication of the pope as the incarnated Antichrist his descriptions placed an
emphasis on the contemporary popes’ assumed sexual excesses and perver-
sions, the papacy’s pact with the evil, its machination to corrupt faith and
its contempt for the noble German nation. Surprisingly his critique of
nepotism — one of the most prominent charges with which early modern
popes were confronted- was put forward rather reluctantly. Given the
growing power of family ties in the reformation movement, this cautious
attitude was quite understandable.



	Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance : Wahrnehmung, Verwertung, Legendenbildung

