
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance : Wahrnehmung,
Verwertung, Legendenbildung

Autor: Reinhardt, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volker Reinhardt

Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance.
Wahrnehmung, Verwertung, Legendenbildung

Die Bedeutung, die das Papsttum für seinen Werdegang vom romtreuen
Mönch zum erbitterten Feind der Kurie und Reformator besaß, hat Martin
Luther in einer „Tischrede" auf den Punkt gebracht:

So ist die abominatio so gross, das ich wider muts drub wurd und freud
dauon hab, et fateor, das abominatio papatus post Christum mein große con-
solatio ist.1

Der Ekel vor dem Papsttum und der Widerwille dagegen kommt gleich
nach dem Glauben an den Gottessohn, bildet nach eigenem Bekenntnis
also die zweite lebenslange Tröstung, innere Aufrichtung und Motivation.
Die Liebe zum Erlöser, verbunden mit dem Hass auf dessen Widersacher
und perfiden Imitator - diese Kombination ist psychologisch überzeugend.
Schließlich glaubt Luther zum Zeitpunkt dieses Bekenntnisses seit mehr
als einem Jahrzehnt, den Papst als Antichrist identifiziert zu haben.
Zugleich lässt sie wie ein grelles Schlaglicht erkennen, wie entscheidend, ja
ausschlaggebend für die Ablösung von Rom und die Glaubensspaltung
insgesamt die negative Wahrnehmung der Kurie und ihres Hauptes im Laufe
der Geschichte waren. Die Gründe für diese immer schroffere Ablehnung
sind untrennbar mit den vielschichtigen Ereignisabläufen zwischen Herbst
1517 und Frühjahr 1521 verknüpft und führen darüber hinaus tief in die
Vergangenheit zurück.2 Auf eine knappe Formel gebracht: Das in Deutschland
verbreitete Bild von Papsttum und Kurie war bereits am Vorabend der
Luther'schen Thesenveröffentlichung von einem profunden Unbehagen,
tiefreichender Ablehnung und einem fast vollständigen Vertrauensverlust
geprägt. Die gravamina der deutschen Nation, die seit der Mitte des 15.

Jahrhunderts an die römische Adresse gerichtet steuerliche Aussaugung, ja
geradezu wirtschaftliche Verelendung durch die unersättlichen Abgaben-
Forderungen einer grenzenlos verschwenderischen Kirchenführung
anklagten, hatten den Boden bereitet, auf dem humanistische Klagen und
Satiren erfolgreich aufbauten. Aus diesem Blickwinkel betrachtet, stand der
Papst in gleitendem Übergang für die Kurie, die Kurie für Rom, Rom aber

1 Luther, Martin: Werke. Kritische Gesamtausgabe. Tischreden, 1. Band. Weimar: Böhlau
1912, 51 (die Tischreden im Folgenden abgekürzt: WA TR plus Band-Nummer).

2 Die nachfolgenden Umrisse im Kern nach REINHARDT', Volker: Luther der Ketzer. Rom
und die Reformation, 2. Auflage. München: Verlag C.H. Beck 2016; dort auch ausführlichere
Quellen- und Literaturbelege; DERS.: Luther und Rom - Rom und Luther. Neue Überlegungen
zu einem alten Thema, in: Historisches Jahrbuch 135 (2015), 130-149.



196 Volker Reinhardt

für Italien und die italienische Nation als ganze; in diesem Sinne setzte
Luther seinen ersten theologischen Kontrahenten in Rom, Silvestro Prie-
rias3, mit den „Thomisten", also mit den von Aristoteles vergifteten
Scholastikern, diese mit der „papalistischen" Tradition der biblischen
Wahrheitsverdunkelung und -Verdrehung und der im Kern glaubenslosen
Nation Italien insgesamt gleich. Auf der anderen Seite vollzogen sich Ab- und
Ausgrenzung analog: Luther war für seine römischen Gegner von Anfang
an der Prototyp des lallenden, delirierenden, halluzinierenden Barbaren,
der seine Phantasmagorien in blinder Selbstüberschätzung über die
Weisheitstradition von Kirchenlehrern und Heiligen setzte.

Doch nicht um diesen Prozess der wechselseitigen Abstoßung, sondern
um eine viel konkretere, mit der kurz umrissenen komplexen Entwicklung
jedoch eng verbundene, ja ihr gewissermaßen im Kern zugrundeliegende
Fragestellung soll es hier im Folgenden gehen: Welches Bild des

Renaissancepapsttums zeichnet Luther in seinen Gesprächen und Texten,
was wird warum, mit welchen Sortierungen, Filterungen, Zuspitzungen
und Weglassungen, als Beweismittel gegen Rom und als Beleg für die
Gleichsetzung mit dem Antichrist aus der jüngeren und unmittelbar
zeitgenössischen Geschichte der verhassten Institution geschöpft - und,
untrennbar damit verknüpft, was tritt in diesem Licht weniger, was kaum
oder gar nicht hervor? Diese engere Perspektive fügt sich nahtlos in eine
weitere ein: Was wusste bzw. glaubte Luther über die Päpste seiner Zeit zu
wissen, aus welchen Quellen bezog er diese Versatzstücke, wie machte er
daraus Munition im Kampf gegen Rom, welche Hierarchien des Verwerflichen

zeichnen sich darin ab und nicht zuletzt: Welche schwarzen Mythen
bildete er daraus, zur eigenen Nutzanwendung und zum Gebrauch einer
protestantischen Historiographie, die sich bis heute schwer damit tut, die
letzten Überreste dieser Überlieferung definitiv aufzugeben?

In Anbetracht der Relevanz, die dieses Themenfeld für den globalen
Prozess der Kirchenspaltung und damit der Genese des Konfessionellen
Zeitalters besitzt, ist es geradezu grotesk schlecht erforscht. An durchaus
quellengesättigten Abhandlungem über Luther und den Papst herrscht
kein Mangel, doch spielt die spezifisch Luther'sehe Perzeption der neueren
Papstgeschichte und ihre Umdeutung zum theologisch-historischen
Fundamentalargument darin kaum eine Rolle; stattdessen finden sich darin
die immergleichen Standardzitate aus den Tischreden und den großen
Hassreden gegen Rom, die es geradezu zur Berühmtheit geflügelter Worte

3 TAVUZZI, Michael M.: Prierias. The Life and Work ofSilvestro Mazzolini da Prierio, 1456-
1525. Durham: Duke University Press 1997.

4 Vgl. BÄUMER, Remigius: Martin Luther und der Papst, 2. Auflage. Münster: Aschendorff
1971; MÜLLER, Gerhard: Martin Luther und das Papsttum, in: DENZLER, Georg (Hg.): Das

Papsttum in der Diskussion. Regensburg: Pustet 1974, 73-101; Hendrix, Scott H.: Luther and
the Pope. Stages in a Reformation Conflict. Philadelphia: Fortress Press 1981; Kirchner,
Hubert: Luther und das Papsttum, in: JUNGHANS, Helmar (Hg.): Leben und Werk Martin Luthers
von 1526 bis 1546, Band 1. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1983, 441-456.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 197

gebracht haben. Die unverwechselbar Luther'sche Selektion des für die
frühreformatorische Polemik brauchbaren Geschichtsmaterials aber wird
so eher verdeckt als erhellt. Um einem Missverständnis von vornherein
vorzubeugen: Luther ist nicht durch die schockierenden „vermischten
Meldungen" über die Vorgänge im Vatikan seiner Zeit zum geschworenen
Feind der Institution Papsttum geworden; damit würde man den Stellenwert

dieser Wahrnehmung weit überschätzen. Solche Nachrichten bilden
nur die Spitze eines Eisbergs. Lorenzo Vallas Nachweis, dass das Constitutum

Constantini eine Fälschung ist, und die Rolle der Päpste im Kampf
gegen die Staufer sind als geschichtliche Zusatz-Fundamentierung einer
ohnehin primär theologisch begründeten Perhorreszierung zweifellos von
größerer Tragweite. Dessen ungeachtet sind die abschreckenden Beschreibungen

des neuesten Papsttums für Luther selbst und darüber hinaus für
die Propaganda der Reformation von beträchtlichem Belang: Sie sollen
eine unheilvolle Kontinuität der Heilsverweigerung zum einen und eine
dramatische Eskalation der Sittenlosigkeit und Perversion beweisen, die
das Ende der Geschichte als sehr nahe gerückt erscheinen lässt.

Auch über diese Koordinaten hinaus ist die europäische Wahrnehmung
des Papsttums zwischen Pius IL und Paul III. ungenügend erforscht: Was
wird als Indiz für Reformbedürftigkeit, Amtsvernachlässigung oder sogar -
verleugung angesehen, was gilt als eher lässliche Sünde, was ist noch oder
gänzlich akzeptabel? Diese umfassende Meinungsbildung ist nur punktuell,

etwa für die Kurie und ihre Reformkreises und einzelne, der Kurie
näher oder ferner stehende Historiker6, aufgearbeitet, in ihrer Breite und
vor allem in ihrer typischen Motivbildung jedoch wenig untersucht. Für
die repräsentativen Historiker Italiens selbst war vor allem die machtpolitische

Dimension des Papsttums verhängnisvoll: Die für die Staatsbildung
der Nepoten ab den 1470er jähren geführten Kriege zerstörten die zwei
Jahrzehnte zuvor im Frieden von Lodi mühsam konstruierte Balance und
lieferten die Halbinsel den französischen und spanischen Invasoren aus,
die ab 1494 auf italienischem Boden ihre zerstörerischen Hegemoniekriege
austrugen. Als soziale Parvenüs missachteten, ja pervertierten die Päpste
überdies die Normen der Politik, die zuvor auf Bewahrung von Gleichgewicht

und Status quo ausgerichtet waren; an die Stelle dieser bewahrenden
Werte traten jetzt auch in den übrigen Vormächten grenzenlose Gier,
Vertrauensbrüche und Hochrisiko-Strategien - so das Bild des Renaissancepapsttums

in der zwischen 1534 und 1540 entstandenen Storia d'Italia Fran-

5 Für die Binnenwahrnehmung und -kritik der Kurie selbst sind die zahlreichen Arbeiten
von John W. O'MALLEY, beginnend mit Praise and blame in Renaissance Rome. Rhetoric,
doctrine, and reform in sacred orators of the papal court, ca. 1440-1521. Durham N.C.: Duke
University Press 1979, zu nennen.

6 Vgl. Reinhardt, Volker: Francesco Guicciardini (1485-1540). Die Entdeckung des
Widerspruchs. Göttingen: Wallstein-Verlag 2004; DERS.: Francesco Vettori (1474-1559). Das Spiel
der Macht. Göttingen: Wallstein-Verlag 2007.



198 Volker Reinhardt

cesco Guicciardinis. Für diesen führenden Geschichtsdenker und -deuter
der Renaissance ist der Entwicklungsgang der Päpste von den Anfängen
bis in die eigene Zeit allerdings geschichtsgesetzlich determiniert: Das
anfangs moralisch Gute verkehrt sich unvermeidlich in sein Gegenteil, in
diesem konkreten Fall sobald das Christentum in die Nähe der Macht gerät.
Der Anspruch auf Kirchenhoheit erweitert sich so von selbst zur Forderung

nach Welthoheit.
Für Luther war dieses Streben nach dem zweiten, dem politischen

Primat des Papsttums ein entscheidender Beleg für die Gleichsetzung mit
dem Antichrist, den es ja auch nach umfassender Herrschaft gelüstet, um
die Hölle mit verführten Christen zu füllen. Für Guicciardini aber ist das
Streben der Päpste nach ganzheitlicher Hegemonie ein rein politisches
Übel. Am schlimmsten treibt es - folgt man der Storia d'Italia - auf diesem
Gebiet Julius II.7, der schon vor dem Pontifikat eine Politik der Verunsicherung

und Allianzauflösung verfolgt und als Papst durch seine
wahnwitzigen, letztlich von seiner persönlichen Ehre allein bestimmte Strategien

Italien vollends in den Abgrund stürzt.
Für Guicciardinis florentinischen Landsmann Machiavelli war das

Papsttum der neuesten Zeit sogar dafür verantwortlich, dass es in Italien
keine internalisierte Religiosität mehr gab, was automatisch die Auflösung
von solider Staatlichkeit zur Folge hatte.8 Zu systematisch - so Machiavelli
sehr summarisch - haben die Päpste und das Papsttum das Gegenteil von
dem getan, was sie zuvor gepredigt haben; ihr politisches Handeln hat ihre
Doktrin damit in breiten Kreisen unglaubwürdig gemacht und den zur
Befolgung staatlicher Gesetze unverzichtbaren Glauben an eine strafende
Instanz im Himmel ausgelöscht. Für die Reformkräfte an der Kurie selbst,
die sich um 1500 vor allem um den Luther-Verhörer Cajetan9 und den
Luther-Vorgesetzten Egidio da Viterbo10 scharten, lag das Hauptproblem
im unmoralisch ungeregelten Pfründenmarkt, im ungeistlichen Lebenswandel

des hohen Klerus einschließlich mancher Päpste, in der oft
ungenügenden Bildung der Geistlichkeit und in der unfrommen Selbstdarstellung

nach außen - alles Defizite, die sich durch ein typisch humanistisches

Reformprogramm mit den Hauptpunkten besserer Lektüre, besserer
Sprachbeherrschung und besserer Sozialkontrolle beheben lassen sollten.

7 Eine neue Gesamtdeutung dieses Schlüsselpontifikats ist längst ein dringendes Desiderat

der Forschung; die älteren Darstellungen von PASTOR, Ludwig von: Geschichte der Päpste
seit dem Ausgang des Mittelalters. Band 3/2, 11. Auflage. Freiburg: Herder 1955 und RODOCA-

NACHI, Emanuelle: Rome au temps de Jules II e Léon X. Paris: Hachette 1912, sind materialreich,

doch insgesamt überholt; SHAW, Christine: The Warrior Pope. Oxford: Blackwell 1993,
ist nur für die Außenpolitik des zweiten Deila Rovere-Papstes ergiebig.

8 So die berühmten Passagen in den Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, I, 12.

9 Vgl. HORST, Ulrich: Juan de Torquemada und Thomas de Vio Cajetan. Zwei Protagonisten
der päpstlichen Gewaltenfülle. Berlin: Akademie-Verlag 2012.
10 O'MaLLEY, John W.: Giles of Viterbo on church and reform. A study in Renaissance

thought. Leiden: Brill 1968.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 199

Mit manchen dieser an der Kurie selbst monierten Missstände kam
Luther - schenkt man seinen Selbstzeugnissen Glauben - bei seinem
Aufenthalt in Rom 1511" (um Wiederholung zu vermeiden:) persönlich in
Berührung. Das quellenkritische Problem bei der Interpretation von Rom-
Kommentaren, die auf die Eindrücke dieser Romreise zurückgehen,
besteht darin, dass diese erst zwei Jahrzehnte später ausformuliert und
niedergeschrieben wurden - von einem Luther, dessen Haltung zum
Papsttum wiederum nach seinen eigenen Äußerungen sich von ursprünglich

bedingungslosem Gehorsam zu einer endzeitlich eingefärbten Ablehnung

verwandelt hatte. Bei aller Vorsicht authentisch, das heißt nach
einem echten Reiseerlebnis und -souvenir, klingen die Impressionen von
römischen Gottesdiensten, deren Nachlässigkeit, Lieblosigkeit und vor
allem Schnellabwicklung moniert werden.12 Ob der Glaubensspott der
Kleriker, den Luther mitgehört haben will,'3 in dieselbe Kategorie gehört,
muss offenbleiben. In Rechnung zu stellen ist allerdings, dass Luther am
Tiber gerade einmal acht Jahre nach dem auch für die Kurie am Ende
skandalösen Borgia-Pontifikat einiges an Anekdoten, wahren, erfundenen
und vermischten, über Alexander VI. und sein Herrschaftsgebaren gehört
hat; diese Quelle gibt er selbst in den Tischreden an.h Dessen zweiter
Nachfolger Julius II. war eifrig darum bemüht, die spanische Dynastie als
nationalen Fremdkörper, Schandfleck des Papsttums und damit als
Sündenbock zu entsorgen,1? und zwar mit systematischer Verfolgung,
Prozessen und planvoller Schwarzeinfärbung der Memoria. Entsprechende
„Nachrichten" zirkulierten in Form von Flugblättern nicht nur in Italien,
sondern in ganz Europa; hier konnte man sich in den 1530er Jahren also
bereits an einem zu festen Umrissen geronnenen Fakten- und Legendenschatz

bedienen. Vitenmaterial im eigentlichen Sinne fand Luther für die
etwas ältere Zeit in den Papstbiographien Bartolommeo Sacchis, genannt
Piatina, der nach bewegten Lebensabschnitten als Söldner und als angeblicher

Verschwörer im römischen Staatsgefängnis der Engelsburg seine
Karriere als Chef der Vatikanischen Bibliothek beschloss.16 Piatinas Biographien

erreichen mit Sixtus IV. die auktoriale Gegenwart und behandeln
mit diesem einen der Päpste, mit dem nach weitgehend einhelligem Urteil
der europäischen Kurienkritik die moralische Verfallszeit des Papsttums

11 Zur Datierung der Romreise vgl. auch Schneider, Hans: Martin Luthers Reise nach
Rom neu datiert und gedeutet, in: LEHFELDT, Werner (Hg.): Studien zur Wissenschafts- und
Religionsgeschichte. Berlin: de Gruyter 2011, 1-157.

12 WA TR3, S. 313.
>3 WA TR 3, S. 313.

H WA TR 4, S. 39of.
5 Luther vermerkt korrekt - wohl als Erinnerung von seinem Rom-Aufenthalt - dass

Julius II. die Zeichen Alexanders VI. aus dem römischen Stadtbild zu entfernen sucht: WA
TR 3, S. 218.

16 Vgl. BAUER, Stefan: The Censorship and Fortuna of Platina's "Lives of the Popes" in the
Sixteenth-Century. London: Brepols 2006.



200 Volker Reinhardt

und als deren dramatischstes Symptom der territoriale Großnepotismus
einsetzte. Diese kriegerische Eroberungspolitik zugunsten der Nepoten aus
den Familien Deila Rovere und Riario stieß schon bei Piatina auf offene
Kritik.

Noch viel härter ins Gericht ging Erasmus von Rotterdam in seiner
Satire „Julius exclusus" mit dem zweiten Deila Rovere-Papst Julius IL, sehr
zu Luthers Freude. In diesem Dialog zwischen Petrus an der Himmelspforte

und dem frisch verstorbenen Pontifex maximus, der hochfahrend
Eintritt begehrt, sind Kernmotive des später von Luther entworfenen
Papstbildes gebrauchsfertig vorweggenommen, allerdings in einer milderen,

eben humanistischen Version, die bei aller Fehlbarkeit des Menschen
doch an dessen Erziehbarkeit im Zusammenspiel mit der göttlichen Gnade

glaubt. Im Falle Julius' II. erweisen sich die Bekehrungsversuche Petri
allerdings als vergeblich, der unbelehrbare Papst geht freiwillig in die
Unterwelt, um dort eine neue, großartigere Hölle zu bauen. Vorher hat er,
von Petrus examiniert, von einer vollständigen Unkenntnis, ja Perversion
seiner Amtspflichten Zeugnis abgelegt: Das Papsttum ist für ihn ein Quell
des Hedonismus und ein Auftrag zu hemmungsloser Machtpolitik.

Luther schätzte diese Schrift hoch - und verwendete sie zugleich gegen
ihren Autor.'7 Erasmus, der wüste Epikuräer, der die Reformation verraten
habe, müsse ein Intimus dieses Papstes gewesen sein, um dessen
gottfernen Lebens- und Herrschaftsstil so perfekt beschreiben zu können. Legt
man diese verblüffende Interpretation zugrunde, so hat der Reformator die
Satire gar nicht als solche erkannt, sondern für ein Abbild römischer Realität

gehalten. Dementsprechend lassen sich mancherlei Reflexe des „Julius
exclusus" in den Tischreden nachweisen. Päpste und Kardinäle haben, so

Luther, die Bibel nie gelesen und leben wie von Erasmus beschrieben:
bildungslos, hemmungslos, kirchenlos.18 Doch zur weiteren Ausgestaltung
war dieser Text bei aller Ironie und moralischen Empörung viel zu diskret.
Das Erasmische Motiv der Unbildung wird bei Luther zur planvollen
Verdunkelung und Verdrehung der Heiligen Schrift und damit zum Symptom
der Christusferne und bösen Christusnachäffung gesteigert; als Attribut
einer zeitgenössischen Papstgestalt war diese Bildungsferne für diese
extrem gesteigerte Form der Polemik viel zu schwach. In einer für den Reformator

charakteristischen Zuspitzung wird es trotzdem gegen Leo X. zur
Anwendung gebracht. Dieser habe es für nötig befunden, auf dem V.
Laterankonzil ein Dekret verabschieden zu lassen, in dem die Auferstehung

der Toten am Jüngsten Tag und damit letztlich die Unsterblichkeit der
Seele festgelegt worden sei.'9 Dass ein Papst und eine allgemeine
Kirchenversammlung es für nötig befanden, eine solche christliche Selbstverständ-

17 WA TR 4, S. 574.
'8 WA TR 5, S. 457.
•9 WA TR 4, S. 290; WA TR 5, S. 670.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 201

lichkeit zu dekretieren, ließ - so Luthers Stoßrichtung - tief blicken: in
den abgrundtiefen Atheismus des Pontifex maximus und seiner Kurie, der
durch diesen Erlass geleugnet werden sollte, dadurch aber nur umso krasser

hervortrat. Die Äußerung ist für Luthers Vorgehensweise in Sachen des

zeitgenössischen Papsttums bezeichnend: Meistens wird ein harter
historischer Kern so modifiziert und kontextualisiert, dass er die gewünschte
Aussagewirkung erreicht. Der geschichtliche Nukleus besteht in diesem
Fall darin, dass das erwähnte Konzil die Lehre des neo-aristotelischen
Philosophen Pietro Pomponazzi, wonach das Fortleben der menschlichen
Seele mit den Mitteln der Vernunft nicht zu belegen sei, verurteilt. Dasselbe

Konzil, so Luther weiter, habe zudem die Zahl der Lustknaben pro
Kardinal beschränken wollen, davon aber Abstand genommen, um die
Verworfenheit Roms, des neuen Babylon, nicht noch bekannter als ohnehin
schon zu machen. Diese „Nachricht" lag Luther offenbar so am Herzen,
dass er sie zusätzlich in einer abgewandelten, für Rom noch peinlicheren
Variante verbreitete: fünf Gespielen pro Kirchenfürst, so habe das Konzil
die Obergrenzen der perversen Ausschweifung fixiert.

Das Motiv der päpstlichen Glaubenslosigkeit ließ sich nicht nur an
Julius IL, sondern auch und zudem für ein breites Publikum noch überzeugender

an Alexander VI. festmachen. Für die Feinde dieses spanischen
Papstes lag eine Invektive bereit, die Luther aus der entsprechenden Polemik

begierig aufgreift: Der Pontifex maximus von der iberischen Halbinsel
sei ein Marrane, also ein nur oberflächlich zum Christentum getaufter
Jude, der in Wirklichkeit gar nichts glaube.20 Luthers Umgang mit den

Quellen ist damit umrissen: Sortierung, Filterung und freie Weitererfindung,

das Ganze jedoch mit Anspruch auf Wahrheit im höchsten
Verständnis. Dabei konnte die Quellengrundlage, wenn es die argumentative
Stoßrichtung erforderte, auch zugunsten freien Fabulierens zurücktreten.
Clemens VII., so Luther in einer Tischrede, könne kein Wort Latein und
habe seiner Lebtage nie eine christliche Predigt zu hören bekommen.21

Grundlage dieser abstrusen Behauptung könnte die notorische Bildungsferne

Julius' II. gewesen sein. Die Projizierung auf den hoch kultivierten
Cousin Leos X. zeigt en passant, wie austauschbar das historische Basismaterial

für Luther letztlich ist.
Ein weiteres Hauptmotiv, das Luther aus der Geschichte des jüngeren

Papsttums ableitet, appelliert ganz direkt an nationale Instinkte: Die Päpste
verachten die Deutschen abgrundtief und bemühen sich nicht einmal,
diese abschätzige Haltung zu verhehlen. Als Gewährsmann für diese
bodenlose Arroganz, die bis heute fortdauere, wird in „Wider das Papsttum
zu Rom, vom Teufel gestiftet", Luthers Generalabrechnung mit dem Papst-

20 WA TR 3, S. 218.

21 WA TR 3, S. 234.



202 Volker Reinhardt

tum von 1545, Pius II. genannt,22 dessen Germania Luther in der
gedruckten Version des Jahres 1496 kannte. Darin stimmt der Humanisten-
Papst, der als Diplomat des Habsburgers Friedrich III. lange im Reich
weilte, das Lob der materiellen Kultur deutscher Städte und Fürsten an,
um die Anklage, dass das Papsttum Deutschland aussauge, zu widerlegen.
Zugleich unterstreicht er mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit,
dass die Deutschen ihren Wohlstand den Päpsten verdanken, die durch
ihre Missionierungsbemühungen die Anfänge der Zivilisation in diese
barbarischen Gefdde gebracht haben. Die Commentarii des Piccolomini-
Papstes, die das Barbarentum der Deutschen in noch viel drastischeren
Farben ausmalen, konnte Luther nicht kennen, da sie zu seinen Lebzeiten
nicht gedruckt vorlagen. Doch das war auch nicht nötig, um seinen nationalen

Zorn wild zu entfachen: Pius II. ist ein Heuchler, ein Bube, sein Gott
der Teufel.23 Zusätzlich lässt er den Biographen und Famulus des Papstes
Campano mit einer obszönen Geste auftreten:24 Als dieser aus Deutschland
nach Italien, wo er sich schamlos bereichert hatte, zurückkehrte, drehte er
mit der Götz von Berlichingen zugeschriebenen Aufforderung sein
Hinterteil nach Norden - womit auch hier in freier Kombination biographischer

Fakten (Campano gab sich in den 1470er Jahren brieflich als
Verächter der deutschen Barbaren zu erkennen) und erdichteter Elemente
alles gesagt war.

Deutlicher treten die historischen Koordinaten in einem weiteren
Hauptmotiv der Anklage gegen die Päpste der Gegenwart hervor: in ihrer
Blutrünstigkeit und Gewaltverliebtheit. Luthers Kronzeuge ist hier natürlich

Julius II. Dieser Papst führt bei seinen Feldzügen selbst das Schwertes
mehr noch: Er feiert Ostern 1512 mit einer blutigen Schlacht und krönt
damit seine auf Betrug und Gewalt beruhende Politik im Kirchenstaat und
in Italien.26 Hier ist der Reformator ganz Echo der Christenheit. Dass der
Deila Rovere-Papst an der Spitze eines eigenen Heeres Städte seines eigenen

Territoriums belagerte, deren Herren seine Ehre gekränkt hatten, war
ein unerhörter Normenbruch, der schon vor 1517 Entsetzen erregt hatte.
Das Bild des blutigen und hinterlistigen Kriegerpapstes verbreitete sich
dementsprechend schnell durch ganz Europa. Doch damit ist die historische

und theologische Tiefendimension des Falls für Luther noch keineswegs

ausgeschöpft. Dass das Gemetzel am Festtag der Auferstehung des

Herrn eine schwarze Messe zu Ehren des Teufels,27 also eine finstere
Perversion des Gottesdienstes, war, ließ sich aus dem Gegensatz von Massensterben

und Überwindung des Todes nahtlos ableiten. Doch selbst damit

22 WA 54, S. 232.
23 WA 54, S. 233.
24 WA 54, S. 212.

25 WA TR 5, S. 682.
26 WA TR 5, S. 674.
27 WA TR 4, S. 289.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 203

ist der endgültige Sinn des grausamen Geschehens noch nicht freigelegt.
Julius II. führt seine diabolischen Kriege mit fremden Truppen und erfüllt
damit eine Weissagung des Propheten Daniel28 - die eidgenössischen
Soldkontingente zur Vertreibung der Franzosen aus Italien werden
unversehens zu einem Symbol der Endzeit umgewertet. Für Luther sind die

jüngsten Ereignisse nur eine ewige Wiederkehr und ein Gleichnis: Alles ist
längst prophezeit, fügt sich in die Voraussage des nahenden Weltuntergangs

ein und muss daher nur in seiner wahren Bedeutung freigelegt
werden; eben diese Deutung fällt Luther, der sich als Dolmetscher Gottes,
doch nicht als Prophet versteht, zu. Damit ist er zugleich der einzig
kompetente Erklärer der Gegenwart. Auch sein freier, manchmal fast bewusst
nachlässig anmutender Umgang mit den Fakten der jüngsten Papstgeschichte

wird damit in höherem Sinne gerechtfertigt: Auf solche Details
kommt es nicht an, sondern auf den Parabelcharakter, den verborgenen
Sinn hinter den rasch wechselnden Fassaden und Akteuren. Dass Luther
den Verräter,29 Gotteslästerer3° und Teufelsbündler Julius II. dann auch
noch an den Folgen seiner Ausschweifungen zugrunde gehen lässt,3i ist
wiederum freie Erfindung, die das abschreckende Bild vom Papsttum als

Antichrist und Rom als neuem Babylon abrunden soll. Derselbe Anklagepunkt

wird später gegen Paul III. wiederaufgenommen, als Luther gegen
Ende seines Lebens sein Lebenswerk durch das Trienter Konzil und die
sich anbahnende militärische Konfrontation im Reich als akut bedroht
ansah: Der Papst ist ein Kriegshetzer, der im Auftrag Satans, seines Herrn,
die wahre Lehre vernichten und die Christen der Hölle zuführen will.32

Noch stärker leitmotivischen Charakter gewinnt in Luthers Rom-Wahrnehmung

der Topos der diabolischen Familie. Luther, der späte Familienvater,

interessiert sich in auffalliger Weise für die Familienbeziehungen
und Familienverhältnisse der zeitgenössischen Päpste, um deren teuflisches

Wesen durch die Gleichgesinntheit und Gleichgestimmtheit ihrer
Söhne und Töchter zusätzlich zu untermauern - der Einzelne wird in
zeitgenössischer Optik ja nicht vorrangig als Individuum, sondern als Teil
einer Abstammungsgemeinschaft und damit eines größeren Ganzen

wahrgenommen. Die Päpste der Renaissance hatten dieser Einbettung eine

ganz besondere Bedeutung zugemessen: Sie waren bestrebt, ihre Erhebung
auf den Stuhl Petri so weit wie möglich als Erwählung, ja Heiligung ihrer
ganzen Familie auszugeben,33 und zwar mit einer naheliegenden praktischen

Nutzanwendung: Wenn der Heilige Geist bei der Auswahl des neuen

28 WA TR 4, S. 340.
29 WA TR 3, S. 421.
3° WA TR 3, S. 359.
31 WA TR 5, S. 603.
32 WA 54, S. 283L
33 Vgl. BÜCHEL, Daniel/REINHARDT, Volker (Hgg.): Die Kreise der Nepoten. Neue

Forschungen zu alten und neuen Eliten Roms in der frühen Neuzeit. Bern: Lang 2001



204 Volker Reinhardt

vicarius Christi mit Sippen-Bedacht vorgegangen war, dann waren auch die
Blutsverwandten zu einem hohen Geschick, nämlich zur kollektiven
Lenkung der Kirche und nach dem Tod des Familienpapstes zu einer dauerhaften

Führungsposition an der Kurie wenn nicht gar zu einem Comeback
an deren Spitze vorherbestimmt. Dass solche Ideen Widerhall fanden,
zeigt sich daran, dass zwischen 1431 und 1523 sechs Verwandten eines

Papstes die Rückkehr an die Macht in Rom gelang. Wie unschwer vorhersehbar,

wertet Luther das Propagandamotiv der von der Vorsehung zur
Kirchenherrschaft vorherbestimmten Familie diametral um: Die Verworfenheit

des Papstes setzt sich in seinen Kindern fort und verdichtet sich
dadurch zu wahrhaft höllischen Komplotten. Durch diese effektvolle
Steigerung tritt ein weiteres „Quod est demonstrandum" zurück: Dadurch,
dass sie selbst eheähnliche Verbindungen eingehen und Nachkommen
zeugen, belegen die Päpste selbst die Widernatürlichkeit des Zölibats, den
ihre Vorgänger erfunden haben, um die Kleriker in Gewissensnot zu stürzen

und damit erpressbar zu machen. In diesem Zusammenhang dürfte
auch die Äußerung Luthers an seiner häuslichen Tafel zu sehen sein, dass

Papst Paul III. in jüngeren Jahren verheiratet gewesen sei und seine Ehefrau

später verstoßen habe.34

Die kriminelle Papstfamilie - so ein weiteres Leitmotiv von Luthers
Wahrnehmung - ist sich einig im Willen zur Macht und spitzt die damit
verbundenen Strategien durch innerfamiliäre Rollenverteilungen weiter
zu. Hierfür stehen vor allem die Familien Borgia und Medici Modell. Dass

Julius II. selbst Nepot war und eine sehr erfolgreiche Familienpolitik - vor
allem dadurch, dass er dem unter seinem Onkel Sixtus IV. durch den
kinderlosen Herzog Guidobaldo da Montefeltro adoptierten Francesco
Maria della Rovere 1508 zur Machtübernahme als neuer Herzog von Ur-
bino verhalf - hat Luther wie ein Großteil der europäischen Öffentlichkeit
wohl nicht zur Kenntnis genommen; sonst, so steht begründet zu vermuten,

hätte sich dieses Puzzlestück nahtlos in sein Tableau des Teufels-
Papstes35 eingefügt. Umso intensiver beschäftigen den Reformator die
Strategien der beiden anderen Dynastien. Im Falle der Borgia erweist sich
deren kollektive Verworfenheit schon an der inneren Uneinigkeit. Zwei
Söhne - so Luther - rivalisieren um die Gunst ihres Vaters Alexander VI.,
wobei der jüngere, Cesare, nicht vor dem Mord am Bruder
zurückschreckt. 36 Dass Cesare Borgia seinen jüngeren Bruder Juan hatte umbringen

lassen, hatte Luther, wie er selbst angibt, bei seinem Rom-Aufenthalt
gehört; in der Tat war das eine in Rom zirkulierende Version des gewalt-

34 WA TR 3, S. 400.
35 WA TR 3, S. 569.
36 WA TR 4, S. 390T, dort auch die Angabe zur Herkunft aus römischem Hörensagen;

WA TR 5, S. 670.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 205

samen Todes, den der Papstsohn im Juni 1497 starb.37 Schade um ihn ist es

laut Luther nicht, denn beide Papstsprösslinge haben mit ihrer
Schamlosigkeit eindrucksvoll gezeigt, dass der Apfel nicht weit vom Stamm fällt.
Voller Stolz auf seine Söhne habe Alexander VI. sie beide anfangs zu
Kardinälen gemacht (was nur für Cesare zutrifft), den Älteren und, wie die
Mordtat zeigt, durchsetzungsfähigeren der beiden dann aber zum Herzog
ernannt und zum künftigen Kaiser bestimmt. Damit erfährt das historische
Faktenmaterial wiederum eine typisch Luther'sehe Umdichtung. Alexander
VI. hatte Cesare tatsächlich zum Herzog der Romagna erhoben und diese

zum erblichen Fürstentum der Borgia bestimmt. Aspirationen auf das

Kaisertum und damit auf die höchste Würde im Reich aber lagen dem
Papst und seinem Sohn völlig fern. Wenn Luther ihnen jetzt diese
hochfliegenden Pläne unterstellt, vermischt er die Wahrnehmung des Papsttums

mit einem anderen hochsensiblen Motiv, das er aus einem bevorzugten

Themenbereich der deutschen Humanisten übernahm: Dass die Päpste
die Kaiserwürde, die die Deutschen durch ihre historischen Verdienste
erworben hatten, Jahrhunderte lang systematisch herabzudrücken und
herabzuwürdigen versuchten.38 So erscheinen die Borgia plötzlich als Attentäter

gegen die deutsche Nation und ihre Ehre. Diese Kombination muss
Luther selbst vorgenommen haben, darüber wussten selbst die abenteuerlichsten

Gerüchte, von denen Luther in Rom gehört haben konnte, nichts
zu berichten. Als eine Art Vorstufe solcher Weltherrschaftspläne lässt
Luther Cesare Borgia den Herzog von Ferrara ermorden und nach dieser
Bluttat selbst den dortigen Thron besteigen. Auch diese Nachricht ist nach
der üblichen Rezeptur erstellt. Lucrezia Borgia heiratete in dritter Ehe den

künftigen Herzog von Ferrara, nachdem Cesare - angeblich in Notwehr -
ihren zweiten Gatten hatte umbringen lassen. So, wie sie Luther erzählt,
zeugt die Geschichte nicht von einer eher defensiven Vernetzung der
Papstfamilie mit den alteingesessenen Eliten Italiens, sondern vom
ungehemmten Willen zur Macht und damit einem Wesenszug des Antichrist.

Eine mit historischem Basismaterial frei ausgreifende Phantasmagorie
im Themenkontext der „verbrecherischen Papstfamilie" ist auch die Tischrede,

die davon zu berichten weiß, dass Clemens VII. der Sohn seiner eigenen

Schwester sei - sein Vater habe mit seiner Tochter Inzest betrieben.39
Dass der Spross einer so sündhaften Verbindung nie getauft worden sei,
versteht sich von selbst, ebenso wie seine weitere verbrecherische Karriere.
Laut Luther wollte er heiraten und Fürst von Florenz werden.4« Historisch
korrekt daran ist, dass die Medici eine Umwandlung der Republik in einen
Prinzipat seit einem Jahrhundert planten und nach der spanischen Erobe-

37 Vgl. Reinhardt, Volker: Der unheimliche Papst. Alexander VI. Borgia 1431-1503, 2.
Auflage. München: Verlag C.H. Beck 2005, 140-146.

38 WA 54, S. 232
39 WA TR 3, S. 423.
4° WA TR 3, S. 307.



2o6 Volker Reinhardt

rung der Stadt im Jahre 1530 mit tatkräftiger Unterstützung Karls V. auch
umzusetzen begannen;^ allerdings war die Würde eines Herzogs der
Republik Florenz - so der anfangs widersprüchliche Titel - für den unehelichen

Medici-Spross Alessandro de' Medici vorgesehen, den Luther in
einer Linie mit nicht wenigen Zeitgenossen als Sohn des Papstes ausgibt.
Der zweite Medici-Papst wird auf diese Weise als ehemaliger Soldat und
Vater einer bestens versorgten Kinderschar - sein angeblicher Sohn heiratet

eine natürliche Tochter Karls V., seine Tochter einen französischen
Königssohn42 (beide Eheschließungen sind im Gegensatz zur Vaterschaft
historisch korrekt) - geradezu eine Synthese aus Julius IL, dem Kriegerund

Alexander VI., dem Giftmischerpapst. Das Gift-Motiv wird im
Zusammenhang mit Clemens VII. reich ausgesponnen. Dieser - so Luther - habe

lebenslang in der Furcht vor einem Giftanschlag gelebt; er wusste warum,
war er doch selbst ein Meister in dieser besonders feigen und hinterhältigen

Mord-Methode.43 Doch für solche Schurken hatte Gott die rechte
Strafe parat: Am Ende starb Clemens VII. an dem tödlichen Trank, den er
für ein neues Opfer zubereitet hatte. Damit überträgt der Tischredner zu
Wittenberg eine vielfach kolportierte und weit verbreitete Anekdote über
das unselige Ende Alexanders VI. auf dessen fünften Nachfolger. Und noch
eine verbürgte Episode der Papstgeschichte, die Luther gerne als Beleg für
deren unheilvolle Wendung anführte, die sogenannte Leichensynode von
897, in der Papst Sergius III. über seinen Vor-Vorgänger Formosus ein
Totengericht abhielt, wird über die Distanz von Jahrhunderten auf
Clemens VII. gemünzt: Sein verwesender Körper sei begraben und danach mit
einer Schandinschrift versehen worden.44 Wie die Nachkommen des Bor-
gia-Papstes gerät auch die Brut Clemens' VII. ganz nach dem Vater: Der
Herzog von Florenz ist ein notorischer Ehebrecher und wird schließlich als
Lohn für seine Schandtaten von einem Verwandten ermordet; dieses Faktum

rundet das erfindungsreich gestaltete Familien-Tableau effektvoll ab.
Auch der nächste Papst und seine Familie, Paul III. und die Farnese,

werden diesem Muster entsprechend geschildert. So berichtet Luther, dass

Kardinal Lorenzo Campeggio, als Legat beim Reichstag zu Augsburg einer
der großen Gegenspieler des deutschen Protestantismus, vom Sohn des

Papstes ermordet worden sei, nachdem ihm zuvor eine Hure ein wertvolles
Kreuz gestohlen habe.45 Auch diese frei erfundene Erzählung folgt einem
höheren Muster: Alle erklärten und erwiesenen Feinde Luthers werden als
Gehilfen Satans am Ende von ihrem Herrn und Meister in die Hölle
heimgeholt, wie die schändlichen Umstände ihres Abgangs schlagend beweisen.

41 Vgl. NAJEMY, John M.: A History ofFlorence, J200-1575. Maiden, MA: Blackwell 2006.
42 WA TR 3, S. 423; WA TR 5, S. 547.
43 WA 3, S. 467.
44 WA TR 3, S. 423.
45 WA TR 4, S. 588.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 207

Das gilt auch für radikalere Reformatoren vom Schlage Müntzers oder
Zwingiis.

Das Luthers Bild der Renaissance-Pontifikate souverän verklammernde
und im Ganzen wie im Einzelnen klar dominierende Motiv aber ist die
sexuelle Perversion. Sie trat bereits in der angeblichen „Maximal fünf-
Lustknaben-Regel" des Laterankonzils deutlich genug hervor. Eine Form
der Perversion ist auch die ganz spezielle Prostitution, die die Karriere des

späteren Pauls III. so radikal beschleunigt: Alessandro Farneses schöne
Schwester Giulia ebnet diesem durch ihre Gunstbeweise für Papst Alexander

VI. den Weg ins frühe Kardinalat46 - hier konnte sich Luther
ausnahmsweise mit gesicherten Fakten begnügen. Das Thema des Inzests, das

mit diesen Liebesdiensten der Schwester zugunsten der brüderlichen Laufbahn

von ferne anklingt, wird in den Tischreden mit zahlreichen
Ausschmückungen und in allen nur denkbaren Variationen ausgestaltet. Dass

der Vater Clemens' VII. diesen mit der eigenen Tochter gezeugt habe,

zeigte bereits, wes Geistes Kind die gesamte Medici-Sippe war. Kronzeuge
für die Inzest Anklage aber ist natürlich Alexander VI., dem seine Feinde
schon zu Lebzeiten ein verbotenes Verhältnis mit seiner Tochter Lucrezia
unterstellten; Luther steigert dieses Motiv dadurch, dass er die Papsttochter

auch noch zur Geliebten ihres Bruders Cesare macht, und behauptet,
deren obszönes Epitaph gesehen zu haben, in dem diese unsittlichen
Zustände rühmend verkündet wurden.47 Wie Sodom und Gomorrha, so das

regelmäßig wiederholte Fazit,48 das zugleich das literarische Modell nennt,
an dem sich diese Schilderungen orientieren. Doch auch hier holt die
hasserfüllte Vorstellungskraft des Reformators weiter aus, als es die
Vorbilder wagen. So wird Paul III. in der im März 1545 gedruckten
Kulminationsschrift aller antirömischen Polemik Wider das Papsttum, zu Rom vom
Teufel gestiftet der Umgang mit einem Hermaphroditen angedichtet49 -
verbales Pendant zu den Schauerbildern, die Luther in Zusammenarbeit
mit Melanchthon 1523 herausgegeben und kommentiert hatte, um das

teuflische Wesen des Papsttums auch bildlich ein für alle Mal zu belegen.
Darüber hinaus wird der an Luthers Lebensende regierende Papst in

derselben Schrift konsequent zum Ausbund aller Merkmale stilisiert, die
Luther an seinen Vorgängern nachzuweisen versuchte: Er verachtet die
Deutschen abgrundtief, beruft ein Konzil ein, das die evangelische Wahrheit

noch tiefer verdunkeln soll, hetzt gegen die Verteidiger des wahren
Glaubens allenthalben zum Krieg, spricht ein „Rotwelsch", das seine
verbrecherische Denkungsart allein angemessen wiedergeben kann, ist Haupt
eines verworfenen Clans, der die Welt in Unfrieden stürzt, ein Apostel der
Teufel und durch alle diese Wesenszüge definitiv als Antichrist kenntlich

46 WA TR 3, S. 400.
47 WA TR 3, S. 218.

48 Z.B. WA TR 3, 307.
49 WA 54, S. 222.



2o8 Volker Reinhardt

gemacht.5° Hier war weder im Einzelnen noch im Großen eine weitere
Steigerung möglich.

Bleibt abschließend die Frage nach den Ausblendungen und Aussparungen

dieses Bildes. Ins Auge sticht, dass der päpstliche Nepotismus als
solcher nicht wirklich thematisiert wird. Die Familie des Papstes ist nur
insoweit von Belang, als sie die Verworfenheit des Pontifex maximus
gewissermaßen multipliziert und damit dessen verrottete Wurzeln verstärkt
widerspiegelt. Die Tatsache, dass der Ausbau eines Familienimperiums in
Italien und mit den Borgia darüber hinaus nach Frankreich und Spanien
über längere Zeit die Hauptachse der päpstlichen Herrschaft bildet, ist
offenbar nicht anstößig genug und damit nicht beweiskräftig für die der
Wahrnehmung des Renaissancepapsttums von vornherein zugrundeliegende

Antichrist-These. Für kritische Historiker wie Guicciardini, Vettori
und Machiavelli war mit der beispiellos intensivierten Verwandtenförderung

und dem darum geschichteten kurialen Klientelismus eine meritokra-
tische Wertordnung durchbrochen und eine Herrschaft der Parvenüs
angebrochen, die das von patrizisch-aristokratischen Ausgleichs- und
Gleichgewichtsregeln mühsam genug stabilisierte Staaten- und Friedenssystem
Italiens irreparabel störten. Für den Außenseiter und Querdenker Machiavelli

war das Patron-Kreatur-Rekrutierungssystem sogar das

politischanthropologische Übel schlechthin, da es Willfährigkeit und Gefügigkeit
statt republikanischer virtus erzeugte. So weit gingen die Patrizier
Guicciardini und Vettori als Spitzen-Klienten der Medici nicht; für sie kam es

auf die Auswahl an, und die war im Kosmos des Nepotismus durch
Verwandtschaft festgelegt, was angesichts der sozialen Ausgangspositionen
von Päpsten wie Sixtus IV. den Triumph raffgieriger Aufsteiger zur Folge
hatte.

Dass die Päpste seiner Zeit regelmäßig derselben Familie entstammten,
was doch zu den reinen Würdigkeits-Prinzipien der Kirche in unüberwindlichem

Widerspruch stand, hat Luther offensichtlich für sein schwarzes

Repertorium nicht relevant gehalten; dasselbe gilt für die Aufstiegsstrategien
der Nepoten an sich. Dass Blut dicker war als Wasser, war eine

Gemeinüberzeugung aller sozialen Kreise der Zeit. Dass Herrscher, die neu
an die Macht gekommen waren, bei ihrer Machtausübung verlässliche
Stützen benötigten, die sie so bedingungslos loyal nur innerhalb der eigenen

Familie finden konnten, leuchtete deshalb wie von selbst ein; dass diese

Regel für das System Rom gerade nicht galt, sondern dass dort Nepotismus

Aufspaltung, Hemmung und oft genug Lähmung von Herrschaft zur
Folge hatte, war nur Insidern des Apparats zugänglich. Und schließlich
war das Prinzip der auf Familie und Verschwägerung zentrierten Klientel
nicht nur in Italien die soziale und politische Keimzelle schlechthin. Mit
anderen Worten: auch protestantische Pfarrer hatten Söhne und Schwie-

5° WA 54, S. 222-224, 283-285.



Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance 209

gersöhne, deren Karrieren geebnet und beschleunigt werden mussten. Der
römische Nuntius Vergerio berichtet von seinem Zusammentreffen mit
Luther im November 1535, dass dieser für seinen Sohn Großes in der von
ihm gegründeten Kirche vorhabe.5' Ob das eine Projektion römischer
Karrieremuster auf das Wittenberger Gegen-Milieu oder authentisch berichtet
war, bleibt naturgemäß offen - die Perspektiven, die damit aufgezeigt werden

sollten, stehen gleichwohl fest. Wenn die Päpste diesem Prinzip ebenfalls

huldigten, war das ein Zeichen von natürlichen Neigungen und
Bestrebungen, und obwohl vom Haupt der Kirche eine Überwindung solcher
menschlich-allzumenschlichen Antriebe erwartet werden durfte, letztlich
verzeihlich - und daher mit dem Schreckensbild des Antichrist schwer
vereinbar.

Bilanziert man das Ergebnis, das sich aus der Begegnung bzw. Konfrontation

von Luther und der päpstlichen Gegenwelt ergibt, so sticht eine
weitere Leerstelle ins Auge: Die „Renaissance" im schwärmerischen, auf
das Goldschnitt-Legendenbuch von Jacob Burckhardt zurückgehenden
Verständnis fehlt völlig. Das Rom der Bauten, Statuen und Bilder, die sich an
der wiederentdeckten und wiedererschlossenen Antike orientieren und die
Hauptstadt der Christenheit auf diese Weise mit Themen der heidnischen
Antike überschwemmen, wird nicht einmal einer negativen Erwähnung
gewürdigt. Luthers Besuch ad limina apostolorum und die Fertigstellung
der Deckenausmalung in der Sixtinischen Kapelle fallen bekanntlich
zusammen, was immer wieder zu reizvollen Vermutungen anstachelt: Was
hätte der strenge Mönch aus dem Norden zu dieser einzigartigen Offenbarung

menschlichen Kunstvermögens gesagt? Bei näherer Betrachtung hätte
er ohne Frage die intensive erotische Ausstrahlung der nackten Jünglings-
körper zutiefst missbilligt und als weiteres Beweisstück römischer Perversion

herangezogen, den anthropologischen Pessimismus des doppelten
Sündenfalls aber wahrscheinlich approbiert. Doch das sind letztlich
Spekulationen. Fest steht, dass Luther die antike Einfarbung des römischen
Christentums, wie sie in bildender Kunst und Literatur zum Ausdruck
kam, nicht als wesentliches Indiz für die teuflische Ausrichtung des Papsttums

wahrgenommen hat. Dabei wäre es im Gegensatz zum Nepotismus
innerhalb seines Wertesystems durchaus von Gewicht; dass Thomas von
Aquin und seine Nachfolger die Methoden des Heiden Aristoteles in die
Auslegung der Bibel einführten, war für ihn bekanntlich eine unerträgliche
Grenzverletzung. Auch der Abriss der alten Petersbasilika, der sich ab 1506
schnell zum Skandal in der gesamten Christenheit ausweitete^2 wird als
solcher nicht zum eigenständigen Thema. In den 95 Thesen wird der Bau
der neuen Basilika wegen der dafür verwendeten Ablassgelder moniert und

51 Nuntiaturberichte aus Deutschland 1533-1559 nebst ergänzenden Aktenstücken, Band
1, Gotha 1892, S. 541L

52 BREDEKAMP, Horst: Sankt Peter und das Prinzip der produktiven Zerstörung. Bau und
Abbau von Bramante bis Bernini. Berlin: Wagenbach 2008.



210 Volker Reinhardt

allgemein der Nutzen prunkvoller Gotteshäuser negiert und ins Gegenteil
gewendet, doch die pietätlose Zerstörung eines sakralen Bauwerks, dessen

Ursprünge in die reineren Anfänge der Kirchengeschichte zurückreichen,
wird nicht aufgegriffen. Dabei lag die - in der Folgezeit zum Standardargument

geronnene - Anklage, dass das Papsttum damit unfreiwillig seine
eigene Wurzellosigkeit offenbarte, so nahe.

Auch hier gilt also: Die Wahrnehmung des Fremden wird von den
Parametern des Selbstverständnisses bestimmt; was damit nicht kompatibel
war, wird ausgeblendet - der Papst als Familienmensch und Auftraggeber
großer, wenngleich moralisch suspekter Kunst gehörte für Luther nicht
zum Profil des Antichrist.

Zusammenfassung
In diesem Beitrag wird untersucht, wie Luther die Päpste seiner Zeit als

Argumente gegen die Institution Papsttum rezipierte, welche Quellen er
dabei zugrunde legte, welche Leitmotive der Brandmarkung er daraus filterte
und welche dauerhaften schwarzen Mythen er daraus kreierte. Der Identifizierung

mit dem Antichrist entsprechend dominieren in dieser Wahrnehmung

die Topoi der sexuellen Perversion, des Bundes mit dem Teufel, der
satanischen Familie, der Perversion des Glaubens und der Verachtung der
Deutschen. Demgegenüber tritt der - gleichfalls als Zeugnis der Anklage in
Frage kommende - Nepotismus der Päpste ebenso deutlich zurück; auch im
protestantischen Milieu war Blut eben dicker als Wasser.

Abstract
This paper examines how Luther delegitimized the institution ofpapacy by
pointing to the perceived abuses of power and the moral degeneration of
contemporary popes. It will discuss the sources he made use of, the negative
stereotypes he referred to and the dark myths he created. Due to his
identification of the pope as the incarnated Antichrist his descriptions placed an
emphasis on the contemporary popes' assumed sexual excesses and perversions,

the papacy's pact with the evil, its machination to corrupt faith and
its contempt for the noble German nation. Surprisingly his critique of
nepotism - one of the most prominent charges with which early modern

popes were confronted- was put forward rather reluctantly. Given the

growing power of family ties in the reformation movement, this cautious
attitude was quite understandable.


	Luthers Bild vom Papsttum der Renaissance : Wahrnehmung, Verwertung, Legendenbildung

