
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Von koranischer Überlieferung und zeitgemässen Perspektiven : Tiere
und Tierethik im Islam (I)

Autor: Wannenmacher, Julia Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Julia Eva Wannenmacher

Von koranischer Überlieferung und
zeitgemäßen Perspektiven:

Tiere und Tierethik im Islam (I)

I. Voraussetzung und Grundlagen

Welche Tierethik hat der Islam?1 Die Antworten auf diese Frage sind
erstaunlich verschieden. Während manche Muslime mit großer Gewissheit
davon sprechen, dass Achtung vor dem Leben der Tiere dem Willen des

gemeinsamen Schöpfers aller Lebewesen entspreche, jede Grausamkeit an
Tieren im Jenseits geahndet werden wird und überhaupt nichtmenschliche
Tiere vor Gott in einem dem des Menschen vergleichbaren Rang sehen,
sind andere überzeugt, dass Tiere dem Menschen in jeder Hinsicht
untergeordnet seien, dass der Allmächtige sie ausschließlich zum Nutzen des

Menschen geschaffen habe und es daher dem göttlichen Willen zuwiderliefe,

Tiere nicht zu nutzen und zu essen - zwei scheinbar unvereinbare
Gegensätze.

Natürlich gibt nicht es nicht ,den' Islam, ebenso wenig wie ,das'
Christentum oder ,den Buddhismus. Es gibt, im Islam wie im Christentum, die
eine heilige Schrift, und sich auf sie beziehend oder sie interpretierend
viele unterschiedliche Lehrmeinungen und -traditionen. Nicht zuletzt gibt
es die Vielzahl der Muslime und Christen, die sich darum bemühen, die

theologischen Grundlagen ihrer Religion zu verstehen und sie in einer
darauf basierenden Ethik umzusetzen.

1 Teil II dieses Aufsatzes erscheint 2018. - Zum Thema gibt es bisher nur wenig Literatur,
im englischen Sprachraum: klassisch Masri, al-Hafiz B.: Animals in Islam. Petersfield 1989,

übersichtsartig Foltz, Richard C.: Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures. Oxford
2006, neue und eigenwillige Koraninterpretationen vorstellend Tlili, Sarra: Animals in the
Qur'an. Cambridge/Mass. 2012. Einen Überblick zum Thema geben Benkheira, Mohammed
Hocine/MAYEUR-jAOUEN, Catherine/ SUBLET, Jacqueline (Hgg.): LAnimal en islam. Paris

2005. Die deutschsprachige Literatur zum Thema ist übersichtlich, zu nennen ist vor allem
MÜLLER, Dorothea: Das Tier im Leben und Glauben der frühislamischen Gesellschaft. Bonn

1969; EISENSTEIN, Herbert: Mensch und Tier im Islam, in: MÜNCH, Paul (Hg.): Tiere und
Menschen. Geschichte und Aktualität eines prekären Verhältnisses. Paderborn '1998, 121-145;
GlESE, Alma: "Vier Tieren auch verheißen war, ins Paradies zu kommen" - Betrachtungen zur
Seele der Tiere im islamischen Mittelalter, in: NlKWÖHNER, Friedrich/SEBAN, Jean-Loup
(Hgg.): Die Seele der Tiere. Wiesbaden 2001, 111-131. Für kritische Durchsicht und hilfreiche
Hinweise sei Herrn Prof. Dr. Georges Tamer sehr herzlich gedankt. Jegliche Irrtümer und
Versäumnisse sind allein mein.



Tiere und Tierethik im Islam (I)

Bevor wir von einer islamischen Tierethik sprechen können, muss
untersucht werden, worauf sich eine solche Ethik gründet. Eine christliche
Tierethik könnte auf den Schriften des Alten und Neuen Testaments
beruhen, darüber hinaus auf den Beschlüssen der Konzilien und den
Lehrmeinungen der verschiedenen Konfessionen, wie sie etwa in den
Katechismen festgehalten sind. Die grundlegende heilige Schrift des Islam ist
der Koran, der der Überlieferung nach durch Verbalinspiration entstand
und in den letzten 22 oder 23 Lebensjahren des Propheten Mohammed
niedergeschrieben wurde. Er ist nicht nur im Umfang, sondern auch an
thematischer Breite, vor allem was die Lebensbereiche und möglichen
Konflikt- und ethischen Entscheidungssituationen im Leben seiner potentiellen

Leserinnen und Leser angeht, viel geringer als die heiligen Schriften
des Christentums, Judentums oder anderer textbasierter Religionen.
Obwohl von muslimischen Gelehrten häufig betont wird, dass der Koran ein
theozentrischer, kein anthropozentrischer Text sei, der Gott allein in den

Mittelpunkt stellt, ist dennoch unbestreitbar, dass seine Adressaten die

Zeitgenossen Mohammeds sind. Sie waren in der Regel, wenn auch nicht
ausschließlich, männlich, arabischer Herkunft und Sprache, und lebten im
7. nachchristlichen Jahrhundert auf der arabischen Halbinsel, in einem
städtischen, nomadischen oder halbnomadischen Milieu.

Damals wie heute war der Text des Korans, aus Gründen, über die sich
auch die gegenwärtige Koranforschung nur zum Teil gewiss ist und die mit
der Genese und Überlieferung des Textes zusammenhängen, nie leicht
zugänglich:2 So ist nur ein geringer Teil der heutigen Muslime weltweit des
Arabischen mächtig, und das Arabisch des Korans war bereits zur Zeit seiner

Entstehung nicht für alle arabischsprachigen Leser ohne weiteres
verständlich. Im Ergebnis bedeutet das, dass die Leser des Korans denselben
teilweise wohl von Anbeginn an und seither zunehmend oft nur mittelbar
lesen und seinen Inhalt nur mittels Erläuterungen und Übersetzungen
überhaupt zur Kenntnis nehmen konnten.

Noch ein weiterer Aspekt verdient Berücksichtigung: der Charakter des
Korans als eines Textes, der zur mündlichen Wiedergabe gedacht war, wie

2 Vgl. dazu Neuwirth, Angelika: Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, die
literarische Form des Koran. Ein Zeugnis seiner Historizität?. Berlin 22007; DIES./HARTWIG,
Dirk/HOMOLKA, Walter/MARX, Michael: „Im vollen Licht der Geschichte". Die Wissenschaft
des Judentums und die Anfänge der kritischen Koranforschung. Berlin 2008, und DIES./SINAI,
Nicolai/MARX, Michael (Hgg.): The Quran in Context. Historical and Literary Investigations
into the Qur anic Milieu. Leiden 2009; Sinai, Nicolai: Fortschreibung und Auslegung: Studien
zur frühen Koraninterpretation. Wiesbaden 2009, sowie für die Anfänge der Streitfrage um
die Entstehung des Koran LÜLING, Günter: Über den Ur-Qur'an. Ansätze zur Rekonstruktion
vorislamischer christlicher Strophenlieder im Qur'an. Erlangen 1974, 320o4; Wansbrough,
John Edward: Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation. Oxford 1977;
CRONE, Patricia/COOK, Michael: Hagarism: The Making of the Islamic World. Cambridge
1977, und die seitherige Diskussion.



172 Julia Eva Wannenmacher

schon in der viel wiederholten Aufforderung „Trag vor!" deutlich wird.3
Navid Kermani betont, dass der Text des Korans, der in den frühesten
Manuskripten als vokalfreies Skelett festgehalten ist, durch das Rezitativ ins
Leben gerufen wurde, und dass so durch die unterschiedlichen Weisen, auf
die schon Mohammed selbst diese Verse in der Kommunikation mit seinen
Hörern wiedergab, der Koran selbst in seiner heute vorliegenden Gestalt
bereits das Resultat einer Rezeptionsgeschichte ist, die schon zu Lebzeiten
des Propheten Mohammed einsetzte.4

Die Schwierigkeit, mit Hilfe des Korans ethische Entscheidungen im
Sinne des Islam zu treffen, hat daher sowohl inhaltliche als auch sprachliche

Ursachen: Sie ist zum einen bedingt durch den Umstand, dass nicht
alle Themen und Lebensbereiche, in denen ethische Entscheidungen
gefällt werden müssen, im Koran vorkommen können - zumal in der globalisierten

Welt des 21. Jahrhunderts, die mit der Lebenssituation auf der
arabischen Halbinsel des 7. Jahrhunderts kaum mehr Ähnlichkeit aufweist -,
und zum anderen dadurch, dass die sprachliche Eindeutigkeit des Textes
nicht immer gegeben ist, es vielleicht auch nie war (oder sein sollte).
Schon der Koran selbst thematisiert dieses Problem in einem seiner späteren

Verse, der die Verse des Korans in eindeutige und mehrdeutige
Textstellen einteilt.5 Die Lösung aller Fragen nach der Bedeutung des Korans
und einzelner Verse, um die sich seit frühester Zeit verschiedene exegetische

Schulen und Traditionen bemühen, läßt Raum für die Feststellung,
dass der menschliche Leser nicht alles versteht, Gott aber es besser weiß,
und dass dies kein Irrtum der Auslegung oder gar des Textes selbst ist,
sondern ihn geradezu auszeichnet - ein Charakteristikum der Auslegungsund

Rezeptionsgeschichte des Korans, auf das bereits Ignaz Goldziher

3 Über den Imperativ „Trag vor!" aus Sure 96 al-'alaq („Das Anhaftende"), 1 als „Urszene
der islamischen Religionsstiftung", der zusammen mit den folgenden Versen seit Theodor
Nöldeke als ältester Text des Korans gilt, und seine Bedeutung für das (Selbst-)Verständnis
des Korans vgl. Bobzin, Hartmut: Der Koran. Eine Einführung. München 1999, "2014, 32h,
und Neuwirth, Angelika: Der Koran. Band 1: Frühmekkanische Suren, Poetische Prophétie.
Handkommentar mit Übersetzung von Angelika Neuwirth. Berlin 2011, 275. Zur unterschiedlichen

Übersetzung der Surenbezeichnung und ihrem Kompromisscharakter - Hartmut Bobzin

übersetzt „Das Anhaftende", Angelika Neuwirth „Der Klumpen" - vgl. NEUWIRTH: Koran,
268h.

4 KERMANI, Navid: Gott ist schön: Das ästhetische Erleben des Koran. München 2000, 197-
199.

5 „Er ist es, der auf dich das Buch herabgesandt hat. Einige seiner Verse sind klar zu deuten

- sie sind der Kern des Buches, andere sind mehrfach deutbar. Doch die, in deren Herzen

Verirrung ist, die folgen dem, was darin mehrfach deutbar ist, um Zweifel zu erwecken
und um es auszudeuten. Doch nur Gott kennt dessen Deutung. Und die im Wissen fest

gegründet sind, die sagen: ,Wir glauben daran. Alles kommt von unserem Herrn.' Doch nur
die Einsichtsvollen lassen sich ermahnen." Als Quelle dieses und aller folgenden Koranzitate
diente Der Koran. Aus dem Arabischen neu übertragen von Hartmut Bobzin unter Mitarbeit
von Katharina Bobzin. München 2010, 220i5.



Tiere und Tierethik im Islam (I) 173

1920, ebenso wie auf das problematische Sprachverständnis der Frühzeit,6
hinwies.7

Doch der Koran läßt seine Leser mit diesem Problem nicht allein,
sondern gibt ihnen eine weitere Richtschnur für ihr Verhalten und ethisches
Urteilen an die Hand, wenn es in Sure 33 al-ahzäb („Die Gruppen"), 21

heißt: „Ihr habt ja im Gesandten Gottes ein schönes Vorbild, für den, der
Gott und den Jüngsten Tag erwartet und der Gottes oft gedenkt." Der
beispielhafte Charakter des Lebens Mohammeds wird damit als maßgeblich
in allen Fragen der Lebensführung beschrieben und als sunna bezeichnet.
sunna bedeutet eigentlich „Brauch", wurde aber seit Beginn der islamischen

Zeit zum religiösen Begriff, der im sunnitischen Islam das normative
Verhalten des Propheten beschreibt. Um dieses normative Verhalten
bekannt zu machen, wurden darum in den ersten Jahrhunderten nach dem
Leben Mohammeds Erzählungen und Berichte aus seinem Leben gesammelt,

die den Gläubigen Rat und Belehrung bieten sollten. Diese
Sammlungen, hadithe genannt, sind nicht einheitlich oder gar kanonisch,
sondern es gibt mehrere unterschiedliche Sammlungen und Traditionen. Sie

sind von unterschiedlich hohem Ansehen und stehen nicht bei allen Gläubigen

in gleichem Rang. Die sunna in ihrer Gesamtheit gilt neben dem Koran

als zweitwichtigste Rechtsquelle. Für nichtsunnitische Muslime wie
Schiiten, Alewiten und andere Gruppen gelten sie allerdings nicht in gleicher

Weise und sind daher nicht in ähnlicher Weise bindend. Die folgende
Untersuchung konzentriert sich auf den sunnitischen Islam in Theologie -
zur Frage, wie die Tiere gesehen werden - und Recht - zur Frage, wie sie

zu behandeln sind, also auf den Koran, die Sunna und die Stimmen
sunnitischer Gelehrter in Vergangenheit und Gegenwart als Ausgangs- und
Referenzpunkt der Frage nach Tierethik im Islam.

II. Gott, Mensch und Tier im Koran

Im Koran kommen Tiere oft vor: 114 Mal, so oft wie der Koran Suren hat,
werden Tiere erwähnt. Sieben Suren haben Tiernamen, nämlich „Die Kuh",
„Das Vieh", „Die Bienen", „Die Ameisen", „Die Spinne", „Die Laufenden
(Pferde)", "Der Elefant", mehr, als nach Pflanzen oder nach Menschen
benannt sind, doch ist bei weitem nicht nur in diesen Suren von Tieren die
Rede, und es werden auch viele weitere Tierarten genannt. Die Beschreibung

des Verhältnisses des Schöpfers zu seinen Geschöpfen, den
nichtmenschlichen Tieren, und die Handlungsanweisungen an die Menschen
jene betreffend sind dabei denen im Alten Testament sehr ähnlich.

6 GOLDZIHER, Ignaz: Die Richtungen der islamischen Koranauslegung. Leiden 1920, 70
7 GOLDZIHER: 191 und 191, Anm. 4.



174 Julia Eva Wannenmacher

l. Tiere als Teil der Schöpfung und der Gesellschaft

Nichtmenschliche Tiere sind wie die Menschen von Gott erschaffen, so
Sure 24 an-nür („Das Licht"), 45.8 Die Erschaffung der Tiere, namentlich
der zwei- und vierbeinigen und der beinlosen Tiere aus dem Wasser, die
der Koran beschreibt und die sich in den Texten des Alten Testaments
längst nicht in solcher Detailliertheit findet, hat mögliche Vorbilder in der
gelehrten jüdischen Exegese.9 Nicht nur hier hebt der Text die enge und
andauernde Beziehung des Schöpfers zu seinen nichtmenschlichen
Geschöpfen hervor, eine Beziehung, die mit ihrer Erschaffung erst beginnt,
nicht aber gleichzeitig mit ihr schon endet, sondern von Dauer ist. An vielen

Stellen betont der Koran, dass Gott die Tiere versorgt, dass er ihre
Aufenthaltsorte und ihre Lebensgewohnheiten kennt, so etwa Sure 11 Hüd, 6:

„Es gibt kein Tier auf Erden, dessen Versorgung nicht Gott obliegt. U nd er
kennt dessen sicheren Ort und dessen Lagerplatz." 11:56 heißt es: „Siehe,
auf Gott vertraue ich, meinen Herrn und euren Herrn. Es gibt kein Tier,
das er nicht am Schopf packt. Siehe, mein Herr ist auf einem geraden
Weg." Das merkwürdige Bild des Am-Schopfe-Packens steht in der
Bildsprache des alten Orients meistens für Gefangennahme durch einen
Herrscher."' Nach Tilman Nagels Verständnis des Verses in der Interpretation
Ibn Arabis steht dieses Bild jedoch für ein weit freundlicheres Szenario
und weist dabei weit über die Tierwelt hinaus, die hier für alle Geschöpfe
Gottes einschließlich der Menschen stünden, und symbolisiert „die Garantie

für die Geborgenheit alles Seienden im Heil".11

In Sure 29 al-'ankabüt („Die Spinne"), 60 schließlich wird Gott auch als

derjenige beschrieben, der die Tiere versorgt, indem er sie selbst zu dieser
Versorgung befähigt.12 Der abschließende Hinweis darauf, dass Gott die
Menschen ebenso wie die Tiere versorgt, erinnert an die Bergpredigt, in
der Jesus seine Zuhörer daran erinnert, dass Gott die Vögel unter dem
Himmel mit Speise und die Lilien auf dem Feld mit Kleidung versorgt und
sie damit ermahnt, sich nicht um ihre eigene Nahrung und Kleidung zu

8 24:45: „Gott erschuf aus Wasser aile Tiere. Einige davon kriechen auf ihrem Bauch,
andere laufen auf zwei Füßen, und wieder andere laufen auf vier. Gott erschafft, was er will.
Siehe, Gott hat zu allem die Macht."

9 Zur Erschaffung der Tiere aus Wasser, die zwar nicht in den alttestamentlichen Texten
enthalten ist, jedoch in der jüdischen gelehrten Tradition bekannt, und den möglichen
jüdischen Vorbildern dieses Motivs vgl. SPEYER, Heinrich: Die biblischen Erzählungen im Qoran.
Gräfenhainichen 1931, 4L, 9.

10 Vgl. SCHIMMEL, Annemarie: Die Zeichen Gottes: die religiöse Welt des Islam. München
1995, 227L; SCHROER, Silvia: Die Ikonographie Palästinas/Israels und der Alte Orient. Eine

Religionsgeschichte in Bildern. Band 2: Die Mittelbronzezeit. Saint-Paul 2008, 278.
11 NAGEL, Tilman: Allahs Liebling: Ursprung und Erscheinungsformen des Mohammedglaubens.

Berlin 2008, 336L
12 29:60: „Wie viele Tiere gibt es, sie sich nicht selbst versorgen können? Gott versorgt

sie - und euch! Er ist der Hörende, der Wissende."



Tiere und Tierethik im Islam (I) 175

sorgen, sondern auf Gott zu vertrauen.'3 Gott befähigt die Tiere auch zu
ihrem Dasein und ihrer Lebensweise, so wie die Vögel in Sure 16 an-nahl
(„Die Bienen"), 79, die so zum Zeichen für die Gläubigen werden: „Sahen
sie nicht zu den Vögeln: dienstbar in den Lüften des Himmels, keiner hält
sie außer Gott. Siehe, darin sind fürwahr Zeichen für Menschen, die gläubig

sind." Ähnlich auch beschreibt Sure 67 al-mulk („Die Herrschaft"), 19,

Gott als den Bewahrer der Vögel des Himmels.»4 In allen drei Fällen werden

Tiere durch ihre Erwähnung zugleich funktionalisiert, ihr Dasein ist
nicht nur Selbstzweck, sondern hat lehrhafte Funktion für ihre menschlichen

Beobachter, die Hörer oder Leser des Korans, die am Beispiel der
Tiere Gottvertrauen und die Einsicht in die Schöpferkraft und die Weisheit
Gottes gewinnen sollen.

Aus Gottes Sicht sind Tiere den Menschen in ihrer Gesellschaftsstruktur
als soziale Lebewesen vergleichbar, sie bilden umam (PL von umma,

,Volk' bzw. .Gemeinschaft'), womit, mindestens wenn von Menschen die
Rede ist, jedenfalls nicht nur soziale, sondern auch religiöse Gemeinschaften

gemeint sind. Gleich den Menschen werden auch Tiere am Ende der
Zeiten zu Gott gerufen, so Sure 6 al-an'äm („Das Vieh"), 38.'5 Die Betonung
der Zielgerichtetheit der Existenz der tierlichen Gemeinschaften - die
Rückkehr zu ihrem Schöpfer, von dem sie gekommen sind - und die Beziehung

der Tiere zu Gott als ihrem Herrn betont die Personhaftigkeit der
Tiere und stellt sie damit in eine Schöpfungsgemeinschaft mit den
Menschen.

Schließlich macht der Koran auch deutlich, dass die Erde nicht allein
für den Menschen, sondern als Wohnstatt für alle Lebewesen erschaffen
wurde, so Sure 55 ar-rahman („Der Barmherzige"),16 1-12:

Der Barmherzige. Er lehrte den Koran. Er schuf den Menschen. Er lehrte ihn
die klare Rede.1? Die Sonne und der Mond sind zur Berechnung da. Die Sterne

und die Bäume fallen nieder. Den Himmel hob er in die Höhe und stellte
die Waage auf, auf dass ihr beim Wiegen nicht übertretet! So setzt das
Gewicht in Gerechtigkeit, und lasst die Waage nichts verlieren! Die Erde
machte er für die Geschöpfe. Auf ihr sind Früchte und fruchtbeladene
Palmen und Korn mit Halmen und duftendes Gewürz.

'3 Mt 6,26-30.
H 67:19: „Haben sie denn nicht die Vögel hoch über sich gesehen, wie sie ihre Schwingen

ausbreiten und anlegen? Keiner hält sie außer dem Erbarmer. Siehe, er sieht alle Dinge."
'5 6:38: „Weder gibt es ein Tier auf der Erden noch einen Vogel, der mit seinen Flügeln

fliegt, die nicht, gleich euch, Gruppen wären. Nichts ließen wir im Buch unbeachtet. Dann
werden sie bei ihrem Herrn versammelt."

16 Zu dieser Sure und der darin dargestellten koranischen Schöpfungstheologie vgl. Neu-
WIRTH: Koran, 586-620, die auf die Rolle der nichtmenschlichen Lebewesen an dieser Stelle
allerdings nicht gesondert eingeht.

'7 Zu diesem Unterscheidungsmerkmal zwischen menschlichen und nichtmenschlichen
Tieren im Koran vgl. den zweiten Teil des Aufsatzes (erscheint 2018).



Julia Eva Wannenmacher

So sind zwar also die unbelebten Teile der Schöpfung zweckgerichtet
erschaffen worden und dem Menschen dienlich. Die Tiere aber, die zusammen

mit den Menschen als Geschöpfe Gottes anzusprechen sind, werden
hier nicht in erster Linie als um des Menschen willen erschaffen gezeigt,
sondern sie sind es, für die, gemeinsam mit den Menschen, die Erde
erschaffen wurde. In koranischer Sicht ist die Erde Gottes Geschenk an
Mensch und Tier. Zwar kann die Frage, ob der Koran theozentrisch sei
oder nicht, hiermit nicht entschieden werden, aber an dieser Stelle wird
unmissverständlich deutlich: Anthropozentrisch ist der Koran hier jedenfalls

nicht.

2. Die Gotteserkenntnis nichtmenschlicher Tiere

Aus Gottes Perspektive haben Tiere noch mehr mit dem Menschen gemein
als nur die Schöpfungsgemeinschaft und die Erde als gemeinsamen Besitz.
Tiere sind im Koran zur Gotteserkenntnis durchaus nicht unfähig und preisen

Gott, berichtet Sure 21 al-anbiyä' („Die Propheten"), 79: „Und Salomo
verliehen wir dafür Verständnis, und allen gaben wir Weisheit und Wissen.
Zusammen mit David machten wir die Berge dienstbar, so dass sie - und
die Vögel - lobsangen. Ja, wir taten das!'8"

Auch Sure 22 al-hagg („Die Pilgerfahrt"), 18 beschreibt Tiere zusammen
mit der ganzen belebten und unbelebten Natur als Verehrer des Allmächtigen:

„Hast du nicht gesehen, dass sich niederwirft vor Gott, wer im Himmel

und wer auf Erden ist, und die Sonne, der Mond und die Sterne und
die Berge, die Bäume und die Tiere und viele von den Menschen?" Sure 24
an-nür, 41 beschreibt das Gebet der Vögel: „Sahst du denn nicht, dass alles,
was in den Himmeln und auf Erden ist, Gott preist? Auch die Vögel, wenn
sie ihre Schwingen ausbreiten. Alle wissen, wie sie zu beten und zu preisen
haben. Gott weiß um das, was sie tun."

Das Bild der mit ausgebreiteten Schwingen betenden Vögel scheint auf
eine besondere Gottesnähe dieser Tiere zu verweisen. Doch nachdem
Vögeln und anderen Tieren die beschriebene Fähigkeit zum Lobpreis Gottes
nicht allein oder auch nur in besonderer Weise zuteil geworden ist,
sondern sie diese Begabung mit der unbelebten Natur und den Pflanzen teilen,

mit den Gestirnen, Bergen, Bäumen, und auch mit einigen - doch

18 Zu diesem Vers vgl. SPEYER: Erzählungen, 381: „Mohammed scheint Sätze wie Ps. 18,8;

98,8; 148,7-10 oder Jes. 49,13 gehört zu haben. Er verstand sie dann so, daß die Berge

gezwungen waren, Allahs Lob zu künden. Daß auch die Vögel Dä'üd dienstbar sind, scheint
sich aus der schon erwähnten Gepflogenheit des Qoran zu erklären, die beiden jüdischen
Könige nebeneinander zu nennen und Eigenschaften, die Suleimän zugeschrieben werden,
auch auf Dä'üd zu übertragen". - 382 wird auf eine weitere mögliche Quelle verwiesen: „Nach
Hippolytus (Siehe Die griech. christl. Schriftsteller Bd. I, Über Daniel, S. 99) fordern die drei
Männer im Feuerofen in Babylon Himmel, Erde, Elemente, Berge, Hügel, Fluren, Meere,
Vögel, Tiere, Menschen und Geister auf, Gott zu loben. Die sich stets wiederholende Aufforderung

lautet ähnlich wie die Worte Dä'üds im Qoran [...]."



Tiere und Tierethik im Islam (I) 177

nicht allen! - Menschen, kann daraus kein besonderes Gottesverhältnis der
Tiere abgeleitet werden. Tatsächlich scheint in diesen Versen der Bezug
der gesamten Schöpfung zu Gott betont zu sein, ihre Aussageabsicht ist es,
den Menschen nahezulegen, es der belebten und unbelebten Natur gleichzutun:

Der Lobpreis Gottes wird als etwas naturgemäßes beschrieben; der
Mensch, der sich ihm verweigert, hat sich folgerichtig von seiner
naturgemäßen Bestimmung abgewandt. Die Beschreibung des Gotteslobs durch
Tiere scheint hier eher eine paränetische Intention zu haben, als dass
damit eine tatsächliche Zustandsbeschreibung oder Charakterisierung
nichtmenschlicher Tiere intendiert wird.

Diese Vermutung wird bestärkt durch die Tatsache, dass alle Tiere in
der Natur (auf den Unterschied zwischen Wild- und Nutztieren wird später

noch einzugehen sein) ausnahmslos und gemeinsam mit der ganzen
belebten und unbelebten Natur Gott preisen, während nur der Mensch
allein beide Alternativen hat: Auch der Mensch kann - und soll - in diesen

Lobpreis Gottes einstimmen, der seiner Bestimmung entspricht. Aber
anders als alles übrige Geschaffene hat er auch, so legt dieser Vers nahe,
durchaus die Option, sich dieser naturgemäßen Bestimmung zu Verwiegern.^

Mit dieser Freiheit steht der Mensch allem anderen in der Schöpfung,

der belebten wie der unbelebten Natur, allein gegenüber. Den freien
Willen, die Wahlmöglichkeit, sich für oder wider Gott zu entscheiden, hat
im Koran nur der Mensch.

3. Können Tiere sprechen?

Die menschliche Sprache gilt in allen Kulturen als wichtiges
Alleinstellungsmerkmal des Menschen, die Unfähigkeit der Tiere zur sprachlichen

Kommunikation, die in Europa seit der Ausklärung auch als Anzeichen

des Vernunftbesitzes galt, schließt sie aus der menschlichen Gesellschaft

aus. Sprechende Tiere kennt jedoch - in der Gestalt von Bileams
Eselin (Num. 22:21-34), die nicht nur im Judentum und im Christentum,
sondern auch im Islam rezipiert wird - nicht nur die Bibel. In der
jüdischen Tradition und im Koran tauchen Tiere auf, die möglicherweise die
Sprache der Menschen und Gottes verstehen. Die Interpretation dieser

>9 Eine Debatte über den freien Willen und die Prädestination im Islam, die sich neben
dem Koran vor allem auf Denken und Werk des Philosophen al-Hasan al-Basri (gest. 728)
stützen könnte, kann hier nicht geführt werden; es sei verwiesen auf VAN Ess, Josef: Zwischen
Had'U und Theologie: Studien zum Entstehen prädestinatianischer Überlieferung. Berlin 1975,
sowie zuletzt BELO, Catherine: Predestination and Human Responsibility in Medieval Islam:
Some aspects of a classical Problem, in: Didaskalia 38/1 (2008), 139-151,
http://repositorio.ucp.Pt/bitstream/10400.14/8648/1/V03801-139-151.pdf (20.1.2017). Zur Frage
der Entscheidungsfreiheit des Menschen im Verhältnis zum Vorherwissen Gottes im
Christentum und Islam vgl. TAMER, Georges: Freiheit? Überlegungen zur menschlichen
Selbstbestimmung und göttlichen Prädestination in der Bibel und im Koran, in: Emmert, Claudia
(Hg.): Freiheit! Katalog einer Ausstellung im Kunstpalais Erlangen. Erlangen 2014, 138-149.



i78 Julia Eva Wannenmacher

Verse, in denen sprechende oder Sprache verstehende Tiere vorkommen,
gibt schwierige Rätsel auf, die die Koranexegeten auf unterschiedlichste
Weisen lösten. In Sure 27 an-naml („Die Ameisen"), 16-19 kann eine Ameise

sprechen, und Salomo kann sie verstehen:

Und Salomo beerbte David. Er sprach: „Ihr Menschen! Der Vögel Sprache
wurde uns gelehrt! Ja, von allen Dingen wurde uns verliehen. Siehe, das ist
fürwahr die klare Huld". Die Heerscharen Salomos, aus Dschinnen, Vögeln,
Menschen, wurden versammelt und aufgestellt in Reih und Glied, bis sie in
das Tal der Ameisen kamen. Da sprach eine Ameise: „Ameisen! Geht hinein
in eure Wohnungen, auf dass euch Salomo und seine Heerscharen nicht
zertreten, ohne es zu bemerken!" Da lächelte er heiter über ihre Worte und
sprach: „Mein Herr, sporne mich an, dir zu danken für die Gnade, die du mir
und meinen Eltern gewährt hast, und Frommes zu tun, woran du Wohlgefallen

findest. Nimm mich auf durch dein Erbarmen in deiner frommen
Knechte Schar."20

Dem literarischen Charakter nach handelt es sich um eine Beispielerzählung,

der nicht ohne weiteres entnommen werden kann, dass Tiere
menschliche Sprache sprechen. Denn nicht nur hier im Koran wird König
Salomo wie zuvor sein Vater König David als so weise beschrieben, dass er
die Sprache der Tiere verstehen kann, eine Vermutung, die auf 1 Kön 5,13

zurückgeht, wo Salomos Weisheit beschrieben wird. Nicht die Tiere sprechen

die Sprache der Menschen, sondern Salomo versteht und spricht die

20 Zu dieser Erzählung vgl. SPEYER: Erzählungen, 461E: „Mohammed scheint Spr. 6,6-8
gehört zu haben. Siehe Geiger S. 186. Nach Dt. r. 5 Anf. vergleicht Salomo den Faulen mit
der Ameise, weil sie ihr Haus sinngemäß baut und weil ihre Speise minimal ist. Vielleicht
aber hat Mohammed das Ameisenmotiv der Sage von Simon b. Halaftä entnommen (Hullin
57b): .Dieser sprach: Ich will hingehen und nachsehen, ob es wirklich so ist, daß die Ameisen
keinen König haben. Er ging hin im Monat Tamniuz und breitete seinen Mantel über einem
Ameisennest aus, (so daß die Sonne es nicht mehr beschien). Da kam eine Ameise heraus

um zu sehen, wie das Wetter sei). Da machte er (Simon) ein Zeichen auf sie um sie
wieder erkennen zu können). Da ging die Ameise wieder in ihren Bau und sprach zu den
anderen Ameisen: Es ist ein Schatten herabgefallen. Da kamen alle anderen heraus. Er

(Rabbi Simon) hob den Mantel auf, und die Sonne schien wieder (auf den Bau). Da fielen die
anderen über die Ameise her und töteten sie' Die Worte des Qoran: .Mein Herr, ich danke
dir für deine Gnade, die du mir und meinen Eltern erwiesen hast usw.', erinnern an das
Gebet, das der Mensch im Alter von 40 Jahren spricht (46,14): .Mein Herr, treibe mich an,
daß ich für deine Gnade danke, mit der du mich und meine Eltern begnadet hast, und daß
ich rechtschaffen handele, dir zu gefallen usw.' Die Bitte: ,Und führe mich ein in deine
Barmherzigkeit unter deinen frommen Dienern', bezieht sich auf das Jenseits, wie sich aus
16,123 ergibt, wonach Ibrahim zu eben diesen .Frommen' im Jenseits gezählt wird."

Über den anekdotenhaften Charakter dieser Beispielerzählung und die beiden Formen
des darin zum Ausdruck kommenden Humors (den Galgenhumor der Ameisen in einer
lebensbedrohlichen Situation und den freundlich-herablassenden Humor des Königs, der
durch ein Gottesgeschenk die Gabe der Tiere versteht und mit ihnen scherzen kann) vgl.
Tamer, Georges: The Qur'än and humor, in: DERS. (Hg.): Humor in der arabischen Kultur
Humor in Arabic Culture. Berlin 2009, 141., sowie zuletzt TLILI: Animals, 184-188.



Tiere und Tierethik im Islam (I) 179

Sprache der Tiere.21 Der weise und gerechte König läßt sich zu einem
Gespräch mit den Tieren herab, er läßt sich von ihnen erheitern und
erbarmt sich ihrer. Es geht um den Weisen Salomo, dessen Weisheit und Her-
vorgehobenheit unter den Menschen sich unter anderem daran erweist,
dass er die Sprache der Tiere versteht - nicht aber umgekehrt.

Unterschiedlich interpretierbar ist auch Sure 16 an-nahl („Die Bienen"),
68-71:

Dein Herr gab den Bienen ein: „Mach dir in den Bergen etwas zu Häusern,
dazu von den Bäumen und dem, was sie errichten! Dann iss von allen Früchten,

und folge den gebahnten Wegen deines Herrn!" Aus ihren Leibern
kommt ein Saft, verschiedenartig in den Farben. In ihm liegt Heilkraft für die
Menschen. Siehe, darin liegt fürwahr ein Zeichen für Menschen, die sich
Gedanken machen. Gott erschuf euch, dann nimmt er euch zu sich, und
mancher von euch kommt ins verächtliche Alter, damit er nichts mehr von
dem weiß, was er zuvor gewusst. Siehe, Gott ist wissend, mächtig. Gott
bevorzugt die einen von euch vor den anderen mit Gütern. Doch die bevorzugt
wurden, geben von ihren Gütern nichts an ihre Sklaven zurück, so dass sie
darin gleich wären. Wollen sie etwa Gottes Gnade leugnen?

Werden hier Bienen, so wie sonst Menschen, direkt von Gott angesprochen

und berufen? Die Übersetzung Friedrich Rückerts spricht hier gar
davon, dass Gott den Bienen „offenbart" habe, was er ihnen gebietet, und die
Wortwahl des arabischen Textes deutet auf eine besondere Form der
Kommunikation hin, die an anderen Stellen als Offenbarung Gottes an die
Menschen beschrieben wird. Fast alle Exegeten heben hervor, in welch
besonderer Weise Gott sich an dieser Stelle nicht nur den Bienen, sondern
vor allem den Menschen gütig zuwendet: Der Honig, den die Bienen
Gottes Geboten folgend herstellen, dient den Menschen in zweifacher
Hinsicht, einmal durch seine Heilkraft, und in übertragenem Sinn als Denkanstoß

und Beispiel, dass die Menschen in gleicher Weise wie die Bienen
Gottes Güte weitergeben sollen. Die menschlichen Hörer oder Leser des

Textes sollen, wie die Bienen, dem Wort Gottes aufmerksam folgen und
sich durch das Beispiel der Bienen dazu veranlaßt sehen, Gottes Gunst, die
er den Menschen erweist, und die gütige Versorgung durch den allmächtigen

Gott anzuerkennen.

21 Zu Salomo und den Tieren vgl. SPEYER: Erzählungen, 384: „Vgl. 1. Kön. 5,13. Nach der

,syr. Baruch-Apok.' 77, 25 (Kautsch II, 442), beorderte Salomo einen Vogel, um seine Befehle
ausführen zu lassen. Die Haggada berichtet, daß Salomo das Wiehern des Esels verstand und
das Zwitschern des Vogels (Cant. r. I, 9). Nach jerüs. Sota IX, 24b verschaffte sich Salomo
den wunderbaren Sämlr, indem er die Tiere nach ihm fragte. Auch Targüm sen! berichtet:
,Er hörte und verstand die Sprache der Vögel sowie der Tiere des Feldes'. Ebenda (zu est. 1,2)

wird erzählt, daß die Fische des Meeres, die Vögel des Himmels, das Wild des Feldes und
alle Tiere gemeinsam in das Schlachthaus gingen, um für Salomos Tafel geschlachtet zu
werden."



i8o Julia Eva Wannenmacher

Wie in den im vorigen Kapitel zitierten Versen 21:79, 22:18, 24:41
erscheinen Tiere hier als diejenigen, die ihrer Natur gemäß Gottes Ruf
folgen, wohingegen der Mensch die Freiheit besitzt, sich zu entscheiden. Dazu,

dem Beispiel der Tiere folgend auf Gottes Ruf zu hören, muss nur der
Mensch aufgefordert werden, weil auch nur er sich bewusst dafür oder
dagegen entscheiden kann. Die Bienen, wie die zuvor genannten Tiere, hören
und verstehen den Ruf Gottes - beim Menschen ist das fraglich, eben weil
er sich frei entscheiden kann, Gott zu gehorchen oder nicht.

4. Verzauberte Tiere: Beispiel der Seelenwanderung oder warnendes Beispiel?

Einige Textstellen, an denen von Tieren die Rede ist, werden mitunter
dahingehend interpretiert, dass sich im Koran, ebenso wie in den platonischen

Dialogen, Vorstellungen der Seelenwanderung zwischen Mensch
und Tier fanden, zum Beispiel Sure 7 al-a 'räf („Die Höhen"), 166: „Als sie
sich dem widersetzten, was ihnen verboten war, sprachen wir zu ihnen: Ihr
sollt ausgestoßene Affen sein!" Sure 2 al-baqara („Die Kuh"), 65 nennt statt
der allgemeinen gehaltenen Beschreibung von Gebotsübertretungen konkret

die Übertretung des Sabbatgebots als Anlass zu derselben Aufforderung.22

Von in Affen und Schweine verwandelten Menschen spricht Sure 5

al-mä'ida („Der Tisch"), 60: „Soll ich euch noch etwas Schlimmeres als das

kundtun, als Vergeltung bei Gott? Wen Gott verfluchte, wem er zürnte,
wen er von ihnen zu Affen und Schweinen machte und wer den Götzen
diente: Denen ergeht es noch schlimmer, die sind vom rechten Wege völlig
abgeirrt."

Wird hier tatsächlich angedeutet, dass Menschen sich in Affen und
Schweine verwandeln, mithin die Möglichkeit der Seelenwanderung, die
der Islam späterhin mehrheitlich als häretische Vorstellungen ablehnte, als
real beschrieben? Oder sollte gar von magischen Künsten die Rede sein,
einer Verzauberung sündiger Menschen, die zur Strafe in Tiere verwandelt
werden?23 Oder sind Affen und Schweine einfach Symbolbilder des in die
Irre gehenden Menschen? Der Affe, der schon in der griechisch-römischen
Antike als Zerrbild des Menschen beschrieben wird, könnte hier als
Karikatur des Menschen gemeint sein, dann nämlich, wenn Menschen den Ge-

22 2:65: „Ihr habt doch die von euch gekannt, die das Sabbatgebot übertraten. Da sprachen

wir zu ihnen: ,Ihr sollt ausgestoßene Affen sein!'"
23 KRÄMER, Gudrun: Toleranz im Islam. Ein Blick in Geschichte und Gegenwart', in: NeU-

WIRTH, Angelika/STOCK, Günther (Hgg.): Europa im Nahen Osten - Der Nahe Osten in Europa.

Berlin 2010, 39-52, dort 45, versteht dies als reale Drohung an Christen und Juden, die
sich frevelhaft verhalten und denen somit die Verwandlung in Affen und Schweine
angekündigt bzw. befohlen wird, stellt jedoch fest: „In der klassischen polemischen Literatur
spielten diese Vorstellungen im Übrigen keine nennenswerte Rolle" - möglicherweise ein
Indiz dafür, dass diese Verse nicht oder nicht vornehmlich als reale Drohung an Ungläubige
verstanden wurden, sondern vielmehr als Warnung an Gläubige, sich nicht so zu verhalten,
dass man sie einem unreinen Tier gleichsetzen könnte?



Tiere und Tierethik im Islam (I) 181

horsam gegen die Gebote Gottes verweigern und damit des echten
Menschseins, der Gottesebenbildlichkeit, verlustig gehen. Inwieweit damit
ein Urteil über reale Affen und Schweine impliziert wird, ist strittig; das

Bild beider Spezies ist hier jedoch eindeutig negativ. Beim Schwein als
unreinem Tier ist dies ohnedies der Fall, beim Affen aus dem Kontext klar
hervorgehend, dass beide Spezies hier als Zerrbild solcher Menschen
dienen, die falsche Göttern anbeten und sich so von ihrer gottgewollten
Bestimmung entfernt haben. Vor allem 7:166 erscheint der Affe geradezu als
Chiffre des aufgrund seiner Freveltaten verstoßenen Menschen.24 Daraus
auf die Existenz von Menschen- und Tierseelen zu schließen, die von einer
zur anderen Spezies übergehen können, hat mit der ursprünglichen,
vermutlich paränetischen Aussageabsicht des Textes wahrscheinlich wenig zu
tun.

Zudem ist ein wesentlicher Unterschied zwischen der bei Piaton
beschriebenen ,Seelenwanderung' (die dort nie explizit so genannt wird) und
der im Koran beschriebenen Verwandlung von Menschen in Tiere der, dass
bei Plato erst bei der Wiedergeburt einer Seele dieselbe in einer anderen
Gestalt neu zur Welt kommt, während hier von der Verwandlung ein und
desselben Lebewesens während seiner Lebenszeit - und nicht nach dem
Lebensende! - in ein Tier gesprochen wird. Dennoch wäre genauer zu
untersuchen, inwieweit sich platonische Vorstellungen der Seelenwanderung
zwischen Menschen und Tieren25 in den koranischen Texten, oder zumin-

24 Vor diesem Hintergrund scheint es einigermaßen erstaunlich, wenn GlESE: "Vier
Tieren", 123 diese Verse als Beleg für die Existenz von Vorstellungen der Seelenwanderung
heranzieht und meint, ohne die Annahme einer Analogie zwischen der Seele der Menschen
und der Tiere (jedenfalls der höher entwickelten) wäre es nicht möglich, an eine solche
Umwandlung zu denken. Mir scheint die Schlussfolgerung Alma Gieses ein typisches Beispiel
für das Missverständnis, einen didaktisch-homiletischen Text mit paränetischer Intention
als zoologischen oder philosophischen Text, zu verstehen, der der Koran ja ausdrücklich
nicht sein will - ein Missverständnis, das gerade in Bezug auf die Aussage des Korans über
Tiere nicht selten anzutreffen zu sein scheint, und das bei gründlicherem Bedenken der
literarischen Gattung und des Sitzes im Leben des oder der Texte vermeidbar gewesen wäre.

25 Den Übergang der Seele von einer Geburt zur nächsten als Strafe oder Degeneration
beschreibt PLATO: Timaios, gid-c: „Unter den als Männer Geborenen gingen die Feiglinge,
und die während ihres Lebens Unrecht übten, der Wahrscheinlichkeit nach, bei ihrer zweiten

Geburt in Frauen über. [...] Zum Geschlechte der Vögel aber, welchen statt der Haare
Federn wachsen, gestalteten sich Männer um von zwar harmlosem, aber leichtem Sinne,
welche wohl mit den Erscheinungen am Himmel sich beschäftigen, aber aus
Geistesbeschränktheit meinen, die auf den Augenschein sich gründenden Schlüsse über dieselben
seien die zuverlässigsten. Ferner entstanden die auf dem Lande lebenden Tiere aus solchen,
die um die Weisheit sich nicht kümmerten noch, weil sie nicht mehr die Umläufe im Haupt
anwendeten, auf den Himmel ihr Augenmerk richteten, sondern der Leitung der in der Brust
einheimischen Teile der Seele sich überließen. [...] Da aber die unverständigsten unter
ihnen, deren ganzer Körper der Erde zugewendet ist, der Füße nicht mehr bedürfen, erzeugten

die Götter dieselben fußlos und auf dem Boden sich dahinwindend. Die vierte Gattung
endlich, die der Wassertiere, entstand aus den allerunverständigsten und unwissendsten,
weiche die sie Umgestaltenden nicht einmal mehr eines reinen Atemzuges wert achteten,
weil ihre Seelen durch alle Vergehungen befleckt waren, sondern, anstatt des Einziehens der



l82 Julia Eva Wannenmacher

dest ihrer Rezeption, möglicherweise niedergeschlagen haben mögen.26
Denn während die meisten Muslime die Vorstellung einer Wiedergeburt,
die mit dem Glauben an eine persönliche Auferstehung zum Jüngsten
Gericht schwer in Übereinstimmung zu bringen wäre, ablehnen, gab es
dennoch auch Stimmen, die zumindest die Annahme einer Seelenwanderung
im platonischen Sinn als im Koran angedeutet vermuteten, allerdings
weniger bei den oben angeführten Stellen, an denen die Verwandlung in
Affen oder Schweine angedroht wird, sondern etwa mit Bezug auf Sure 82

al-infitär („Das Zerbersten"),27 6-8: „O Mensch, was hat von deinem edlen
Herrn dich abgebracht, der dich erschaffen, feingebildet und ins Gleichgewicht

gebracht, ja, dich in jene Form, wie er sie wollte, hat gebracht?"
Diese Passagen gaben verschiedentlich Anlass zu der Vermutung, dass

entweder die Seelen von Menschen nach ihrem Tod als Tiere wiedergeboren

würden (vergleichbar der Vorstellung, die Piaton im Timaios
entwickelt) oder Menschen während ihres Lebens zur Strafe in reale Schweine
oder Affen verwandelt würden.28 Diese Ansicht, die sich besonders in
Bezug auf die erstgenannte Variante der Seelenwanderungsvorstellung durchaus

in Kenntnis und unter Verwendung des platonischen Vorbilds
entwickelt haben mag und vor allem in der Frühzeit des Islam, so lange gnos-
tische Strömungen noch vorhanden waren, Anhänger Finden mochte,29
konnte sich jedoch nicht allgemein durchsetzen, was vermutlich einerseits

reinen und feinen Luft, zu dem Einatmen des schlammigen und schweren Wassers
herabstießen. Daher entstand der Schwärm der Fische sowie der Schaltiere und alles, was sonst im
Wasser lebt, denen zur Buße der tiefsten Unwissenheit der am tiefsten gelegene Aufenthalt
anheim fiel. Dieses alles führte nun damals und führt noch jetzt, vermöge des Erlangens und
Einbüßen des Unverstandes und Verstandes, den wechselseitigen Übergang der Tierarten
ineinander herbei." - Vgl. CARPENTER, Amber D.: Embodying Intelligence: Animals and Us in
Plato's Timaeus, in: Dillon, |ohn/ZOVKO, Marie-Elise (Hgg.): Platonism and Forms of Intelligence.

Berlin 2008, 39-56, bes. Chapter IV: Embodied intelligent souls 2: Non-human
animals, dort 47-52.

26 Während im 10. Jahrhundert Abu Yaqub al-Sijistani den Glauben einer Wiedergeburt
als Tier ausdrücklich zurückwies, vgl. Lange, Christian: Paradise and Hell in Islamic Traditions.

Cambridge 2016, 211, Anm. 92, scheint Schihab ad-Din Yahya Suhrawardi (1153-1191)

diese Möglichkeit zumindest nicht auszuschließen, 190, Anm. 157; die Tayyibiten des 12.

Jahrhunderts lehren den Übergang von Menschen- in Tier- und schließlich Pflanzenseelen

sogar ganz ausdrücklich, vgl. dort 212.

27 Zu dieser Sure, ihrer Bedeutung als „eschatologische Szenerie" und der Rolle der „phy-
sischejn] Ausstattung des Menschen als Begründung für seine soziale Verantwortung" vgl.
NEUWIRTH: Koran, 280-291, dort 287.

28 Vgl. KRÄMER: Toleranz, 45.
29 Einige Anhänger der Mu'tazila allerdings vertraten die These, dass Menschen je nach

dem Grad ihres Gehorsams gegenüber Gott als hässliche oder missgestaltete Menschen oder,
bei besonders schwerem Ungehorsam, in Tiergestalt wiedergeboren würden, vgl. Ghaly,
Mohamed: Muslim Theologians on Evil: God's Omnipotence or Justice, God's Omnipotence
and Justice, in: KhORCHIDE, Mouhanad/KARIMl, Milad/VON STOSCH, Klaus (Hgg.): Theologie
der Barmherzigkeit? Zeitgemäße Fragen und Antworten des Kalam. Münster 2014, 147-172,
dort 158.



Tiere und Tierethik im Islam (I) 183

mit der relativ schwachen koranischen Belegung und andererseits mit der
Unvereinbarkeit dieser Vorstellung mit der individuellen Auferstehung der
Toten zum Jüngsten Gericht zusammenhängt.30

Eine postume Verwandlung in Tiere, die erst beim Jüngsten Gericht
selbst stattfindet, beschreibt schließlich eine dem Propheten Mohammed
zugeschriebene Beispielerzählung, in der er unter Bezug auf 5:60 die
Anhänger verschiedener Sekten beim Gericht als Affen, Schweine, Hunde
andere Tiere auftreten läßt, die durch die Verwandlung in diese unreinen
Tiere der Eintrittsmöglichkeit ins Paradies verlustig gehen.31

Es kann natürlich nicht ausgeschlossen werden, dass die genannten
Stellen - vor allem diejenigen, in denen explizit von Tier(art)en die Rede

ist (im Gegensatz zu 82:6-8) - durchaus antike Vorstellungen der
Seelenwanderung zum Vorbild haben könnten. Allerdings mit einem signifikanten

Unterschied zu Plato: An keiner der genannten Stellen im Koran wird
die Seelenwanderung als etwas Wertneutrales oder gar Positives dargestellt,

sondern es handelt sich in allen Fällen um eine unumkehrbare
Degeneration des Menschen zum Tier, die als drastische Verdeutlichung des

Heruntergekommenseins eines Menschen die Strafen oder Gefahren impliziert,

die dem von Gott moralisch oder häretisch abfallenden Menschen
droht, oder mit dem Bild der Verwandlung in ein als negativ charakterisiertes

Tier symbolisch zeigt, auf welch niedrige Stufe der betreffende
Mensch sich mit diesem Abfall begeben hat. Die Frage nach dem möglichen

,Sitz im Leben' all dieser Texte aber könnte den Schluss erlauben: Die

Aussageabsicht der koranischen Texte ist in allen Fällen eine rein paräne-
tische, keine lehrhaft-dogmatische.

5. Praktischer Tierschutz: Nutztierhaltung, Jagd und Fischfang aus der Sicht
des Korans

Für einige Tierarten gilt eine klare Zweckbestimmung. Sure 39 az-zumar
(„Die Scharen"), 6 beschreibt Nutztiere als Teil der Schöpfungsordnung:
„Er erschuf euch aus einem einzigen Wesen, dann machte er ihm daraus
dessen Partner. Er sandte euch hinab an Herdenvieh vier Paare; er er-

3° FREITAG, Rainer: Seelenwanderung in der islamischen Häresie, iierlin 1985, u.a. 12-13,

72, 87-88, 98 und 113 gibt zu bedenken, dass vor allem die heftige Bekämpfung solcher
Seelenwanderungsvorstellungen deutlich macht, wie lebendig sie durch alle Zeiten hinweg blieben,
so 136-140. Er zeigt, wie unterschiedlich die Auffassung von der .Verwandlung' der sündhaften

oder häretischen Menschen in Tiere bei verschiedenen Autoren von der islamischen
Frühzeit über Abu Hamid al-Gazäll, so 200-203, bis zu zeitgenössischen islamischen
Kleingruppen aussehen kann, und stellt abschließend fest: „Seelenwanderungsvorstellungen im
islamischen Bereich konnten und können somit nie über ihren sektiererischen Charakter
hinausgehen", 260.

31 VAN ESS, Josef: Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen häresiographi-
schen Texten, Band 1 Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients). Berlin
2011, lOlf.



184 Julia Eva Wannenmacher

schafft euch immer wieder neu im Leibe eurer Mütter in drei Finsternissen.

Das ist Gott, euer Herr."
Vieh als selbstverständlicher Teil der Versorgung durch Gott und als

Teil des Besitzes des Menschen kommt im Koran - wie in der Lebenswelt
seiner ersten Leser - häufig vor und spielt auf vertraute Bilder und Werte
an, zB Sure 3 Äl 'Imrän („Das Haus 'Imrän"), 14: „Verlockend ist es für die
Menschen, das zu lieben, wonach es sie gelüstet: ob Frauen, Söhne oder
aufgehäufte Gold- und Silberschätze, ob geschmückte Pferde, Vieh oder
Ackerland. Das sind die Freuden des Lebens hier auf Erden. Gott aber ist
es, bei dem die schöne Heimkehr ist."

Nicht nur die Nutztierhaltung von Vieh und Rassepferden, auch die
Jagd ist erlaubt und nur während der Pilgerschaft verboten, wie Sure 5 al-
mä 'ida („Der Tisch"), 1 erklärt: „O ihr, die ihr glaubt, haltet die Verträge
ein! Erlaubt ist euch das Herdenvieh - nur das nicht, worüber euch vorgetragen

wird -, das Jagdwild aber sollte ihr nicht als erlaubt betrachten,
wenn ihr im Weihezustand seid."32

5:3-4 beschreibt, welche Tiere geschlachtet werden dürfen und auf
welche Weise dies zu geschehen hat:

Verboten ist euch das Verendete, Blut, Schweinefleisch und das, worüber ein
anderer als Gott gepriesen wurde; dann das Erwürgte, Erschlagene, Gestürzte
und Gestoßene und was ein wildes Tier anfraß - außer ihr schlachtet es -
und was geopfert wurde auf den Opfersteinen, und dass ihr mit Pfeilen nach
dem Schicksal fragt. All das ist ein Greuel. Heute verzagen diejenigen, die
nicht glauben, an eurer Religion. Darum fürchtet nicht sie, sondern fürchtet
mich! Heute habe ich euch eure Religion vollständig gemacht und meine
Gnade an euch vollendet, und habe daran Gefallen, dass der Islam eure Religion

ist. Wer jedoch durch Hunger in einer Zwangslage ist, ohne dabei eine
Sünde zu beabsichtigen - siehe, dann ist Gott verzeihend und erbarmend. Sie

fragen dich danach, was ihnen erlaubt ist. Sprich: „Erlaubt sind euch die
guten Dinge und die Raubtiere, die ihr abgerichtet habt, indem ihr sie - gleich
Hunden - etwas davon lehret, was Gott euch lehrte. So esset das, was sie für
euch erbeutet haben! Doch nennt dabei den Namen Gottes, und fürchtet
Gott!"

Vorschriften über Haltung und Verwendung des Viehs sind im Koran häufig

und ausführlich, wie Sure 6 al-an'äm („Das Vieh"). Nachdem allerhand
essbare Pflanzen und Früchte aufgezählt wurden, wird schließlich auch
das Vieh als Nahrung aufgelistet, so 6:142-145:

32 Ähnlich 5:95: „O ihr, die ihr glaubt! Tötet kein Wild, während ihr im Weihezustand
seid. Und wenn einer von euch es vorsätzlich tötet, dann soll Strafe dafür sein das dem
Getöteten Entsprechende an Vieh, worüber zwei gerechte Männer entscheiden - als Opfertiere
an der Kaaba, oder Sühne dafür soll Speisung sein von Armen oder Entsprechendes an Fasten,

auf dass er die üblen Folgen seiner Tat schmecke. Gott verzeiht, was vorher war. Doch

wer es wieder tut, an dem übt Gott Vergeltung."



Tiere und Tierethik im Islam (I) 185

Und vom Vieh Großes und Kleines. Esst von dem, womit euch Gott bedacht
hat. Und folgt den Schritten Satans nicht! Siehe, er ist für euch ein klarer
Feind. Acht paarweise, von den Schafen ein Paar und von den Ziegen ein
Paar. Sprich: „Hat er die Männchen für verboten erklärt hat oder die Weibchen

oder was die Weibchen im Leibe tragen? Teilt es mir mit aufgrund von
Wissen, wenn ihr die Wahrheit sprecht!" Und von den Kamelen ein Paar und
von den Rindern ein Paar. Sprich: „Hat er die Männchen für verboten erklärt
oder die Weibchen oder was die Weibchen im Leibe tragen? [...] In dem, was
mir offenbart worden ist, finde ich nichts, was dem Speisenden zu essen
verboten wäre, mit Ausnahme von Verendetem oder vergossenem Blut; oder
Fleisch vom Schwein - das nämlich unrein ist - oder Greuliches, über dem
ein anderer als Gott angerufen wurde. Doch wer dazu genötigt ist, ohne es zu
wollen und ohne eine Übertretung zu begehen [...] siehe, dein Herr ist bereit
zu vergeben, barmherzig."

Die Nutzung des Viehs ist im Koran nicht nur erlaubt, sondern hat sogar,
wie manche mittelalterlichen Exegeten meinen, den Charakter eines Ge-

bots;33 ihre Verweigerung würde damit zum Undank angesichts der Gaben
eines liebenden Gottes. 6:319 weist die Gläubigen ausdrücklich an, alles,
was zu essen erlaubt ist, auch zu essen, und scheint sich geradezu über
diejenigen zu mokieren, die sich zieren, solche von Gott gesegneten und
erlaubten Speisen zu sich zu nehmen: „Was habt ihr denn, dass ihr nicht
von dem esst, worüber Gottes Name gesprochen wurde? Er hat euch doch

genau erklärt, was er euch verboten hat, sofern ihr euch nicht in einer Not
befindet. Siehe, viele führen mit ihren Gelüsten fürwahr vom Wege ab,

ganz ohne Wissen! Siehe, dein Herr kennt die Gesetzesbrecher ganz
genau." Diese Zweckbestimmung des Viehs, das für die Menschen als Reittier
und zur Fleischgewinnung geschaffen ist, wird öfter betont, so etwa auch
in Sure 40 gäfir („Der Vergebende"), 79: „Gott ist es, der das Vieh für euch
machte, damit ihr auf ihm reiten und von ihm essen könnt."

Die Verwendung der Tiere als Reittier beschreibt auch Sure 43 az-
zuhruf („Der Prunk"), 12-14: „Und der die Arten alle schuf und der für euch
Schiffe und Tiere machte, die ihr besteigen könnt, damit ihr euch auf
deren Rücken setzt und dann der Gnade eures Herrn gedenkt, wenn ihr auf
ihnen Platz genommen habt, und sprecht: .Preis sei dem, der uns dies
dienstbar machte! Wir hätten solches nicht vermocht'."

Beeindruckend ist die komplexe Darstellung des Tier-Mensch-Verhält-
nisses und der erlaubten Tiernutzung in Sure 16 an-nahl („Die Bienen"), 3-
17:

Er schuf, in Wahrheit, die Himmel und die Erde: Er ist erhaben über das, was
sie beigesellen. Er schuf den Menschen aus einem Tropfen, und siehe da, er
ist ein klarer Gegner. Das Vieh: Er schufs für euch. Wärme und Nutzen sind

33 So beispielsweise 'Abd al-Gabbär ibn Ahmad (gest. 1024), vgl. HEEMSKERK, Margaretha
T.: Suffering in the Mu 'tazilite Theology: 'Abd Al-Jabbär's Teaching on Pain and Divine Justice

Islamic Philosophy, Theology and Science 41). Leiden 2000, 167-171.



i86 Julia Eva Wannenmacher

in ihm, von ihm könnt ihr essen. Und Schönheit liegt in ihm für euch, wenn
ihr es heimtreibt und wenn ihr es hinaustreibt. Eure Lasten tragen sie in ein
Land, das ihr sonst nur mit Mühe erreichen könntet. Siehe, euer Herr ist
wahrhaft gütig, barmherzig. Und die Pferde, die Maultiere und die Esel. Auf
dass ihr darauf reitet und als Zierde. Er erschafft auch das, was ihr nicht
kennt. Bei Gott liegt das Ziel des Weges. Von ihm weicht mancher ab. Hätte
er gewollt, hätte er euch rechtgeleitet - allesamt. Er ist es, der vom Himmel
Wasser sandte, von dem ihr trinken könnt, und Sträucher sind daraus, darin
ihr weiden lasst. Er lässt damit die Saaten für euch wachsen, Oliven, Datteln,
Wein, auch Früchte aller Art. Siehe, darin liegt fürwahr ein Zeichen für
Menschen, die sich Gedanken machen. Er machte dienstbar euch die Nacht, den
Tag, die Sonne und den Mond; dienstbar gemacht sind auch die Sterne,
seinem Geheiß gemäß. Siehe, darin liegen wahrlich Zeichen für Menschen, die
begreifen. Auch was er auf der Erde für euch schuf an mannigfachen Arten -
ja, wahrlich, darin liegt ein Zeichen für Menschen, die sich mahnen lassen! Er
ist es, der das Meer dienstbar machte, auf dass ihr frisches Fleisch aus ihm
verzehrt und Schmuck aus ihm gewinnt, um ihn zu tragen. Du siehst, dass
Schiffe es durchfahren, auf dass ihr von seiner Huld zu gewinnen sucht.
Vielleicht seid ihr ja dankbar. Er setzte auf die Erde Berge, festgegründet, damit
sie nicht mit euch ins Schwanken komme, und Flüsse und Wege - vielleicht
lasst ihr euch leiten! - und Wegmarken; und von den Sternen werden sie
geleitet. Ist denn der Schöpfer einem gleichzusetzen, der nicht erschafft? Wollt
ihr euch nicht mahnen lassen?

16:66 beschreibt die Milchviehhaltung: „Siehe, eine Lehre für euch liegt
fürwahr im Vieh: Wir geben euch zu trinken von dem, was sie in ihren
Bäuchen haben, von dem, was zwischen Blut und Magen entsteht als reine
Milch: köstlich zu trinken!" Den Gebotscharakter der Tiernutzung betont
auch Sure 20, Tä-Hä, 54: „Esst und weidet euer Vieh! Siehe, darin sind
wahrlich Zeichen für Leute mit Verstand." Viehhaltung und Fleischkonsum
sind hier explizit Zeichen nicht nur der Gottesfurcht, sondern sogar ein
Gebot der Vernunft. Die Gottgefälligkeit und Vernunftgemässheit der
Tiernutzung beschreibt auch Sure 22 al- hagg („Die Pilgerfahrt"), 27-35:

„Und rufe unter den Menschen zur Wallfahrt auf, auf dass sie zu dir kommen,

sei es zu Fuß, sei es auf mageren Reittieren jeder Art, die da aus allen
tiefen Schluchten kommen, damit sie für sich Nutzen sehen und an bestimmten

Tagen Gottes Namen nennen über dem Vieh, mit dem er sie versorgt hat:
„Esst davon, und speist den Armen und Bedürftigen!" Dann sollen sie sich
wieder pflegen, die Gelübde erfüllen und dann das Haus aus alter Zeit
umkreisen." So soll es sein. Wer die Weiheregeln Gottes ehrt, für den steht es

gut bei seinem Herrn. Freigegeben ist für euch das Vieh, nur das nicht,
welches euch genannt wird: So meidet Greuel von den Götzenbildern, und
meidet lügnerisches Wort. Seid rechtgläubig gegenüber Gott, gesellt ihm
nichts bei! Doch wenn einer Gott etwas beigesellt, so ist's, als ob er vom
Himmel stürzt und Vögel ihn ergreifen oder ihn der Wind mit sich reißt an
einen weit entfernten Ort. So ist es. Wenn jemand die Kultsymbole Gottes
ehrt, gehört das zu der Frömmigkeit der Herzen. Für euch liegt darin Nutzen
für eine festgesetzte Frist; doch dann ist ihre Opferstätte beim Haus aus alter



Tiere und Tierethik im Islam (I) 187

Zeit. Für jede Gemeinschaft haben wir einen Ritus gemacht, dass sie den
Namen Gottes ausspreche über jedem Stück Vieh, mit dem er euch versorgte.
Euer Gott ist ein einziger Gott. Darum seid ihm ergeben! Bringe frohe
Botschaft denen, die sich demütigen, deren Herzen zittern, wenn Gott
genannt wird, die geduldig sind in dem, was sie getroffen, die das Gebet
verrichten, und von dem, womit wir sie versorgten, spenden!

Auch Sure 26 as-su 'arä ' („Die Dichter"), 131-134 beschreibt das Vieh als
Geschenk an die Gottesfürchtigen - interessanterweise zusammen mit Söhnen

und anderen, wertvollen Gottesgaben: „So fürchtet Gott, leistet mir
Gehorsam, und fürchtet den, der euch mit dem versorgte, was ihr kennt,
euch mit Vieh und Söhnen versorgte, mit Gärten und mit Wasserquellen!"

Ähnlich klingen auch die beiden Verse Sure 36 Yä Sin, 71, der die Nutztiere

als eigenhändige Schöpfung Gottes als Geschenk an die Menschen
beschreibt,34 und der bereits zuvor im Zusammenhang mit der Schöpfungsordnung

zitierte 39:6.
Doch es ist nicht nur ein Gebot der Vernunft und der Gottesfurcht,

sondern hat auch einen lehrhaften Charakter, Tiere zu nutzen, indem die
Gläubigen in dem vielfältigen Gewinn, den sie durch die Nutzung der
Tiere als Milch- und Fleischlieferanten wie als Transportmittel, die Tiere
als sinnreiche Gabe Gottes erfahren, wie Sure 23 al-mu 'minün („Die
Gläubigen"), 2if. vorführt: „Siehe, im Herdenvieh habt ihr ein Beispiel: Wir
geben euch zu trinken von dem, was in seinem Bauch ist, und auch sonst
habt ihr an ihm mancherlei Nutzen, und von ihm könnt ihr euch ernähren.
Auf dem Vieh und auf den Schiffen werdet ihr getragen."

So kann über die Nutztierhaltung im Koran gesagt werden, dass sie als

Gottesgeschenk betrachtet und jede Form der maßvollen Verwendung der
Tiere - ob zum Milch- oder Fleischgewinn, Nutzung der Tiere als
Transportmittel, als Jagdinstrument bis hin zum Tier als Luxusgut - als klug
und gottgefällig angesehen wird. Dasselbe gilt auch für die Jagd, die
Nutzung von Meereslebewesen und allen anderen wildlebenden Tieren.

Einschränkungen gibt es unter anderem im Bereich der Jagd, die während

der Pilgerfahrt verboten ist. Zuwiderhandlungen gegen das Jagdverbot

werden streng bestraft, wobei nicht ausdrücklich erklärt wird, ob es

bei dem Verbot und der Sanktionierung in erster Linie oder überhaupt nur
um den Erhalt der kultischen Reinheit der Pilger geht, die sich durch Jagd
und Töten nicht von der Konzentration auf ihr wesentliches Ziel ablenken
lassen sollen, oder ob tatsächlich ein Verbot des Tötens von Tieren als
solches intendiert ist. Da aber während der Pilgerfahrt ansonsten keine
Verbote bekannt sind, die den Fleischgenuss untersagen, sofern der Pilger sich
nicht selbst auf die Jagd geht, ist es zumindest wahrscheinlicher, dass es

bei dem Jagdverbot während der Pilgerfahrt nicht um den Schutz des Tiers

34 36:71: „Sahen sie denn nicht, dass wir ihnen, durch unserer Hände Arbeit, Herdenvieh
erschufen, so dass sie es nun besitzen?"



i88 Julia Eva Wannenmacher

als solches geht, sondern um den Erhalt und die Stärkung der Gottesbeziehung

des Menschen, von der er nicht durch Jagd und Tötung eines Tiers
abgelenkt und womöglich verunreinigt werden soll.

Dem Koran zufolge erschuf Gott nicht nur Menschen, Tiere und Pflanzen,

wobei jedes Lebewesen um seiner selbst willen erschaffen wurde (so,
wie es in denjenigen Texten, die sich mit dem Tier als Teil der Schöpfung
beschäftigen, deutlich wird, in denen jedes Geschöpf der belebten und
unbelebten Natur zum Lobpreis Gottes in der Lage ist), sondern er erschuf
ganz ausdrücklich auch Nutztiere, deren einziger Daseinszweck die Erfüllung

menschlicher Bedürfnisse zu sein scheint. Doch für diese Trennung
zwischen Wild- und Nutztieren scheint es noch weitere Indizien zu geben.

6. Wild- und Nutztiere in ihrer jeweiligen Beispielfunktion für die Gläubigen

Tatsächlich haben domestizierte Tiere noch einen weiteren Nutzen. Denn
während an den zuvor gezeigten Stehen davon die Rede ist, dass Tiere,
besonders Vögel oder Bienen, ebenso wie die ganze belebte und unbelebte
Schöpfung, die Worte Gottes verstehen und ihn preisen, ist im Gegensatz
dazu das Vieh, das dem Menschen als Nahrungs- und Transportmittel
gegeben ist, in koranischer Sicht nicht dazu in der Lage, den Schöpfer von
sich aus zu preisen, und dient dem Menschen so als negatives Beispiel, wie
etwa in Sure 7 al-a 'räf („Die Höhen"), 179: „Viele Dschinn und Menschen
erschufen wir für die Höhe; sie haben Herzen, mit denen sie nicht
verstehen, und Augen, mit denen sie nicht sehen, und Ohren, mit denen sie

nicht hören. Sie sind wie das Vieh - nein, noch verlorener! Sie sind es, die
auf nichts achtgeben."

Während in 7:179 Mensch und Vieh in gleicher Gottesferne weilen, ist
der Mensch in Sure 25 al-furqän („Die Offenbarung"), 44 sogar noch weiter
vom rechten Weg entfernt als das Vieh.35 Sure 47 Muhammad, 12 erklärt,
warum das Vieh von Gott und dem rechten Weg so fern ist, und vergleicht
Ungläubige mit Vieh, das nur frisst, ohne an das jenseitige Leben zu
denken: „Siehe, Gott führt diejenigen, die glauben und gute Werke tun, in
Gärten, unter denen Bäche fließen. Die aber ungläubig sind, die genießen
und essen, wie das Vieh frisst. Das Feuer wird für sie Wohnstatt sein."

An jeder dieser Stellen wird das Vieh als Symbol für diejenigen
Menschen beschrieben, die essen, ohne Gottes zu gedenken oder ihm dafür zu
danken, die sich nicht darum bemühen, den Willen Gottes zu erkennen
und danach zu handeln, sondern nur ihrer Sinnenhaftigkeit leben; ihre
sinnliche Wahrnehmung ist die einzige, wozu sie willens oder in der Lage
sind - ihnen fehlt, würde ein muslimischer Theologe vielleicht sagen, taqwä,
die Fähigkeit zur spirituellen Erkenntnis und der Umsetzung dieser Er-

35 25:44: „Oder rechnest du damit, dass die meisten von ihnen hören oder begreifen?
Siehe, sie sind nicht anders als das Vieh, sie sind sogar am weitesten vom Weg abgeirrt."



Tiere und Tierethik im Islam (I) 189

kenntnis in ihrem Leben; im abendländischen Mittelalter hätte man die
Lebensweise solcher Menschen als carnaliter vivere bezeichnet.36

Diese Verse, in denen das Vieh als stumpfsinnig und zur Gotteserkenntnis

unfähig beschrieben wird, scheinen nur auf den ersten Blick mit
jenen zu kontrastieren, in denen Tieren die Fähigkeit zur Gotteserkenntnis
bescheinigt wird, wie sie eingangs beschrieben wurden. Zunächst ist
auffällig, dass es sich bei denjenigen Tieren, die der Gotteserkenntnis fähig
sind, immer um Wildtiere und nicht um domestizierte Tiere handelt, und
bei denjenigen, die als negatives Beispiel mangelnder Gotteserkenntnis diesen,

um Nutztiere.
Die Fähigkeit zur Gotteserkenntnis bei (Wild-)Tieren ist eine

Eigenschaft, die die frei lebenden Tiere mit der gesamten belebten und unbelebten

Natur teilen, also auch den Bäumen, Felsen und Gestirnen, sie ist keine
bewusst eingeübte und ausgeübte Fähigkeit. Aus genau diesem Grund wird
an jenen Stellen wohl auch betont, dass ausnahmslos die ganze Schöpfung
sich in dieser Erkenntnis des Schöpfers und zu seinem Lobpreis vereint,
einfach weil es dazu keines bewussten Entschlusses bedarf, sondern sie

nur ihrer Natur folgen. Allein der Mensch kann sich dieser Erkenntnis und
dem Lobpreis Gottes verweigern und einen bewusst sich von Gott abwendenden

Lebensstil wählen (und dann sein wie das Vieh) - oder aber er
besitzt die Fähigkeit zur spirituellen Erkenntnis, nutzt die ihm gegebene
Willlensfreiheit und entschließt sich bewusst, Gott zu dienen. Im
Zusammenhang damit verwundert es nicht, wenn an allen Stellen, an denen im
Koran vom jenseitigen Paradies die Rede ist, nur Menschen als dessen

künftige Bewohner gedacht zu sein scheinen: schließlich haben nur
Menschen sich bewusst dazu entschieden, Gott zu diesen, während die sie

umgebende Schöpfung darin einfach nur ihrer Natur folgen musste.
Unerklärlich bleibt dabei der Gegensatz zwischen Wildtieren und

domestizierten Tieren, der im Koran deutlich wird. Was unterscheidet Wild-
und Nutztiere, was bewirkt, dass das Gottesverhältnis der Wildtiere als so

positiv, das der Nutztiere als so negativ beschrieben wird? Oder vielmehr,
was macht ein Tier zum Nutztier? Biologen würden antworten: Es ist
natürlich der Mensch, der das Wildtier domestiziert hat. Doch wäre das auch
die Antwort des Korans?

Ausdrücklich wird immer wieder die Gottgegebenheit und Gottgefälligkeit
der Nutzung beispielsweise der wohlschmeckenden Milch der Tiere,

ihres Fleisches, ihrer Kraft und all der Produkte gedacht, die der Mensch
aus den Körpern der Tiere herstellt. In den betreffenden Versen wird diese

Nutzung nicht als etwas beschrieben, das der Mensch sich durch eigene
Klugheit oder Kraft zu verschaffen wusste, Fähigkeiten, deren er zur Do-

36 Interessanterweise geht TLILI: Animals, auf diesen Aspekt der Tierhaltung nicht ein
und erklärt im Gegenteil, dass es immer nur Menschen seien, die taub und blind für das

Wort Gottes sind, vgl. dort 248.



190 Julia Eva Wannenmacher

mestizierung und Züchtung der Tiere und ihrer Umwandlung in Nutztiere
bedurfte. Vielmehr scheinen die Nutztiere und all die Produkte und
Leistungen, die sie dem Menschen erbringen, unmittelbare Geschenke eines
liebenden Gottes zu sein, der diese Gaben dem Menschen als fertige in den
Schoß sinken läßt. Die Domestizierung der Tiere und ihre Wandlung vom
Wildtier zum Nutztier ist aus Sicht des Korans keine menschliche
Leistung, kein historischer oder prähistorischer Vorgang, sondern die von Gott
gegebene Situation, in der sich der gläubige Mensch findet. Er muss die
Tiere nicht mehr zähmen und aus Wildtieren Nutztiere machen, er darf
und soll die Nutztiere einfach nur zu seinem Nutzen und Frommen und in
den durch die koranischen Vorschriften geregelten Grenzen nutzen. Der
Unterschied zwischen Nutztieren und Wildtieren scheint im Koran weniger

als etwas historisch Gegebenes, das durch menschliche Einwirkung
geschah, sondern vielmehr etwas Gottgegebenes. Wie aber läßt sich dieser
Unterschied wenn nicht in seiner Genese erklären, so doch in seiner
Beschaffenheit beschreiben?

Während Wildtiere in ihrer Schöpfungsunmittelbarkeit und natürlichen

Gottesfurcht dem Menschen, was das Gottesverhältnis angeht,
zunächst sogar überlegen zu sein scheinen, werden domestizierte Tiere
diesbezüglich gewöhnlich als Negativbeispiel genannt; die Schöpfungsunmittelbarkeit

der Nutztiere scheint entweder verloren oder niemals vorhanden

gewesen zu sein. Sie sind ganz dem materiellen Dasein ergeben, fressen

stumpfsinnig, hören nicht auf Gott und irren vom rechten Weg ab. An
dem Gotteslob und der Gotteserkenntnis ihrer frei lebenden Brüder und
Schwestern, die der Koran an so vielen Stellen beschreibt haben sie, so
scheint es, keinen Anteil (mehr). Ist es überhaupt denkbar, dass diese
scharfe Trennung zwischen Wildtieren und domestizierten Tieren zufällig
und ohne jede Aussageabsicht ist? Oder ist der Text des Korans hier
entweder Opfer oder bewusster Anwender einer kognitiven Dissonanz geworden,

die Menschen erlaubt, Tiere in Nutztiere und andere Tiere zu trennen,

um so denjenigen Tieren, die man menschlichen Zwecken dienstbar
macht, Gotteserkenntnis und andere Fähigkeiten abspricht, sie aus dem
Kreis der den Schöpfer Preisenden herausnimmt, um damit ihre Nutzung
bis hin zur Tötung leichter möglich zu machen?

Meines Wissens ist dieser unüberbrückbare Gegensatz, diese scharfe

Trennung zwischen Wild- und Nutztieren im Hinblick auf ihre Gotteserkenntnis

und Schöpfungsunmittelbarkeit im Koran noch nirgendwo
thematisiert werden, so dass hier über mögliche Gründe bestenfalls spekuliert
werden kann. Die Antwort auf die Frage nach dem Grund dieser Trennung
könnte jedoch möglicherweise entscheidende Hinweise für ein tiefergehendes

Verständnis des Mensch-Tier-Verhältnisses im Koran geben.
Bislang scheint die kognitive Dissonanz, die in fast allen Kulturen bei der
unterschiedlichen Wahrnehmung von Wild- und Nutztieren auffallig ist,
ihre wahrscheinlichste Ursache in ihrem praktischen Nutzen für den Men-



Tiere und Tierethik im Islam (I) 191

sehen zu haben. Für den Menschen wird die Nutzung des Viehs umso
leichter und natürlicher, wenn er im Vieh nicht seine Mitgeschöpfe
erkennen muss, die wie er den gemeinsamen Schöpfer preisen, sondern er in
ihnen nur dumpfe, zur Gotteserkenntnis wie zum Gotteslob unbegabte
Kreaturen sehen darf. Zur gleichen Zeit ist es möglich, dieselben Fähigkeiten

den wilden Tieren, an deren Nutzung und Verdinglichung man in
der Regel kein Interesse hat, ohne weiteres zuzuschreiben, ohne dadurch
Einschränkungen auf sich zu nehmen.

Der Theozentrismus des Korans wäre spätestens an dieser Stelle als
beendet oder ausgesetzt zu erklären: denn eine Sichtweise, die die Verdinglichung

der Tiere erlaubt, ist in der Schöpfungsordnung, so wie sie der Koran

(und gleich ihm zuvor auch die Bibel) beschreibt, grundsätzlich nicht
vorgesehen. Die Verdinglichung der Nutztiere, die ausschließlich im Interesse

der Nutzbarkeit nichtmenschlicher Tiere vorgenommen zu sein
scheint, kann nicht anders als anthropozentrisch erklärt werden.

7. Die Freiheit zur Gottesfurcht, oder die anthropologische Differenz im
Koran

Der Koran definiert das Verhältnis Gottes zu Menschen und Tieren und
das bestimmungsgemäße Verhältnis des Menschen zu den Tieren sehr
deutlich. Allgemein sind nichtmenschliche Tiere ebenso wie Menschen
Teil der Schöpfung, deren jeder seinen Platz hat, wie die Vögel, die Gott
am Himmel hält, oder die Schlacht- und Reittiere, die er dem Menschen
samt der benötigten Weidefläche zur Verfügung stellt. Beide bilden
Gemeinschaften, und nichtmenschliche Tiere sind zur Gotteserkenntnis und
zum Gehorsam gegen Gott fähig. Das Schlachten, Melken oder Reiten der
dazu bestimmten Tierarten ist dem gläubigen Menschen nicht nur erlaubt,
sondern sogar gottgewollt. Soweit der Text.

Der Unterschied zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tieren

ist, wie an den zitierten Stellen über den Vergleich von Mensch und
Tiere deutlich wird, grundsätzlich qualitativ, nicht quantitativ. Allerdings
sind Tiere ebenso wie Menschen Geschöpfe Gottes, sie werden in ähnlicher
Weise von Gott versorgt und sind sogar teilweise und in einer abgestuften
Form der Gotteserkenntnis fähig und werden am jüngsten Gericht zu Gott
versammelt können (wenn auch möglicherweise nicht selbst ins Paradies
kommen; die Meinungen hierüber sind strittig)37, wie 6:38 bezeugt: „Weder
gibt es ein Tier auf Erden noch einen Vogel, der mit seinen Flügeln fliegt,
die nicht, gleich euch, Gruppen wären. Nichts ließen wir im Buch
unbeachtet. Dann werden sie bei ihrem Herrn versammelt."

37 Vgl. hierzu Teil II dieses Aufsatzes (erscheint 2018)



192 Julia Eva Wannenmacher

Die anthropologische Differenz ist im Koran keine, die auf menschlichen

Fähigkeiten wie der Sprache, dem Werkzeuggebrauch, der Vernunft,
der Fähigkeit zur Gotteserkenntnis oder irgend einer anderen Unterscheidung

im Wesen menschlicher und nichtmenschlicher Tiere beruht. Nichts
von all dem wird dem Menschen exklusiv zugeschrieben.

Dennoch gibt es einen markanten Unterschied zwischen dem
Menschen und allen anderen Lebewesen. Anders als die wilden Tiere, stimmen
nur einige, nicht aber alle Menschen in das Lob ein, das die ganze übrige
belebte und unbelebte Natur ihrem Schöpfer zollt. Der Mensch wird zwar
aufgerufen, es diesen Tieren und der ganzen belebten und unbelebten Natur

gleichzutun, und sich nicht wie das Vieh zu verhalten, das im Gegensatz

zu den wilden Tieren aus dem Kreis der Gott Lobenden ausgeschlossen

ist; doch folgen nicht alle Menschen diesem Aufruf und schließen sich
damit aus aus der Gemeinschaft alles Geschaffenen, die zu diesem Lob
berufen ist.

Die Notwendigkeit, ja schon die bloße Existenz dieser Aufforderung
zeigt: Der Mensch hat, als einziger unter allem, was geschaffen ist, diese
Wahl, sich der Gotteserkenntnis zu verweigern oder sich ihr zu öffnen, er
hat als einziger einen freien Willen. Er kann ein gottesfürchtiges Leben
führen, oder aber nicht. Er kann ethisch und gottgefällig handeln, oder
nicht. Der Mensch ist frei, dem Willen Gottes zu entsprechen oder ihm
zuwider zu handeln. Obwohl im Koran nicht ausdrücklich gesagt wird, dass
keines der anderen Lebewesen diese Wahlmöglichkeit erhält, ist in den
Texten das jeweilige Verhalten der Wildtiere und der domestizierten Tiere
als unabänderlich gegeben vorausgesetzt: die Wildtiere erkennen und
loben Gott, die Nutztiere sehen nichts dergleichen, so dass mit großer
Wahrscheinlichkeit davon ausgegangen werden kann, dass im Koran die Fähigkeit

zur bewussten Gotteserkenntnis, zur daraus folgenden Gottesfurcht
und dem Entschluss, gottgefällig zu handeln, als nur dem Menschen zu
eigen angesehen werden kann.

Vielleicht ist diese Fähigkeit mit jener Tugend zu vergleichen oder gar
identisch mit ihr, die im Koran als taqwä bezeichnet wird, der Fähigkeit
zur spirituellen Erkenntnis und Umsetzung dieser Erkenntnis in einem
gottgefälligen Lebenswandel. Im Koran begegnet dieser Begriff je nach
Zählweise über 250 Mal; ohne weiteres übersetzbar ist er nicht.38 Manche

38 Zum Begriff vgl. LEWISOHN, L.: Art.'Takwä', Encyclopaedia of Islam, Second Edition,
Brill Online, 2015, http://referenceworks.brillonline.com.549439870three.erf.sbb.spk-
berlin.de/entries/encyclopaedia-of-islam-2/takwa-COM_1457 (17.1.2017), und KAROLIA, Abu
Bakr: Taqwa- A State of Submission : 'The origin of the word Taqwa is from the Arabic root
letters wa' ka' ya (meaning shield) and its verb is from the word „Ittaki". Ittaki means to be

careful or to be protected or to be cautious. Taqwa is an internal compass on the path that
leads towards Gott. The broader meaning and character of Taqwa is to develop one's behavior,

so as to be cautiously aware in the worship of Gott and attain nearness to Him and in

so doing, perfect oneself.', http://www.islamtomorrow.com/articles/Taqwa_meanings.htm
(17.1.2017).



Tiere und Tierethik im Islam (1) 193

Koranexegeten haben diesen Begriff geradezu mit den Idealen des
reformierten Protestantismus oder auch der altprotestantischen Orthodoxie
verglichen. Taqwä wird in manchen Texten tatsächlich mit dem englischen
piety übersetzt, obwohl es das vermutlich gerade im Hinblick auf den
Vergleich menschlicher und nichtmenschlicher Tiere kaum trifft. Dem Konzept

von taqwä scheint eine unlösbare Verbindung zwischen der rationalen

und/oder spirituellen Fähigkeit zur Gotteserkenntnis zu Grunde zu
hegen, verbunden mit der moralischen Aufforderung, diese Erkenntnis
umzusetzen. Wer taqwä besitzt, ist der vollkommene Diener Gottes.39 Nicht-
menschliche Tiere sind in diesem elitären Kreis vermutlich nicht
zugelassen^0 Verständlich wird dieses Konzept der Superiorität, aber auch der
Eigenverantwortlichkeit des Menschen etwa durch Sure 95 at-tin („Die
Feigenbäume"), 1-6:4! „Bei den Feigenbäumen! Bei den Olivenbäumen! Beim
Berge Sinai! Bei diesem sicheren Ort! Wir erschufen den Menschen in
vollendeter Gestalt, alsdann machten wir ihn zum Niedrigsten der Niedrigen -
außer denen, die glauben und gute Werke tun, denen wird Lohn zuteil,
nicht unverdient."

Die vollkommene Gestalt des Menschen ist dabei nicht rein äußerlich
zu verstehen, sondern schließt den inneren Menschen - in dem Fall den
gottesfürchtigen, moralisch handelnden Menschen - mit ein. Die Freiheit
des Menschen, Gut und Böse zu erkennen und frei zu handeln, ob mit Got-

39 Dieses Konzept wird in der frühen Sure 96 al-'alaq („Das Anhaftende"), 1-12
beschrieben. Dort spricht der Engel Gabriel zu Mohammed: „Trag vor im Namen deines
Herrn, der schuf, den Menschen aus Anhaftendem schuf. Trag vor! Denn dein Herr ist's, der
hochgeehrte, der mit dem Schreibrohr lehrte, den Menschen, was er nicht wusste, lehrte.
Doch nein! Siehe, aufsässig ist der Mensch fürwahr, dass er meint, er kann sich selbst genügen.

Siehe, zu deinem Herrn ist die Rückkehr. Sahst du denn den, der behindert einen Diener,

wenn er betet? Sahst du denn, ob er rechtgeleitet ist oder Gottesfurcht befiehlt?" Zu
dieser Sure vgl. BOBZIN: Koran, 32, NEUWIRTH: Koran, 264-279, bes. 275.

4° Vergleiche mit den Vorsokratikern, die gleichfalls Verstand und Gotteserkenntnis als

Gottesgabe des Menschen priesen, durch die Gott sie vom Tier unterscheidet, oder Aristoteles,

der Tieren zwar Seelen zugesteht, sie jedoch aus dem Kreis der Vernunftbegabten
ausschließt und damit bis zu Thomas von Aquin und darüber hinaus die Konturen des Mensch-
Tier-Verhältnisses in der wissenschaftlichen Diskussion des Abendlandes maßgeblich
festlegte, wären hier interessant und naheliegend; an erster Stelle wäre die Herkunft und Genese

des taqwa-Begriffs auf mögliche Verwandtschafts-, Ähnlichkeits- oder Abgrenzungsverhältnisse

zur griechischen Philosophie zu untersuchen, sowie zur vorislamischen oder vor-
koranischen Verwendung.

Der Begriff der taqwä ist natürlich bereits vorkoranisch verwendet worden und bedeutet
.Schild' im wörtlichen und im übertragenen Sinn; der vorislamische Dichter Zuhayr (520-
609) verwendet ihn in einem Gedicht: ,And he said, „I will perform my object of avenging
myself, and I will guard myself from my enemy with a thousand bridled horses behind me".',
Horne, Charles Francis (ed.): The Sacred Books and Early Literature of the East. New York
1917, Vol. V: Ancient Arabia, 38.

4' Zu dieser Sure und ihrer Bedeutung für die Heilsgeschichte und die bestimmungsgemäße

Hervorgehobenheit des Menschen vgl. Neuwirth: Koran, 185-196, bes. 192-195. Die
Übersetzungen Angelika Neuwirths und Hartmuts Bobzins sind dabei abweichend, jedoch
nicht in den hier fraglichen Bezugspunkten.



194 Julia Eva Wannenmacher

tesfurcht oder nicht, ist in koranischer Sicht das Privileg des Menschen.
Sie ist zugleich das letzte Anthropinon.

Zusammenfassung
Die Frage nach der Rolle der Tiere in islamischer Theologie und Ethik ist
vergleichsweise neu. Im Koran werden Tiere oft erwähnt, sie preisen ihren
Schöpfer und dienen den Gläubigen als Beispiel. Menschen werden zu Mitgefühl

mit den Tieren ermahnt, das im Jenseits belohnt werden wird, während
Tierquäler bestraft werden. Aber haben die Tiere selbst eine Seele, und wird
es einen Ort für sie im Himmel oder der Hölle geben?

In zwei aufeinanderfolgenden Teilen untersucht der Aufsatz koranische
Positionen, traditionelle Exegese und einige moderne Entwürfe zur Rolle von
Tieren und Tierethik im Islam im 21. Jahrhundert.

Abstract
The question where animals belong in Islamic theology and ethics is a

relatively new one. In the Quran, animals are mentioned many times. They
praise the creator and are an example for believers. The faithful are
admonished to treat animals well. Compassion with animals will be rewarded,
while mistreatment or cruelty will be eternally punished.
But do animals have immortal souls, and will there be a place for them in the
eternal community ofGod and the faithful?

In two parts, this essay tries to examine quranic positions, traditional
exegesis and some modern conceptions of the role of animals and animal
ethics in Islam, for a new ethical thinking ofanimals in the 21st century.


	Von koranischer Überlieferung und zeitgemässen Perspektiven : Tiere und Tierethik im Islam (I)

