Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Von koranischer Uberlieferung und zeitgemassen Perspektiven : Tiere
und Tierethik im Islam (1)

Autor: Wannenmacher, Julia Eva

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825800

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JULIA EVA WANNENMACHER

Von koranischer Uberlieferung und
zeitgemaflen Perspektiven:

Tiere und Tierethik im Islam (I)

I. VORAUSSETZUNG UND GRUNDLAGEN

Welche Tierethik hat der Islam?' Die Antworten auf diese Frage sind er-
staunlich verschieden. Wahrend manche Muslime mit grofder Gewissheit
davon sprechen, dass Achtung vor dem Leben der Tiere dem Willen des
gemeinsamen Schopfers aller Lebewesen entspreche, jede Grausamkeit an
Tieren im Jenseits geahndet werden wird und tiberhaupt nichtmenschliche
Tiere vor Gott in einem dem des Menschen vergleichbaren Rang sehen,
sind andere tiberzeugt, dass Tiere dem Menschen in jeder Hinsicht unter-
geordnet seien, dass der Allmachtige sie ausschlieflich zum Nutzen des
Menschen geschaffen habe und es daher dem gottlichen Willen zuwider-
liefe, Tiere nicht zu nutzen und zu essen - zwei scheinbar unvereinbare
Gegensatze.

Nattrlich gibt nicht es nicht ,den‘ Islam, ebenso wenig wie ,das’ Chris-
tentum oder ,den‘ Buddhismus. Es gibt, im Islam wie im Christentum, die
eine heilige Schrift, und sich auf sie beziehend oder sie interpretierend
viele unterschiedliche Lehrmeinungen und -traditionen. Nicht zuletzt gibt
es die Vielzahl der Muslime und Christen, die sich darum bemiihen, die
theologischen Grundlagen ihrer Religion zu verstehen und sie in einer da-
rauf basierenden Ethik umzusetzen.

1 Teil Il dieses Aufsatzes erscheint 2018. - Zum Thema gibt es bisher nur wenig Literatur,
im englischen Sprachraum: klassisch MASRI, al-Hafiz B.: Animals in Islam. Petersfield 1989,
tibersichtsartig FOLTZ, Richard C.: Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures. Oxford
2006, neue und eigenwillige Koraninterpretationen vorstellend TLILI, Sarra: Animals in the
Qur’an. Cambridge/Mass. 2012. Einen Uberblick zum Thema geben BENKHEIRA, Mohammed
Hocine/MAYEUR-JAOUEN, Catherine/ SUBLET, Jacqueline (Hgg.): L’Animal en islam. Paris
2005, Die deutschsprachige Literatur zum Thema ist iibersichtlich, zu nennen ist vor allem
MULLER, Dorothea: Das Tier im Leben und Glauben der frithislamischen Gesellschaft. Bonn
1969; EISENSTEIN, Herbert: Mensch und Tier im Islam, in: MUNCH, Paul (Hg.): Tiere und
Menschen. Geschichte und Aktualitdt eines prekdren Verhdltnisses. Paderborn 1998, 121-145;
GIESE, Alma: “Vier Tieren auch verheifsen war, ins Paradies zu kommen® - Betrachtungen zur
Seele der Tiere im islamischen Mittelalter, in: NIEWOHNER, Friedrich/SEBAN, Jean-Loup
(Hgg.): Die Seele der Tiere. Wiesbaden 2001, 11-131. Fiir kritische Durchsicht und hilfreiche
Hinweise sei Herrn Prof. Dr. Georges Tamer sehr herzlich gedankt. Jegliche Irrtimer und
Versaumnisse sind allein mein.



Tiere und Tierethik im Islam (I) 171

Bevor wir von einer islamischen Tierethik sprechen kénnen, muss un-
tersucht werden, worauf sich eine solche Ethik griindet. Eine christliche
Tierethik konnte auf den Schriften des Alten und Neuen Testaments be-
ruhen, dariber hinaus auf den Beschlissen der Konzilien und den Lehr-
meinungen der verschiedenen Konfessionen, wie sie etwa in den Kate-
chismen festgehalten sind. Die grundlegende heilige Schrift des Islam ist
der Koran, der der Uberlieferung nach durch Verbalinspiration entstand
und in den letzten 22 oder 23 Lebensjahren des Propheten Mohammed
niedergeschrieben wurde. Er ist nicht nur im Umfang, sondern auch an
thematischer Breite, vor allem was die Lebensbereiche und mdoglichen
Konflikt- und ethischen Entscheidungssituationen im Leben seiner poten-
tiellen Leserinnen und Leser angeht, viel geringer als die heiligen Schriften
des Christentums, Judentums oder anderer textbasierter Religionen. Ob-
wohl von muslimischen Gelehrten hdaufig betont wird, dass der Koran ein
theozentrischer, kein anthropozentrischer Text sei, der Gott allein in den
Mittelpunkt stellt, ist dennoch unbestreitbar, dass seine Adressaten die
Zeitgenossen Mohammeds sind. Sie waren in der Regel, wenn auch nicht
ausschlielich, mannlich, arabischer Herkunft und Sprache, und lebten im
7. nachchristlichen Jahrhundert auf der arabischen Halbinsel, in einem
stadtischen, nomadischen oder halbnomadischen Milieu.

Damals wie heute war der Text des Korans, aus Grinden, tiber die sich
auch die gegenwartige Koranforschung nur zum Teil gewiss ist und die mit
der Genese und Uberlieferung des Textes zusammenhingen, nie leicht zu-
ganglich:2 So ist nur ein geringer Teil der heutigen Muslime weltweit des
Arabischen machtig, und das Arabisch des Korans war bereits zur Zeit sei-
ner Entstehung nicht fiir alle arabischsprachigen Leser ohne weiteres ver-
standlich. Im Ergebnis bedeutet das, dass die Leser des Korans denselben
teilweise wohl von Anbeginn an und seither zunehmend oft nur mittelbar
lesen und seinen Inhalt nur mittels Erlauterungen und Ubersetzungen
tiberhaupt zur Kenntnis nehmen konnten.

- Noch ein weiterer Aspekt verdient Beriicksichtigung: der Charakter des
Korans als eines Textes, der zur miindlichen Wiedergabe gedacht war, wie

2 Vgl. dazu NEUWIRTH, Angelika: Studien zur Komposition der mekkanischen Suren, die li-
terarische Form des Koran. Ein Zeugnis seiner Historizitdt?. Berlin *2007; DIES./HARTWIG,
Dirk/HOMOLKA, Walter/MARX, Michael: ,Im vollen Licht der Geschichte®. Die Wissenschaft
des Judentums und die Anfidnge der kritischen Koranforschung. Berlin 2008, und DIES./SINAI,
Nicolai/MARX, Michael (Hgg.): The Qur'an in Context. Historical and Literary Investigations
into the Qur’anic Milieu. Leiden 2009; SINAI, Nicolai: Fortschreibung und Auslegung: Studien
zur frithen Koraninterpretation. Wiesbaden 2009, sowie fiir die Anfiange der Streitfrage um
die Entstehung des Koran LULING, Glinter: Uber den Ur-Qur'an. Ansdtze zur Rekonstruktion
vorislamischer christlicher Strophenlieder im Qur'an. Erlangen 1974, *2004; WANSBROUGH,
John Edward: Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation. Oxford 1977;
CRONE, Patricia/CoOOK, Michael: Hagarism: The Making of the Islamic World. Cambridge
1977, und die seitherige Diskussion.



172 Julia Eva Wannenmacher

schon in der viel wiederholten Aufforderung ,Trag vor!“ deutlich wird.3
Navid Kermani betont, dass der Text des Korans, der in den frithesten Ma-
nuskripten als vokalfreies Skelett festgehalten ist, durch das Rezitativ ins
Leben gerufen wurde, und dass so durch die unterschiedlichen Weisen, auf
die schon Mohammed selbst diese Verse in der Kommunikation mit seinen
Horern wiedergab, der Koran selbst in seiner heute vorliegenden Gestalt
bereits das Resultat einer Rezeptionsgeschichte ist, die schon zu Lebzeiten
des Propheten Mohammed einsetzte.4

Die Schwierigkeit, mit Hilfe des Korans ethische Entscheidungen im
Sinne des Islam zu treffen, hat daher sowohl inhaltliche als auch sprachli-
che Ursachen: Sie ist zum einen bedingt durch den Umstand, dass nicht
alle Themen und Lebensbereiche, in denen ethische Entscheidungen ge-
fallt werden miissen, im Koran vorkommen konnen - zumal in der globali-
sierten Welt des 21. Jahrhunderts, die mit der Lebenssituation auf der ara-
bischen Halbinsel des 7. Jahrhunderts kaum mehr Ahnlichkeit aufweist -,
und zum anderen dadurch, dass die sprachliche Eindeutigkeit des Textes
nicht immer gegeben ist, es vielleicht auch nie war (oder sein sollte).
Schon der Koran selbst thematisiert dieses Problem in einem seiner spate-
ren Verse, der die Verse des Korans in eindeutige und mehrdeutige Text-
stellen einteilt.s Die Losung aller Fragen nach der Bedeutung des Korans
und einzelner Verse, um die sich seit frihester Zeit verschiedene exegeti-
sche Schulen und Traditionen bemiihen, 1afft Raum fiir die Feststellung,
dass der menschliche Leser nicht alles versteht, Gott aber es besser weifs,
und dass dies kein Irrtum der Auslegung oder gar des Textes selbst ist,
sondern ihn geradezu auszeichnet - ein Charakteristikum der Auslegungs-
und Rezeptionsgeschichte des Korans, auf das bereits Ignaz Goldziher

3 Uber den Imperativ ,Trag vor!“ aus Sure g6 al-‘alaq (,Das Anhaftende*), 1 als ,Urszene
der islamischen Religionsstiftung“, der zusammen mit den folgenden Versen seit Theodor
Noldeke als altester Text des Korans gilt, und seine Bedeutung fiir das (Selbst-)Verstandnis
des Korans vgl. BOBzIN, Hartmut: Der Koran. Eine Einfithrung. Miinchen 1999, *2014, 32f,
und NEUWIRTH, Angelika: Der Koran. Band I: Frithmekkanische Suren, Poetische Prophetie.
Handkommentar mit Ubersetzung von Angelika Neuwirth. Berlin 2011, 275. Zur unterschiedli-
chen Ubersetzung der Surenbezeichnung und ihrem Kompromisscharakter - Hartmut Bob-
zin tbersetzt ,Das Anhaftende®, Angelika Neuwirth ,Der Klumpen® - vgl. NEUWIRTH: Koran,
268f..

4 KERMANI, Navid: Gott ist schén: Das dsthetische Erleben des Koran. Miinchen 2000, 197-
199.

5 ,Er ist es, der auf dich das Buch herabgesandt hat. Einige seiner Verse sind klar zu deu-
ten - sie sind der Kern des Buches, andere sind mehrfach deutbar. Doch die, in deren Her-
zen Verirrung ist, die folgen dem, was darin mehrfach deutbar ist, um Zweifel zu erwecken
und um es auszudeuten. Doch nur Gott kennt dessen Deutung. Und die im Wissen fest
gegriindet sind, die sagen: \Wir glauben daran. Alles kommt von unserem Herrn.' Doch nur
die Einsichtsvollen lassen sich ermahnen.” Als Quelle dieses und aller folgenden Koranzitate
diente Der Koran. Aus dem Arabischen neu ibertragen von Hartmut Bobzin unter Mitarbeit
von Katharina Bobzin. Miinchen '2010, *2015.



Tiere und Tierethik im Islam (I) 173

1920, ebenso wie auf das problematische Sprachverstaindnis der Friihzeit,¢
hinwies.7

Doch der Koran 1af3t seine Leser mit diesem Problem nicht allein, son-
dern gibt ihnen eine weitere Richtschnur fiir ihr Verhalten und ethisches
Urteilen an die Hand, wenn es in Sure 33 al-ahzab (,Die Gruppen), 21
heifft: ,Ihr habt ja im Gesandten Gottes ein schones Vorbild, fiir den, der
Gott und den Jiingsten Tag erwartet und der Gottes oft gedenkt.” Der bei-
spielhafte Charakter des Lebens Mohammeds wird damit als mafRgeblich
in allen Fragen der Lebensfiihrung beschrieben und als sunna bezeichnet.
sunna bedeutet eigentlich ,Brauch®, wurde aber seit Beginn der islami-
schen Zeit zum religiosen Begriff, der im sunnitischen Islam das normative
Verhalten des Propheten beschreibt. Um dieses normative Verhalten be-
kannt zu machen, wurden darum in den ersten Jahrhunderten nach dem
Leben Mohammeds Erzahlungen und Berichte aus seinem Leben gesam-
melt, die den Gldaubigen Rat und Belehrung bieten sollten. Diese Samm-
lungen, hadithe genannt, sind nicht einheitlich oder gar kanonisch, son-
dern es gibt mehrere unterschiedliche Sammlungen und Traditionen. Sie
sind von unterschiedlich hohem Ansehen und stehen nicht bei allen Glau-
bigen in gleichem Rang. Die sunna in ihrer Gesamtheit gilt neben dem Ko-
ran als zweitwichtigste Rechtsquelle. Fiir nichtsunnitische Muslime wie
Schiiten, Alewiten und andere Gruppen gelten sie allerdings nicht in glei-
cher Weise und sind daher nicht in dhnlicher Weise bindend. Die folgende
Untersuchung konzentriert sich auf den sunnitischen Islam in Theologie -
zur Frage, wie die Tiere gesehen werden - und Recht - zur Frage, wie sie
zu behandeln sind, also auf den Koran, die Sunna und die Stimmen sunni-
tischer Gelehrter in Vergangenheit und Gegenwart als Ausgangs- und Re-
ferenzpunkt der Frage nach Tierethik im Islam.

II. GOTT, MENSCH UND TIER IM KORAN

Im Koran kommen Tiere oft vor: 114 Mal, so oft wie der Koran Suren hat,
werden Tiere erwahnt. Sieben Suren haben Tiernamen, namlich , Die Kuh®,
,Das Vieh“, ,Die Bienen® ,Die Ameisen“, ,Die Spinne“, ,Die Laufenden
(Pferde)”, “Der Elefant“, mehr, als nach Pflanzen oder nach Menschen be-
nannt sind, doch ist bei weitem nicht nur in diesen Suren von Tieren die
Rede, und es werden auch viele weitere Tierarten genannt. Die Beschrei-
bung des Verhaltnisses des Schopfers zu seinen Geschépfen, den nicht-
menschlichen Tieren, und die Handlungsanweisungen an die Menschen
jene betreffend sind dabei denen im Alten Testament sehr dhnlich.

6 GOLDZIHER, Ignaz: Die Richtungen der islamischen Koranauslegung. Leiden 1920, 70.
7 GOLDZIHER: 191 und 191, Anm. 4.



174 Julia Eva Wannenmacher

1. Tiere als Teil der Schopfung und der Gesellschaft

Nichtmenschliche Tiere sind wie die Menschen von Gott erschaffen, so
Sure 24 an-nur (,Das Licht"), 45.8 Die Erschaffung der Tiere, namentlich
der zwei- und vierbeinigen und der beinlosen Tiere aus dem Wasser, die
der Koran beschreibt und die sich in den Texten des Alten Testaments
langst nicht in solcher Detailliertheit findet, hat mogliche Vorbilder in der
gelehrten jiidischen Exegese.9 Nicht nur hier hebt der Text die enge und
andauernde Beziehung des Schopfers zu seinen nichtmenschlichen Ge-
schopfen hervor, eine Beziehung, die mit ihrer Erschaffung erst beginnt,
nicht aber gleichzeitig mit ihr schon endet, sondern von Dauer ist. An vie-
len Stellen betont der Koran, dass Gott die Tiere versorgt, dass er ihre Auf-
enthaltsorte und ihre Lebensgewohnheiten kennt, so etwa Sure 11 Hud, 6:
,Es gibt kein Tier auf Erden, dessen Versorgung nicht Gott obliegt. Und er
kennt dessen sicheren Ort und dessen Lagerplatz.” 11:56 heifdt es: ,Siehe,
auf Gott vertraue ich, meinen Herrn und euren Herrn. Es gibt kein Tier,
das er nicht am Schopf packt. Siehe, mein Herr ist auf einem geraden
Weg.“ Das merkwiirdige Bild des Am-Schopfe-Packens steht in der Bild-
sprache des alten Orients meistens fiir Gefangennahme durch einen Herr-
scher.o Nach Tilman Nagels Verstandnis des Verses in der Interpretation
Ibn Arabis steht dieses Bild jedoch fiir ein weit freundlicheres Szenario
und weist dabei weit iiber die Tierwelt hinaus, die hier fir alle Geschopfe
Gottes einschlieflich der Menschen stiinden, und symbolisiert ,die Garan-
tie fur die Geborgenheit alles Seienden im Heil“.n

In Sure 29 al-‘ankabut (,Die Spinne®), 60 schliefdlich wird Gott auch als
derjenige beschrieben, der die Tiere versorgt, indem er sie selbst zu dieser
Versorgung befdhigt.z Der abschlieffende Hinweis darauf, dass Gott die
Menschen ebenso wie die Tiere versorgt, erinnert an die Bergpredigt, in
der Jesus seine Zuhorer daran erinnert, dass Gott die Vogel unter dem
Himmel mit Speise und die Lilien auf dem Feld mit Kleidung versorgt und
sie damit ermahnt, sich nicht um ihre eigene Nahrung und Kleidung zu

8 24:45: ,Gott erschuf aus Wasser alle Tiere. Einige davon kriechen auf ihrem Bauch,
andere laufen auf zwei FufSen, und wieder andere laufen auf vier. Gott erschafft, was er will.
Siehe, Gott hat zu allem die Macht.“

9 Zur Erschaffung der Tiere aus Wasser, die zwar nicht in den alttestamentlichen Texten
enthalten ist, jedoch in der jidischen gelehrten Tradition bekannt, und den méglichen jidi-
schen Vorbildern dieses Motivs vgl. SPEYER, Heinrich: Die biblischen Erzdhlungen im Qoran.
Grafenhainichen 1931, 4f., 9.

10 Vg]. SCHIMMEL, Annemarie: Die Zeichen Gottes: die religiose Welt des Islam. Miinchen
1995, 227f.; SCHROER, Silvia: Die Ikonographie Paldstinas/Israels und der Alte Orient. Eine Re-
ligionsgeschichte in Bildern. Band 2: Die Mittelbronzezeit. Saint-Paul 2008, 278.

" NAGEL, Tilman: Allahs Liebling: Ursprung und Erscheinungsformen des Mohammedglau-
bens. Berlin 2008, 336f.

12 39:60: ,Wie viele Tiere gibt es, sie sich nicht selbst versorgen kénnen? Gott versorgt
sie — und euch! Er ist der Horende, der Wissende.”



Tiere und Tierethik im Islam (I) 175

sorgen, sondern auf Gott zu vertrauen.3 Gott befahigt die Tiere auch zu
ihrem Dasein und ihrer Lebensweise, so wie die Vogel in Sure 16 an-nahl
(,Die Bienen“), 79, die so zum Zeichen fiir die Glaubigen werden: ,Sahen
sie nicht zu den Voégeln: dienstbar in den Liiften des Himmels, keiner halt
sie aufler Gott. Siehe, darin sind fiirwahr Zeichen fiir Menschen, die glau-
big sind.“ Ahnlich auch beschreibt Sure 67 al-mulk (,Die Herrschaft“), 19,
Gott als den Bewahrer der Vogel des Himmels.14 In allen drei Fallen wer-
den Tiere durch ihre Erwdahnung zugleich funktionalisiert, ihr Dasein ist
nicht nur Selbstzweck, sondern hat lehrhafte Funktion fiir ihre menschli-
chen Beobachter, die Horer oder Leser des Korans, die am Beispiel der
Tiere Gottvertrauen und die Einsicht in die Schopferkraft und die Weisheit
Gottes gewinnen sollen.

Aus Gottes Sicht sind Tiere den Menschen in ihrer Gesellschaftsstruk-
tur als soziale Lebewesen vergleichbar, sie bilden umam (Pl. von umma,
,Volk‘ bzw. ,Gemeinschaft’), womit, mindestens wenn von Menschen die
Rede ist, jedenfalls nicht nur soziale, sondern auch religiése Gemeinschaf-
ten gemeint sind. Gleich den Menschen werden auch Tiere am Ende der
Zeiten zu Gott gerufen, so Sure 6 al-an‘am (,,Das Vieh®), 38.15 Die Betonung
der Zielgerichtetheit der Existenz der tierlichen Gemeinschaften - die
Riickkehr zu ihrem Schopfer, von dem sie gekommen sind - und die Bezie-
hung der Tiere zu Gott als ihrem Herrn betont die Personhaftigkeit der
Tiere und stellt sie damit in eine Schopfungsgemeinschaft mit den Men-
schen.

Schliefllich macht der Koran auch deutlich, dass die Erde nicht allein
fir den Menschen, sondern als Wohnstatt fur alle Lebewesen erschaffen
wurde, so Sure 55 ar-rahman (,Der Barmherzige*),6 1-12:

Der Barmherzige. Er lehrte den Koran. Er schuf den Menschen. Er lehrte ihn
die klare Rede.17 Die Sonne und der Mond sind zur Berechnung da. Die Ster-
ne und die Baume fallen nieder. Den Himmel hob er in die Hohe und stellte
die Waage auf, auf dass ihr beim Wiegen nicht ubertretet! So setzt das
Gewicht in Gerechtigkeit, und lasst die Waage nichts verlieren! Die Erde
machte er fiir die Geschopfe. Auf ihr sind Friichte und fruchtbeladene Pal-
men und Korn mit Halmen und duftendes Gewiirz.

13 Mt 6,26-30.

14 67:19: ,Haben sie denn nicht die Vogel hoch iiber sich gesehen, wie sie ihre Schwingen
ausbreiten und anlegen? Keiner halt sie aufder dem Erbarmer. Siehe, er sieht alle Dinge.”

15 6:38: ,Weder gibt es ein Tier auf der Erden noch einen Vogel, der mit seinen Fliigeln
fliegt, die nicht, gleich euch, Gruppen wdren. Nichts liefSen wir im Buch unbeachtet. Dann
werden sie bei ihrem Herrn versammelt.”

16 Zu dieser Sure und der darin dargestellten koranischen Schopfungstheologie vgl. NEU-
WIRTH: Koran, 586-620, die auf die Rolle der nichtmenschlichen Lebewesen an dieser Stelle
allerdings nicht gesondert eingeht.

17 Zu diesem Unterscheidungsmerkmal zwischen menschlichen und nichtmenschlichen
Tieren im Koran vgl. den zweiten Teil des Aufsatzes (erscheint 2018).



176 Julia Eva Wannenmacher

So sind zwar also die unbelebten Teile der Schopfung zweckgerichtet er-
schaffen worden und dem Menschen dienlich. Die Tiere aber, die zusam-
men mit den Menschen als Geschopfe Gottes anzusprechen sind, werden
hier nicht in erster Linie als um des Menschen willen erschaffen gezeigt,
sondern sie sind es, fir die, gemeinsam mit den Menschen, die Erde er-
schaffen wurde. In koranischer Sicht ist die Erde Gottes Geschenk an
Mensch und Tier. Zwar kann die Frage, ob der Koran theozentrisch sei
oder nicht, hiermit nicht entschieden werden, aber an dieser Stelle wird
unmissverstandlich deutlich: Anthropozentrisch ist der Koran hier jeden-
falls nicht.

2. Die Gotteserkenntnis nichtmenschlicher Tiere

Aus Gottes Perspektive haben Tiere noch mehr mit dem Menschen gemein
als nur die Schopfungsgemeinschaft und die Erde als gemeinsamen Besitz.
Tiere sind im Koran zur Gotteserkenntnis durchaus nicht unfahig und prei-
sen Gott, berichtet Sure 21 al-anbiya’ (,Die Propheten®), 79: ,Und Salomo
verliehen wir dafiir Verstandnis, und allen gaben wir Weisheit und Wissen.
Zusammen mit David machten wir die Berge dienstbar, so dass sie - und
die Vogel - lobsangen. Ja, wir taten das!8“

Auch Sure 22 al-hagg (,Die Pilgerfahrt“), 18 beschreibt Tiere zusammen
mit der ganzen belebten und unbelebten Natur als Verehrer des Allmach-
tigen: ,Hast du nicht gesehen, dass sich niederwirft vor Gott, wer im Him-
mel und wer auf Erden ist, und die Sonne, der Mond und die Sterne und
die Berge, die Baume und die Tiere und viele von den Menschen?“ Sure 24
an-nir, 41 beschreibt das Gebet der Vogel: ,Sahst du denn nicht, dass alles,
was in den Himmeln und auf Erden ist, Gott preist? Auch die Vogel, wenn
sie ihre Schwingen ausbreiten. Alle wissen, wie sie zu beten und zu preisen
haben. Gott weifd um das, was sie tun.”

Das Bild der mit ausgebreiteten Schwingen betenden Vigel scheint auf
eine besondere Gottesndhe dieser Tiere zu verweisen. Doch nachdem Vo-
geln und anderen Tieren die beschriebene Fahigkeit zum Lobpreis Gottes
nicht allein oder auch nur in besonderer Weise zuteil geworden ist, son-
dern sie diese Begabung mit der unbelebten Natur und den Pflanzen tei-
len, mit den Gestirnen, Bergen, Baumen, und auch mit einigen - doch

18 Zu diesem Vers vgl. SPEYER: Erzdhlungen, 381: ,Mohammed scheint Sitze wie Ps. 18,8;
08,8; 148,7-10 oder Jes. 49,13 gehort zu haben. Er verstand sie dann so, da} die Berge ge-
zwungen waren, Allahs Lob zu kiinden. Daf3 auch die Végel Da’tud dienstbar sind, scheint
sich aus der schon erwihnten Gepflogenheit des Qoran zu erkldren, die beiden jiidischen
Kénige nebeneinander zu nennen und Eigenschaften, die Suleiman zugeschrieben werden,
auch auf Da’ad zu Gbertragen”. - 382 wird auf eine weitere mogliche Quelle verwiesen: ,Nach
Hippolytus (Siehe Die griech. christl. Schriftsteller Bd. I, Uber Daniel, S. 99) fordern die drei
Minner im Feuerofen in Babylon Himmel, Erde, Elemente, Berge, Hugel, Fluren, Meere,
Vogel, Tiere, Menschen und Geister auf, Gott zu loben. Die sich stets wiederholende Auffor-
derung lautet dhnlich wie die Worte Da’ads im Qoran [...].“



Tiere und Tierethik im Islam (I) 177

nicht allen! - Menschen, kann daraus kein besonderes Gottesverhaltnis der
Tiere abgeleitet werden. Tatsachlich scheint in diesen Versen der Bezug
der gesamten Schopfung zu Gott betont zu sein, ihre Aussageabsicht ist es,
den Menschen nahezulegen, es der belebten und unbelebten Natur gleich-
zutun: Der Lobpreis Gottes wird als etwas naturgemafes beschrieben; der
Mensch, der sich ihm verweigert, hat sich folgerichtig von seiner natur-
gemafden Bestimmung abgewandt. Die Beschreibung des Gotteslobs durch
Tiere scheint hier eher eine paranetische Intention zu haben, als dass da-
mit eine tatsdchliche Zustandsbeschreibung oder Charakterisierung nicht-
menschlicher Tiere intendiert wird.

Diese Vermutung wird bestarkt durch die Tatsache, dass alle Tiere in
der Natur (auf den Unterschied zwischen Wild- und Nutztieren wird spa-
ter noch einzugehen sein) ausnahmslos und gemeinsam mit der ganzen
belebten und unbelebten Natur Gott preisen, wahrend nur der Mensch
allein beide Alternativen hat: Auch der Mensch kann - und soll - in diesen
Lobpreis Gottes einstimmen, der seiner Bestimmung entspricht. Aber an-
ders als alles tibrige Geschaffene hat er auch, so legt dieser Vers nahe,
durchaus die Option, sich dieser naturgemafien Bestimmung zu verwie-
gern.’9 Mit dieser Freiheit steht der Mensch allem anderen in der Schop-
fung, der belebten wie der unbelebten Natur, allein gegeniiber. Den freien
Willen, die Wahlmoglichkeit, sich fiir oder wider Gott zu entscheiden, hat
im Koran nur der Mensch.

3. Kénnen Tiere sprechen?

Die menschliche Sprache gilt in allen Kulturen als wichtiges Allein-
stellungsmerkmal des Menschen, die Unfihigkeit der Tiere zur sprachli-
chen Kommunikation, die in Europa seit der Ausklarung auch als Anzei-
chen des Vernunftbesitzes galt, schliefdt sie aus der menschlichen Gesell-
schaft aus. Sprechende Tiere kennt jedoch - in der Gestalt von Bileams
Eselin (Num. 22:21-34), die nicht nur im Judentum und im Christentum,
sondern auch im Islam rezipiert wird — nicht nur die Bibel. In der jidi-
schen Tradition und im Koran tauchen Tiere auf, die moglicherweise die
Sprache der Menschen und Gottes verstehen. Die Interpretation dieser

19 Eine Debatte uber den freien Willen und die Pradestination im Islam, die sich neben
dem Koran vor allem auf Denken und Werk des Philosophen al-Hasan al-Basri (gest. 728)
stitzen konnte, kann hier nicht gefithrt werden; es sei verwiesen auf VAN ESs, Josef: Zwischen
Hadit und Theologie: Studien zum Entstehen prddestinatianischer Uberlieferung. Berlin 1975,
sowie zuletzt BELO, Catherine: Predestination and Human Responsibility in Medieval Islam:
Some aspects of a classical Problem, in: Didaskalia 38/1 (2008), 139-15],
http://repositorio.ucp.pt/bitstream/10400.14/8648/1/Vo3801-139-151.pdf (20.1.2017). Zur Frage
der Entscheidungsfreiheit des Menschen im Verhaltnis zum Vorherwissen Gottes im Chris-
tentum und Islam vgl. TAMER, Georges: Freiheit? Uberlequngen zur menschlichen Selbstbe-
stimmung und géttlichen Prddestination in der Bibel und im Koran, in: EMMERT, Claudia
(Hg.): Freiheit! Katalog einer Ausstellung im Kunstpalais Erlangen. Erlangen 2014, 138-149.



178 Julia Eva Wannenmacher

Verse, in denen sprechende oder Sprache verstehende Tiere vorkommen,
gibt schwierige Ratsel auf, die die Koranexegeten auf unterschiedlichste
Weisen losten. In Sure 27 an-naml (,Die Ameisen“), 16-19 kann eine Amei-
se sprechen, und Salomo kann sie verstehen:

Und Salomo beerbte David. Er sprach: ,lhr Menschen! Der Vigel Sprache
wurde uns gelehrt! Ja, von allen Dingen wurde uns verliehen. Siehe, das ist
firwahr die klare Huld“. Die Heerscharen Salomos, aus Dschinnen, Vigeln,
Menschen, wurden versammelt und aufgestellt in Reih und Glied, bis sie in
das Tal der Ameisen kamen. Da sprach eine Ameise: ,Ameisen! Geht hinein
in eure Wohnungen, auf dass euch Salomo und seine Heerscharen nicht zer-
treten, ohne es zu bemerken!” Da lichelte er heiter uber ihre Worte und
sprach: ,Mein Herr, sporne mich an, dir zu danken fiir die Gnade, die du mir
und meinen Eltern gewadhrt hast, und Frommes zu tun, woran du Wohlge-
fallen findest. Nimm mich auf durch dein Erbarmen in deiner frommen
Knechte Schar.“z0

Dem literarischen Charakter nach handelt es sich um eine Beispieler-
zahlung, der nicht ohne weiteres entnommen werden kann, dass Tiere
menschliche Sprache sprechen. Denn nicht nur hier im Koran wird Konig
Salomo wie zuvor sein Vater Konig David als so weise beschrieben, dass er
die Sprache der Tiere verstehen kann, eine Vermutung, die auf 1 Kon 5,13
zuriickgeht, wo Salomos Weisheit beschrieben wird. Nicht die Tiere spre-
chen die Sprache der Menschen, sondern Salomo versteht und spricht die

20 Zu dieser Erzdhlung vgl. SPEYER: Erzdhlungen, 461f.: ,Mohammed scheint Spr. 6,6-8
gehort zu haben. Siehe Geiger S. 186. Nach Dt. r. 5 Anf. vergleicht Salomo den Faulen mit
der Ameise, weil sie ihr Haus sinngemaf2 baut und weil ihre Speise minimal ist. Vielleicht
aber hat Mohammed das Ameisenmotiv der Sage von Simon b. Halafta entnommen (Hullin
57b): ,Dieser sprach: Ich will hingehen und nachsehen, ob es wirklich so ist, dal} die Ameisen
keinen Konig haben. Er ging hin im Monat Tammuz und breitete seinen Mantel tiber einem
Ameisennest aus, (so dafd die Sonne es nicht mehr beschien). Da kam eine Ameise heraus
(,um zu sehen, wie das Wetter sei}). Da machte er (Simon) ein Zeichen auf sie (, um sie
wieder erkennen zu kénnen). Da ging die Ameise wieder in ihren Bau und sprach zu den
anderen Ameisen: Es ist ein Schatten herabgefallen. Da kamen alle anderen heraus. Er
(Rabbi Simon) hob den Mantel auf, und die Sonne schien wieder (auf den Bau). Da fielen die
anderen tiber die Ameise her und toteten sie’ ... Die Worte des Qoran: ,Mein Herr, ich danke
dir fir deine Gnade, die du mir und meinen Eltern erwiesen hast usw.’, erinnern an das
Gebet, das der Mensch im Alter von 40 Jahren spricht (46,14): ,Mein Herr, treibe mich an,
dafd ich fir deine Gnade danke, mit der du mich und meine Eltern begnadet hast, und daf}
ich rechtschaffen handele, dir zu gefallen usw.’ Die Bitte: ,Und fithre mich ein in deine
Barmherzigkeit unter deinen frommen Dienern’, bezieht sich auf das Jenseits, wie sich aus
16,123 ergibt, wonach Ibrahim zu eben diesen ,Frommen® im Jenseits gezahlt wird.”

Uber den anekdotenhaften Charakter dieser Beispielerzahlung und die beiden Formen
des darin zum Ausdruck kommenden Humors (den Galgenhumor der Ameisen in einer le-
bensbedrohlichen Situation und den freundlich-herablassenden Humor des Konigs, der
durch ein Gottesgeschenk die Gabe der Tiere versteht und mit ihnen scherzen kann) vgl. TA-
MER, Georges: The Qur’an and humor, in: DERS. (Hg.): Humor in der arabischen Kultur = Hu-
mor in Arabic Culture. Berlin 2009, 14f., sowie zuletzt TLILI: Animals, 184-188.



Tiere und Tierethik im Islam (I) 179

Sprache der Tiere.>» Der weise und gerechte Konig lafdt sich zu einem
Gesprach mit den Tieren herab, er 1af3t sich von ihnen erheitern und er-
barmt sich ihrer. Es geht um den Weisen Salomo, dessen Weisheit und Her-
vorgehobenheit unter den Menschen sich unter anderem daran erweist,
dass er die Sprache der Tiere versteht — nicht aber umgekehrt.

Unterschiedlich interpretierbar ist auch Sure 16 an-na#l (,Die Bienen®),
68-71:

Dein Herr gab den Bienen ein: ,Mach dir in den Bergen etwas zu Hausern,
dazu von den Baumen und dem, was sie errichten! Dann iss von allen Friich-
ten, und folge den gebahnten Wegen deines Herrn!“ Aus ihren Leibern
kommt ein Saft, verschiedenartig in den Farben. In ihm liegt Heilkraft fiir die
Menschen. Siehe, darin liegt flirwahr ein Zeichen fiir Menschen, die sich
Gedanken machen. Gott erschuf euch, dann nimmt er euch zu sich, und
mancher von euch kommt ins verachtliche Alter, damit er nichts mehr von
dem weif3, was er zuvor gewusst. Siehe, Gott ist wissend, machtig. Gott be-
vorzugt die einen von euch vor den anderen mit Gitern. Doch die bevorzugt
wurden, geben von ihren Giitern nichts an ihre Sklaven zuriick, so dass sie
darin gleich waren. Wollen sie etwa Gottes Gnade leugnen?

Werden hier Bienen, so wie sonst Menschen, direkt von Gott angespro-
chen und berufen? Die Ubersetzung Friedrich Riickerts spricht hier gar da-
von, dass Gott den Bienen ,offenbart“ habe, was er ihnen gebietet, und die
Wortwahl des arabischen Textes deutet auf eine besondere Form der Kom-
munikation hin, die an anderen Stellen als Offenbarung Gottes an die
Menschen beschrieben wird. Fast alle Exegeten heben hervor, in welch be-
sonderer Weise Gott sich an dieser Stelle nicht nur den Bienen, sondern
vor allem den Menschen giitig zuwendet: Der Honig, den die Bienen
Gottes Geboten folgend herstellen, dient den Menschen in zweifacher Hin-
sicht, einmal durch seine Heilkraft, und in tibertragenem Sinn als Denkan-
stofd und Beispiel, dass die Menschen in gleicher Weise wie die Bienen
Gottes Giite weitergeben sollen. Die menschlichen Horer oder Leser des
Textes sollen, wie die Bienen, dem Wort Gottes aufmerksam folgen und
sich durch das Beispiel der Bienen dazu veranlaf3t sehen, Gottes Gunst, die
er den Menschen erweist, und die giitige Versorgung durch den allmach-
tigen Gott anzuerkennen.

21 Zu Salomo und den Tieren vgl. SPEYER: Erzdhlungen, 384: ,Vgl. 1. Kén. 5,13. Nach der
,syr. Baruch-Apok.' 77, 25 (Kautsch 11, 442), beorderte Salomo einen Vogel, um seine Befehle
ausfiithren zu lassen. Die Haggada berichtet, dafd Salomo das Wiehern des Esels verstand und
das Zwitschern des Vogels (Cant. r. I, 9). Nach jeras. Sota IX, 24b verschaffte sich Salomo
den wunderbaren 'Samir, indem er die Tiere nach ihm fragte. Auch Targiim #éni berichtet:
,Er horte und verstand die Sprache der Vigel sowie der Tiere des Feldes'. Ebenda (zu est. 1,2)
wird erzahlt, dafd die Fische des Meeres, die Vogel des Himmels, das Wild des Feldes und
alle Tiere gemeinsam in das Schlachthaus gingen, um fiir Salomos Tafel geschlachtet zu wer-
den.”



180 Julia Eva Wannenmacher

Wie in den im vorigen Kapitel zitierten Versen 21:79, 22:18, 24:41 er-
scheinen Tiere hier als diejenigen, die ihrer Natur gemaf? Gottes Ruf fol-
gen, wohingegen der Mensch die Freiheit besitzt, sich zu entscheiden. Da-
zu, dem Beispiel der Tiere folgend auf Gottes Ruf zu horen, muss nur der
Mensch aufgefordert werden, weil auch nur er sich bewusst dafiir oder da-
gegen entscheiden kann. Die Bienen, wie die zuvor genannten Tiere, héren
und verstehen den Ruf Gottes - beim Menschen ist das fraglich, eben weil
er sich frei entscheiden kann, Gott zu gehorchen oder nicht.

4. Verzauberte Tiere: Beispiel der Seelenwanderung oder warnendes Beispiel?

Einige Textstellen, an denen von Tieren die Rede ist, werden mitunter da-
hingehend interpretiert, dass sich im Koran, ebenso wie in den platoni-
schen Dialogen, Vorstellungen der Seelenwanderung zwischen Mensch
und Tier fanden, zum Beispiel Sure 7 al-a‘raf (,Die Héhen"), 166: ,Als sie
sich dem widersetzten, was ihnen verboten war, sprachen wir zu ihnen: [hr
sollt ausgestoflene Affen sein!“ Sure 2 al-bagara (,Die Kuh®), 65 nennt statt
der allgemeinen gehaltenen Beschreibung von Gebotsiibertretungen kon-
kret die Ubertretung des Sabbatgebots als Anlass zu derselben Aufforde-
rung.22 Von in Affen und Schweine verwandelten Menschen spricht Sure 5
al-ma’ida (,Der Tisch“), 60: ,Soll ich euch noch etwas Schlimmeres als das
kundtun, als Vergeltung bei Gott? Wen Gott verfluchte, wem er ziirnte,
wen er von ihnen zu Affen und Schweinen machte und wer den Gotzen
diente: Denen ergeht es noch schlimmer, die sind vom rechten Wege vollig
abgeirrt.“

Wird hier tatsachlich angedeutet, dass Menschen sich in Affen und
Schweine verwandeln, mithin die Moglichkeit der Seelenwanderung, die
der Islam spaterhin mehrheitlich als haretische Vorstellungen ablehnte, als
real beschrieben? Oder sollte gar von magischen Kiinsten die Rede sein,
einer Verzauberung siindiger Menschen, die zur Strafe in Tiere verwandelt
werden?23 Oder sind Affen und Schweine einfach Symbolbilder des in die
Irre gehenden Menschen? Der Affe, der schon in der griechisch-romischen
Antike als Zerrbild des Menschen beschrieben wird, konnte hier als Kari-
katur des Menschen gemeint sein, dann namlich, wenn Menschen den Ge-

22 3:65: ,lhr habt doch die von euch gekannt, die das Sabbatgebot iibertraten. Da spra-
chen wir zu ihnen: Thr sollt ausgestoflene Affen sein!™

23 KRAMER, Gudrun: Toleranz im Islam. Ein Blick in Geschichte und Gegenwart’, in: NEU-
WIRTH, Angelika/STOCK, Gilinther (Hgg.): Europa im Nahen Osten — Der Nahe Osten in Euro-
pa. Berlin 2010, 39-52, dort 45, versteht dies als reale Drohung an Christen und Juden, die
sich frevelhaft verhalten und denen somit die Verwandlung in Affen und Schweine ange-
kiindigt bzw. befohlen wird, stellt jedoch fest: ,In der klassischen polemischen Literatur
spielten diese Vorstellungen im Ubrigen keine nennenswerte Rolle“ - moglicherweise ein
Indiz dafiir, dass diese Verse nicht oder nicht vornehmlich als reale Drohung an Unglaubige
verstanden wurden, sondern vielmehr als Warnung an Gldaubige, sich nicht so zu verhalten,
dass man sie einem unreinen Tier gleichsetzen kénnte?



Tiere und Tierethik im Islam (I) 181

horsam gegen die Gebote Gottes verweigern und damit des echten
Menschseins, der Gottesebenbildlichkeit, verlustig gehen. Inwieweit damit
ein Urteil Gber reale Affen und Schweine impliziert wird, ist strittig; das
Bild beider Spezies ist hier jedoch eindeutig negativ. Beim Schwein als un-
reinem Tier ist dies ohnedies der Fall, beim Affen aus dem Kontext klar
hervorgehend, dass beide Spezies hier als Zerrbild solcher Menschen die-
nen, die falsche Goéttern anbeten und sich so von ihrer gottgewollten Be-
stimmung entfernt haben. Vor allem 7:166 erscheint der Affe geradezu als
Chiffre des aufgrund seiner Freveltaten verstoflenen Menschen.24 Daraus
auf die Existenz von Menschen- und Tierseelen zu schliefden, die von einer
zur anderen Spezies libergehen konnen, hat mit der urspriinglichen, ver-
mutlich paranetischen Aussageabsicht des Textes wahrscheinlich wenig zu
tun.

Zudem ist ein wesentlicher Unterschied zwischen der bei Platon be-
schriebenen ,Seelenwanderung’ (die dort nie explizit so genannt wird) und
der im Koran beschriebenen Verwandlung von Menschen in Tiere der, dass
bei Plato erst bei der Wiedergeburt einer Seele dieselbe in einer anderen
Gestalt neu zur Welt kommt, wahrend hier von der Verwandlung ein und
desselben Lebewesens wahrend seiner Lebenszeit - und nicht nach dem
Lebensende! - in ein Tier gesprochen wird. Dennoch wdre genauer zu un-
tersuchen, inwieweit sich platonische Vorstellungen der Seelenwanderung
zwischen Menschen und Tieren2s in den koranischen Texten, oder zumin-

24 Vor diesem Hintergrund scheint es einigermafien erstaunlich, wenn GIESE: “Vier
Tieren“, 123 diese Verse als Beleg fiir die Existenz von Vorstellungen der Seelenwanderung
heranzieht und meint, ohne die Annahme einer Analogie zwischen der Seele der Menschen
und der Tiere (jedenfalls der hoher entwickelten) wdre es nicht moglich, an eine solche Um-
wandlung zu denken. Mir scheint die Schlussfolgerung Alma Gieses ein typisches Beispiel
fir das Missverstandnis, einen didaktisch-homiletischen Text mit paranetischer Intention
als zoologischen oder philosophischen Text, zu verstehen, der der Koran ja ausdriicklich
nicht sein will - ein Missverstindnis, das gerade in Bezug auf die Aussage des Korans tiber
Tiere nicht selten anzutreffen zu sein scheint, und das bei griindlicherem Bedenken der lite-
rarischen Gattung und des Sitzes im Leben des oder der Texte vermeidbar gewesen wire.

25 Den Ubergang der Seele von einer Geburt zur nichsten als Strafe oder Degeneration
beschreibt PLATO: Timaios, gi1d-c: ,Unter den als Manner Geborenen gingen die Feiglinge,
und die wahrend ihres Lebens Unrecht tibten, der Wahrscheinlichkeit nach, bei ihrer zwei-
ten Geburt in Frauen {ber. [...] Zum Geschlechte der Vigel aber, welchen statt der Haare Fe-
dern wachsen, gestalteten sich Manner um von zwar harmlosem, aber leichtem Sinne,
welche wohl mit den Erscheinungen am Himmel sich beschiftigen, aber aus Geistesbe-
schrinktheit meinen, die auf den Augenschein sich griindenden Schliisse iiber dieselben
seien die zuverlassigsten. Ferner entstanden die auf dem Lande lebenden Tiere aus solchen,
die um die Weisheit sich nicht kiimmerten noch, weil sie nicht mehr die Umladufe im Haupt
anwendeten, auf den Himmel ihr Augenmerk richteten, sondern der Leitung der in der Brust
einheimischen Teile der Seele sich iiberlieRen. [...] Da aber die unverstindigsten unter
ihnen, deren ganzer Kérper der Erde zugewendet ist, der Fiiffe nicht mehr bediirfen, erzeug-
ten die Gotter dieselben fufllos und auf dem Boden sich dahinwindend. Die vierte Gattung
endlich, die der Wassertiere, entstand aus den allerunverstiandigsten und unwissendsten,
welche die sie Umgestaltenden nicht einmal mehr eines reinen Atemzuges wert achteten,
weil ihre Seelen durch alle Vergehungen befleckt waren, sondern, anstatt des Einziehens der



182 Julia Eva Wannenmacher

dest ihrer Rezeption, moglicherweise niedergeschlagen haben mégen.26
Denn wahrend die meisten Muslime die Vorstellung einer Wiedergeburt,
die mit dem Glauben an eine personliche Auferstehung zum Jiingsten Ge-
richt schwer in Ubereinstimmung zu bringen wire, ablehnen, gab es den-
noch auch Stimmen, die zumindest die Annahme einer Seelenwanderung
im platonischen Sinn als im Koran angedeutet vermuteten, allerdings we-
niger bei den oben angefiihrten Stellen, an denen die Verwandlung in
Affen oder Schweine angedroht wird, sondern etwa mit Bezug auf Sure 82
al-infirar (,Das Zerbersten“),>7 6-8: ,0O Mensch, was hat von deinem edlen
Herrn dich abgebracht, der dich erschaffen, feingebildet und ins Gleichge-
wicht gebracht, ja, dich in jene Form, wie er sie wollte, hat gebracht?*
Diese Passagen gaben verschiedentlich Anlass zu der Vermutung, dass
entweder die Seelen von Menschen nach ihrem Tod als Tiere wiederge-
boren wiirden (vergleichbar der Vorstellung, die Platon im Timaios ent-
wickelt) oder Menschen wahrend ihres Lebens zur Strafe in reale Schweine
oder Affen verwandelt wiirden.28 Diese Ansicht, die sich besonders in Be-
zug auf die erstgenannte Variante der Seelenwanderungsvorstellung durch-
aus in Kenntnis und unter Verwendung des platonischen Vorbilds ent-
wickelt haben mag und vor allem in der Friihzeit des Islam, so lange gnos-
tische Stromungen noch vorhanden waren, Anhdnger finden mochte,29
konnte sich jedoch nicht allgemein durchsetzen, was vermutlich einerseits

reinen und feinen Luft, zu dem Einatmen des schlammigen und schweren Wassers herab-
stiefRen. Daher entstand der Schwarm der Fische sowie der Schaltiere und alles, was sonst im
Wasser lebt, denen zur Bufde der tiefsten Unwissenheit der am tiefsten gelegene Aufenthalt
anheim fiel. Dieses alles fiihrte nun damals und fiihrt noch jetzt, vermdége des Erlangens und
EinbiiRen des Unverstandes und Verstandes, den wechselseitigen Ubergang der Tierarten
ineinander herbei.“ - Vgl. CARPENTER, Amber D.: Embodying Intelligence: Animals and Us in
Plato’s Timaeus, in: DILLON, John/ZOVKO, Marie-Elise (Hgg.): Platonism and Forms of Intelli-
gence. Berlin 2008, 39-56, bes. Chapter 1V: Embodied intelligent souls 2: Non-human ani-
mals, dort 47-52.

26 Wihrend im 10. Jahrhundert Abu Yaqub al-Sijistani den Glauben einer Wiedergeburt
als Tier ausdriicklich zurtckwies, vgl. LANGE, Christian: Paradise and Hell in Islamic Tradi-
tions. Cambridge 2016, 211, Anm. 92, scheint Schihab ad-Din Yahya Suhrawardi (1153-1191)
diese Moglichkeit zumindest nicht auszuschliefen, 190, Anm. 157; die Tayyibiten des 12.
Jahrhunderts lehren den Ubergang von Menschen- in Tier- und schlieRlich Pflanzenseelen
sogar ganz ausdriicklich, vgl. dort 212.

27 Zu dieser Sure, ihrer Bedeutung als ,eschatologische Szenerie® und der Rolle der ,phy-
sische[n] Ausstattung des Menschen als Begriindung fiir seine soziale Verantwortung” vgl.
NEUWIRTH: Koran, 280-291, dort 287.

28 Vgl. KRAMER: Toleranz, 45.

29 Einige Anhanger der Mu‘tazila allerdings vertraten die These, dass Menschen je nach
dem Grad ihres Gehorsams gegeniiber Gott als hdssliche oder missgestaltete Menschen oder,
bei besonders schwerem Ungehorsam, in Tiergestalt wiedergeboren wiirden, vgl. GHALY,
Mohamed: Muslim Theologians on Evil: God’s Omnipotence or Justice, God’s Omnipotence
and Justice, in: KHORCHIDE, Mouhanad/KARIMI, Milad/vON STOSCH, Klaus (Hgg.): Theologie
der Barmherzigkeit? ZeitgemdfSe Fragen und Antworten des Kalam. Minster 2014, 147-172,
dort 158.



Tiere und Tierethik im Islam (I) 183

mit der relativ schwachen koranischen Belegung und andererseits mit der
Unvereinbarkeit dieser Vorstellung mit der individuellen Auferstehung der
Toten zum Jiingsten Gericht zusammenhangt.3e

Eine postume Verwandlung in Tiere, die erst beim Jingsten Gericht
selbst stattfindet, beschreibt schliefflich eine dem Propheten Mohammed
zugeschriebene Beispielerzahlung, in der er unter Bezug auf 5:60 die An-
hanger verschiedener Sekten beim Gericht als Affen, Schweine, Hunde an-
dere Tiere auftreten 1af3t, die durch die Verwandlung in diese unreinen
Tiere der Eintrittsmaéglichkeit ins Paradies verlustig gehen.»

Es kann natiirlich nicht ausgeschlossen werden, dass die genannten
Stellen - vor allem diejenigen, in denen explizit von Tier(art)en die Rede
ist (im Gegensatz zu 82:6-8) - durchaus antike Vorstellungen der Seelen-
wanderung zum Vorbild haben konnten. Allerdings mit einem signifikan-
ten Unterschied zu Plato: An keiner der genannten Stellen im Koran wird
die Seelenwanderung als etwas Wertneutrales oder gar Positives darge-
stellt, sondern es handelt sich in allen Fillen um eine unumkehrbare De-
generation des Menschen zum Tier, die als drastische Verdeutlichung des
Heruntergekommenseins eines Menschen die Strafen oder Gefahren impli-
ziert, die dem von Gott moralisch oder haretisch abfallenden Menschen
droht, oder mit dem Bild der Verwandlung in ein als negativ charakteri-
siertes Tier symbolisch zeigt, auf welch niedrige Stufe der betreffende
Mensch sich mit diesem Abfall begeben hat. Die Frage nach dem mogli-
chen ,Sitz im Leben' all dieser Texte aber konnte den Schluss erlauben: Die
Aussageabsicht der koranischen Texte ist in allen Féllen eine rein parane-
tische, keine lehrhaft-dogmatische.

5. Praktischer Tierschutz: Nutztierhaltung, Jagd und Fischfang aus der Sicht
des Korans

Flir einige Tierarten gilt eine klare Zweckbestimmung. Sure 39 az-zumar
(,Die Scharen®), 6 beschreibt Nutztiere als Teil der Schopfungsordnung:
»Er erschuf euch aus einem einzigen Wesen, dann machte er ihm daraus
dessen Partner. Er sandte euch hinab an Herdenvieh vier Paare; er er-

30 FREITAG, Rainer: Seelenwanderung in der islamischen Hdresie. Berlin 1985, u.a. 12-13,
72, 87-88, 98 und 113 gibt zu bedenken, dass vor allem die heftige Bekampfung solcher Seelen-
wanderungsvorstellungen deutlich macht, wie lebendig sie durch alle Zeiten hinweg blieben,
s0 136-140. Er zeigt, wie unterschiedlich die Auffassung von der ,Verwandlung' der siind haf-
ten oder haretischen Menschen in Tiere bei verschiedenen Autoren von der islamischen
Frithzeit iilber Aba Hamid al-Gazali, so 200-203, bis zu zeitgendssischen islamischen Klein-
gruppen aussehen kann, und stellt abschliefend fest: ,Seelenwanderungsvorstellungen im
islamischen Bereich konnten und kdénnen somit nie iiber ihren sektiererischen Charakter
hinausgehen®, 260.

31 VAN ESS, Josef: Der Eine und das Andere: Beobachtungen an islamischen hdresiographi-
schen Texten, Band 1 (= Studien zur Geschichte und Kultur des islamischen Orients). Berlin
2011, 101f.



184 Julia Eva Wannenmacher

schafft euch immer wieder neu im Leibe eurer Miitter in drei Finsternis-
sen. Das ist Gott, euer Herr.“

Vieh als selbstverstandlicher Teil der Versorgung durch Gott und als
Teil des Besitzes des Menschen kommt im Koran - wie in der Lebenswelt
seiner ersten Leser — hdufig vor und spielt auf vertraute Bilder und Werte
an, zB Sure 3 Al ‘Imran (,Das Haus ‘Imran”“), 14: ,Verlockend ist es fiir die
Menschen, das zu lieben, wonach es sie geliistet: ob Frauen, Sohne oder
aufgehdufte Gold- und Silberschatze, ob geschmiickte Pferde, Vieh oder
Ackerland. Das sind die Freuden des Lebens hier auf Erden. Gott aber ist
es, bei dem die schone Heimkehr ist.”

Nicht nur die Nutztierhaltung von Vieh und Rassepferden, auch die
Jagd ist erlaubt und nur wahrend der Pilgerschaft verboten, wie Sure 5 al-
ma’ida (,Der Tisch“), 1 erklart: ,O ihr, die ihr glaubt, haltet die Vertrage
ein! Erlaubt ist euch das Herdenvieh - nur das nicht, wortiber euch vorge-
tragen wird —, das Jagdwild aber sollte ihr nicht als erlaubt betrachten,
wenn ihr im Weihezustand seid.“32

5:3-4 beschreibt, welche Tiere geschlachtet werden dirfen und auf
welche Weise dies zu geschehen hat:

Verboten ist euch das Verendete, Blut, Schweinefleisch und das, woriiber ein
anderer als Gott gepriesen wurde; dann das Erwiirgte, Erschlagene, Gestiirzte
und Gestoflene und was ein wildes Tier anfraff - aufder ihr schlachtet es -
und was geopfert wurde auf den Opfersteinen, und dass ihr mit Pfeilen nach
dem Schicksal fragt. All das ist ein Greuel. Heute verzagen diejenigen, die
nicht glauben, an eurer Religion. Darum flirchtet nicht sie, sondern fiirchtet
mich! Heute habe ich euch eure Religion vollstindig gemacht und meine
Gnade an euch vollendet, und habe daran Gefallen, dass der Islam eure Reli-
gion ist. Wer jedoch durch Hunger in einer Zwangslage ist, ohne dabei eine
Siinde zu beabsichtigen - siehe, dann ist Gott verzeihend und erbarmend. Sie
fragen dich danach, was ihnen erlaubt ist. Sprich: ,Erlaubt sind euch die
guten Dinge und die Raubtiere, die ihr abgerichtet habt, indem ihr sie - gleich
Hunden - etwas davon lehret, was Gott euch lehrte. So esset das, was sie fur
euch erbeutet haben! Doch nennt dabei den Namen Gottes, und fiirchtet
Gott!”

Vorschriften iber Haltung und Verwendung des Viehs sind im Koran hau-
fig und ausfithrlich, wie Sure 6 al-an‘am (,Das Vieh"). Nachdem allerhand
essbare Pflanzen und Friichte aufgezahlt wurden, wird schliefdlich auch
das Vieh als Nahrung aufgelistet, so 6:142-145:

32 Ahnlich 5:95: ,0 ihr, die ihr glaubt! Tétet kein Wild, wahrend ihr im Weihezustand
seid. Und wenn einer von euch es vorsadtzlich totet, dann soll Strafe dafiir sein das dem Ge-
toteten Entsprechende an Vieh, woriiber zwei gerechte Mdnner entscheiden - als Opfertiere
an der Kaaba, oder Siihne dafiir soll Speisung sein von Armen oder Entsprechendes an Fas-
ten, auf dass er die iiblen Folgen seiner Tat schmecke. Gott verzeiht, was vorher war. Doch
wer es wieder tut, an dem iibt Gott Vergeltung.”



Tiere und Tierethik im Islam (I) 185

Und vom Vieh Grofdes und Kleines. Esst von dem, womit euch Gott bedacht
hat. Und folgt den Schritten Satans nicht! Siehe, er ist fur euch ein klarer
Feind. Acht paarweise, von den Schafen ein Paar und von den Ziegen ein
Paar. Sprich: ,Hat er die Mannchen fiir verboten erklart hat oder die Weib-
chen oder was die Weibchen im Leibe tragen? Teilt es mir mit aufgrund von
Wissen, wenn ihr die Wahrheit sprecht!“ Und von den Kamelen ein Paar und
von den Rindern ein Paar. Sprich: ,Hat er die Mannchen fiir verboten erklart
oder die Weibchen oder was die Weibchen im Leibe tragen? [...] In dem, was
mir offenbart worden ist, finde ich nichts, was dem Speisenden zu essen ver-
boten wdre, mit Ausnahme von Verendetem oder vergossenem Blut; oder
Fleisch vom Schwein - das namlich unrein ist — oder Greuliches, iiber dem
ein anderer als Gott angerufen wurde. Doch wer dazu genotigt ist, ohne es zu
wollen und ohne eine Ubertretung zu begehen [...] siehe, dein Herr ist bereit
zu vergeben, barmherzig.”

Die Nutzung des Viehs ist im Koran nicht nur erlaubt, sondern hat sogar,
wie manche mittelalterlichen Exegeten meinen, den Charakter eines Ge-
bots;33 ihre Verweigerung wiirde damit zum Undank angesichts der Gaben
eines liebenden Gottes. 6:119 weist die Glaubigen ausdriicklich an, alles,
was zu essen erlaubt ist, auch zu essen, und scheint sich geradezu tber
diejenigen zu mokieren, die sich zieren, solche von Gott gesegneten und
erlaubten Speisen zu sich zu nehmen: ,Was habt ihr denn, dass ihr nicht
von dem esst, woriiber Gottes Name gesprochen wurde? Er hat euch doch
genau erklart, was er euch verboten hat, sofern ihr euch nicht in einer Not
befindet. Siehe, viele filhren mit ihren Geliisten fiirwahr vom Wege ab,
ganz ohne Wissen! Siehe, dein Herr kennt die Gesetzesbrecher ganz ge-
nau.“ Diese Zweckbestimmung des Viehs, das fir die Menschen als Reittier
und zur Fleischgewinnung geschaffen ist, wird ofter betont, so etwa auch
in Sure 4o gdfir (,Der Vergebende®), 79: ,Gott ist es, der das Vieh fiir euch
machte, damit ihr auf ihm reiten und von ihm essen kénnt.“

Die Verwendung der Tiere als Reittier beschreibt auch Sure 43 az-
zuhruf (,Der Prunk®), 12-14: ,Und der die Arten alle schuf und der fiir euch
Schiffe und Tiere machte, die ihr besteigen konnt, damit ihr euch auf de-
ren Riicken setzt und dann der Gnade eures Herrn gedenkt, wenn ihr auf
ihnen Platz genommen habt, und sprecht: ,Preis sei dem, der uns dies
dienstbar machte! Wir hatten solches nicht vermocht*.”

Beeindruckend ist die komplexe Darstellung des Tier-Mensch-Verhalt-
nisses und der erlaubten Tiernutzung in Sure 16 an-nakl (,Die Bienen®), 3-

17:
Er schuf, in Wahrheit, die Himmel und die Erde: Er ist erhaben {iber das, was

sie beigesellen. Er schuf den Menschen aus einem Tropfen, und siehe da, er
ist ein klarer Gegner. Das Vieh: Er schuf’s fiir euch. Warme und Nutzen sind

33 So beispielsweise ‘Abd al-Gabbar ibn Al;maud (gest. 1024), vgl. HEEMSKERK, Margaretha
T.: Suffering in the Mu ‘tazilite Theology: ‘Abd Al-Jabbar's Teaching on Pain and Divine Justice
(= Islamic Philosophy, Theology and Science 41). Leiden 2000, 167-171.



186

Julia Eva Wannenmacher

in ihm, von ihm konnt ihr essen. Und Schonheit liegt in ihm fiir euch, wenn
ihr es heimtreibt und wenn ihr es hinaustreibt. Eure Lasten tragen sie in ein
Land, das ihr sonst nur mit Miihe erreichen konntet. Siehe, euer Herr ist
wahrhaft giitig, barmherzig. Und die Pferde, die Maultiere und die Esel. Auf
dass ihr darauf reitet und als Zierde. Er erschafft auch das, was ihr nicht
kennt. Bei Gott liegt das Ziel des Weges. Von ihm weicht mancher ab. Hatte
er gewollt, hitte er euch rechtgeleitet - allesamt. Er ist es, der vom Himmel
Wasser sandte, von dem ihr trinken koénnt, und Straucher sind daraus, darin
ihr weiden lasst. Er lasst damit die Saaten fiir euch wachsen, Oliven, Datteln,
Wein, auch Friichte aller Art. Siehe, darin liegt fiirwahr ein Zeichen fiir Men-
schen, die sich Gedanken machen. Er machte dienstbar euch die Nacht, den
Tag, die Sonne und den Mond; dienstbar gemacht sind auch die Sterne, sei-
nem Geheifs gemafd. Siehe, darin liegen wahrlich Zeichen fiir Menschen, die
begreifen. Auch was er auf der Erde fiir euch schuf an mannigfachen Arten -
ja, wahrlich, darin liegt ein Zeichen fiir Menschen, die sich mahnen lassen! Er
ist es, der das Meer dienstbar machte, auf dass ihr frisches Fleisch aus ihm
verzehrt und Schmuck aus ihm gewinnt, um ihn zu tragen. Du siehst, dass
Schiffe es durchfahren, auf dass ihr von seiner Huld zu gewinnen sucht. Viel-
leicht seid ihr ja dankbar. Er setzte auf die Erde Berge, festgegriindet, damit
sie nicht mit euch ins Schwanken komme, und Fliisse und Wege - vielleicht
lasst ihr euch leiten! - und Wegmarken; und von den Sternen werden sie ge-
leitet. Ist denn der Schopfer einem gleichzusetzen, der nicht erschafft? Wollt
ihr euch nicht mahnen lassen?

16:66 beschreibt die Milchviehhaltung: ,Siehe, eine Lehre fiir euch liegt
fiirwahr im Vieh: Wir geben euch zu trinken von dem, was sie in ihren
Bauchen haben, von dem, was zwischen Blut und Magen entsteht als reine
Milch: késtlich zu trinken!” Den Gebotscharakter der Tiernutzung betont
auch Sure 20, 7Ta-Ha, 54: ,Esst und weidet euer Vieh! Siehe, darin sind
wahrlich Zeichen fiur Leute mit Verstand.” Viehhaltung und Fleischkonsum
sind hier explizit Zeichen nicht nur der Gottesfurcht, sondern sogar ein
Gebot der Vernunft. Die Gottgefalligkeit und Vernunftgemassheit der Tier-
nutzung beschreibt auch Sure 22 al- hagg (,Die Pilgerfahrt®), 27-35:

,und rufe unter den Menschen zur Wallfahrt auf, auf dass sie zu dir kom-
men, sei es zu Fufd, sei es auf mageren Reittieren jeder Art, die da aus allen
tiefen Schluchten kommen, damit sie fiir sich Nutzen sehen und an bestimm-
ten Tagen Gottes Namen nennen iiber dem Vieh, mit dem er sie versorgt hat:
,Esst davon, und speist den Armen und Bediirftigen!” Dann sollen sie sich
wieder pflegen, die Geltibde erfillen und dann das Haus aus alter Zeit
umkreisen.“ So soll es sein. Wer die Weiheregeln Gottes ehrt, fiir den steht es
gut bei seinem Herrn. Freigegeben ist fiir euch das Vieh, nur das nicht,
welches euch genannt wird: So meidet Greuel von den Goétzenbildern, und
meidet lignerisches Wort. Seid rechtglaubig gegentiber Gott, gesellt ihm
nichts bei! Doch wenn einer Gott etwas beigesellt, so ist’s, als ob er vom
Himmel stirzt und Vogel ihn ergreifen oder ihn der Wind mit sich reifdt an
einen weit entfernten Ort. So ist es. Wenn jemand die Kultsymbole Gottes
ehrt, gehort das zu der Frommigkeit der Herzen. Fiir euch liegt darin Nutzen
fiir eine festgesetzte Frist; doch dann ist ihre Opferstatte beim Haus aus alter



Tiere und Tierethik im Islam (I) 187

Zeit. Fiir jede Gemeinschaft haben wir einen Ritus gemacht, dass sie den
Namen Gottes ausspreche iiber jedem Stiick Vieh, mit dem er euch versorgte.
Euer Gott ist ein einziger Gott. Darum seid ihm ergeben! Bringe frohe
Botschaft denen, die sich demiitigen, deren Herzen zittern, wenn Gott
genannt wird, die geduldig sind in dem, was sie getroffen, die das Gebet
verrichten, und von dem, womit wir sie versorgten, spenden!

Auch Sure 26 as-$u‘ara’ (,Die Dichter®), 131-134 beschreibt das Vieh als Ge-
schenk an die Gottesfiirchtigen - interessanterweise zusammen mit Soh-
nen und anderen, wertvollen Gottesgaben: ,So firchtet Gott, leistet mir
Gehorsam, und fiirchtet den, der euch mit dem versorgte, was ihr kennt,
euch mit Vieh und Séhnen versorgte, mit Garten und mit Wasserquellen!®

Ahnlich klingen auch die beiden Verse Sure 36 Ya Sin, 71, der die Nutz-
tiere als eigenhandige Schopfung Gottes als Geschenk an die Menschen be-
schreibt,34 und der bereits zuvor im Zusammenhang mit der Schopfungs-
ordnung zitierte 39:6.

Doch es ist nicht nur ein Gebot der Vernunft und der Gottesfurcht, son-
dern hat auch einen lehrhaften Charakter, Tiere zu nutzen, indem die
Gldaubigen in dem vielfidltigen Gewinn, den sie durch die Nutzung der
Tiere als Milch- und Fleischlieferanten wie als Transportmittel, die Tiere
als sinnreiche Gabe Gottes erfahren, wie Sure 23 al-mu’minin (,Die Glau-
bigen*), 21f. vorfiihrt: ,Siehe, im Herdenvieh habt ihr ein Beispiel: Wir ge-
ben euch zu trinken von dem, was in seinem Bauch ist, und auch sonst
habt ihr an ihm mancherlei Nutzen, und von ihm koénnt ihr euch erndhren.
Auf dem Vieh und auf den Schiffen werdet ihr getragen.”

So kann iiber die Nutztierhaltung im Koran gesagt werden, dass sie als
Gottesgeschenk betrachtet und jede Form der mafdvollen Verwendung der
Tiere - ob zum Milch- oder Fleischgewinn, Nutzung der Tiere als Tran-
sportmittel, als Jagdinstrument bis hin zum Tier als Luxusgut - als klug
und gottgefillig angesehen wird. Dasselbe gilt auch fiir die Jagd, die Nut-
zung von Meereslebewesen und allen anderen wildlebenden Tieren.

Einschrankungen gibt es unter anderem im Bereich der Jagd, die wdh-
rend der Pilgerfahrt verboten ist. Zuwiderhandlungen gegen das Jagdver-
bot werden streng bestraft, wobei nicht ausdriicklich erklart wird, ob es
bei dem Verbot und der Sanktionierung in erster Linie oder iberhaupt nur
um den Erhalt der kultischen Reinheit der Pilger geht, die sich durch Jagd
und Toten nicht von der Konzentration auf ihr wesentliches Ziel ablenken
lassen sollen, oder ob tatsachlich ein Verbot des Totens von Tieren als sol-
ches intendiert ist. Da aber wahrend der Pilgerfahrt ansonsten keine Ver-
bote bekannt sind, die den Fleischgenuss untersagen, sofern der Pilger sich
nicht selbst auf die Jagd geht, ist es zumindest wahrscheinlicher, dass es
bei dem Jagdverbot wahrend der Pilgerfahrt nicht um den Schutz des Tiers

34 36:71: ,Sahen sie denn nicht, dass wir ihnen, durch unserer Hande Arbeit, Herdenvieh
erschufen, so dass sie es nun besitzen?“



188 Julia Eva Wannenmacher

als solches geht, sondern um den Erhalt und die Starkung der Gottesbe-
ziehung des Menschen, von der er nicht durch Jagd und Totung eines Tiers
abgelenkt und womoglich verunreinigt werden soll.

Dem Koran zufolge erschuf Gott nicht nur Menschen, Tiere und Pflan-
zen, wobei jedes Lebewesen um seiner selbst willen erschaffen wurde (so,
wie es in denjenigen Texten, die sich mit dem Tier als Teil der Schopfung
beschéftigen, deutlich wird, in denen jedes Geschopf der belebten und un-
belebten Natur zum Lobpreis Gottes in der Lage ist), sondern er erschuf
ganz ausdriicklich auch Nutztiere, deren einziger Daseinszweck die Erfiil-
lung menschlicher Bediirfnisse zu sein scheint. Doch fiir diese Trennung
zwischen Wild- und Nutztieren scheint es noch weitere Indizien zu geben.

6. Wild- und Nutztiere in ihrer jeweiligen Beispielfunktion fiir die Gldubigen

Tatsachlich haben domestizierte Tiere noch einen weiteren Nutzen. Denn
wahrend an den zuvor gezeigten Stellen davon die Rede ist, dass Tiere, be-
sonders Vogel oder Bienen, ebenso wie die ganze belebte und unbelebte
Schopfung, die Worte Gottes verstehen und ihn preisen, ist im Gegensatz
dazu das Vieh, das dem Menschen als Nahrungs- und Transportmittel ge-
geben ist, in koranischer Sicht nicht dazu in der Lage, den Schopfer von
sich aus zu preisen, und dient dem Menschen so als negatives Beispiel, wie
etwa in Sure 7 al-a ‘raf (,Die Hohen®), 179: ,Viele Dschinn und Menschen
erschufen wir fiir die Holle; sie haben Herzen, mit denen sie nicht ver-
stehen, und Augen, mit denen sie nicht sehen, und Ohren, mit denen sie
nicht horen. Sie sind wie das Vieh - nein, noch verlorener! Sie sind es, die
auf nichts achtgeben.”

Wihrend in 7:179 Mensch und Vieh in gleicher Gottesferne weilen, ist
der Mensch in Sure 25 al-furgan (,Die Offenbarung®), 44 sogar noch weiter
vom rechten Weg entfernt als das Vieh.3s Sure 47 Muhammad, 12 erklart,
warum das Vieh von Gott und dem rechten Weg so fern ist, und vergleicht
Unglaubige mit Vieh, das nur frisst, ohne an das jenseitige Leben zu
denken: ,Siehe, Gott fiihrt diejenigen, die glauben und gute Werke tun, in
Garten, unter denen Bache fliefSen. Die aber unglaubig sind, die geniefen
und essen, wie das Vieh frisst. Das Feuer wird fiir sie Wohnstatt sein.”

An jeder dieser Stellen wird das Vieh als Symbol fiir diejenigen Men-
schen beschrieben, die essen, ohne Gottes zu gedenken oder ihm dafiir zu
danken, die sich nicht darum bemiihen, den Willen Gottes zu erkennen
und danach zu handeln, sondern nur ihrer Sinnenhaftigkeit leben; ihre
sinnliche Wahrnehmung ist die einzige, wozu sie willens oder in der Lage
sind - ihnen fehlt, wiirde ein muslimischer Theologe vielleicht sagen, taqwa,
die Fahigkeit zur spirituellen Erkenntnis und der Umsetzung dieser Er-

35 25:44: ,0Oder rechnest du damit, dass die meisten von ihnen hoéren oder begreifen?
Siehe, sie sind nicht anders als das Vieh, sie sind sogar am weitesten vom Weg abgeirrt.”



Tiere und Tierethik im Islam (I) 189

kenntnis in ihrem Leben; im abendlandischen Mittelalter hatte man die
Lebensweise solcher Menschen als carnaliter vivere bezeichnet.36

Diese Verse, in denen das Vieh als stumpfsinnig und zur Gotteser-
kenntnis unfihig beschrieben wird, scheinen nur auf den ersten Blick mit
jenen zu kontrastieren, in denen Tieren die Fahigkeit zur Gotteserkenntnis
bescheinigt wird, wie sie eingangs beschrieben wurden. Zundchst ist auf-
fallig, dass es sich bei denjenigen Tieren, die der Gotteserkenntnis fahig
sind, immer um Wildtiere und nicht um domestizierte Tiere handelt, und
bei denjenigen, die als negatives Beispiel mangelnder Gotteserkenntnis die-
sen, um Nutztiere.

Die Fahigkeit zur Gotteserkenntnis bei (Wild-)Tieren ist eine Eigen-
schaft, die die frei lebenden Tiere mit der gesamten belebten und unbeleb-
ten Natur teilen, also auch den Baumen, Felsen und Gestirnen, sie ist keine
bewusst eingeiibte und ausgeiibte Fahigkeit. Aus genau diesem Grund wird
an jenen Stellen wohl auch betont, dass ausnahmslos die ganze Schopfung
sich in dieser Erkenntnis des Schopfers und zu seinem Lobpreis vereint,
einfach weil es dazu keines bewussten Entschlusses bedarf, sondern sie
nur ihrer Natur folgen. Allein der Mensch kann sich dieser Erkenntnis und
dem Lobpreis Gottes verweigern und einen bewusst sich von Gott abwen-
denden Lebensstil wahlen (und dann sein wie das Vieh) - oder aber er be-
sitzt die Fahigkeit zur spirituellen Erkenntnis, nutzt die ihm gegebene
Willlensfreiheit und entschliefdt sich bewusst, Gott zu dienen. Im Zusam-
menhang damit verwundert es nicht, wenn an allen Stellen, an denen im
Koran vom jenseitigen Paradies die Rede ist, nur Menschen als dessen
kiinftige Bewohner gedacht zu sein scheinen: schliefdlich haben nur Men-
schen sich bewusst dazu entschieden, Gott zu diesen, wahrend die sie um-
gebende Schopfung darin einfach nur ihrer Natur folgen musste.

Unerklarlich bleibt dabei der Gegensatz zwischen Wildtieren und do-
mestizierten Tieren, der im Koran deutlich wird. Was unterscheidet Wild -
und Nutztiere, was bewirkt, dass das Gottesverhaltnis der Wildtiere als so
positiv, das der Nutztiere als so negativ beschrieben wird? Oder vielmehr,
was macht ein Tier zum Nutztier? Biologen wiirden antworten: Es ist na-
turlich der Mensch, der das Wildtier domestiziert hat. Doch ware das auch
die Antwort des Korans?

Ausdriicklich wird immer wieder die Gottgegebenheit und Gottgefallig-
keit der Nutzung beispielsweise der wohlschmeckenden Milch der Tiere,
ihres Fleisches, ihrer Kraft und all der Produkte gedacht, die der Mensch
aus den Korpern der Tiere herstellt. In den betreffenden Versen wird diese
Nutzung nicht als etwas beschrieben, das der Mensch sich durch eigene
Klugheit oder Kraft zu verschaffen wusste, Fahigkeiten, deren er zur Do-

36 Interessanterweise geht TLILI: Animals, auf diesen Aspekt der Tierhaltung nicht ein
und erkldrt im Gegenteil, dass es immer nur Menschen seien, die taub und blind fiir das
Wort Gottes sind, vgl. dort 248.



190 Julia Eva Wannenmacher

mestizierung und Zichtung der Tiere und ihrer Umwandlung in Nutztiere
bedurfte. Vielmehr scheinen die Nutztiere und all die Produkte und Leis-
tungen, die sie dem Menschen erbringen, unmittelbare Geschenke eines
liebenden Gottes zu sein, der diese Gaben dem Menschen als fertige in den
Schof} sinken lafdt. Die Domestizierung der Tiere und ihre Wandlung vom
Wildtier zum Nutztier ist aus Sicht des Korans keine menschliche Leis-
tung, kein historischer oder prahistorischer Vorgang, sondern die von Gott
gegebene Situation, in der sich der glaubige Mensch findet. Er muss die
Tiere nicht mehr zahmen und aus Wildtieren Nutztiere machen, er darf
und soll die Nutztiere einfach nur zu seinem Nutzen und Frommen und in
den durch die koranischen Vorschriften geregelten Grenzen nutzen. Der
Unterschied zwischen Nutztieren und Wildtieren scheint im Koran weni-
ger als etwas historisch Gegebenes, das durch menschliche Einwirkung ge-
schah, sondern vielmehr etwas Gottgegebenes. Wie aber 1df3t sich dieser
Unterschied wenn nicht in seiner Genese erklaren, so doch in seiner Be-
schaffenheit beschreiben?

Wadhrend Wildtiere in ihrer Schopfungsunmittelbarkeit und natiirli-
chen Gottesfurcht dem Menschen, was das Gottesverhadltnis angeht, zu-
ndchst sogar iberlegen zu sein scheinen, werden domestizierte Tiere dies-
beziiglich gewohnlich als Negativbeispiel genannt; die Schopfungsunmit-
telbarkeit der Nutztiere scheint entweder verloren oder niemals vorhan-
den gewesen zu sein. Sie sind ganz dem materiellen Dasein ergeben, fres-
sen stumpfsinnig, héren nicht auf Gott und irren vom rechten Weg ab. An
dem Gotteslob und der Gotteserkenntnis ihrer frei lebenden Brider und
Schwestern, die der Koran an so vielen Stellen beschreibt haben sie, so
scheint es, keinen Anteil (mehr). Ist es tiberhaupt denkbar, dass diese
scharfe Trennung zwischen Wildtieren und domestizierten Tieren zufallig
und ohne jede Aussageabsicht ist? Oder ist der Text des Korans hier ent-
weder Opfer oder bewusster Anwender einer kognitiven Dissonanz gewor-
den, die Menschen erlaubt, Tiere in Nutztiere und andere Tiere zu tren-
nen, um so denjenigen Tieren, die man menschlichen Zwecken dienstbar
macht, Gotteserkenntnis und andere Fahigkeiten abspricht, sie aus dem
Kreis der den Schopfer Preisenden herausnimmt, um damit ihre Nutzung
bis hin zur Totung leichter moglich zu machen?

Meines Wissens ist dieser uniiberbriickbare Gegensatz, diese scharfe
Trennung zwischen Wild- und Nutztieren im Hinblick auf ihre Gotteser-
kenntnis und Schopfungsunmittelbarkeit im Koran noch nirgendwo the-
matisiert werden, so dass hier tiber mégliche Griinde bestenfalls spekuliert
werden kann. Die Antwort auf die Frage nach dem Grund dieser Trennung
konnte jedoch moglicherweise entscheidende Hinweise fiir ein tieferge-
hendes Verstindnis des Mensch-Tier-Verhaltnisses im Koran geben. Bis-
lang scheint die kognitive Dissonanz, die in fast allen Kulturen bei der
unterschiedlichen Wahrnehmung von Wild- und Nutztieren auffallig ist,
ihre wahrscheinlichste Ursache in ihrem praktischen Nutzen fiir den Men-



Tiere und Tierethik im Islam (I) 191

schen zu haben. Fir den Menschen wird die Nutzung des Viehs umso
leichter und natiirlicher, wenn er im Vieh nicht seine Mitgeschopfe er-
kennen muss, die wie er den gemeinsamen Schopfer preisen, sondern er in
ihnen nur dumpfe, zur Gotteserkenntnis wie zum Gotteslob unbegabte
Kreaturen sehen darf. Zur gleichen Zeit ist es moglich, dieselben Fihig-
keiten den wilden Tieren, an deren Nutzung und Verdinglichung man in
der Regel kein Interesse hat, ohne weiteres zuzuschreiben, ohne dadurch
Einschrankungen auf sich zu nehmen.

Der Theozentrismus des Korans ware spatestens an dieser Stelle als be-
endet oder ausgesetzt zu erklaren: denn eine Sichtweise, die die Verdingli-
chung der Tiere erlaubt, ist in der Schopfungsordnung, so wie sie der Ko-
ran (und gleich ihm zuvor auch die Bibel) beschreibt, grundsatzlich nicht
vorgesehen. Die Verdinglichung der Nutztiere, die ausschlief3lich im Inter-
esse der Nutzbarkeit nichtmenschlicher Tiere vorgenommen zu sein
scheint, kann nicht anders als anthropozentrisch erklart werden.

7. Die Freiheit zur Gottesfurcht, oder die anthropologische Differenz im
Koran

Der Koran definiert das Verhaltnis Gottes zu Menschen und Tieren und
das bestimmungsgemafde Verhdltnis des Menschen zu den Tieren sehr
deutlich. Allgemein sind nichtmenschliche Tiere ebenso wie Menschen
Teil der Schopfung, deren jeder seinen Platz hat, wie die Vogel, die Gott
am Himmel halt, oder die Schlacht- und Reittiere, die er dem Menschen
samt der bendtigten Weideflache zur Verfiigung stellt. Beide bilden Ge-
meinschaften, und nichtmenschliche Tiere sind zur Gotteserkenntnis und
zum Gehorsam gegen Gott fahig. Das Schlachten, Melken oder Reiten der
dazu bestimmten Tierarten ist dem glaubigen Menschen nicht nur erlaubt,
sondern sogar gottgewollt. Soweit der Text.

Der Unterschied zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Tie-
ren ist, wie an den zitierten Stellen tiber den Vergleich von Mensch und
Tiere deutlich wird, grundsdtzlich qualitativ, nicht quantitativ. Allerdings
sind Tiere ebenso wie Menschen Geschopfe Gottes, sie werden in dhnlicher
Weise von Gott versorgt und sind sogar teilweise und in einer abgestuften
Form der Gotteserkenntnis fahig und werden am jlingsten Gericht zu Gott
versammelt konnen (wenn auch moglicherweise nicht selbst ins Paradies
kommen; die Meinungen hieriiber sind strittig)37, wie 6:38 bezeugt: ,Weder
gibt es ein Tier auf Erden noch einen Vogel, der mit seinen Fliigeln fliegt,
die nicht, gleich euch, Gruppen wdren. Nichts liefen wir im Buch unbe-
achtet. Dann werden sie bei ihrem Herrn versammelt.”

37 Vgl. hierzu Teil 11 dieses Aufsatzes (erscheint 2018).



192 Julia Eva Wannenmacher

Die anthropologische Differenz ist im Koran keine, die auf menschli-
chen Fihigkeiten wie der Sprache, dem Werkzeuggebrauch, der Vernunft,
der Fahigkeit zur Gotteserkenntnis oder irgend einer anderen Unterschei-
dung im Wesen menschlicher und nichtmenschlicher Tiere beruht. Nichts
von all dem wird dem Menschen exklusiv zugeschrieben.

Dennoch gibt es einen markanten Unterschied zwischen dem Men-
schen und allen anderen Lebewesen. Anders als die wilden Tiere, stimmen
nur einige, nicht aber alle Menschen in das Lob ein, das die ganze tibrige
belebte und unbelebte Natur ihrem Schopfer zollt. Der Mensch wird zwar
aufgerufen, es diesen Tieren und der ganzen belebten und unbelebten Na-
tur gleichzutun, und sich nicht wie das Vieh zu verhalten, das im Gegen-
satz zu den wilden Tieren aus dem Kreis der Gott Lobenden ausgeschlos-
sen ist; doch folgen nicht alle Menschen diesem Aufruf und schliefden sich
damit aus aus der Gemeinschaft alles Geschaffenen, die zu diesem Lob be-
rufen ist.

Die Notwendigkeit, ja schon die blofRe Existenz dieser Aufforderung
zeigt: Der Mensch hat, als einziger unter allem, was geschaffen ist, diese
Wahl, sich der Gotteserkenntnis zu verweigern oder sich ihr zu o6ffnen, er
hat als einziger einen freien Willen. Er kann ein gottesfiirchtiges Leben
fihren, oder aber nicht. Er kann ethisch und gottgefallig handeln, oder
nicht. Der Mensch ist frei, dem Willen Gottes zu entsprechen oder ihm zu-
wider zu handeln. Obwohl im Koran nicht ausdriicklich gesagt wird, dass
keines der anderen Lebewesen diese Wahlmoglichkeit erhalt, ist in den
Texten das jeweilige Verhalten der Wildtiere und der domestizierten Tiere
als unabanderlich gegeben vorausgesetzt: die Wildtiere erkennen und lo-
ben Gott, die Nutztiere sehen nichts dergleichen, so dass mit grofser Wahr-
scheinlichkeit davon ausgegangen werden kann, dass im Koran die Fahig-
keit zur bewussten Gotteserkenntnis, zur daraus folgenden Gottesfurcht
und dem Entschluss, gottgefdllig zu handeln, als nur dem Menschen zu
eigen angesehen werden kann.

Vielleicht ist diese Fahigkeit mit jener Tugend zu vergleichen oder gar
identisch mit ihr, die im Koran als taqwa bezeichnet wird, der Fahigkeit
zur spirituellen Erkenntnis und Umsetzung dieser Erkenntnis in einem
gottgefdlligen Lebenswandel. Im Koran begegnet dieser Begriff je nach
Zahlweise tiber 250 Mal; ohne weiteres Uibersetzbar ist er nicht.33 Manche

38 Zum Begriff vgl. LEWISOHN, L.: Art.‘Takwa‘, Encyclopaedia of Islam, Second Edition,
Brill Online, 2015, http://referenceworks.brillonline.com.549439870three.erf.sbb.spk-
berlin.de/entries/encyclopaedia-of-islam-2/takwa-COM_1457 (17.1.2017), und KAROLIA, Abu
Bakr: Tagwa- A State of Submission: ‘The origin of the word Taqwa is from the Arabic root
letters wa’ ka’ ya (meaning shield) and its verb is from the word ,Ittaki“. Ittaki means to be
careful or to be protected or to be cautious. Taqwa is an internal compass on the path that
leads towards Gott. The broader meaning and character of Taqwa is to develop one’s beha-
vior, so as to be cautiously aware in the worship of Gott and attain nearness to Him and in
so doing, perfect oneself.’, http://www.islamtomorrow.com/articles/Tagqwa_meanings.htm

(17.1.2017).



Tiere und Tierethik im Islam (I) 193

Koranexegeten haben diesen Begriff geradezu mit den Idealen des refor-
mierten Protestantismus oder auch der altprotestantischen Orthodoxie
verglichen. Tagwa wird in manchen Texten tatsachlich mit dem englischen
piety Uibersetzt, obwohl es das vermutlich gerade im Hinblick auf den Ver-
gleich menschlicher und nichtmenschlicher Tiere kaum trifft. Dem Kon-
zept von taqwa scheint eine unlosbare Verbindung zwischen der rationa-
len und/oder spirituellen Fahigkeit zur Gotteserkenntnis zu Grunde zu lie-
gen, verbunden mit der moralischen Aufforderung, diese Erkenntnis um-
zusetzen. Wer taqwa besitzt, ist der vollkommene Diener Gottes.39 Nicht-
menschliche Tiere sind in diesem elitaren Kreis vermutlich nicht zuge-
lassen.40 Verstandlich wird dieses Konzept der Superioritat, aber auch der
Eigenverantwortlichkeit des Menschen etwa durch Sure 95 at-tin (,,Die Fei-
genbdume®), 1-6:41 ,Bei den Feigenbdumen! Bei den Olivenbaumen! Beim
Berge Sinai! Bei diesem sicheren Ort! Wir erschufen den Menschen in voll-
endeter Gestalt, alsdann machten wir ihn zum Niedrigsten der Niedrigen -
aufler denen, die glauben und gute Werke tun, denen wird Lohn zuteil,
nicht unverdient.”

Die vollkommene Gestalt des Menschen ist dabei nicht rein duflerlich
zu verstehen, sondern schliefdt den inneren Menschen - in dem Fall den
gottesfirchtigen, moralisch handelnden Menschen - mit ein. Die Freiheit
des Menschen, Gut und Bose zu erkennen und frei zu handeln, ob mit Got-

39 Dieses Konzept wird in der frithen Sure 96 al-‘alag (,Das Anhaftende®), 1-12
beschrieben. Dort spricht der Engel Gabriel zu Mohammed: ,Trag vor im Namen deines
Herrn, der schuf, den Menschen aus Anhaftendem schuf. Trag vor! Denn dein Herr ist’s, der
hochgeehrte, der mit dem Schreibrohr lehrte, den Menschen, was er nicht wusste, lehrte.
Doch nein! Siehe, aufsassig ist der Mensch fiirwahr, dass er meint, er kann sich selbst genii-
gen. Siehe, zu deinem Herrn ist die Riickkehr. Sahst du denn den, der behindert einen Die-
ner, wenn er betet? Sahst du denn, ob er rechtgeleitet ist oder Gottesfurcht befiehlt? Zu
dieser Sure vgl. BOBZIN: Koran, 32, NEUWIRTH: Koran, 264-279, bes. 275.

40 Vergleiche mit den Vorsokratikern, die gleichfalls Verstand und Gotteserkenntnis als
Gottesgabe des Menschen priesen, durch die Gott sie vom Tier unterscheidet, oder Aristo-
teles, der Tieren zwar Seelen zugesteht, sie jedoch aus dem Kreis der Vernunftbegabten aus-
schliefft und damit bis zu Thomas von Aquin und dartiber hinaus die Konturen des Mensch -
Tier-Verhdltnisses in der wissenschaftlichen Diskussion des Abendlandes mafigeblich fest-
legte, wiren hier interessant und naheliegend; an erster Stelle ware die Herkunft und Gene-
se des taqwa-Begriffs auf mogliche Verwandtschafts-, Ahnlichkeits- oder Abgrenzungsver-
haltnisse zur griechischen Philosophie zu untersuchen, sowie zur vorislamischen oder vor-
koranischen Verwendung.

Der Begriff der tagwa ist natiirlich bereits vorkoranisch verwendet worden und bedeutet
,Schild® im wortlichen und im iibertragenen Sinn; der vorislamische Dichter Zuhayr (520-
609) verwendet ihn in einem Gedicht: ,And he said, ,I will perform my object of avenging
myself, and I will guard myself from my enemy with a thousand bridled horses behind me*.",
HORNE, Charles Francis (ed.): The Sacred Books and Early Literature of the East. New York
1917, Vol. V: Ancient Arabia, 38.

4 Zu dieser Sure und ihrer Bedeutung fiir die Heilsgeschichte und die bestimmungsge-
mafle Hervorgehobenheit des Menschen vgl. NEUWIRTH: Koran, 185-196, bes. 192-195. Die
Ubersetzungen Angelika Neuwirths und Hartmuts Bobzins sind dabei abweichend, jedoch
nicht in den hier fraglichen Bezugspunkten.



194 Julia Eva Wannenmacher

tesfurcht oder nicht, ist in koranischer Sicht das Privileg des Menschen.
Sie ist zugleich das letzte Anthropinon.

Zusammenfassung
Die Frage nach der Rolle der Tiere in islamischer Theologie und Ethik ist
vergleichsweise neu. Im Koran werden Tiere oft erwdhnt, sie preisen ihren
Schépfer und dienen den Gldubigen als Beispiel. Menschen werden zu Mitge-
fiihl mit den Tieren ermahnt, das im Jenseits belohnt werden wird, wahrend
Tierqudler bestraft werden. Aber haben die Tiere selbst eine Seele, und wird
es einen Ort fiir sie im Himmel oder der Holle geben?

In zwei aufeinanderfolgenden Teilen untersucht der Aufsatz koranische
Positionen, traditionelle Exegese und einige moderne Entwiirfe zur Rolle von
Tieren und Tierethik im Islam im 21. Jahrhundert.

Abstract
The question where animals belong in Islamic theology and ethics is a rela-
tively new one. In the Quran, animals are mentioned many times. They
praise the creator and are an example for believers. The faithful are ad-
monished to treat animals well. Compassion with animals will be rewarded,
while mistreatment or cruelty will be eternally punished.
But do animals have immortal souls, and will there be a place for them in the
eternal community of God and the faithful?

In two parts, this essay tries to examine quranic positions, traditional
exegesis and some modern conceptions of the role of animals and animal
ethics in Islam, for a new ethical thinking of animals in the 21st century.



	Von koranischer Überlieferung und zeitgemässen Perspektiven : Tiere und Tierethik im Islam (I)

