Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)
Heft: 1
Artikel: "Selbsterforschung™ und "Vergegenwartigung" : zur Problematik

religioser und spiritueller Praxis vor dem Hintergrund der modernen
Marktesoterik

Autor: Runge, Maximilian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAXIMILIAN RUNGE

,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung”.
Zur Problematik religioser und spiritueller Praxis
vor dem Hintergrund der modernen Marktesoterik

Dem Wort Esoterik haftet spatestens seit den 198oer Jahren ein Schauder
an, liber den das sikulare Denken nicht hinweg sehen kann. Unwillktrlich
drangen sich Assoziationen von spadrlich ausgeleuchteten Bauwagen und
prall gefillten Messehallen auf, in denen nebulose Ratschlage und der Sinn
des Lebens den im schlimmsten Falle zum Glauben gewillten, im besten
Falle gerade einmal ahnungslosen Kunden feilgeboten werden. Wofiir hat
die westliche Zivilisation die Sdkularisierung erfunden, wenn im dritten
Jahrtausend nach Christi Geburt immer noch Leute auf solche Naivitaten
hereinfallen? Was man im Dunstkreis der modernen Marktesoterik: findet,
so die gangige und durchweg kritisch gemeinte Formel, kann nur Aber-
glaube sein, und Aberglaube gehort unter allen Umstanden enttarnt.
Dieses Urteil wird selbst dann noch gern gefallt, wenn man mit Jiirgen
Habermas und einigen anderen Stimmen aus dem Umfeld ,emanzipatori-
scher” Religionskritik den Eigenwert der religiésen Sphare fiir Individuum
und Gesellschaft anerkennt.z Ein selbstkritisch aufgeklart-verntinftiges Ja

! Unter dem Begriff sollen alle ,esoterischen” und neureligiésen Stromungen zusam-
mengefasst sein, die mit dem Aufkommen des sogenannten New Age populdr geworden sind
und sich vor allem durch die Orientierung an einem allgemein zuginglichen ,Sinnmarkt"
sowie der Praktikabilitdat der von ihnen angebotenen Rituale auszeichnen, vgl. BARTH, Clau-
dia: Esoterik - die Suche nach dem Selbst. Sozialpsychologische Studien zu einer Form moder-
ner Religiositdt. Bielefeld: Transcript 2012, 65-83; RADEMACHER, Stefan: Esoterik. (Religionen
und Weltanschauungen, Bd. 5). Hrsg. v. Karl E. Grozinger. Berlin: Berliner Wissenschafts-
Verlag 2009, 27-33, und SCHMID NOERR, Gunzelin: Aberglaube in der entzauberten Welt, in:
WoLF, Merlin (Hg.): Zur Kritik irrationaler Weltanschauungen. Religion - Esoterik - Ver-
schwérungstheorie — Antisemitismus. Aschaffenburg: Alibri 2015, 49-70, hier 51-57. Der ,eso-
terische Okkultismus® (in der Gegenwart prototypisch etwa durch Scientology vertreten) ist
dabei insoweit immer mitgedacht, als dass er die erkenntnistheoretische Grundlage eines
hoheren ,Geheimwissens” in der Moderne bereitet hat, vgl. GROM, Bernhard: Hoffnungstra-
ger Esoterik? Regensburg: Pustet 2002, 18.

2 Vgl. HABERMAS, Jurgen: Ein Bewuftsein von dem, was fehlt, in: REDER, Michael/
SCHMIDT, Josef (Hg.): Ein BewufStsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit Jiirgen Haber-
mas. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 26-36, sowie BARTH: Suche, 284-286. Dazu gehort auch
die Beriicksichtigung postindustrieller Faktoren wie Zersplitterung von Identitat und sozia-
len Strukturen, allgemeiner Wertewandel (die individuelle Entfaltung scheint wichtiger als
die Pflicht gegeniiber der Gemeinschaft), zunehmender Sinnverlust in einer sich weiter ver-
netzenden Welt etc., vgl. BARTH: Suche, 92-97 und 253-275, sowie GROM: Hoffnungstrdger,
96f.



,Selbsterforschung® und ,Vergegenwartigung" 151

zu den Formen (post)moderner Religiositdt3 bei einem gleichzeitigen kate-
gorischen Nein zur Esoterik macht es freilich nicht einfacher, Kriterien fiir
die Unterscheidung von ,guter” und ,schlechter, also konstruktiver Spiri-
tualitat einerseits und fundamentalistischer andererseits, zu benennen.
Statt sich um begriffliche Differenzierung zu bemiihen, die den vielfaltigen
Formen religiosen Erlebens gerecht werden konnte, wird im gegenwar-
tigen esoterikkritischen Diskurs moderne Spiritualitat als Ganzes verwor-
fen, weil sie nicht im sdkularen Denken endet4 - und was fir das sakulare
Denken keinen Nutzen hat, das hat offenbar tberhaupt keinen Nutzen
mehr.

Wenn heutige Religionskritik - bei aller Legitimitat ihres Anliegens -
der so dringlichen Aufgabe interreligioser und -kultureller Kooperation
nicht im Wege stehen will,5 dann muss es moglich sein, das Erfordernis
existenzieller Sinnarbeit von den gefahrlichen Tendenzen gegenwartiger
Esoterik und Fundamentalismen zu unterscheiden. Denn das oft belachel-
te Wort von der ,Sinnsuche” ist ja nicht einfach nur ein Neologismus, der
etwa aus den uniibersichtlichen Strukturen spatmoderner Gesellschaften
emporgestiegen wdre - sondern eine der wesentlichsten Aufgaben, die den
Menschen seit jeher begleitet. Menschliches Dasein braucht ,Sinn“ (oder
mit einem Wort Hans Blumenbergs: Bedeutsamkeit), wenn es tiberlebens-
fahig bleiben und ein lebenswertes Leben vollziehen will. Im Folgenden
versuche ich daher aufzuzeigen, inwiefern sich dieser positive, ,rationale®
Begriff von Sinnerzeugung® innerhalb der gegenwadrtigen Marktesoterik
wiederfinden und von der liberwiegenden Irrationalitdt ihrer Angebote?
differenzieren lasst.

Dazu wird es notig sein, drei Dinge darzulegen: 1) Fir die Produktion
von Bedeutsamkeit ist Dasein auf Weltvermittlung durch Ikone und Zei-
chen angewiesen. Diese Vermittlungsarbeit wird von jeder Weltan-
schauung geleistet. Die Beriicksichtigung der faktischen Gleichwertigkeit
unterschiedlicher Weltbebilderung resultiert daher zuletzt in einem Rela-
tivismus von ,Weltmythen“. 2) Jede Weltanschauung, auch die sdkulare,

3 Vgl. MOTAK, Dominika: Postmodern Spirituality and the Culture of Individualism, in:
AHLBACK, Tore (Hg.): Postmodern Spirituality (= Scripta Instituti Donneriani Aboensis XXI).
Abo: Donner Institute for Research in Religious and Cultural History 2009, 149-161.

4 Vgl. KELLNER, Manuel: Kritik der Religion und Esoterik. AufSer sich sein und zu sich
kommen. Stuttgart: Schmetterling Verl. 2010, 216. Es kann dabei kaum iberraschen, dass
auch die christliche Theologie vielfaltige Kritik an der modernen Esoterik tibt. Neben dem
offensichtlichen Affront, den die zunehmende ,Privatisierung” von Religiositat fir eine
Tradition bedeutet, die die Qualitit ihres Erlebens aus regelmafliger Zusammenkunft be-
zieht, steht dabei vor allem die Verteidigung und Geltendmachung theologischer Dogmen-
auslegung im Vordergrund, vgl. GROM: Hoffnungstrdger, 117-125. Zum problematischen Ter-
minus der religiosen Privatisierung vgl. auch MOTAK: Spirituality, 154-159.

5 Vgl. KELLNER, Manuel: Religionskritik, in: WOLF: Kritik, 13-29, hier 28.

6 Vgl. BLUMENBERG, Hans: Arbeit am Mythos. Frankfurt a.M. 2006, 56.

7 Vgl. SCHMID NOERR: Aberglaube, 65f.



152 Maximilian Runge

unterliegt der Gefahr von Dogmatismen. In diesem Zusammenhang ent-
puppen sich viele Argumente der Esoterikkritik nicht als sikular, sondern
als ,sakularistisch”,® also als sikular-dogmatisch. Der Diskurs tiber die For-
men moderner Religiositat sollte aber vernunftkritisch rational, und nicht
Ubersteigert rationalistisch gefiihrt werden. 3) Nicht jedes durch (markt)-
esoterische Angebote evozierte Erlebnis ist als spirituelle oder auf Autono-
mie gerichtete Erfahrung zu bezeichnen. Daraus folgt jedoch nicht, dass
jedwedem Ratschlag mit esoterischer ,Farbung“ eine emanzipatorische
Komponente abzusprechen ist. Dieser Umstand lasst sich besonders gut an
den vorsokratischen Naturphilosophien von Heraklit und Empedokles ver-
deutlichen, bei denen bereits vor rund 2500 Jahren mit ,Selbsterforschung*
und ,Vergegenwartigung” zwei zentrale Topoi religioser Praxis auftauchen,
die auch heute noch von einer Vielzahl traditioneller und esoterischer
Systeme aufgegriffen und wiederholt werden.

Da einer differenzierten Auseinandersetzung mit dem Thema gegen-
wartig noch die Verwendung von eindeutigen Begriffen zu fehlen scheint,
wird die erste Halfte meines Essays hauptsachlich in der Herleitung geeig-
neter Definitionen von ,Religiositat”, ,Spiritualitat“ und ,sdkularer Ratio-
nalitit” bestehen. Weshalb zum Beispiel die ethischen Prinzipien Herakli-
tischer Selbsterforschung und Empedokleischer Vergegenwartigung eher
als spirituelle denn als religiose Praxis zu bezeichnen waren, wird sich erst
gegen Ende des dritten Abschnitts erhellen. Sollte zuletzt dem argerlichen
Minenfeld der Esoterik, aus dem ja auch der ein oder andere Ratschlag zur
Innenschau oder des ,einfach einmal sein“o entspringt, die Moglichkeit
konstruktiver Spiritualitat zugestanden werden kénnen, muss die gegen-
wartige Religionskritik andere Kriterien als den blofen Verweis auf die
esoterische ,Propaganda“c moderner Religiositat und Krisenbewaltigung
bereitstellen. Mein Vorschlag ware, in der ganzen Angelegenheit nicht die
zu kritisieren, die Bedeutsamkeit suchen - sondern das Kollektivparadig-
ma derer, die sie anbieten.

ZUR ERZEUGUNG VON BEDEUTSAMKEIT DURCH WELTMYTHEN

Bedeutsamkeit ist ein narratives Konstrukt, das zu jedem Zeitpunkt anwe-
send sein muss, wenn ein Mensch am Leben bleiben will. Was damit ge-
meint ist, wird deutlicher, wenn man sich einen bestimmten individuellen
Mechanismus ansieht, der in einer existenziellen Krise (wie beispielsweise
einer schweren Depression) zu greifen beginnt.

8 Vgl. HABERMAS, Jlirgen: Nachmetaphysisches Denken Il. Aufsdtze und Repliken. Berlin:
Suhrkamp 2012, 324f.

9 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 45-47.

10 Vgl. MARTINS, Ansgar: Elemente einer kritischen Theorie der Esoterik, in: WOLF: Kritik,
71-90, hier 8s.



,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung® 153

Denn unabhdangig davon, wodurch eine existenzielle Krise oder ,Grenz-
situation“ (Jaspers) konkret verursacht wird, lasst sich in den meisten
Fillen eine Fokussierung der Erkrankten auf sich selbst, eine zunehmende
Vereinsamung durch ,interpersonalen Rickzug“n feststellen. Das Erleben
einer existenziellen Krise ist also oftmals mit dem Verlust der sozialen
,2Umrahmung” der Einzelnen und ihrer Teilnahme am gesellschaftlichen
Leben verbunden.2? Wo jedoch im Angesicht von unsagbarem Leid das
Sinnhafte fraglich wird, da entpuppt sich diese Tendenz zur Einsamkeit als
echtes Problem. Sehr hdufig namlich wird Bedeutsamkeit allein aus der
,geflihlten“ Tatsache bezogen, dass wir Teil einer Gemeinschaft sind, dass
wir kulturelle Identitdt besitzen.3 Ein Individuum, das sich - freiwillig
oder durch Krankheit - weitgehend von kollektiven Strukturen distanziert,
wird jedoch nicht mehr ohne Weiteres auf diese allgemeine Quelle von Be-
deutsamkeit zuriickgreifen konnen.4 Da man aber offenkundig auch dann
noch einen Willen zum Leben besitzen kann, wenn man sich mitten in den
reiflenden Stromen einer Krise befindet (zumindest solange, wie man den
etwaigen Gedanken an eine Selbsttotung nicht nachkommt), muss es da-
neben noch eine andere Quelle geben, aus der man die festigende Kraft
der Bedeutsamkeit bezieht.

Wichtig fiir mein Argument ist zunachst nur die reine Faktizitat dieser
Art von Bedeutsamkeit (die Frage nach ihrem Ursprung stelle ich weiter
unten). Denn offenbar besitzt das Dasein die Fahigkeit, sich selbst dann
noch durch die Ergreifung irgendeiner Form von Bedeutsamkeit im Leben
zu halten, wenn die gangigen kulturellen und religiosen Antworten frag-
lich werden oder bereits geworden sind.'s Diesen kleinen Fetzen an ,Rest-
sinn“, der in jedem lebenden Menschen realiter vorhanden und fiir jeden

I Vgl. hierzu WILL, Herbert u.a.: Depression. Psychodynamik und Therapie. 3. Auflage.
Stuttgart: Kohlhammer 2008, s55.

12 Wie zahlreiche Studien zur Pravalenz depressiver Krankheitsformen belegen, kénnen
Grenzsituationen natiirlich auch umgekehrt durch blofe Vereinsamung (wie z.B. plotzliche
Witwenschaft, andauernde Arbeitslosigkeit etc.) induziert werden, vgl. SCHNEIDER, Frank:
Facharztwissen Psychiatrie und Psychotherapie. Berlin: Springer 2012, 546, sowie GROBE, Tho-
mas G. u.a.: Versorgungsgeschehen, in: STOPPE, Gabriela u.a. (Hg.): Volkskrankheit Depres-
sion? Bestandsaufnahme und Perspektiven. Berlin: Springer 2006, 39-98, hier 88.

13 Vgl. BARTH: Suche, 84.

14 Das heifdt nattrlich nicht, dass man seine kulturelle Identitat verliert, sobald man sich
in einer existenziellen Krise befindet. Es bedeutet nur, dass die urspriinglichen kollektiven
Parameter von Bedeutsamkeit weitgehend unbrauchbar werden, weil man {blicherweise
nicht anders kann, als radikal an der Kategorie ,Sinn“ zu zweifeln. Auch sollte erwahnt wer-
den, dass der blofie Zweifel an der Sinnhaftigkeit des Daseins sich nicht sofort in der Er-
kenntnis einer radikalen Sinnlosigkeit des Daseins und dem Verlust von individueller Be-
deutsamkeit ausdriickt. Ein Zyniker beispielsweise kann die allgemeine Absurditdt der Welt
und ihrer Verhaltnisse als Standard seiner eigenen Bedeutsamkeit setzen, ohne gleich tiber
Suizid nachdenken zu miissen.

15 Vgl. auch HOFFMANN, Petra: Sinnkrise als Herausforderung an existentielle Pddagogik.
Von Bollnow tiber Jaspers zu Frankl und Diirckheim. Dissertation Stuttgart 2001, 98-100.



154 Maximilian Runge

obligatorisch ist, nenne ich ,Weltmythos“. Als Mythos - also als nicht
weiter hinterfragbare Erzahlung - erscheint die individuelle Bedeutsam-
keit in diesem Zusammenhang vor allem deshalb, weil sie dem, der von ihr
uberzeugt ist, eine Hintergrundgeschichte liefert, die die fortwahrende Vor-
handenheit der Welt fiir ihn selbst gewdhrleistet. Auf diese Weise iiber-
nimmt der Weltmythos die ontologische Garantie dafiir, dass auf der
,Welt* ein Ort vorhanden ist, den ich und meine einmalige vergangliche
Identitat noch auszufiillen vermdgen. Solange es am Leben bleiben will,
muss das Dasein an den vermittelnden Strukturen eines Weltmythos fest-
halten - denn die Abwesenheit dieses Narrativs wiirde seinen sofortigen
Tod bedeuten.

Das obige Beispiel verdeutlicht diesen Sachverhalt sehr gut: Solange sie
nicht zum Selbstmord neigt, hat eine schwer depressive Person - obwohl
sie in der Regel den gesellschaftlichen Halt und das Vertrauen in das kul-
turell Selbstverstandliche verliert — noch einen Halt in der Welt; der ab-
solute Verlust von Bedeutsamkeit wiirde sich namlich erst durch das tat-
sdchliche Ausloschen der eigenen Existenz bemerkbar machen (aber auch
dann liefSen sich gewiss noch bedeutsame Narrative vorfinden, die auf
eschatologische Beruhigungsversuche wie etwa Erlésung, Schmerzlinde-
rung, Lebensflucht oder Ahnliches abzielten).

Der Vorteil eines solchen Begriffes von individueller Bedeutsamkeit be-
steht nun darin, dass er uns ein Kriterium daftr bereitstellt, wann genau
wir es mit einer echt rationalen Person zu tun haben und wann nicht.
Viele Argumente der zeitgendossischen Religionskritik unterliegen namlich
der nicht sehr verniinftigen Einseitigkeit, dass nur diejenigen Personen als
rational angesehen werden sollen, die einen nicht-religiésen Standpunkt
vertreten.” Wenn aber so etwas wie ein religios-rationales, also ein nicht-
dogmatisch religioses Argument liberhaupt moglich sein soll, dann muss
der individuelle Aspekt der Bedeutsamkeit von ihrem kollektiven Aspekt
ykultureller Fraglosigkeit®,8 dann muss der singulire Weltmythos vom
gruppenspezifischen Kollektivmythos unterschieden werden. In der Kon-
sequenz wird fiir ein echt rationales Argument nicht mehr ausschlagge-
bend sein, ob es einem religiosen oder einem sdakularen Kontext ent-
stammt, sondern ob die Person, die es vortragt, sich ausreichend von ihren
»-angeborenen“ Kollektivparadigmata9 distanziert und infolgedessen die

16 Vgl, BLUMENBERG: Mythos, 142.

17 Vgl. KELLNER: Kritik, 173-181. Eine ausfiihrliche Kritik dieser Auffassung erfolgt im
nachsten Abschnitt.

18 Vgl. KONERSMANN, Ralf: Die Unruhe der Welt. 3. Auflage. Frankfurt a.M.: S. Fischer
2015, 12.

19 Jingere Studien aus dem Feld der Entwicklungspsychologie zur Moralfdhigkeit bei
Sduglingen weisen darauf hin, dass wir unsere Umwelt von Anfang an in die Kategorien des
Eigenen und des Fremden unterteilen, vgl. BLOOM, Paul: Just Babies. The Origins of Good and
Evil. New York: Broadway Books 2013, 101-130. Blooms Beobachtungen bekraftigen daher die



»Selbsterforschung® und ,Vergegenwartigung® 155

Kontingenz und Relativitat aller Weltmythen anerkannt hat. Woher das
Dasein seine individuelle Bedeutsamkeit bezieht, ist fir diese diskursethi-
sche Definition von Rationalitit eher zweitrangig; viel wichtiger ist, dass
eine rationale Person allen anderen Personen ausnahmslos das Recht ein-
raumen muss, sich mit allen angemessenen Mitteln2e fir individuelle Be-
deutsamkeit zu ereifern und auf diese Weise gegen den ,Absolutismus der
Wirklichkeit“ (Blumenberg) zur Wehr zu setzen. Denn wer in einem
existenziellen Sinne individualisiert ist, der wird seinen Weltmythos nicht
mehr nur ausschliefflich aus dem Selbstverstandlichen seines Referenzkol-
lektivs (dem Kollektivmythos) beziehen und infolgedessen auch nicht
mehr so anfdllig fir kollektive Dogmatismen sein. Anders gesagt: Wer sei-
nen eigenen Kollektivmythos hoher oder hoherwertiger einschatzt als den
Welt- oder Kollektivimythos eines anderen, der argumentiert nicht rational,
sondern dogmatisch.

Dabei spielt es keine Rolle, ob der eigene Kollektivmythos einer magisch-
mythischen, einer religiosen oder einer rationalen Logik folgt. Jede Welt-
anschauung wird dogmatisch (oder ,ideologisch”), sofern sie das Fremde
radikal davon ausschlief3t, in Bertithrung mit dem Eigenen zu kommen.2
Wahrend die Prinzipien ,blofer”, also kollektiver Religiositat oder Ratio-
nalitdt jedoch noch immer unter der Bedrohung einer moglichen Radikali-
sierung stehen, geht dieses gefahrliche Potenzial mit der Annahme einer
selbstbestimmten Religiositdt oder Rationalitat verloren. Fiir eine differen-
zierte Begriffsbestimmung von ,Spiritualitat” ergeben sich daraus zwei Kri-
terien: Sie muss sich mindestens a) als selbstbestimmt und b) als rational
erweisen, wenn sie von einem undogmatisch sikularen Standpunkt ernst
genommen werden will. Ob sich aber Spiritualitat dabei immer auch als
notwendig religios erweisen muss, ist wahrscheinlich die sehr viel interes-
santere Frage.

Vermutung, dass der individuelle Weltmythos urspringlich vollkommen vom Kollektivmy-
thos {iberlagert wird, Bedeutsamkeit also anfangs nur als kollektiver Weltmythos verfiigbar ist.

20 Was das angesichts der Aggressivitit mancher Ideologien konkret heifdt, wird noch
eingehender zu kldren sein. Eine voribergehende Arbeitshypothese kénnte jedoch folgen-
dermafien lauten: Als angemessen sind alle Mittel zur Ergreifung von Bedeutsamkeit zu be-
zeichnen, solange sie weder denen, die einem bestimmten Kollektivmythos folgen, noch
denen, die einem anderen Kollektivmythos folgen, einen Schaden zufiigen oder eine ander-
weitig geartete Bedrohung fir lebendige Personen darstellen. Ferner muss bei der noch aus-
stehenden Eruierung eines solchen Kriteriums unbedingt das Recht auf Selbstbestimmung
und -verwaltung bei der Auswahl einer indigenen und traditionellen Lebensweise berilick-
sichtigt werden, sofern diese nicht im Widerspruch zu den Menschenrechtskonventionen
steht.

21 Vgl. hierzu beispielsweise Adornos Abhandlung iiber die ,Kulturindustrie” in HORK-
HEIMER, Max/ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufkldrung. Philosophische Fragmente. 21.
Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer 2013, 128-176.



156 Maximilian Runge

SAKULARISTISCHER DOGMATISMUS UND (SAKULARE) SPIRITUALITAT

Wenn ,Weltanschauung” im Sinne Blumenbergs dazu dient, der Wirklich-
keit ein weltbegriindendes Abbild abzuringen,22 dann kann das erkennt-
nistheoretische Monopol eines Anspruchs auf Wahrheit von keiner Welt-
anschauung mehr (auch nicht von der sakularen) aufrechterhalten werden.
Der sdkularistische Diskurs, der aus den gegenwartigen religiésen und ,neu-
religiosen“ss Fundamentalismen die allgemeine Gefahr von Religiositat
schlechthin schlussfolgert und nach einer radikalen Siakularisierung ver-
langt, entpuppt sich vor diesem Hintergrund nicht besser als die, die er
kritisiert. Als rational kann nur derjenige aufgefasst werden, der die Uber-
zeugung des Anderen gelten lasst, sofern diese keine Gefahr nach innen
oder nach auflen darstellt. Sakularitat ist folglich kein Garant fiir Rationa-
litat; aber sie ist eine gute Basis.24

Wie die vorherigen Betrachtungen gezeigt haben sollten, lasst sich die
Frage, ob jemand rational oder dogmatisch argumentiert, ebenfalls an der
Zusammensetzung (oder der ,kollektivistischen® Kontamination) des
Weltmythos ablesen, der ja die jeweilige Bedeutsamkeit eines Individuums
stellt. Alternativ liefle sich die Frage danach formulieren, kraft welcher
Autoritit man seine existenziellen Uberzeugungen beziehen und verteidi-
gen kann. Eine rationale Person wird sich lediglich der Autoritat ihrer ei-
genen Einsicht unterwerfen, ihr Weltmythos ist weitgehend von der Auf-
rechterhaltung kollektiver Mythen unabhangig. Angesichts dieses Sachver-
halts wiirde man nun vermuten kénnen, dass die Distanzierung vom Kol-
lektivmythos in einer absoluten Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem kollek-
tiven Geschehen resultiert. Offensichtlich jedoch zieht sich eine rationale
Person nicht von den offentlichen Angelegenheiten zuriick, sondern im
Gegenteil: Sie wird im hochsten Mafde um das Gemeinwohl besorgt sein,
ohne zu missionieren und nach gruppentibergreifender Kooperation stre-
ben, wo immer sie kann.2s Es ist offenkundig die westlich-kulturelle ,Selbst-
verstandlichkeit® zunehmender Individualisierung, die dieses spezifische
Verstandnis von Rationalitat26 hervorgebracht hat. Existenzielle Individua-

22 Vgl. BLUMENBERG: Mythos, 9-39.

23 BARTH: Suche, 8o. Ich folge Barth und beziehe mich mit dem Begriff des Neureligiosen
ausschliefflich auf die individualisierten Formen der Marktesoterik, die zu den gemein-
schaftlichen Strukturen der ,herkémmlichen® Religionen in Opposition stehen.

24 Vgl. dazu GOERLICH, Helmut: Sdkularitdt - Religiositdt - Egalitdt - in einer nicht nur
auf die Grenzen verfasster Rechte fixierten Perspektive, in: Denkstréme. Journal der Sdchsischen
Akademie der Wissenschaften 7 (201). http://www.denkstroeme.de/heft-7/s_33-52_goerlich
(15.03.2016).

25 Vgl. HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken 11, 326f.

26 Natiirlich haben auch andere, weniger individualistische Kulturen (wie beispielsweise
die antike griechische oder die asiatischen) Formen von selbstkritischer Rationalitat hervor-
gebracht. Existenzieller Individualismus erweist sich somit als vom ,Programm® eines kol-
lektiven Individualismus weitgehend unabhangig.



,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung® 157

lisierung gewahrt also nicht nur die Méglichkeit, seinen Weltmythos frei
und intentional zu wahlen, sondern auch, durch transformative Prozesse
die Ausgestaltung des Kollektivmythos und seiner eigenen kulturellen
Identitat zu modifizieren und damit den Umfang des eigenen Referenz-
kollektivs neu zu wahlen und zu erweitern.27 Das Referenzkollektiv einer
in diesem Sinne rationalen Person kann nur in der Wahl des gesamten
Daseins bestehen, also im Ergreifen einer kollektiven Identitat, bei der das
,Eigene“, das ,Wir“ einen jeden auf dem Planeten Erde existierenden Men-
schen umschliet. Begegnungen innerhalb dieses echt rationalen Kollek-
tivs konnen dann nur noch als gleichberechtigte Begegnungen zwischen
Dir und Mir stattfinden (und nicht mehr als Konfrontation zwischen Euch
und Uns), weil keine lebende Person mehr durch den Index des Kollektiv-
dufderen stigmatisiert wird.

Der wesentliche Punkt in Bezug auf die moderne Marktesoterik ist nun
der: Wahrend in der Forschungsliteratur die immer noch andauernde In-
dividualisierung innerhalb westlicher Gesellschaften und die daraus resul-
tierende Zersplitterung kollektiv-bedeutsamer Strukturen als eine aus-
schlaggebende Ursache fiir die steigende Affinitat zu marktesoterischen
Systemen herangezogen werden,28 verkennen die meisten Darstellungen,
dass natiirlich auch die Marktesoterik durch ebenjenen existenziellen Indi-
vidualismus beeinflusst ist, der die Rationalitat des eigenen Standpunktes
hervorgebracht hat und sie kultivieren will. Dieser Einfluss mag zwar im
Ganzen besehen eher gering sein; aber man sollte deshalb nicht gleich den
Fehlschluss begehen, ihn zu ignorieren.

Der durch die sakulare Moderne eingeleitete ,Wandel der Religion zur
Privatsache“,29 die Privatisierung von Religiositit bedeutet genau dann
einen Fortschritt, wenn durch sie der extreme Dogmatismus religioser Tra-
ditionen verhindert werden kann - denn offenkundig war blofRe Religiosi-
tat noch nie ein Indikator dafiir, dass man seinen Mitmenschen nichts Bo-
ses will (beispielhaft zu sehen am dunklen christlichen Kapitel der Hexen-
verfolgung sowie der ebenfalls gewalttitigen Geschichte des Buddhis-
mus).3° Fragwiirdig wird Individualisierung nur, wenn sie zu radikal betrie-
ben wird und infolgedessen der Begriindung einer neuen kollektiven und
rationalen Verbindlichkeit im Wege steht.3 Insofern also Sdkularisierung
und Individualisierung zusammen zu denken sind und das Fehlen oder

27 Vgl. SCHMIDT-LEUKEL, Perry: Der Einfluss der interreligiGsen Bewegung auf die religidse
Identitdt, in: BAIER, Karl (Hg.): Handbuch Spiritualitdt. Zugdnge, Traditionen, interreligidse
Prozesse. Darmstadt: Wiss. Buchges. 2006, 329-344.

28 Vgl. z.B. BARTH: Suche, 278.

29 GROM: Hoffnungstrdger, 97.

30 Zu Krieg und Gewalt im Buddhismus vgl. CHUNG, Ilkwaen: Paradoxie der weltgestal-
tenden Weltentsagung im Buddhismus. Ein Zugang aus der Sicht der mimetischen Theorie
René Girards. Berlin: LIT Verlag 2010, 249-261.

31 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 26f., sowie GROM: Hoffnungstrdiger, 69f.



158 Maximilian Runge

Ausbleiben einer tibergeordneten rationalen Kollektivitat ein Symptom der
sakular-dogmatischen Gegenwartsverhdltnisse darstellt, bedeutet auch das
marktesoterische Beharren auf eine radikal individualistische Religiositat
nicht die Riickkehr religioser ganzheitlicher Ethik nach einem sakularen
Zeitalter, sondern das zwanghafte Fortleben traditioneller Dogmatismen
mit sdakularistischen Mitteln. Die oftmals so bezeichnete ,Spiritualitat® der
Gegenwartsesoterik ,lberwindet nicht die Sakularisierung der Gesell-
schaft, sondern spiegelt sie wider“s2 und tragt auf diese Weise zur patholo-
gischen Verflissigung, Fragmentierung und sdkularistischen Ausbeutung
religioser (vor allem fernostlicher) Weltanschauungen bei.

Um Verwirrungen zu vermeiden, werde ich im Folgenden immer dann
von ,sakularistischer Religiositat” sprechen, wenn ich mich auf diesen dog-
matischen und irrationalen Aspekt der Marktesoterik beziehe. Auf diese
Weise schlieflich wird - nicht zuletzt auch auf der begrifflichen Ebene -
»Spiritualitat® fir alle Positionen frei, die die Wahl des menschlichen Ge-
samtkollektivs bereits vollzogen haben und von daher wenigstens als ratio-
nal zu bezeichnen sind. Verbliiffend an dieser Unterscheidung ist, dass der
Gegenbegriff einer ,sdkularen Spiritualitit“34 weit weniger einen logischen
Widerspruch zu evozieren scheint als derjenige einer ,siakularen Religio-
sitat”.

Unter Zuhilfenahme der soeben gebildeten Begriffe lassen sich nun
auch einige Aussagen iiber das Verhaltnis von Religiositdt und Spiritualitat
zueinander treffen. Zundchst ist festzuhalten, dass der individualisierte Be-
griff der Religiositdt nicht notwendigerweise die Abwertung der grofien
Religionen und ihrer Glaubenssédtze impliziert.3s Vielmehr soll damit aus-
gedriickt werden, dass eine ,nur® religiose Einstellung stets noch der Ge-
fahr zum kollektiven Fundamentalismus unterliegt, wahrend der existen-
ziell kultivierte Habitus der Spiritualitat dieser Tendenz gegeniiber eher
erhaben ist: Nicht jede religiose Praxis ist spirituell, aber jede spirituelle

32 GROM: Hoffnungstrdger, 96.

33 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 42; SCHNADELBACH, Herbert: Religion in der modernen
Welt. 2. Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer 2009, 135, sowie REDER, Michael: Sdkularisierung
und Weltgesellschaft, in: SCHMIDT, Thomas M./PITSCHMANN, Annette (Hgg.): Religion und
Sdkularisierung. Ein interdisziplindres Handbuch. Stuttgart/Weimar: Metzler 2014, 343-355,
hier 346.

34 Dort, wo sakulares Denken nicht dogmatisch ist, wird sogar seit einiger Zeit danach
gefragt, wie die Grundrisse einer Spiritualitdt auszusehen hatten, die auf die uniiberprif-
baren Vorstellungen der groflen religiosen Traditionen verzichtet. Thomas Metzinger hat
diesbeziiglich einen zwar eher populdr gehaltenen, aber dennoch hochst progressiven und
mutigen Essay vorgelegt, in dem er die echt spirituelle Geisteshaltung zum wissenschaft-
lichen Ideal der ,intellektuellen Redlichkeit®, also die unbedingt gleichzeitige Einhaltung er-
kenntnistheoretischer und ethischer Grundsdtze beim wissenschaftlichen Erkennen in Be-
ziehung setzt, vgl. METZINGER, Thomas: Spiritualitdt und intellektuelle Redlichkeit. Ein Ver-
such. Mainz: Selbstverlag 2013.
http://www.philosophie.uni-mainz.de/Dateien/Metzinger_SIR_2013.pdf (15.03.2016).

35 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 55.



,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung"” 159

Praxis ist wenigstens rational.36 Wahrend (sdkulare) Spiritualitdt also ei-
nen weitgehend synonymen Begriff zur Rationalitat darstellt, ist sie als re-
ligiose lediglich eine besondere Form von Rationalitit. Denn wenn es
stimmt, dass Spiritualitat bereits in der einige Jahrtausende umspannen-
den Geschichte der grofden religiosen Traditionen aufgetaucht ist,37 dann
spricht Einiges dafiir, dass die religiose gegeniiber der sakularen Spiritua-
litat ein Mehr an ,semantischem Potenzial“38 aufweist. Unter Beriicksichti-
gung der gegenwartigen Forschungsdiskussion erscheint es legitim, diesen
Uberschuss an Bedeutsamkeit, den die reine sakulare Rationalitat nicht
einholen kann, als ,Mystik“ oder ,mystische Erfahrung“ anzusprechen.39
Doch sofern eine solche tiberhaupt méglich ist,40 ware eine mystische Po-
sition jenseits aller Rationalitit nicht etwa deshalb anzusiedeln, weil sie
eine tiefere Erkenntnisqualitat als das rational-diskursive Denken fiir sich
beansprucht4 (denn laut obiger Definition ist sie ja selbst schon wenigs-
tens rational), sondern weil das mystische Referenzkollektiv tiber den Ge-
samtumfang des irdischen Daseins hinausginge.42

30 Vgl. KNOBLAUCH, Hubert: Soziologie der Spiritualitdt, in: BAIER: Handbuch, 91—, hier
100-104. Knoblauch sieht den wesentlichen Unterschied darin, dass die traditionelle Religio-
sitat sich eher durch eine Orientierung an Theorie und Dogma, die moderne Spiritualitat
hingegen durch einen starkeren Fokus auf subjektive Erfahrung auszeichne. Zieht man den
Anteil aller Aussagen ab, die Knoblauch tber die sikularistische Religiositat (beziiglich ihres
Eventcharakters sowie ihrer wellnessorientierten und populdrkulturellen Aspekte) trifft,
dann lasst sich diese Unterscheidung gut mit dem hier vorgestellten Begriff von Spiritualitat
vereinbaren. In der Ubernahme von Knoblauchs Termini wiirde die Differenz zwischen sa-
kularistischer und rationaler Religiositat namlich tber einen entweder verengten oder aber
erweiterten Begriff von Erfahrung fassbar werden: Der enge Erfahrungsbegriff bezoge sich
dann lediglich auf das blofe individuelle Erleben eines Rituals im Kontext der ,kollektiven
Einsamkeit® (vgl. 107), wihrend der erweiterte Erfahrungsbegriff eine Berlicksichtigung von
ethischen und altruistischen Kategorien mit einschldsse — und damit auf genau das abzielte,
was schon bei Aristoteles unter dem Ideal der prdxis zu verstehen ist.

37 Vgl. METZINGER: Redlichkeit, 28.

38 Vgl. HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken I1, 17.

39 Vgl. GROM: Hoffnungstrdger, 17; KNOBLAUCH: Soziologie, 100; BAIER, Karl: Spirituali-
tdatsforschung heute, in: ders.: Handbuch, n-45, hier 17-23, sowie HOLM, Nils G.: Mysticism
and Spirituality, in: AHLBACK: Spirituality, 61-71, hier 67-69.

40 Metzinger macht darauf aufmerksam, dass selbst innerhalb der buddhistischen Philo-
sophie Uneinigkeit dariiber besteht, ,was Erleuchtung {iberhaupt ist oder sein konnte", vgl.
METZINGER: Redlichkeit, 25.

41 Vgl. MARTINS: Elemente, 74f., sowie RADEMACHER: Esoterik, 22 und 28.

42 Das Ausmalfd eines solchen ,trans-irdischen® Kollektivs kann mithilfe des griechischen
Kosmos-Begriff verdeutlicht werden, weil ja die kosmische Ordnung per definitionem alles
Seiende mit einschliefdt. In einem solchen Wir wiirde es folglich nur noch ein gleichbe-
rechtigtes (also kein im Adornoschen Sinne ,vergleichlichtes®) Inneres, aber eben kein die
Angste schiirendes AufReres mehr geben. Und da in der gleichberechtigten Begegnung zwi-
schen Dir und Mir die Andersheit des Anderen gewahrt wird, wiirde auch das notwendige
Moment der Transzendenz als Erfahrung am Anderen erhalten bleiben, vgl. KNOBLAUCH: So-
ziologie, 95.



160 Maximilian Runge

Zusammenfassend lasst sich also sagen, dass die von der Marktesoterik
angebotene ,Spiritualitit in den meisten Fallen weder besonders esote-
risch (in der urspriinglich griechischen Bedeutung eines der Offentlichkeit
verschlossenen Wissens) noch besonders spirituell ist. Denn als individua-
listische Religiositat ist sie grundsatzlich jedem zuganglich, der sich fiir sie
interessiert, und in ihrem Anspruch auf eine ,geoffenbarte hohere Weis-
heit43 als die Ratio gibt sie sich genauso dogmatisch wie die grofden Reli-
gionen. Da Individualisierung aber nicht nur Gefahren, sondern als exis-
tenzielles Auf-sich-selbst-gestellt-Sein auch Chancen bereithalten kann,
besitzt die sdkularistische Religiositit gleichwohl einen rationalen Kern
oder zumindest das Potenzial zur Rationalitit. Worin dieses Potenzial
griindet, lasst sich anhand einiger Aspekte der auf die ,Pflege” der Seele
bedachten und von der Philosophiegeschichte zu grofen Teilen als reli-
gios44 wahrgenommenen Ethiken von Heraklit und Empedokles verdeutli-
chen.

SPIRITUELLE PRAXIS BEI HERAKLIT UND EMPEDOKLES

Dass Heraklit und Empedokles an dieser Stelle meiner Argumentation auf-
tauchen, soll nicht bedeuten, dass bereits bei ihnen die Grundziige einer
esoterischen ,,Geheimlehre® festzustellen waren, wie das etwa fiir die Py-
thagoreer oder die vielfaltigen Auspragungen der antiken Gnosis der Fall
ist; nach Kriterien fir eine ,konstruktive“ Esoterik sucht man besser dort. 45
Was sich bei ihnen freilich finden lasst, ist eine Form von Religiositat, die
mit dem Anspruch einhergeht, zugleich auch rational, also durch Einsicht
vermittelbar, zu sein. Flr einen religiésen Standpunkt (vor allem einen
christlichen) mag das nun nicht weiter erklarungsbediirftig sein; fiir einen
philosophisch sdkularen dafiir umso mehr. Von zentraler Bedeutung ist
daher der folgende Punkt: Wenn sich die von Heraklit und Empedokles
tiberlieferten ethischen Prinzipien der ,Selbsterforschung” und der ,Verge-
genwdartigung“ tatsiachlich als rational und auf die Miindigkeit der Einzel-
nen gerichtet erweisen lassen, dann muss diese Rationalitat unbedingt fiir
alle vergleichbaren Prinzipien ihre Geltung behalten - und zwar auch
dann, wenn sie durch die Marktschreier der korrumpierten Gegenwarts-
esoterik reformuliert und als neues Wundermittel fiir mehr Glick und
Lebensfreude propagiert werden. Zundchst wird jedoch darzustellen sein,

43 Vgl. GROM: Hoffnungstrdger, 16 und 132.

44 Vgl. BREMER, Dieter/DILCHER, Roman: Heraklit, in: FLASHAR, Hellmut u.a. (Hgg.): Die
Philosophie der Antike, Bd. 1. Frithgriechische Philosophie. (Grundriss der Geschichte der Phi-
losophie, Abt. I). Basel: Schwabe 2013, 601-656, hier 605, und PRIMAVESI, Oliver: Empedokles,
in: FLASHAR: Antike, 667-739, hier 694.

45 Vgl. STUCKRAD, Kocku von: Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wissens.
Miinchen 2004, 28-33 und 41-47.



,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung"” 161

auf welchen Wegen Heraklit und Empedokles jeweils zur Formulierung
ihrer ethischen Vorgaben gelangen.

Bei Heraklit kann die Praxis der Selbsterforschung durch die gleich-
zeitige Beriicksichtigung mehrerer seiner Fragmente rekonstruiert werden.
Grundlegend fiir seine Philosophie ist die Annahme eines ewigen Prinzips,
das er Adyog (Logos) nennt. Ublicherweise als ,Wort“, ,Rede“, ,Begriff*,
,Vernunft“ oder ,Denken” iibersetzt, besteht bei der Auslegung des Hera-
klitischen Logos-Begriffs daher die Schwierigkeit einer angemessenen Ein-
grenzung seiner Semantik.46 Trotz dieser Hindernisse sollte zumindest
festzuhalten sein, dass der Logos etwas den Menschen Ubergeordnetes
und das allen Gemeinsame darstellt (vgl. DK 22 B2 und B 13/14).47 Ob-
gleich also jede Person Anteil am Logos hat, konnen Heraklit zufolge nur
die allerwenigsten ihn erkennen und verstehen: ,Fiir diesen Logos da, der
ewig ist, gewinnen die Menschen kein Verstandnis, weder bevor sie ihn
gehort noch sobald sie ihn gehort haben [...]“ (DK 22 B 1). Freilich gibt es
mindestens eine Person, die das Wesen des Logos verstanden zu haben
behauptet: Es ist Heraklit selbst. ,Nachdem man nicht auf mich, sondern
auf den Logos gehort hat, ist es weise zuzustimmen, das alles eines ist®
(DK 22 B 50). Von Interesse ist hierbei nicht so sehr die Aussage des
zweiten Teilsatzes (die in ihrer Ambivalenz direkt in die Heraklitische Spe-
kulation Gber die Natur der Dinge miindet),4® sondern diejenige des ers-
ten: Dass der Logos namlich, dieses verstindige Allgemeine, durch Hera-
klit, diesen besonderen Einzelnen, zu sprechen und auf diese Weise an
eine lernbereite Offentlichkeit zu gelangen vermag.49

Der Grund nun, weshalb Heraklit eine Berufung als ,Sprachrohr” des
Logos fiir sich zu beanspruchen gedenkt, liegt in der Selbstauskunft des
folgenden Fragments: ,Ich habe mich selbst erforscht® (DK 22 B 101). Diese
sehr ernst und keinesfalls blof tiberheblich gemeinte Bekundung lasst da-
rauf schlieflen, dass Heraklit nur deswegen mit der Attitiide des alles
schon Wissenden auftritt, weil er in sich gegangen ist, weil er den Grund
des Logos hinter seiner selbst erkannt zu haben glaubt. Und daraus
schlief3lich lasst sich schlussfolgern, dass er seine Zuhorenden und Leser

46 Vgl. BREMER/DILCHER: Heraklit, 607-609.

47 Gefolgt wird der tiblichen Nummerierung nach DIELS, Hermann/KRANZ, Walther: Die
Fragmente der Vorsokratiker. 3 Bde. 17. Auflage. Ziirich: Weidmann 1974 (unverianderter
Nachdr. der 6. Aufl.), sowie den neu unternommenen Ubersetzungen von GEMELLI MARCIA-
NO, Laura (Hg:): Die Vorsokratiker, Bd. 1. Thales, Anaximander, Anaximenes, Pythagoras und
die Pythagoreer, Xenophanes, Heraklit. Griechisch-lateinisch-deutsch. Diisseldorf: Artemis &
Winkler 2007, 284-329. Zum Begriff des Logos bei Heraklit vgl. auch GEYER, Carl-Friedrich:
Die Vorsokratiker zur Einfiihrung. Hamburg: Junius 1995, 74.

48 Vgl. BREMER/DILCHER: Heraklit, 610-619.

49 Vgl. DEICHGRABER, Karl: Rhythmische Elemente im Logos des Heraklit. Wiesbaden:
Steiner 1963, 65: ,Zu Heraklits Logos gehort der Rhythmus des Logos. Wir sehen, was es
bedeutet, wenn der Leser seine Worte hért und hérend in sich aufnimmt, geweckt fiir den
Sinn des Ganzen" (Markierung von mir, M.R.).



162 Maximilian Runge

zu einer ebensolchen, die Selbstbesinnung férdernden Praxis aufrufen und
animieren mochte; ja sogar, dass er eben nicht um die bloffe Aufnahme
seiner Lehren (also Indoktrination), sondern um das Hervorrufen von ech-
ter Reflexivitit bei anderen bemiiht ist: ,Es geht nicht darum, Heraklit,
sondern vielmehr dem ,l6gos’ geneigt zu sein [...]“.5o Wenn Menschen von
vornherein den Logos zwar nicht erkennen konnen, aber durch ihre Ein-
sichtsfihigkeit dennoch Anteil an ihm haben, dann miissen und sollen sie
ihn zu erkennen lernen,s' und zwar auf dem Wege der Selbsterforschung
ihrer ,Seele”.

Anders aber, als es der alltagliche Sprachgebrauch dieses stark theolo-
gisch aufgeladenen Begriffes vermuten lasst, ist die Seele hier weder in der
religios-dogmatischen Bedeutung eines ,Geschopftseins® noch in ihrem
emotionalen, also ,fithlenden“ Aspekt angesprochen. Vielmehr ist es Hera-
klit um die Anerkennung der ihr faktisch inharenten Rationalitat bestellt:
,Es geht weder um die Tiefe des Empfindens noch die Grenzenlosigkeit
des Vorstellens, sondern um eine Kennzeichnung ihrer rationalen Kraft®.s2
Das Rationale aber ist nun, wie gezeigt wurde, das schlechthin Verbinden-
de; es bleibt nicht bei sich, sondern stromt nach aufden. Sobald sie daher
den Kontakt zu anderen sucht, ist die von Heraklit vorgeschlagene Bewe-
gung ins Innere nicht mehr als Weltflucht zu bezeichnen; Innerlichkeit,
die dufderlich wird, ist also zuletzt keine eskapistische,53 sondern eine ra-
tionale Kategorie.

Auch bei Empedokles hat die Genese des Ratschlags, was denn in Anbe-
tracht seiner Lehre zu tun verbleibt, viel damit zu tun, dass er ein Prinzip
oder genauer: eine ganze Menge von Prinzipien setzt, die alles durchdrin-
gen sollen und daher grundsatzlich von jedem einsehbar sind. Als Begriin-
der der ontologischen Vier-Elemente-Lehre war er der Ansicht, dass alles
Seiende sowie der Kosmos selbst aus den Grundstoffen Feuer, Wasser,
Erde und Luft besteht, die durch die Dialektik von Liebe und Streit (Ver-
sohnung und Trennung) in die unterschiedlichsten Mischungsverhaltnisse
gebracht werden.s+ Da Empedokles auf diese Weise die gesamte Weltent-
stehung und -permanenz aus mythischen Zyklen des Werdens und Ver-
gehens erklaren kann, bei deren Transformationsprozessen nichts verloren
geht, iiberrascht es nicht, dass die Unsterblichkeit der Seele und die Mog-

50 GEYER: FEinfiihrung, 8o. Zu Wachheit und Bewusstheit vgl. auch BREMER/DILCHER:
Heraklit, 631. Ahnliche Tendenzen sind ebenfalls in der Philosophie von Jiddu Krishnamurti
beobachtbar, vgl. METZINGER: Redlichkeit, of.

51 Vgl. Rapp, Christof: Vorsokratiker. Minchen: Beck 1997, 68f., sowie DEICHGRABER: Lo-
gos, 56-58.

52 BREMER/DILCHER: Heraklit, 620.

53 Zum Vorwurf des Eskapismus durch ,esoterische Selbsttechnologie® vgl. MARTINS: Ele-
mente, 85.

54 Vgl. PRIMAVESI: Empedokles, 696f.



»Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung"” 163

lichkeit der Seelenwanderung ebenfalls zum Kanon seiner Lehre gehoren.ss
Was hingegen befremdlich wirken mag, ist die Selbstverstandlichkeit, mit
der Empedokles sich als ehemals menschliche Seele stilisiert, die im Durch-
gang von Jahrtausenden gottlich geworden ist: ,Seid gegriif3t! Als ein un-
sterblicher Gott, nicht mehr als ein Sterblicher komme ich zu euch hin
[...]“5¢ (DK 31 B 113).

Im Vergleich zu Heraklits Selbstinszenierung ist hierbei die Qualitat
des Gottlichen neu, mit der Empedokles sich beleiht; statt als Philosoph,
der gern in Ritseln spricht,s7 gibt sich Empedokles (sofern er tatsiachlich
mit dem Erzahler des Katharmoi-Gedichtes identisch ist)s8 eher als antiker
Guru. Die unterschiedliche symbolische (man kénnte auch sagen: welt-
mythische) Begriindung ihrer Einzigartigkeit sollte allerdings nicht dar-
tiber hinwegtauschen, dass das Gebaren beider grundsatzlich dasselbe ist:
Weil auch Empedokles etwas allen Gemeinsames erkannt zu haben glaubt,
und seine Lehre in der Weitergabe eben dieses Gemeinsamen besteht, legt
er — genau wie Heraklit - einen besonderen Wert darauf, dass man sich
reflexiv mit seiner Lehre auseinandersetzt: ,Wenn du [meine Worte] [...]
wohlgesinnt mit reiner Achtsamkeit beaufsichtigst, so werden sie alle dein
ganzes Leben mit dir sein und du wirst daraus viel anderes erwerben [...|;
denn wisse, dass alles Einsicht und am Bewusstsein Anteil hat* (DK 31 B
110). Das allen Gemeinsame liefle sich daher im Empedokleischen Sinne
am besten als eine Art von ,durchseeltem® Logoss9 beschreiben, der sich
aus der gleichzeitigen Einheit der Vielen und Vielheit des Einen ergibt;6o

55 Vgl. BOHME, Angelika: Die Lehre von der Seelenwanderung in der antiken griechischen
und indischen Philosophie. Ein Vergleich der philosophischen Grundlequng bei den Orphikern,
bei Pythagoras, Empedokles und Platon mit den Upanishaden, dem Urbuddhismus und dem
Jainismus. Dissertation Diisseldorf 1989, 29-41. Béhme sieht den ontologischen Panpsychis-
mus als Grundvoraussetzung fiir die Seelenwanderung an (vgl. 131), was analog zum ,Alles ist
Logos" des Heraklit mit ,,Alles ist Seele” iibersetzt werden kénnte.

56 Ubersetzung folgt GEMELLI MARCIANO, Laura (Hg:): Die Vorsokratiker, Bd. 2. Parmeni-
des, Zenon, Empedokles. Griechisch-lateinisch-deutsch. Disseldorf: Artemis & Winkler 2009,
138-317.

57 Heraklit ist bekannt dafiir gewesen, seine Lehrsidtze in Ratseln oder mehrdeutigen
Aphorismen zu verpacken. Dieses Vorgehen lasst sich mit den Koan-Meditationen im Zen-
Buddhismus vergleichen, bei denen Erkenntnis vornehmlich durch Einsicht in die logische
Unauflésbarkeit der meist sehr kurz gehaltenen Koans evoziert wird, vgl. GUNTHER, Hans-
Christian: Grundfragen des griechischen Denkens. Heraklit, Parmenides und der Anfang der
Philosophie in Griechenland. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2001, 229f. Zur Koan-
Praxis im Zen vgl. auch BRUCK, Michael von: Zen. Geschichte und Praxis. Miinchen: Beck
2004, 93-109.

58 Vgl. PRIMAVESI: Empedokles, 714. Dazu passt auch die augenfillige Empedokleische
Mystik, 716-7z20.

59 Vgl. HOLSCHER, Uvo: Das ndchste Fremde. Von Texten der griechischen Frithzeit und
ihrem Reflex in der Moderne. Miinchen: Beck 1994, 160f., sowie WEIR, Hans-Friedrich: Friihes
Christentum und Gnosis. Eine rezeptionsgeschichtliche Studie. Tiibingen: Mohr Siebeck 2008,
90.

60 Vgl. PRIMAVESI: Empedokles, 703-705 und 720.



164 Maximilian Runge

und da nun jeder Mensch des Logos einsichtig sein kann, entspricht die
von Empedokles eingeforderte Vergegenwartigung seiner Lehre6 nichts
anderem als der Vergegenwartigung des Seins und des Allgemeinen
schlechthin: ,Denn in Bezug auf das Gegenwartige wachst die Klugheit bei
den Menschen” (DK 31 B 106).

Mit der hier vorgeschlagenen Lesart des Empedokleischen Appells diirf-
te selbst der religiose Skeptizismus Miihe haben, zu begriinden, weshalb
diese Form der Vergegenwadrtigung keine rationale Praxis darstellen sollte.
Denn wer wollte ernsthaft daran zweifeln, dass das Beharren auf Gemein-
samkeiten, also die Vergegenwartigung des Verbindenden und nicht des
Trennenden, einen konstruktiven Beitrag zur Aufgabe kiinftiger Volkerver-
standigung leisten kann? Nur weil die jeweilige Auslegung, gewissermafien
die ikonisch-dogmatische Kontextualisierung von introspektiven Erfahrun-
gen unter Umstanden einem weltanschaulichen Uberbau, also einem be-
stimmten Kollektivmythos folgt, macht das gleichwohl nicht die Rationa-
litat der Innenschau oder der Fokussierung auf das Allgemeine zunichte.
Vielmehr lasst sich an der Spannweite unterschiedlicher ,symbolischer
Deutungen“6z erkennen, dass die Einlibung (und als solche kann sie natiir-
lich immer noch scheitern) eines rationalen oder - wie sich nun auch
sagen liefSe - eines spirituellen Habitus schon seit etlichen Jahrtausenden
in den verschiedensten Traditionen und Kulturen praktiziert wird. Und
dass es deshalb eher zweitrangig ist, ob man von den entsprechenden Tech-
niken durch die eindringliche Beschaftigung mit fernostlicher Philosophie,
durch die aufdringlichen Angebote des esoterischen Marktes oder durch
die Pragung der eigenen (christlichen) Kultur erfahrt.

ZU DEN UBERLAPPUNGEN VON GEGENWARTSESOTERIK UND SPIRITUELLER PRA-
XIS

Nachdem nun eindeutige Begriffe fiir die Unterscheidung von dogmati-
scher Religiositat (zu der auch die sakularistische gehort) und echt ratio-
naler Spiritualitat zur Verfiigung stehen, bleibt zuletzt noch das Verhaltnis
zwischen spiritueller Praxis und der modernen Marktesoterik zu klaren.
Ich mochte mich daher zundachst mit dem klassischen, schon durch Camus
aufgeworfenen Einwand auseinandersetzen, dass das Religiose durch die
Setzung einer nicht-absurden Bedeutsamkeit der Absurditat der Welt zu
entfliehen versucht und so den Pfad der Rationalitat verldsst. 63

Nattrlich trifft dieser Einwand insoweit zu, als dass religiose oder neu-
religiose Konzepte, die ihren Glauben auf die Hoffnung bauen, dass alles

61 Vgl. auch DEICHGRABER: Logos, 7, sowie BOHME: Seelenwanderung, 38.

62 Vgl. KNOBLAUCH: Soziologie, 98f.

63 Vgl. MARTINS: Elemente, 87. Zum ,philosophischen Selbstmord® vgl. CAMUS, Albert:
Der Mythos des Sisyphos. 14. Auflage. Hamburg: Rowohlt 2012, 41-63, bes. 54f.



,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung* 165

einmal gut werden wird,64 gegeniiber dem siakularen Misstrauen, das sich
uberall und jederzeit der Unsinnigkeit des Daseins bewusst ist, eine hellere
und optimistische Farbung erhalten. Ob aber ein solcher Optimismus das
Wirkliche trifft oder zuletzt nur Tdauschung sein sollte,% ist fiir die Beur-
teilung seines Eskapismus nicht ausschlaggebend. Denn eine romantische
Verklarung der Welt66 ist doch nur dann als wirklich hinderlich zu be-
zeichnen, wenn sie dazu verleitet, alles bereits als ,gut® und ,erfreulich®
vorzufinden, sie ihre lebensbejahende Zuversicht also allein auf das Gegen-
wartige bezieht, statt aktiv gegen bestehende Missstinde vorzugehen. Der
Riickzug ins Private und das Erdulden ,karmischer“67 Leiden ist ein Sieg
der sdkularistisch pervertierten Esoterik; aber die Hinwendung zum Aktiv-
werden, das Aufstehen gegen Unrecht und Ausbeutung ist ein Sieg der
Spiritualitdt. Es ist der sikulare und daher selbstkritische Atheismus, der
um die Kooperationsbereitschaft derer weif3, die sich aus der tief empfun-
denen Pflicht einer humanistischen Ereiferung fiir das Wohl aller Men-
schen einsetzen und sich mit ihm verbiinden. Der sakularistische Atheis-
mus jedoch verleugnet diese Seite der rationalen Religiositit und verwehrt
sich unverniiftigerweise der Hand, die ihm gereicht wird.

Denn absurd bleibt die Welt mindestens solange, wie es noch durch
Kollektivmythen hervorgerufene Konflikte gibt. Gelost werden koénnen
diese Zerwiirfnisse nur, indem alle betroffenen Parteien den Anspruch auf
die Ausschliefdlichkeit ihres kollektiv-metaphysischen Territoriums aufge-
ben und ihre Grenzen fiir das metaphysisch Fremde 6ffnen. Fiir diese Auf-
gabe kann die Spiritualitat der Einzelnen eine Triebfeder sein. Denn eine
echt spirituelle Praxis wird mich allen Menschen zugleich ndherbringen,
eine blof3 dogmatisch-religiose jedoch wird mich lediglich meinen Grup-
penmitgliedern naherbringen, aber vom Rest der Menschheit distanzieren.
Solange ein Weltmythos zum ethisch-rationalen Handeln anregt, ist es
gleich, was fiir einem metaphysischen Narrativ ein Mensch anhangt. We-
sentlich an dieser Stelle ist die Einsicht, dass der Weltmythos fiir jeden
Menschen existenziell, der Kollektivmythos jedoch nur additional bedeut-
sam ist. Was wir also brauchen, ist keine Entzauberung der Welt, sondern
eine Entdogmatisierung der Weltkonzepte.68

Initiation und Aufrechterhaltung einer solchen Entwicklung kénnen
durch das begilinstigt werden, was ich im zweiten Abschnitt als ,existen-

64 Vgl. GROM: Hoffnungstrdger, o1f.

65 Selbst wenn eine religiose Weltanschauung wirklich eine Tauschung wire, ist mit Blu-
menberg zu fragen, ob das sdkulare Denken gleichwohl das Recht besitzt, diese Tduschung
durch die rationalistische, also letztlich doch sdkular-dogmatische ,Wahrheit* zu zerstoren,
vgl. BLUMENBERG, Hans: Rigorismus der Wahrheit. ,Moses der Agypter' und weitere Texte zu
Freud und Arendt. Hrsg. v. Ahlrich Meyer. Berlin: Suhrkamp 2015, 18f.

66 Zu diesem Einwand vgl. MARTINS: Elemente, 83f.

67 Vgl. KELLNER: Kritik, 191.

68 Vgl. auch METZINGER: Redlichkeit, 30.



166 Maximilian Runge

zielle Individualisierung” bezeichnet habe. Wie die Beispiele der Selbster-
forschung und der Vergegenwartigung bei Heraklit und Empedokles zei-
gen, ist bei den meisten ,transformativen® Techniken dabei zundchst eine
Bewegung nach innen oder zu mir hin festzustellen, die durch die Kulti-
vierung geistiger und sozialer Tugenden wie Achtsamkeit oder Mitgefiihl
bald wieder nach auflen drangt.69 Da wir immer an dem wachsen, was uns
unbekannt und nicht selbstverstandlich erscheint (Knoblauch nennt das in
Anlehnung an Husserl die notwendige ,Transzendenz“ der Erfahrung),7o
lernen und wachsen wir dort am meisten, wo viele unserer Selbstverstand-
lichkeiten verloren gehen. Von auflen erfahren wir einen solchen Verlust
des Selbstverstandlichen sehr oft als existenzielle Krise, von innen jedoch
stellt er (beispielsweise als Auftauchen unerwiinschter und ,geachteter”
Emotionen wie Zorn oder Hass) eine Herausforderung dar, die es zu meis-
tern gilt. Der Mangel an Selbstverstandlichkeiten also, so lasst sich folgern,
ist gewissermafden ein Zustand des Leidens.

Nun gibt es zwei Mdglichkeiten, damit umzugehen. Entweder kann
man sich - wie es zwar viele religiose und neureligiose, aber eben auch
viele sdkularistisch eingestellte Menschen tun - in ein dogmatisches Welt-
konzept fliichten, das das Leid ertrdglich macht, weil man darauf hofft,
dass es von selbst verschwindet; oder aber man visiert die Ursache des Lei-
des, also das Unselbstverstandliche, intentional an und betrachtet es als
Moglichkeit, daran zu wachsen. Wer sich dabei fiir die zweite Option ent-
scheidet, ist unter der eingangs hergeleiteten Definition als eine mindes-
tens rationale und daher spirituelle Person zu bezeichnen. Denn die zu-
nehmende Bewusstheit seiner selbst (mitsamt all der Konflikte, die noch in
einem stecken) ist heilsam und der individuellen Autonomie zutrdglich,”
und nicht lediglich ein leeres Postulat all der Heilsversprechen, die auf den
Basaren der ,Wohlfiihl-“ sowie ,Party- und Luxusesoterik“7z offeriert wer-
den.

Ja, es stimmt: Spiritualitdt ist Selbstoptimierung. Aber sie verfolgt eine
ethisch-rationale, eine kontinuierliche und aufrichtige Arbeit an sich
selbst, die unter Umstanden mithsam und haufig auch sehr unangenehm
sein kann73 - und eben nicht das hedonistische Wahrnehmen von Phasen
bloRer Entspannung, in denen man ,die Seele baumeln ldsst“, um danach
nur umso motivierter und leistungsfahiger in seinen sdkularistischen, mit

69 Vgl. KELLNER: Kritik, 216f. und RADEMACHER: Esoterik, 48, sowie METZINGER: Redlich-
keit, 12: ,Meditation kultiviert die geistigen Bedingungen der Moglichkeit von Rationalitat.”

70 Vgl. KNOBLAUCH: Soziologie, 95.

7' Vgl. METZINGER: Redlichkeit, 31.

72 GROM: Hoffnungstrdger, 68 und 92.

73 Vgl. BULAND, Rainer: Spiritualitdt und Spiel. Gemeinsamkeiten und Entwurf einer Theo-
logie des Spiels, in: BAIER: Handbuch, 347-364, hier 361f.



,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung" 167

fernostlicher Sinnhaftigkeit ,angereicherten® Alltag zuriickkehren zu kon-
nen.74

All diesen Schlussfolgerungen stattgegeben, ist die rationale Kritik der
Marktesoterik daher unter Zuhilfenahme anderer Kriterien zu leisten als
das Herausstellen ihrer Ganzheitlichkeit oder ihrer zweckhaften Uberhé -
hung von Leid.7s Was sich hier dem Begriff nach vor allem anbietet, ist die
Untersuchung der sikularistischen Religiositat auf den Grad ihrer gewerb-
lichen Kontamination, also sozusagen das Kriterium einer ,dogmatisch-ka-
pitalistischen“ Durchdringung des Spirituellen. Denn als Ideologie, die
selbst Erlosung anbietet (etwa durch die den Tod aufschiebende Macht des
Kapitals),76 ist es fir den Kapitalismus - oder die ,Kulturindustrie” im
Sinne Adornos - nicht schwierig, die traditionellen Heilsversprechen reli-
gioser Konzepte zu unterwandern und sich nutzbar zu machen. Der saku-
laristische Wille zum Synkretismus77 schlachtet dabei alles aus, was ihm
zur Propaganda seines Leistungs- und Konsumprinzips niitzt — den spiri-
tuellen ,Rest“ jedoch, das ethisch Verpflichtende und zur Ubung Ermah-
nende an den Traditionen, lasst er liegen.

In diesem Sinne schlief3lich ist es nicht die ausbleibende Sdkularisie-
rung, sondern die riicksichtslose Verwestlichung, die Kapitalisierung und
Vermarktung der Spiritualitat, die zur modernen Esoterik gefiihrt hat.78
Hierbei ist interessant, dass die populdare und tbliche Esoterikkritik vor
allem in Bezug auf okkulte Esoterik in einer antiamerikanischen Kapitalis-
muskritik kulminiert.79 Dass der Vorwurf einer Vermarktung von Spiritua-
litat auf die okkulte Esoterik freilich nur bedingt zutrifft (die Theosophie
Blavatskys und die Anthroposophie Rudolf Steiners sind beispielsweise
eher als Wissensesoterik denn als Marktesoterik zu bezeichnen),8 konnte
damit zusammenhangen, dass der moderne Okkultismus zwar keine kapi-
talistische, aber immerhin doch eine imperialistische Ausbeutung traditio-
neller Systeme betreibt.8

Was ist nun also aus dem Verhdltnis zwischen Spiritualitat und der Ge-
genwartsesoterik abzuleiten? Dass nicht alles, was sich als ,spirituell” be-
zeichnet, auch wirklich spirituell ist; und dass nicht jeder, der in den An-

74 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 42 und 50; KNOBLAUCH: Soziologie, 103f., sowie KELLNER:
Kritik, 40.

75 Vgl. MARTINS: Elemente, 76f., und KELLNER: Kritik, 191.

76 Vgl. z.B. BAUDRILLARD, Jean: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes &
Seitz 2011, 64-91, bes. 72.

77 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 25; GROM: Hoffnungstrdiger, 58 und 69, sowie MARTINS:
Elemente, 82.

78 Vgl. auch BARTH: Suche, 80; RADEMACHER: Esoterik, 29 und 145, sowie KELLNER: Kritik,
194.

79 Vgl. MARTINS: Elemente, 86.

80 Vgl. GROM: Hoffnungstrdger, 37-67.

81 Vgl. auch RADEMACHER: Esoterik, 39.



168 Maximilian Runge

geboten moderner Esoterik nach Bedeutsamkeit sucht, sich gleich hoff-
nungslos in der dogmatischen Irrationalitat eines bloflen Glaubenwollens
verliert. Jeder Person muss das unverauflerliche Recht auf Bedeutsamkeit
anerkannt werden und infolgedessen die selbstbestimmte Auswahl eines
singularen Weltmythos gewahrt sein. Einschreiten muss das sikulare Den-
ken nur dann, wenn das Selbstverstandliche einer Gruppe - ganz gleich,
um welches Wir es sich dabei auch handeln mag - zum ausschlief3lichen
Maf? ihrer Identitat ausartet und sich zum kollektiven Extremismus ver-
steift.

Solange es noch die Dichotomie von Uns und Euch gibt, ist keine Erlo-
sung denkbar. Wenn es jedoch tber inhaltliche Kategorien unmaglich ist,
das Verbindende aller Lebensformen herauszustellen, dann bleibt dafiir
nur noch die formale Kategorie der faktischen Gegenwdrtigkeit menschli-
chen Daseins ilibrig. Wer wahrhaft spirituell ist, wird daher weniger nach
jenseitiger, sondern vor allem nach diesseitiger Erlosung streben:

Es sieht im Moment so aus, als ob Befreiung immer nur innerweltliche Befrei-
ung sein kann und Erlésung immer nur innerweltliche Erlésung. Es geht dann
nicht mehr um ein Jenseits oder eine mogliche Belohnung in der Zukunft,
sondern immer nur um den gelebten Augenblick der Achtsamkeit, den Mo-
ment des Mitgefiihls, um das aktuelle Jetzt. Wenn es so etwas tliberhaupt
noch gibt, dann ist der eigentlich sakrale Raum immer nur das bewusst erleb-
te Jetzt.82

82 METZINGER: Redlichkeit, 24.



,Selbsterforschung” und ,Vergegenwartigung* 169

Zusammenfassung

Die zeitgendssische sdkulare, ,weltanschaulich neutrale” Religionskritik tut
sich schwer damit, fiir ihr aufkldrerisches Vorhaben tatsdchlich rationale
Argumente zu finden, die den Eigenwert des Religiosen berticksichtigen.
Statt nach ausdifferenzierten Kriterien fiir hilfreiche und gefdhrliche Religio-
sitdt zu suchen, werden gegenwdrtig vor allem Argumente angefiihrt, die das
sdkulare Denken als Standard setzen und damit selbst einem ,sdkularisti-
schen“ Dogmatismus (Habermas) zu entspringen scheinen. Diese Problema-
tik spitzt sich vor dem Hintergrund der seit einigen Jahren beobachtbaren
Tendenz einer zunehmenden Attraktivitdt von marktesoterischen Angeboten
noch weiter zu, denn die dort anzutreffende ,Spiritualitdt” verwischt auch
begrifflich die Grenzen von sdkularer Spiritualitdt (Metzinger) und sdkula-
ristischer Religiositdt. Der Aufsatz unternimmt daher den Versuch, zu erldu-
tern, inwiefern das Spirituelle als die Rationalitdt des Religiésen schlechthin
angesehen und so von der oftmals irrationalen ,Spiritualitdt” der Markteso-
terik unterschieden werden kann.

Abstract

Contemporary criticism of religion, which itself mainly claims to be secular
and “ideologically neutral”, has some difficulties in finding rational argu-
ments that actually acknowledge the value of religious worldviews. Instead
of reflecting on criteria for constructive and harmful religiosity, most of the
current arguments set secular thinking as the mode and therefore seem to
derive from “secularistic” ideology (Habermas). This problem intensifies
considering the growing attraction of commercial esoteric teachings because
“esoteric spirituality” blurs the conceptual distinction between secular spiri-
tuality (Metzinger) and secularistic religiosity. The essay therefore focuses
on the argument that the spiritual should be seen as the rationality of reli-
giosity in general and hence should be distinguished from the irrational will
to belief which is frequently encountered on the esoteric market.



	"Selbsterforschung" und "Vergegenwärtigung" : zur Problematik religiöser und spiritueller Praxis vor dem Hintergrund der modernen Marktesoterik

