
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: "Selbsterforschung" und "Vergegenwärtigung" : zur Problematik
religiöser und spiritueller Praxis vor dem Hintergrund der modernen
Marktesoterik

Autor: Runge, Maximilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maximilian Runge

„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung".
Zur Problematik religiöser und spiritueller Praxis

vor dem Hintergrund der modernen Marktesoterik

Dem Wort Esoterik haftet spätestens seit den 1980er Jahren ein Schauder

an, über den das säkulare Denken nicht hinweg sehen kann. Unwillkürlich
drängen sich Assoziationen von spärlich ausgeleuchteten Bauwagen und
prall gefüllten Messehallen auf, in denen nebulöse Ratschläge und der Sinn
des Lebens den im schlimmsten Falle zum Glauben gewillten, im besten
Falle gerade einmal ahnungslosen Kunden feilgeboten werden. Wofür hat
die westliche Zivilisation die Säkularisierung erfunden, wenn im dritten
Jahrtausend nach Christi Geburt immer noch Leute auf solche Naivitäten
hereinfallen? Was man im Dunstkreis der modernen Marlctesoterik' findet,
so die gängige und durchweg kritisch gemeinte Formel, kann nur
Aberglaube sein, und Aberglaube gehört unter allen Umständen enttarnt.

Dieses Urteil wird selbst dann noch gern gefällt, wenn man mit Jürgen
Habermas und einigen anderen Stimmen aus dem Umfeld „emanzipatori-
scher" Religionskritik den Eigenwert der religiösen Sphäre für Individuum
und Gesellschaft anerkennt.2 Ein selbstkritisch aufgeklärt-vernünftiges Ja

1 Unter dem Begriff sollen alle „esoterischen" und neureligiösen Strömungen zusam-
mengefasst sein, die mit dem Aufkommen des sogenannten New Age populär geworden sind
und sich vor allem durch die Orientierung an einem allgemein zugänglichen „Sinnmarkt"
sowie der Praktikabilität der von ihnen angebotenen Rituale auszeichnen, vgl. Barth, Claudia:

Esoterik - die Suche nach dem Selbst. Sozialpsychologische Studien zu einer Form moderner

Religiosität. Bielefeld: Transcript 2012, 65-83; RADEMACHER, Stefan: Esoterik. (Religionen
und Weltanschauungen, Bd. 5). Hrsg. v. Karl E. Grözinger. Berlin: Berliner Wissenschafts-
Verlag 2009, 27-33, uncl SCHMID NOERR, Gunzelin: Aberglaube in der entzauberten Welt, in:
Wolf, Merlin (Hg.): Zur Kritik irrationaler Weltanschauungen. Religion - Esoterik -
Verschwörungstheorie -Antisemitismus. Aschaffenburg: Alibri 2or5, 49-70, hier 51-57. Der
„esoterische Okkultismus" (in der Gegenwart prototypisch etwa durch Scientology vertreten) ist
dabei insoweit immer mitgedacht, als dass er die erkenntnistheoretische Grundlage eines
höheren „Geheimwissens" in der Moderne bereitet hat, vgl. GROM, Bernhard: Hoffnungsträger

Esoterik? Regensburg: Pustet 2002, 18.

2 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Ein Bewußtsein von dem, was fehlt, in: Reder, Michael/
Schmidt, Josef (Hg.): Ein Bewußtsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit Jürgen Habermas.

Frankfurt a.M.: Suhrlcamp 2008, 26-36, sowie BARTH: Suche, 284-286. Dazu gehört auch
die Berücksichtigung postindustrieller Faktoren wie Zersplitterung von Identität und sozialen

Strukturen, allgemeiner Wertewandel (die individuelle Entfaltung scheint wichtiger als
die Pflicht gegenüber der Gemeinschaft), zunehmender Sinnverlust in einer sich weiter
vernetzenden Welt etc., vgl. BARTH: Suche, 92-97 und 253-275, sowie CROM: Hoffnungsträger,
96L



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung"

zu den Formen (post)moderner Religiosität? bei einem gleichzeitigen
kategorischen Nein zur Esoterik macht es freilich nicht einfacher, Kriterien für
die Unterscheidung von „guter" und „schlechter", also konstruktiver
Spiritualität einerseits und fundamentalistischer andererseits, zu benennen.
Statt sich um begriffliche Differenzierung zu bemühen, die den vielfältigen
Formen religiösen Erlebens gerecht werden könnte, wird im gegenwärtigen

esoterikkritischen Diskurs moderne Spiritualität als Ganzes verworfen,

weil sie nicht im säkularen Denken endet4 - und was für das säkulare
Denken keinen Nutzen hat, das hat offenbar überhaupt keinen Nutzen
mehr.

Wenn heutige Religionskritik - bei aller Legitimität ihres Anliegens -
der so dringlichen Aufgabe interreligiöser und -kultureller Kooperation
nicht im Wege stehen will,? dann muss es möglich sein, das Erfordernis
existenzieller Sinnarbeit von den gefährlichen Tendenzen gegenwärtiger
Esoterik und Fundamentalismen zu unterscheiden. Denn das oft belächelte

Wort von der „Sinnsuche" ist ja nicht einfach nur ein Neologismus, der
etwa aus den unübersichtlichen Strukturen spätmoderner Gesellschaften
emporgestiegen wäre - sondern eine der wesentlichsten Aufgaben, die den
Menschen seit jeher begleitet. Menschliches Dasein braucht „Sinn" (oder
mit einem Wort Hans Blumenbergs: Bedeutsamkeit), wenn es überlebensfähig

bleiben und ein lebenswertes Leben vollziehen will. Im Folgenden
versuche ich daher aufzuzeigen, inwiefern sich dieser positive, „rationale"
Begriff von Sinnerzeugung6 innerhalb der gegenwärtigen Marktesoterik
wiederfinden und von der überwiegenden Irrationalität ihrer Angebote?
differenzieren lässt.

Dazu wird es nötig sein, drei Dinge darzulegen: 1) Für die Produktion
von Bedeutsamkeit ist Dasein auf Weltvermittlung durch Ikone und
Zeichen angewiesen. Diese Vermittlungsarbeit wird von jeder
Weltanschauung geleistet. Die Berücksichtigung der faktischen Gleichwertigkeit
unterschiedlicher Weltbebilderung resultiert daher zuletzt in einem
Relativismus von „Weltmythen". 2) Jede Weltanschauung, auch die säkulare,

3 Vgl. Motak, Dominika: Postmodern Spirituality and the Culture of Individualism, in:
AHLBÄCK, Tore (Hg.): Postmodern Spirituality Scripta Instituti Donneriani Aboensis XXI).
Abo: Donner Institute for Research in Religious and Cultural History 2009, 149-161.

4 Vgl. Kellner, Manuel: Kritik der Religion und Esoterik. Außer sich sein und zu sich
kommen. Stuttgart: Schmetterling Verl. 2010, 216. Es kann dabei kaum überraschen, dass
auch die christliche Theologie vielfältige Kritik an der modernen Esoterik übt. Neben dem
offensichtlichen Affront, den die zunehmende „Privatisierung" von Religiosität für eine
Tradition bedeutet, die die Qualität ihres Erlebens aus regelmäßiger Zusammenkunft
bezieht, steht dabei vor allem die Verteidigung und Geltendmachung theologischer Dogmen -

auslegung im Vordergrund, vgl. GROM: Hoffnungsträger, 117-125. Zum problematischen
Terminus der religiösen Privatisierung vgl. auch MOTAK: Spirituality, 154-159.

5 Vgl. KELLNER, Manuel: Religionskritik, in: WOLF: Kritik, 13-29, hier 28.
6 Vgl. Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos. Frankfurt a.M. 2006, 56.
7 Vgl. SCHMID NoerR: Aberglaube, 65h



152 Maximilian Runge

unterliegt der Gefahr von Dogmatismen. In diesem Zusammenhang
entpuppen sich viele Argumente der Esoterikkritik nicht als säkular, sondern
als „säkularistisch",8 also als säkular-dogmatisch. Der Diskurs über die
Formen moderner Religiosität sollte aber vernunftkritisch rational, und nicht
übersteigert rationalistisch geführt werden. 3) Nicht jedes durch (markt) -

esoterische Angebote evozierte Erlebnis ist als spirituelle oder auf Autonomie

gerichtete Erfahrung zu bezeichnen. Daraus folgt jedoch nicht, dass

jedwedem Ratschlag mit esoterischer „Färbung" eine emanzipatorische
Komponente abzusprechen ist. Dieser Umstand lässt sich besonders gut an
den vorsokratischen Naturphilosophien von Heraklit und Empedokles
verdeutlichen, bei denen bereits vor rund 2500 Jahren mit „Selbsterforschung"
und „Vergegenwärtigung" zwei zentrale Topoi religiöser Praxis auftauchen,
die auch heute noch von einer Vielzahl traditioneller und esoterischer
Systeme aufgegriffen und wiederholt werden.

Da einer differenzierten Auseinandersetzung mit dem Thema gegenwärtig

noch die Verwendung von eindeutigen Begriffen zu fehlen scheint,
wird die erste Hälfte meines Essays hauptsächlich in der Herleitung geeigneter

Definitionen von „Religiosität", „Spiritualität" und „säkularer
Rationalität" bestehen. Weshalb zum Beispiel die ethischen Prinzipien Herakli-
tischer Selbsterforschung und Empedokleischer Vergegenwärtigung eher
als spirituelle denn als religiöse Praxis zu bezeichnen wären, wird sich erst
gegen Ende des dritten Abschnitts erhellen. Sollte zuletzt dem ärgerlichen
Minenfeld der Esoterik, aus dem ja auch der ein oder andere Ratschlag zur
Innenschau oder des „einfach einmal sein'N entspringt, die Möglichkeit
konstruktiver Spiritualität zugestanden werden können, muss die
gegenwärtige Religionskritik andere Kriterien als den bloßen Verweis auf die
esoterische „Propaganda"10 moderner Religiosität und Krisenbewältigung
bereitstellen. Mein Vorschlag wäre, in der ganzen Angelegenheit nicht die
zu kritisieren, die Bedeutsamkeit suchen - sondern das Kollektivparadigma

derer, die sie anbieten.

Zur Erzeugung von Bedeutsamkeit durch Weltmythen

Bedeutsamkeit ist ein narratives Konstrukt, das zu jedem Zeitpunkt anwesend

sein muss, wenn ein Mensch am Leben bleiben will. Was damit
gemeint ist, wird deutlicher, wenn man sich einen bestimmten individuellen
Mechanismus ansieht, der in einer existenziellen Krise (wie beispielsweise
einer schweren Depression) zu greifen beginnt.

8 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken. Berlin:
Suhrkamp 2012, 324h

9 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 45-47.
10 Vgl. Martins, Ansgar: Elemente einer kritischen Theorie der Esoterik, in: WOLF: Kritik,

71-90, hier 83.



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 153

Denn unabhängig davon, wodurch eine existenzielle Krise oder
„Grenzsituation" (Jaspers) konkret verursacht wird, lässt sich in den meisten
Fällen eine Fokussierung der Erkrankten auf sich selbst, eine zunehmende
Vereinsamung durch „interpersonalen Rückzug"11 feststellen. Das Erleben
einer existenziellen Krise ist also oftmals mit dem Verlust der sozialen
„Umrahmung" der Einzelnen und ihrer Teilnahme am gesellschaftlichen
Leben verbunden.12 Wo jedoch im Angesicht von unsagbarem Leid das
Sinnhafte fraglich wird, da entpuppt sich diese Tendenz zur Einsamkeit als

echtes Problem. Sehr häufig nämlich wird Bedeutsamkeit allein aus der
„gefühlten" Tatsache bezogen, dass wir Teil einer Gemeinschaft sind, dass

wir kulturelle Identität besitzen.u Ein Individuum, das sich - freiwillig
oder durch Krankheit - weitgehend von kollektiven Strukturen distanziert,
wird jedoch nicht mehr ohne Weiteres auf diese allgemeine Quelle von
Bedeutsamkeit zurückgreifen können.'4 Da man aber offenkundig auch dann
noch einen Willen zum Leben besitzen kann, wenn man sich mitten in den
reißenden Strömen einer Krise befindet (zumindest solange, wie man den

etwaigen Gedanken an eine Selbsttötung nicht nachkommt), muss es
daneben noch eine andere Quelle geben, aus der man die festigende Kraft
der Bedeutsamkeit bezieht.

Wichtig für mein Argument ist zunächst nur die reine Faktizität dieser
Art von Bedeutsamkeit (die Frage nach ihrem Ursprung stelle ich weiter
unten). Denn offenbar besitzt das Dasein die Fähigkeit, sich selbst dann
noch durch die Ergreifung irgendeiner Form von Bedeutsamkeit im Leben

zu halten, wenn die gängigen kulturellen und religiösen Antworten fraglich

werden oder bereits geworden sind.>5 Diesen kleinen Fetzen an „Restsinn",

der in jedem lebenden Menschen realiter vorhanden und für jeden

11 Vgl. hierzu Will, Herbert u.a.: Depression. Psychodynamik und Therapie. 3. Auflage.
Stuttgart: Kohlhammer 2008, 55.

12 Wie zahlreiche Studien zur Prävalenz depressiver Krankheitsformen belegen, können
Grenzsituationen natürlich auch umgekehrt durch bloße Vereinsamung (wie z.B. plötzliche
Witwenschaft, andauernde Arbeitslosigkeit etc.) induziert werden, vgl. SCHNEIDER, Frank:
Facharztwissen Psychiatrie und Psychotherapie. Berlin: Springer 2012, 546, sowie GROBE, Thomas

G. u.a.: Versorgungsgeschehen, in: STOPPE, Gabriela u.a. (Hg.): Volkskrankheit Depression?

Bestandsaufnahme und Perspektiven. Berlin: Springer 2006, 39-98, hier 88.
'3 Vgl. BARTH: Suche, 84.
*4 Das heißt natürlich nicht, dass man seine kulturelle Identität verliert, sobald man sich

in einer existenziellen Krise befindet. Es bedeutet nur, dass die ursprünglichen kollektiven
Parameter von Bedeutsamkeit weitgehend unbrauchbar werden, weil man üblicherweise
nicht anders kann, als radikal an der Kategorie „Sinn" zu zweifeln. Auch sollte erwähnt werden,

dass der bloße Zweifel an der Sinnhaftigkeit des Daseins sich nicht sofort in der
Erkenntnis einer radikalen Sinnlosigkeit des Daseins und dem Verlust von individueller
Bedeutsamkeit ausdrückt. Ein Zyniker beispielsweise kann die allgemeine Absurdität der Welt
und ihrer Verhältnisse als Standard seiner eigenen Bedeutsamkeit setzen, ohne gleich über
Suizid nachdenken zu müssen.

'5 Vgl. auch HOFFMANN, Petra: Sinnkrise als Herausforderung an existentielle Pädagogik.
Von Bollnow über Jaspers zu Frankl und Dürckheim. Dissertation Stuttgart 2001, 98-100.



154 Maximilian Runge

obligatorisch ist, nenne ich „Weltmythos". Als Mythos - also als nicht
weiter hinterfragbare Erzählung16 - erscheint die individuelle Bedeutsamkeit

in diesem Zusammenhang vor allem deshalb, weil sie dem, der von ihr
überzeugt ist, eine Hintergrundgeschichte liefert, die die fortwährende
Vorhandenheit der Welt für ihn selbst gewährleistet. Auf diese Weise
übernimmt der Weltmythos die ontologische Garantie dafür, dass auf der
„Welt" ein Ort vorhanden ist, den ich und meine einmalige vergängliche
Identität noch auszufüllen vermögen. Solange es am Leben bleiben will,
muss das Dasein an den vermittelnden Strukturen eines Weltmythos
festhalten - denn die Abwesenheit dieses Narrativs würde seinen sofortigen
Tod bedeuten.

Das obige Beispiel verdeutlicht diesen Sachverhalt sehr gut: Solange sie
nicht zum Selbstmord neigt, hat eine schwer depressive Person - obwohl
sie in der Regel den gesellschaftlichen Halt und das Vertrauen in das
kulturell Selbstverständliche verliert - noch einen Halt in der Welt; der
absolute Verlust von Bedeutsamkeit würde sich nämlich erst durch das
tatsächliche Auslöschen der eigenen Existenz bemerkbar machen (aber auch
dann ließen sich gewiss noch bedeutsame Narrative vorfinden, die auf
eschatologische Beruhigungsversuche wie etwa Erlösung, Schmerzlinderung,

Lebensflucht oder Ähnliches abzielten).
Der Vorteil eines solchen Begriffes von individueller Bedeutsamkeit

besteht nun darin, dass er uns ein Kriterium dafür bereitstellt, wann genau
wir es mit einer echt rationalen Person zu tun haben und wann nicht.
Viele Argumente der zeitgenössischen Religionskritik unterliegen nämlich
der nicht sehr vernünftigen Einseitigkeit, dass nur diejenigen Personen als
rational angesehen werden sollen, die einen nicht-religiösen Standpunkt
vertreten.'7 Wenn aber so etwas wie ein religiös-rationales, also ein
nichtdogmatisch religiöses Argument überhaupt möglich sein soll, dann muss
der individuelle Aspekt der Bedeutsamkeit von ihrem kollektiven Aspekt
„kultureller Fraglosigkeit",18 dann muss der singuläre Weltmythos vom
gruppenspezifischen Kollektivmythos unterschieden werden. In der
Konsequenz wird für ein echt rationales Argument nicht mehr ausschlaggebend

sein, ob es einem religiösen oder einem säkularen Kontext
entstammt, sondern ob die Person, die es vorträgt, sich ausreichend von ihren
„angeborenen" Kollektivparadigmata") distanziert und infolgedessen die

16 Vgl. Blumenberg: Mythos, 142.
17 Vgl. KELLNER: Kritik, 173-181. Eine ausführliche Kritik dieser Auffassung erfolgt im

nächsten Abschnitt.
18 Vgl. Konersmann, Ralf: Die Unruhe der Welt. 3. Aullage. Frankfurt a.M.: S. Fischer

2015, 12.

'9 Jüngere Studien aus dein Feld der Entwicklungspsychologie zur Moralfähigkeit bei
Säuglingen weisen daraufhin, dass wir unsere Umwelt von Anfang an in die Kategorien des

Eigenen und des Fremden unterteilen, vgl. BLOOM, Paul: just Babies. The Origins of Good and
Evil. New York: Broadway Books 2013, 101-130. Blooms Beobachtungen bekräftigen daher die



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 155

Kontingenz und Relativität aller Weltmythen anerkannt hat. Woher das
Dasein seine individuelle Bedeutsamkeit bezieht, ist für diese diskursethische

Definition von Rationalität eher zweitrangig; viel wichtiger ist, dass

eine rationale Person allen anderen Personen ausnahmslos das Recht
einräumen muss, sich mit allen angemessenen Mitteln20 für individuelle
Bedeutsamkeit zu ereifern und auf diese Weise gegen den „Absolutismus der
Wirklichkeit" (Blumenberg) zur Wehr zu setzen. Denn wer in einem
existenziellen Sinne individualisiert ist, der wird seinen Weltmythos nicht
mehr nur ausschließlich aus dem Selbstverständlichen seines Referenzkollektivs

(dem Kollektivmythos) beziehen und infolgedessen auch nicht
mehr so anfällig für kollektive Dogmatismen sein. Anders gesagt: Wer
seinen eigenen Kollektivmythos höher oder höherwertiger einschätzt als den
Welt- oder Kollektivmythos eines anderen, der argumentiert nicht rational,
sondern dogmatisch.

Dabei spielt es keine Rolle, ob der eigene Kollektivmythos einer
magischmythischen, einer religiösen oder einer rationalen Logik folgt. Jede
Weltanschauung wird dogmatisch (oder „ideologisch"), sofern sie das Fremde
radikal davon ausschließt, in Berührung mit dem Eigenen zu kommen.21
Während die Prinzipien „bloßer", also kollektiver Religiosität oder
Rationalität jedoch noch immer unter der Bedrohung einer möglichen Radikalisierung

stehen, geht dieses gefährliche Potenzial mit der Annahme einer
selbstbestimmten Religiosität oder Rationalität verloren. Für eine differenzierte

Begriffsbestimmung von „Spiritualität" ergeben sich daraus zwei
Kriterien: Sie muss sich mindestens a) als selbstbestimmt und b) als rational
erweisen, wenn sie von einem undogmatisch säkularen Standpunkt ernst
genommen werden will. Ob sich aber Spiritualität dabei immer auch als

notwendig religiös erweisen muss, ist wahrscheinlich die sehr viel interessantere

Frage.

Vermutung, dass der individuelle Weltmythos ursprünglich vollkommen vom Kollektivmythos

überlagert wird, Bedeutsamkeit also anfangs nur als kollektiver Weltmythos verfügbar ist.
20 Was das angesichts der Aggressivität mancher Ideologien konkret heißt, wird noch

eingehender zu klären sein. Eine vorübergehende Arbeitshypothese könnte jedoch
folgendermaßen lauten: Als angemessen sind alle Mittel zur Ergreifung von Bedeutsamkeit zu
bezeichnen, solange sie weder denen, die einem bestimmten Kollektivmythos folgen, noch
denen, die einem anderen Kollektivmythos folgen, einen Schaden zufügen oder eine anderweitig

geartete Bedrohung für lebendige Personen darstellen. Ferner muss bei der noch
ausstehenden Eruierung eines solchen Kriteriums unbedingt das Recht auf Selbstbestimmung
und -Verwaltung bei der Auswahl einer indigenen und traditionellen Lebensweise berücksichtigt

werden, sofern diese nicht im Widerspruch zu den Menschenrechtskonventionen
steht.

21 Vgl. hierzu beispielsweise Adornos Abhandlung über die „Kulturindustrie" in HORK-
HKIMHR, Max/ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Fragmente. 21.

Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer 2013, 128-176.



156 Maximilian Runge

SÄKULARISTISCHER DOGMATISMUS UND (SÄKULARE) SPIRITUALITÄT

Wenn „Weltanschauung" im Sinne Blumenbergs dazu dient, der Wirklichkeit

ein weltbegründendes Abbild abzuringen,22 dann kann das
erkenntnistheoretische Monopol eines Anspruchs auf Wahrheit von keiner
Weltanschauung mehr (auch nicht von der säkularen) aufrechterhalten werden.
Der säkularistische Diskurs, der aus den gegenwärtigen religiösen und „neu-
religiösen"^ Fundamentalismen die allgemeine Gefahr von Religiosität
schlechthin schlussfolgert und nach einer radikalen Säkularisierung
verlangt, entpuppt sich vor diesem Hintergrund nicht besser als die, die er
kritisiert. Als rational kann nur derjenige aufgefasst werden, der die
Überzeugung des Anderen gelten lässt, sofern diese keine Gefahr nach innen
oder nach außen darstellt. Säkularität ist folglich kein Garant für Rationalität;

aber sie ist eine gute Basis.24

Wie die vorherigen Betrachtungen gezeigt haben sollten, lässt sich die
Frage, ob jemand rational oder dogmatisch argumentiert, ebenfalls an der
Zusammensetzung (oder der „kollektivistischen" Kontamination) des

Weltmythos ablesen, der ja die jeweilige Bedeutsamkeit eines Individuums
stellt. Alternativ ließe sich die Frage danach formulieren, kraft welcher
Autorität man seine existenziellen Überzeugungen beziehen und verteidigen

kann. Eine rationale Person wird sich lediglich der Autorität ihrer
eigenen Einsicht unterwerfen, ihr Weltmythos ist weitgehend von der
Aufrechterhaltung kollektiver Mythen unabhängig. Angesichts dieses Sachverhalts

würde man nun vermuten können, dass die Distanzierung vom
Kollektivmythos in einer absoluten Gleichgültigkeit gegenüber dem kollektiven

Geschehen resultiert. Offensichtlich jedoch zieht sich eine rationale
Person nicht von den öffentlichen Angelegenheiten zurück, sondern im
Gegenteil: Sie wird im höchsten Maße um das Gemeinwohl besorgt sein,
ohne zu missionieren und nach gruppenübergreifender Kooperation streben,

wo immer sie kann.25 Es ist offenkundig die westlich-kulturelle
„Selbstverständlichkeit" zunehmender Individualisierung, die dieses spezifische
Verständnis von Rationalität26 hervorgebracht hat. Existenzielle Individua-

22 Vgl. Blumenberg: Mythos, 9-39.
23 Barth: Suche, 80. Ich folge Barth und beziehe mich mit dem Begriff des Neureligiösen

ausschließlich auf die individualisierten Formen der Marktesoterik, die zu den
gemeinschaftlichen Strukturen der „herkömmlichen" Religionen in Opposition stehen.

24 Vgl. dazu GOERLICH, Helmut: Säkularität - Religiosität - Egalität - in einer nicht nur
auf die Grenzen verfasster Rechte fixierten Perspektive, in: Denkströme. Journal der Sächsischen
Akademie der Wissenschaften 7 (200). http://www.denkstroeme.de/heft-7/s__33-52_goerlich
(15.03.2016).

25 Vgl. HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken II, 326h
26 Natürlich haben auch andere, weniger individualistische Kulturen (wie beispielsweise

die antike griechische oder die asiatischen) Formen von selbstkritischer Rationalität
hervorgebracht. Existenzieller Individualismus erweist sich somit als vom „Programm" eines
kollektiven Individualismus weitgehend unabhängig.



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 157

lisierung gewährt also nicht nur die Möglichkeit, seinen Weltmythos frei
und intentional zu wählen, sondern auch, durch transformative Prozesse
die Ausgestaltung des Kollektivmythos und seiner eigenen kulturellen
Identität zu modifizieren und damit den Umfang des eigenen Referenzkollektivs

neu zu wählen und zu erweitern.2? Das Referenzkollektiv einer
in diesem Sinne rationalen Person kann nur in der Wahl des gesamten
Daseins bestehen, also im Ergreifen einer kollektiven Identität, bei der das

„Eigene", das „Wir" einen jeden auf dem Planeten Erde existierenden
Menschen umschließt. Begegnungen innerhalb dieses echt rationalen Kollektivs

können dann nur noch als gleichberechtigte Begegnungen zwischen
Dir und Mir stattfinden (und nicht mehr als Konfrontation zwischen Euch
und Uns), weil keine lebende Person mehr durch den Index des Kollektiväußeren

stigmatisiert wird.
Der wesentliche Punkt in Bezug auf die moderne Marktesoterik ist nun

der: Während in der Forschungsliteratur die immer noch andauernde
Individualisierung innerhalb westlicher Gesellschaften und die daraus
resultierende Zersplitterung kollektiv-bedeutsamer Strukturen als eine
ausschlaggebende Ursache für die steigende Affinität zu marktesoterischen
Systemen herangezogen werden,28 verkennen die meisten Darstellungen,
dass natürlich auch die Marktesoterik durch ebenjenen existenziellen
Individualismus beeinflusst ist, der die Rationalität des eigenen Standpunktes
hervorgebracht hat und sie kultivieren will. Dieser Einfluss mag zwar im
Ganzen besehen eher gering sein; aber man sollte deshalb nicht gleich den
Fehlschluss begehen, ihn zu ignorieren.

Der durch die säkulare Moderne eingeleitete „Wandel der Religion zur
Privatsache",29 die Privatisierung von Religiosität bedeutet genau dann
einen Fortschritt, wenn durch sie der extreme Dogmatismus religiöser
Traditionen verhindert werden kann - denn offenkundig war bloße Religiosität

noch nie ein Indikator dafür, dass man seinen Mitmenschen nichts Böses

will (beispielhaft zu sehen am dunklen christlichen Kapitel der
Hexenverfolgung sowie der ebenfalls gewalttätigen Geschichte des Buddhis-
mus).3° Fragwürdig wird Individualisierung nur, wenn sie zu radikal betrieben

wird und infolgedessen der Begründung einer neuen kollektiven und
rationalen Verbindlichkeit im Wege steht.3] Insofern also Säkularisierung
und Individualisierung zusammen zu denken sind und das Fehlen oder

27 Vgl. Schmidt-Leukel, Perry: Der Einfluss der interreligiösen Bewegung auf die religiöse
Identität, in: BAIER, Karl (Hg.): Handbuch Spiritualität. Zugänge, Traditionen, interreligiöse
Prozesse. Darmstadt: Wiss. Buchges. 2006, 329-344.

28 Vgl. z.B. Barth: Suche, 278.
29 GROM: Hoffnungsträger, 97.
3° Zu Krieg und Gewalt im Buddhismus vgl. CHUNG, llkwaen: Paradoxie der weltgestaltenden

Weltentsagung im Buddhismus. Ein Zugang aus der Sicht der mimetischen Theorie
René Girards. Berlin: LIT Verlag 2010, 249-261.

31 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 26L, sowie GROM: Hoffnungsträger, 6g(.



i58 Maximilian Runge

Ausbleiben einer übergeordneten rationalen Kollektivität ein Symptom der
säkular-dogmatischen Gegenwartsverhältnisse darstellt, bedeutet auch das

marktesoterische Beharren auf eine radikal individualistische Religiosität
nicht die Rückkehr religiöser ganzheitlicher Ethik nach einem säkularen
Zeitalter, sondern das zwanghafte Fortleben traditioneller Dogmatismen
mit säkularistischen Mitteln. Die oftmals so bezeichnete „Spiritualität" der
Gegenwartsesoterik „überwindet nicht die Säkularisierung der Gesellschaft,

sondern spiegelt sie wider"32 und trägt auf diese Weise zur pathologischen

Verflüssigung, Fragmentierung und säkularistischen Ausbeutung
religiöser (vor allem fernöstlicher) Weltanschauungen bei.33

Um Verwirrungen zu vermeiden, werde ich im Folgenden immer dann

von „säkularistischer Religiosität" sprechen, wenn ich mich auf diesen
dogmatischen und irrationalen Aspekt der Marktesoterik beziehe. Auf diese
Weise schließlich wird - nicht zuletzt auch auf der begrifflichen Ebene -
„Spiritualität" für alle Positionen frei, die die Wahl des menschlichen
Gesamtkollektivs bereits vollzogen haben und von daher wenigstens als rational

zu bezeichnen sind. Verblüffend an dieser Unterscheidung ist, dass der
Gegenbegriff einer „säkularen Spiritualität"34 weit weniger einen logischen
Widerspruch zu evozieren scheint als derjenige einer „säkularen Religiosität".

Unter Zuhilfenahme der soeben gebildeten Begriffe lassen sich nun
auch einige Aussagen über das Verhältnis von Religiosität und Spiritualität
zueinander treffen. Zunächst ist festzuhalten, dass der individualisierte
Begriff der Religiosität nicht notwendigerweise die Abwertung der großen
Religionen und ihrer Glaubenssätze impliziert.35 Vielmehr soll damit
ausgedrückt werden, dass eine „nur" religiöse Einstellung stets noch der
Gefahr zum kollektiven Fundamentalismus unterliegt, während der existen-
ziell kultivierte Habitus der Spiritualität dieser Tendenz gegenüber eher
erhaben ist: Nicht jede religiöse Praxis ist spirituell, aber jede spirituelle

32 GROM: Hoffnungsträger, 96.
33 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 42; SCHNÄDELBAC'H, Herbert: Religion in der modernen

Welt. 2. Auflage. Frankfurt a.M.: Fischer 2009, 135, sowie Reder, Michael: Säkularisierung
und Weltgesellschaft, in: SCHMIDT, Thomas M./PUSCHMANN, Annette (Hgg.): Religion und
Säkularisierung. Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart/Weimar: Metzler 2014, 343-355,
hier 346.

34 Dort, wo säkulares Denken nicht dogmatisch ist, wird sogar seit einiger Zeit danach

gefragt, wie die Grundrisse einer Spiritualität auszusehen hätten, die auf die unüberprüfbaren

Vorstellungen der großen religiösen Traditionen verzichtet. Thomas Metzinger hat
diesbezüglich einen zwar eher populär gehaltenen, aber dennoch höchst progressiven und
mutigen Essay vorgelegt, in dem er die echt spirituelle Geisteshaltung zum wissenschaftlichen

Ideal der „intellektuellen Redlichkeit", also die unbedingt gleichzeitige Einhaltung er-
kenntnistheoretischer und ethischer Grundsätze beim wissenschaftlichen Erkennen in
Beziehung setzt, vgl. Metzinger, Thomas: Spiritualität und intellektuelle Redlichkeit. Ein
Versuch. Mainz: Selbstverlag 2013.

http://www.philosophie.uni-mainz.de/Dateien/Metzinger_SlR_2013.pdf (15.03.2016).
35 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 55.



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 159

Praxis ist wenigstens rational.36 Während (säkulare) Spiritualität also
einen weitgehend synonymen Begriff zur Rationalität darstellt, ist sie als

religiöse lediglich eine besondere Form von Rationalität. Denn wenn es

stimmt, dass Spiritualität bereits in der einige Jahrtausende umspannenden
Geschichte der großen religiösen Traditionen aufgetaucht ist,37 dann

spricht Einiges dafür, dass die religiöse gegenüber der säkularen Spiritualität

ein Mehr an „semantischem Potenzial'^8 aufweist. Unter Berücksichtigung

der gegenwärtigen Forschungsdiskussion erscheint es legitim, diesen
Überschuss an Bedeutsamkeit, den die reine säkulare Rationalität nicht
einholen kann, als „Mystik" oder „mystische Erfahrung" anzusprechen.39
Doch sofern eine solche überhaupt möglich ist,4« wäre eine mystische
Position jenseits aller Rationalität nicht etwa deshalb anzusiedeln, weil sie

eine tiefere Erkenntnisqualität als das rational-diskursive Denken für sich

beanspruchte (denn laut obiger Definition ist sie ja selbst schon wenigstens

rational), sondern weil das mystische Referenzkollektiv über den
Gesamtumfang des irdischen Daseins hinausginge.42

36 Vgl. Knoblauch, Hubert: Soziologie der Spiritualität, in: Baier: Handbuch, 91-111, Iiier
100-104. Knoblauch sieht den wesentlichen Unterschied darin, dass die traditionelle Religiosität

sich eher durch eine Orientierung an Theorie und Dogma, die moderne Spiritualität
hingegen durch einen stärkeren Fokus auf subjektive Erfahrung auszeichne. Zieht man den
Anteil aller Aussagen ab, die Knoblauch über die säkularistische Religiosität (bezüglich ihres
Eventcharakters sowie ihrer wellnessorientierten und populärkulturellen Aspekte) trifft,
dann lässt sich diese Unterscheidung gut mit dem hier vorgestellten Begriff von Spiritualität
vereinbaren. In der Übernahme von Knoblauchs Termini würde die Differenz zwischen sä-
kularistischer und rationaler Religiosität nämlich über einen entweder verengten oder aber
erweiterten Begriff von Erfahrung fassbar werden: Der enge Erfahrungsbegriff bezöge sich
dann lediglich auf das bloße individuelle Erleben eines Rituals im Kontext der „kollektiven
Einsamkeit" (vgl. 107), während der erweiterte Erfahrungsbegriff eine Berücksichtigung von
ethischen und altruistischen Kategorien mit einschlösse - und damit auf genau das abzielte,
was schon bei Aristoteles unter dem Ideal der präxis zu verstehen ist.

37 Vgl. Metzinger: Redlichkeit, 28.
38 Vgl. HABERMAS: Nachmetaphysisches Denken II, 17.

39 Vgl. GROM: Hoffnungsträger, 17; Knoblauch: Soziologie, 100; Baier, Karl:
Spiritualitätsforschung heute, in: ders.: Handbuch, 11-45, hier 17-23, sowie Holm, Nils G.: Mysticism
and Spirituality, in: AHLBÄCK: Spirituality, 61-71, hier 67-69.

4° Metzinger macht darauf aufmerksam, dass selbst innerhalb der buddhistischen
Philosophie Uneinigkeit darüber besteht, „was Erleuchtung überhaupt ist oder sein könnte", vgl.
Metzinger: Redlichkeit, 25.

41 Vgl. MARTINS: Elemente, 74h, sowie RADEMACHER: Esoterik, 22 und 28.

42 Das Ausmaß eines solchen „trans-irdischen" Kollektivs kann mithilfe des griechischen
Kosmos-Begriff verdeutlicht werden, weil ja die kosmische Ordnung per definitionem alles
Seiende mit einschließt. In einem solchen Wir würde es folglich nur noch ein
gleichberechtigtes (also kein im Adornoschen Sinne „vergleichlichtes") Inneres, aber eben kein die
Ängste schürendes Äußeres mehr geben. Und da in der gleichberechtigten Begegnung
zwischen Dir und Mir die Andersheit des Anderen gewahrt wird, würde auch das notwendige
Moment der Transzendenz als Erfahrung am Anderen erhalten bleiben, vgl. KNOBLAUCH:

Soziologie, 95.



i6o Maximilian Runge

Zusammenfassend lässt sich also sagen, dass die von der Marktesoterik
angebotene „Spiritualität" in den meisten Fällen weder besonders esoterisch

(in der ursprünglich griechischen Bedeutung eines der Öffentlichkeit
verschlossenen Wissens) noch besonders spirituell ist. Denn als individualistische

Religiosität ist sie grundsätzlich jedem zugänglich, der sich für sie

interessiert, und in ihrem Anspruch auf eine „geoffenbarte" höhere Weis-
heit43 als die Ratio gibt sie sich genauso dogmatisch wie die großen
Religionen. Da Individualisierung aber nicht nur Gefahren, sondern als exis-
tenzielles Auf-sich-selbst-gestellt-Sein auch Chancen bereithalten kann,
besitzt die säkularistische Religiosität gleichwohl einen rationalen Kern
oder zumindest das Potenzial zur Rationalität. Worin dieses Potenzial
gründet, lässt sich anhand einiger Aspekte der auf die „Pflege" der Seele

bedachten und von der Philosophiegeschichte zu großen Teilen als reli -

giös44 wahrgenommenen Ethiken von Heraklit und Empedokles verdeutlichen.

Spirituelle Praxis bei Heraklit und Empedokles

Dass Heraklit und Empedokles an dieser Stelle meiner Argumentation
auftauchen, soll nicht bedeuten, dass bereits bei ihnen die Grundzüge einer
esoterischen „Geheimlehre" festzustellen wären, wie das etwa für die Py-
thagoreer oder die vielfältigen Ausprägungen der antiken Gnosis der Fall
ist; nach Kriterien für eine „konstruktive" Esoterik sucht man besser dort.45
Was sich bei ihnen freilich finden lässt, ist eine Form von Religiosität, die
mit dem Anspruch einhergeht, zugleich auch rational, also durch Einsicht
vermittelbar, zu sein. Für einen religiösen Standpunkt (vor allem einen
christlichen) mag das nun nicht weiter erklärungsbedürftig sein; für einen
philosophisch säkularen dafür umso mehr. Von zentraler Bedeutung ist
daher der folgende Punkt: Wenn sich die von Heraklit und Empedokles
überlieferten ethischen Prinzipien der „Selbsterforschung" und der
„Vergegenwärtigung" tatsächlich als rational und auf die Mündigkeit der Einzelnen

gerichtet erweisen lassen, dann muss diese Rationalität unbedingt für
alle vergleichbaren Prinzipien ihre Geltung behalten - und zwar auch
dann, wenn sie durch die Marktschreier der korrumpierten Gegenwarts-
esoterik reformuliert und als neues Wundermittel für mehr Glück und
Lebensfreude propagiert werden. Zunächst wird jedoch darzustellen sein,

43 Vgl. CROM: Hoffnungsträger, 116 und 132.

44 Vgl. Bremer, Dieter/DlLCHER, Roman: Heraklit, in: Flashar, Hellmut u.a. (Hgg.): Die

Philosophie der Antike, Bd. 1. Frühgriechische Philosophie. (Grundriss der Geschichte der
Philosophie, Abt. I). Basel: Schwabe 2013, 601-656, hier 605, und Primavesi, Oliver: Empedokles,
in: FLASHAR: An tike, 667-739, hier 694.

45 Vgl. STUCKRAD, Kocku von: Was ist Esoterik? Kleine Geschichte des geheimen Wissens.
München 2004, 28-33 und 41-47.



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 161

auf welchen Wegen Heraklit und Empedokles jeweils zur Formulierung
ihrer ethischen Vorgaben gelangen.

Bei Heraklit kann die Praxis der Selbsterforschung durch die gleichzeitige

Berücksichtigung mehrerer seiner Fragmente rekonstruiert werden.
Grundlegend für seine Philosophie ist die Annahme eines ewigen Prinzips,
das er Àôyoq (Logos) nennt. Üblicherweise als „Wort", „Rede", „Begriff,
„Vernunft" oder „Denken" übersetzt, besteht bei der Auslegung des Hera-
klitischen Logos-Begriffs daher die Schwierigkeit einer angemessenen
Eingrenzung seiner Semantik.46 Trotz dieser Hindernisse sollte zumindest
festzuhalten sein, dass der Logos etwas den Menschen Übergeordnetes
und das allen Gemeinsame darstellt (vgl. DK 22 B2 und B 113/114).47

Obgleich also jede Person Anteil am Logos hat, können Heraklit zufolge nur
die allerwenigsten ihn erkennen und verstehen: „Für diesen Logos da, der
ewig ist, gewinnen die Menschen kein Verständnis, weder bevor sie ihn
gehört noch sobald sie ihn gehört haben [...]" (DK 22 B 1). Freilich gibt es

mindestens eine Person, die das Wesen des Logos verstanden zu haben
behauptet: Es ist Heraklit selbst. „Nachdem man nicht auf mich, sondern
auf den Logos gehört hat, ist es weise zuzustimmen, das alles eines ist"
(DK 22 B 50). Von Interesse ist hierbei nicht so sehr die Aussage des

zweiten Teilsatzes (die in ihrer Ambivalenz direkt in die Heraklitische
Spekulation über die Natur der Dinge mündet),48 sondern diejenige des
ersten: Dass der Logos nämlich, dieses verständige Allgemeine, durch Heraklit,

diesen besonderen Einzelnen, zu sprechen und auf diese Weise an
eine lernbereite Öffentlichkeit zu gelangen vermag.49

Der Grund nun, weshalb Heraklit eine Berufung als „Sprachrohr" des

Logos für sich zu beanspruchen gedenkt, liegt in der Selbstauskunft des

folgenden Fragments: „Ich habe mich selbst erforscht" (DK 22 B roi). Diese
sehr ernst und keinesfalls bloß überheblich gemeinte Bekundung lässt
darauf schließen, dass Heraklit nur deswegen mit der Attitüde des alles
schon Wissenden auftritt, weil er in sich gegangen ist, weil er den Grund
des Logos hinter seiner selbst erkannt zu haben glaubt. Und daraus
schließlich lässt sich schlussfolgern, dass er seine Zuhörenden und Leser

46 Vgl. ßREMER/DlLCHER: Heraklit, 607-609.
47 Gefolgt wird der üblichen Nummerierung nach DlELS, Hermann/KRANZ, Walther: Die

Fragmente der Vorsokratiker. 3 Bde. 17. Auflage. Zürich: Weidmann 1974 (unveränderter
Nachdr. der 6. Aufl.), sowie den neu unternommenen Übersetzungen von GEMELLI MARCIA-

NO, Laura (Hg:): Die Vorsokratiker, Bd. 1. Thaies, Anaximander, Anaximenes, Pythagoras und
die Pythagoreer, Xenophanes, Heraklit. Griechisch-lateinisch-deutsch. Düsseldorf: Artemis &
Winkler 2007, 284-329. Zum Begriff des Logos bei Heraklit vgl. auch GEYER, Carl-Friedrich:
Die Vorsokratiker zur Einführung. Hamburg: Junius 1995, 74.

48 Vgl. Bremer/DilcheR: Heraklit, 610-619.
49 Vgl. DEICHGRÄBER, Karl: Rhythmische Elemente im Logos des Heraklit. Wiesbaden:

Steiner 1963, 65: „Zu Heraklits Logos gehört der Rhythmus des Logos. Wir sehen, was es

bedeutet, wenn der Leser seine Worte hört und hörend in sich aufnimmt, geweckt für den
Sinn des Ganzen" (Markierung von mir, M.R.).



1Ö2 Maximilian Runge

zu einer ebensolchen, die Selbstbesinnung fördernden Praxis aufrufen und
animieren möchte; ja sogar, dass er eben nicht um die bloße Aufnahme
seiner Lehren (also Indoktrination), sondern um das Hervorrufen von echter

Reflexivität bei anderen bemüht ist: „Es geht nicht darum, Heraklit,
sondern vielmehr dem .logos' geneigt zu sein 5° Wenn Menschen von
vornherein den Logos zwar nicht erkennen können, aber durch ihre
Einsichtsfähigkeit dennoch Anteil an ihm haben, dann müssen und sollen sie
ihn zu erkennen lernen,5> und zwar auf dem Wege der Selbsterforschung
ihrer „Seele".

Anders aber, als es der alltägliche Sprachgebrauch dieses stark theologisch

aufgeladenen Begriffes vermuten lässt, ist die Seele hier weder in der
religiös-dogmatischen Bedeutung eines „Geschöpftseins" noch in ihrem
emotionalen, also „fühlenden" Aspekt angesprochen. Vielmehr ist es Heraklit

um die Anerkennung der ihr faktisch inhärenten Rationalität bestellt:
„Es geht weder um die Tiefe des Empfindens noch die Grenzenlosigkeit
des Vorstellens, sondern um eine Kennzeichnung ihrer rationalen Kraft".52
Das Rationale aber ist nun, wie gezeigt wurde, das schlechthin Verbindende;

es bleibt nicht bei sich, sondern strömt nach außen. Sobald sie daher
den Kontakt zu anderen sucht, ist die von Heraklit vorgeschlagene Bewegung

ins Innere nicht mehr als Weltflucht zu bezeichnen; Innerlichkeit,
die äußerlich wird, ist also zuletzt keine eskapistische,53 sondern eine
rationale Kategorie.

Auch bei Empedokles hat die Genese des Ratschlags, was denn in Anbetracht

seiner Lehre zu tun verbleibt, viel damit zu tun, dass er ein Prinzip
oder genauer: eine ganze Menge von Prinzipien setzt, die alles durchdringen

sollen und daher grundsätzlich von jedem einsehbar sind. Als Begründer

der ontologischen Vier-Elemente-Lehre war er der Ansicht, dass alles
Seiende sowie der Kosmos selbst aus den Grundstoffen Feuer, Wasser,
Erde und Luft besteht, die durch die Dialektik von Liebe und Streit
(Versöhnung und Trennung) in die unterschiedlichsten Mischungsverhältnisse
gebracht werden.54 Da Empedokles auf diese Weise die gesamte Weltentstehung

und -permanenz aus mythischen Zyklen des Werdens und
Vergehens erklären kann, bei deren Transformationsprozessen nichts verloren
geht, überrascht es nicht, dass die Unsterblichkeit der Seele und die Mög-

5° GEYER: Einführung, 8o. Zu Wachheit und Bewusstheit vgl. auch Bremer/Dilcher:
Heraklit, 631. Ähnliche Tendenzen sind ebenfalls in der Philosophie von Jiddu Krishnamurti
beobachtbar, vgl. METZINGER: Redlichkeit, gf.

51 Vgl. Rapp, Christof: Vorsokratiker. München: Beck 1997, 68f., sowie DEICHGRÄBER:

Logos, 56-58.
52 Bremer/Dilcher: Heraklit, 620.
53 Zum Vorwurf des Eskapismus durch „esoterische Selbsttechnologie" vgl. Martins:

Elemente, 85.
54 Vgl. PRIMAVESI: Empedokles, 6g6f.



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 163

lichkeit der Seelenwanderung ebenfalls zum Kanon seiner Lehre gehören.55
Was hingegen befremdlich wirken mag, ist die Selbstverständlichkeit, mit
der Empedokles sich als ehemals menschliche Seele stilisiert, die im Durchgang

von Jahrtausenden göttlich geworden ist: „Seid gegrüßt! Als ein
unsterblicher Gott, nicht mehr als ein Sterblicher komme ich zu euch hin
[...]"56 (DK 31 B 113).

Im Vergleich zu Heralclits Selbstinszenierung ist hierbei die Qualität
des Göttlichen neu, mit der Empedokles sich beleiht; statt als Philosoph,
der gern in Rätseln spricht,57 gibt sich Empedokles (sofern er tatsächlich
mit dem Erzähler des Katharmoi-Gedichtes identisch ist)58 eher als antiker
Guru. Die unterschiedliche symbolische (man könnte auch sagen:
weltmythische) Begründung ihrer Einzigartigkeit sollte allerdings nicht
darüber hinwegtäuschen, dass das Gebaren beider grundsätzlich dasselbe ist:
Weil auch Empedokles etwas allen Gemeinsames erkannt zu haben glaubt,
und seine Lehre in der Weitergabe eben dieses Gemeinsamen besteht, legt
er - genau wie Heraklit - einen besonderen Wert darauf, dass man sich
reflexiv mit seiner Lehre auseinandersetzt: „Wenn du [meine Worte] [...]

wohlgesinnt mit reiner Achtsamkeit beaufsichtigst, so werden sie alle dein

ganzes Leben mit dir sein und du wirst daraus viel anderes erwerben [...];
denn wisse, dass alles Einsicht und am Bewusstsein Anteil hat" (DK 31 B

110). Das allen Gemeinsame ließe sich daher im Empedokleischen Sinne
am besten als eine Art von „durchseeltem" Logos59 beschreiben, der sich
aus der gleichzeitigen Einheit der Vielen und Vielheit des Einen ergibt;60

55 Vgl. BÖHME, Angelika: Die Lehre von der Seelenwanderung in der antiken griechischen
und indischen Philosophie. Ein Vergleich der philosophischen Grundlegung bei den Orphikern,
bei Pythagoras, Empedokles und Piaton mit den Upanishaden, dem Urbuddhismus und dem

Jainismus. Dissertation Düsseldorf 1989, 29-41. Böhme sieht den ontologischen Panpsychis-
mus als Grundvoraussetzung für die Seelenwanderung an (vgl. 131), was analog zum „Alles ist
Logos" des Heraklit mit „Alles ist Seele" übersetzt werden könnte.

56 Übersetzung folgt GEMELLI Marciano, Laura (Hg:): Die Vorsokratiker, Bd. 2. Parmeni-
des, Zenon, Empedokles. Griechisch-lateinisch-deutsch. Düsseldorf: Artemis & Winkler 2009,
138-317.

57 Heraklit ist bekannt dafür gewesen, seine Lehrsätze in Rätseln oder mehrdeutigen
Aphorismen zu verpacken. Dieses Vorgehen lässt sich mit den Köan-Meditationen im Zen-
Buddhismus vergleichen, bei denen Erkenntnis vornehmlich durch Einsicht in die logische
Unauflösbarkeit der meist sehr kurz gehaltenen Köans evoziert wird, vgl. Günther, Hans-
Christian: Grundfragen des griechischen Denkens. Heraklit, Parmenides und der Anfang der
Philosophie in Griechenland. Würzburg: Königshausen & Neumann 2001, 229L Zur Köan-
Praxis im Zen vgl. auch BRÜCK, Michael von: Zen. Geschichte und Praxis. München: Beck

2004, 93-109.
58 Vgl. PRIMAVESI: Empedokles, 714. Dazu passt auch die augenfällige Empedokleische

Mystik, 716-720.
59 Vgl. HÖLSCHER, Uvo: Das nächste Fremde. Von Texten der griechischen Frühzeit und

ihrem Reflex in der Moderne. München: Beck 1994, 160L, sowie WEIß, Hans-Friedrich: Frühes
Christentum und Gnosis. Eine rezeptionsgeschichtliche Studie. Tübingen: Mohr Siebeck 2008,
90.

60 Vgl. PRIMAVESI: Empedokles, 703-705 und 720.



164 Maximilian Runge

und da nun jeder Mensch des Logos einsichtig sein kann, entspricht die
von Empedokles eingeforderte Vergegenwärtigung seiner Lehre6' nichts
anderem als der Vergegenwärtigung des Seins und des Allgemeinen
schlechthin: „Denn in Bezug auf das Gegenwärtige wächst die Klugheit bei
den Menschen" (DK 31 B 106).

Mit der hier vorgeschlagenen Lesart des Empedokleischen Appells dürfte
selbst der religiöse Skeptizismus Mühe haben, zu begründen, weshalb

diese Form der Vergegenwärtigung keine rationale Praxis darstellen sollte.
Denn wer wollte ernsthaft daran zweifeln, dass das Beharren auf
Gemeinsamkeiten, also die Vergegenwärtigung des Verbindenden und nicht des

Trennenden, einen konstruktiven Beitrag zur Aufgabe künftiger
Völkerverständigung leisten kann? Nur weil die jeweilige Auslegung, gewissermaßen
die ikonisch-dogmatische Kontextualisierung von introspektiven Erfahrungen

unter Umständen einem weltanschaulichen Überbau, also einem
bestimmten Kollektivmythos folgt, macht das gleichwohl nicht die Rationalität

der Innenschau oder der Fokussierung auf das Allgemeine zunichte.
Vielmehr lässt sich an der Spannweite unterschiedlicher „symbolischer
Deutungen"6'2 erkennen, dass die Einübung (und als solche kann sie natürlich

immer noch scheitern) eines rationalen oder - wie sich nun auch

sagen ließe - eines spirituellen Habitus schon seit etlichen Jahrtausenden
in den verschiedensten Traditionen und Kulturen praktiziert wird. Und
dass es deshalb eher zweitrangig ist, ob man von den entsprechenden Techniken

durch die eindringliche Beschäftigung mit fernöstlicher Philosophie,
durch die aufdringlichen Angebote des esoterischen Marktes oder durch
die Prägung der eigenen (christlichen) Kultur erfährt.

Zu DEN ÜBERLAPPUNGEN VON GEGENWARTSESOTERIK UND SPIRITUELLER PRAXIS

Nachdem nun eindeutige Begriffe für die Unterscheidung von dogmatischer

Religiosität (zu der auch die säkularistische gehört) und echt rationaler

Spiritualität zur Verfügung stehen, bleibt zuletzt noch das Verhältnis
zwischen spiritueller Praxis und der modernen Marktesoterik zu klären.
Ich möchte mich daher zunächst mit dem klassischen, schon durch Camus
aufgeworfenen Einwand auseinandersetzen, dass das Religiöse durch die
Setzung einer nicht-absurden Bedeutsamkeit der Absurdität der Welt zu
entfliehen versucht und so den Pfad der Rationalität verlässt.63

Natürlich trifft dieser Einwand insoweit zu, als dass religiöse oder neu-
religiöse Konzepte, die ihren Glauben auf die Hoffnung bauen, dass alles

61 Vgl. auch DEICHGRÄBER: Logos, 7, sowie Böhme: Seelenwanderung, 38.
62 Vgl. KNOBLAUCH: Soziologie, 98L
63 Vgl. MARTINS: Elemente, 87. Zum „philosophischen Selbstmord" vgl. CAMUS, Albert:

Der Mythos des Sisyphos. 14. Auflage. Hamburg: Rowohlt 2012, 41-63, bes. 54L



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung"

einmal gut werden wird,64 gegenüber dem säkularen Misstrauen, das sich
überall und jederzeit der Unsinnigkeit des Daseins bewusst ist, eine hellere
und optimistische Färbung erhalten. Ob aber ein solcher Optimismus das

Wirkliche trifft oder zuletzt nur Täuschung sein sollte,65 ist für die
Beurteilung seines Eskapismus nicht ausschlaggebend. Denn eine romantische
Verklärung der Welt66 ist doch nur dann als wirklich hinderlich zu
bezeichnen, wenn sie dazu verleitet, alles bereits als „gut" und „erfreulich"
vorzufinden, sie ihre lebensbejahende Zuversicht also allein auf das
Gegenwärtige bezieht, statt aktiv gegen bestehende Missstände vorzugehen. Der
Rückzug ins Private und das Erdulden „karmischer"67 Leiden ist ein Sieg
der säkularistisch pervertierten Esoterik; aber die Hinwendung zum
Aktivwerden, das Aufstehen gegen Unrecht und Ausbeutung ist ein Sieg der
Spiritualität. Es ist der säkulare und daher selbstkritische Atheismus, der
um die Kooperationsbereitschaft derer weiß, die sich aus der tief empfundenen

Pflicht einer humanistischen Ereiferung für das Wohl aller
Menschen einsetzen und sich mit ihm verbünden. Der säkularistische Atheismus

jedoch verleugnet diese Seite der rationalen Religiosität und verwehrt
sich unvernüftigerweise der Hand, die ihm gereicht wird.

Denn absurd bleibt die Welt mindestens solange, wie es noch durch
Kollektivmythen hervorgerufene Konflikte gibt. Gelöst werden können
diese Zerwürfnisse nur, indem alle betroffenen Parteien den Anspruch auf
die Ausschließlichkeit ihres kollektiv-metaphysischen Territoriums aufgeben

und ihre Grenzen für das metaphysisch Fremde öffnen. Für diese
Aufgabe kann die Spiritualität der Einzelnen eine Triebfeder sein. Denn eine
echt spirituelle Praxis wird mich allen Menschen zugleich näherbringen,
eine bloß dogmatisch-religiöse jedoch wird mich lediglich meinen
Gruppenmitgliedern näherbringen, aber vom Rest der Menschheit distanzieren.
Solange ein Weltmythos zum ethisch-rationalen Handeln anregt, ist es

gleich, was für einem metaphysischen Narrativ ein Mensch anhängt.
Wesentlich an dieser Stelle ist die Einsicht, dass der Weltmythos für jeden
Menschen existenziell, der Kollektivmythos jedoch nur additional bedeutsam

ist. Was wir also brauchen, ist keine Entzauberung der Welt, sondern
eine Entdogmatisierung der Weltkonzepte.68

Initiation und Aufrechterhaltung einer solchen Entwicklung können
durch das begünstigt werden, was ich im zweiten Abschnitt als „existen-

64 Vgl. GROM: Hoffnungsträger, g\f.
65 Selbst wenn eine religiöse Weltanschauung wirklich eine Täuschung wäre, ist mit

Blumenberg zu fragen, ob das säkulare Denken gleichwohl das Recht besitzt, diese Täuschung
durch die rationalistische, also letztlich doch säkular-dogmatische „Wahrheit" zu zerstören,
vgl. BLUMENBERG, Hans: Rigorismus der Wahrheit. .Moses der Ägypter' und weitere Texte zu
Freud und Arendt. Hrsg. v. Ahlrich Meyer. Berlin: Suhrkamp 2015, i8f.

66 Zu diesem Einwand vgl. Martins: Elemente, 83t.
67 Vgl. Kellner: Kritik, 191.
68 Vgl. auch MetzingeR: Redlichkeit, 30.



i66 Maximilian Runge

zielle Individualisierung" bezeichnet habe. Wie die Beispiele der
Selbsterforschung und der Vergegenwärtigung bei Heraklit und Empedokles
zeigen, ist bei den meisten „transformativen" Techniken dabei zunächst eine
Bewegung nach innen oder zu mir hin festzustellen, die durch die
Kultivierung geistiger und sozialer Tugenden wie Achtsamkeit oder Mitgefühl
bald wieder nach außen drängt.69 Da wir immer an dem wachsen, was uns
unbekannt und nicht selbstverständlich erscheint (Knoblauch nennt das in
Anlehnung an Husserl die notwendige „Transzendenz" der Erfahrung),i°
lernen und wachsen wir dort am meisten, wo viele unserer Selbstverständlichkeiten

verloren gehen. Von außen erfahren wir einen solchen Verlust
des Selbstverständlichen sehr oft als existenzielle Krise, von innen jedoch
stellt er (beispielsweise als Auftauchen unerwünschter und „geächteter"
Emotionen wie Zorn oder Hass) eine Herausforderung dar, die es zu meistern

gilt. Der Mangel an Selbstverständlichkeiten also, so lässt sich folgern,
ist gewissermaßen ein Zustand des Leidens.

Nun gibt es zwei Möglichkeiten, damit umzugehen. Entweder kann
man sich - wie es zwar viele religiöse und neureligiöse, aber eben auch
viele säkularistisch eingestellte Menschen tun - in ein dogmatisches
Weltkonzept flüchten, das das Leid erträglich macht, weil man darauf hofft,
dass es von selbst verschwindet; oder aber man visiert die Ursache des Leides,

also das Unselbstverständliche, intentional an und betrachtet es als

Möglichkeit, daran zu wachsen. Wer sich dabei für die zweite Option
entscheidet, ist unter der eingangs hergeleiteten Definition als eine mindestens

rationale und daher spirituelle Person zu bezeichnen. Denn die
zunehmende Bewusstheit seiner selbst (mitsamt all der Konflikte, die noch in
einem stecken) ist heilsam und der individuellen Autonomie zuträglich,7'
und nicht lediglich ein leeres Postulat all der Heilsversprechen, die auf den
Basaren der „Wohlfühl-" sowie „Party- und Luxusesoterik"72 offeriert werden.

Ja, es stimmt: Spiritualität ist Selbstoptimierung. Aber sie verfolgt eine
ethisch-rationale, eine kontinuierliche und aufrichtige Arbeit an sich
selbst, die unter Umständen mühsam und häufig auch sehr unangenehm
sein kann73 - und eben nicht das hedonistische Wahrnehmen von Phasen
bloßer Entspannung, in denen man „die Seele baumeln lässt", um danach

nur umso motivierter und leistungsfähiger in seinen säkularistischen, mit

69 Vgl. KELLNER: Kritik, 2i6f. und Rademacher: Esoterik, 48, sowie METZINGER: Redlichkeit,

12: „Meditation kultiviert die geistigen Bedingungen der Möglichkeit von Rationalität."
7° Vgl. KNOBLAUCH: Soziologie, 95.
71 Vgl. Metzinger: Redlichkeit, 31.

72 GROM: Hoffnungsträger, 68 und 92.
73 Vgl. Buland, Rainer: Spiritualität und Spiel. Gemeinsamkeiten und Entwurf einer Theologie

des Spiels, in: Baier: Handbuch, 347-364, hier 361t.



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 167

fernöstlicher Sinnhaftigkeit „angereicherten" Alltag zurückkehren zu
können.74

All diesen Schlussfolgerungen stattgegeben, ist die rationale Kritik der
Marktesoterik daher unter Zuhilfenahme anderer Kriterien zu leisten als
das Herausstellen ihrer Ganzheitlichkeit oder ihrer zweckhaften Überhöhung

von Leid.75 Was sich hier dem Begriff nach vor allem anbietet, ist die
Untersuchung der säkularistischen Religiosität auf den Grad ihrer gewerblichen

Kontamination, also sozusagen das Kriterium einer „dogmatisch-kapitalistischen"

Durchdringung des Spirituellen. Denn als Ideologie, die
selbst Erlösung anbietet (etwa durch die den Tod aufschiebende Macht des

Kapitals),76 ist es für den Kapitalismus - oder die „Kulturindustrie" im
Sinne Adornos - nicht schwierig, die traditionellen Heilsversprechen
religiöser Konzepte zu unterwandern und sich nutzbar zu machen. Der säku-
laristische Wille zum Synkretismus77 schlachtet dabei alles aus, was ihm
zur Propaganda seines Leistungs- und Konsumprinzips nützt - den
spirituellen „Rest" jedoch, das ethisch Verpflichtende und zur Übung Ermahnende

an den Traditionen, lässt er liegen.
In diesem Sinne schließlich ist es nicht die ausbleibende Säkularisierung,

sondern die rücksichtslose Verwestlichung, die Kapitalisierung und
Vermarktung der Spiritualität, die zur modernen Esoterik geführt hat.78
Hierbei ist interessant, dass die populäre und übliche Esoterikkritik vor
allem in Bezug auf okkulte Esoterik in einer antiamerikanischen
Kapitalismuskritik kulminiert.79 Dass der Vorwurf einer Vermarktung von Spiritualität

auf die okkulte Esoterik freilich nur bedingt zutrifft (die Theosophie
Blavatskys und die Anthroposophie Rudolf Steiners sind beispielsweise
eher als Wissensesoterik denn als Marktesoterik zu bezeichnen),80 könnte
damit zusammenhängen, dass der moderne Okkultismus zwar keine
kapitalistische, aber immerhin doch eine imperialistische Ausbeutung traditioneller

Systeme betreibt.81
Was ist nun also aus dem Verhältnis zwischen Spiritualität und der Ge-

genwartsesoterik abzuleiten? Dass nicht alles, was sich als „spirituell"
bezeichnet, auch wirklich spirituell ist; und dass nicht jeder, der in den An-

74 Vgl. Rademacher: Esoterik, 42 und 50; KNOBLAUCH: Soziologie, 103t, sowie KELLNER:

Kritik, 40.
75 Vgl. MARTINS: Elemente, 76t, und KELLNER: Kritik, 191.
76 Vgl. z.B. BAUDRILLARD, Jean: Der symbolische Tausch und der Tod. Berlin: Matthes &

Seitz 2011, 64-91, bes. 72.
77 Vgl. RADEMACHER: Esoterik, 25; GROM: Hoffnungsträger, 58 und 69, sowie MARTINS:

Elemente, 82.
78 Vgl. auch BARTH: Suche, 80; RADEMACHER: Esoterik, 29 und 145, sowie KELLNER: Kritik,

194.
79 Vgl. MARTINS: Elemente, 86.
80 Vgl. GROM: Hoffnungsträger, 37-67.
81 Vgl. auch RADEMACHER: Esoterik, 39.



i68 Maximilian Runge

geboten moderner Esoterik nach Bedeutsamkeit sucht, sich gleich
hoffnungslos in der dogmatischen Irrationalität eines bloßen Glaubenwollens
verliert. Jeder Person muss das unveräußerliche Recht auf Bedeutsamkeit
anerkannt werden und infolgedessen die selbstbestimmte Auswahl eines
singulären Weltmythos gewährt sein. Einschreiten muss das säkulare Denken

nur dann, wenn das Selbstverständliche einer Gruppe - ganz gleich,
um welches Wir es sich dabei auch handeln mag - zum ausschließlichen
Maß ihrer Identität ausartet und sich zum kollektiven Extremismus
versteift.

Solange es noch die Dichotomie von Uns und Euch gibt, ist keine Erlösung

denkbar. Wenn es jedoch über inhaltliche Kategorien unmöglich ist,
das Verbindende aller Lebensformen herauszustellen, dann bleibt dafür
nur noch die formale Kategorie der faktischen Gegenwärtigkeit menschlichen

Daseins übrig. Wer wahrhaft spirituell ist, wird daher weniger nach
jenseitiger, sondern vor allem nach diesseitiger Erlösung streben:

Es sieht im Moment so aus, als ob Befreiung immer nur innerweltliche Befreiung

sein kann und Erlösung immer nur innerweltliche Erlösung. Es geht dann
nicht mehr um ein Jenseits oder eine mögliche Belohnung in der Zukunft,
sondern immer nur um den gelebten Augenblick der Achtsamkeit, den
Moment des Mitgefühls, um das aktuelle Jetzt. Wenn es so etwas überhaupt
noch gibt, dann ist der eigentlich sakrale Raum immer nur das bewusst erlebte

Jetzt.82

82 Metzinger: Redlichkeit, 24.



„Selbsterforschung" und „Vergegenwärtigung" 169

Zusammenfassung
Die zeitgenössische säkulare, „weltanschaulich neutrale" Religionskritik tut
sich schwer damit, für ihr aufldärerisches Vorhaben tatsächlich rationale
Argumente zu finden, die den Eigenwert des Religiösen berücksichtigen.
Statt nach ausdifferenzierten Kriterien für hilfreiche und gefährliche Religiosität

zu suchen, werden gegenwärtig vor allem Argumente angeführt, die das

säkulare Denken als Standard setzen und damit selbst einem „säkularisti-
schen" Dogmatismus (Habermas) zu entspringen scheinen. Diese Problematik

spitzt sich vor dem Hintergrund der seit einigen Jahren beobachtbaren
Tendenz einer zunehmenden Attraktivität von marktesoterischen Angeboten
noch weiter zu, denn die dort anzutreffende „Spiritualität" verwischt auch

begrifflich die Grenzen von säkularer Spiritualität (Metzinger) und säkula-
ristischer Religiosität. Der Aufsatz unternimmt daher den Versuch, zu erläutern,

inwiefern das Spirituelle als die Rationalität des Religiösen schlechthin
angesehen und so von der oftmals irrationalen „Spiritualität" der Markteso-
terik unterschieden werden kann.

Abstract
Contemporary criticism of religion, which itself mainly claims to be secular
and "ideologically neutral", has some difficulties in finding rational
arguments that actually acknowledge the value of religious worldviews. Instead

of reflecting on criteria for constructive and harmful religiosity, most of the

current arguments set secular thinking as the mode and therefore seem to
derive from "secularistic" ideology (Habermas). This problem intensifies
considering the growing attraction of commercial esoteric teachings because
"esoteric spirituality" blurs the conceptual distinction between secular
spirituality (Metzinger) and secularistic religiosity. The essay therefore focuses
on the argument that the spiritual should be seen as the rationality of
religiosity in general and hence should be distinguished from the irrational will
to beliefwhich is frequently encountered on the esoteric market.


	"Selbsterforschung" und "Vergegenwärtigung" : zur Problematik religiöser und spiritueller Praxis vor dem Hintergrund der modernen Marktesoterik

