
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: "Lerne, mit dem Schmerz du denken" : Ein Imperativ theologischer
Ethik?

Autor: Klöcker, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katharina Klöcker

„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein
Imperativ theologischer Ethik?1

l. Einleitung: Ethik aus der Erschütterung?

Philosophie beginnt - so Aristoteles - mit dem Staunen. Und die Theologie?

Theologie, so Klaus Demmer, entsteht aus der Erschütterung.2
Erschüttert zu werden, ist die Reaktion auf etwas Leidvolles, Tragisches,
Katastrophales. Der Erschütterte wird zum Gezeichneten, er bleibt nicht
verschont, sondern macht selbst eine schmerzhafte Erfahrung. Wer erschüttert

ist, wird unweigerlich konfrontiert mit der Verletzlichkeit und
Endlichkeit des Lebens, den drängt es zur Selbstreflexion und offenbar auch
zur Theologie. Gilt das auch für die theologische Ethik? Entsteht theologische

Ethik aus der Erschütterung? Oder ist eine Ethik, die aus der
Erschütterung erwächst, eine christliche, eine theologische Ethik?

Wer so fragt, riskiert ein Missverständnis: Es kann nicht darum gehen,
der „Theologie als Trost für ihren Identitätsverlust die Rolle der Trösterin
für einige Grenzphänomene'h des Lebens zu überlassen. Aus der Erschütterung

sollte theologische Ethik kein Kapital schlagen, sich gegenüber
philosophischer Ethik nicht profilieren wollen, denn eine solche
Siegestrophäe würde sich sehr schnell als Büchse der Pandora entpuppen. Der
religionskritische K.o.-Schlag wäre vorprogrammiert. Dieses Vorzeichen ist
wichtig, wenn im Folgenden der Versuch unternommen wird, die Frage,
inwiefern Ethik aus der Erschütterung erwächst, zu erörtern. Dabei soll
diese Frage im Blick auf ein ganz bestimmtes Verhältnis bedacht werden,
und zwar auf das Verhältnis theologischer Ethik zum Schmerz. Warum
gerade der Schmerz? Weil er ein ungeheures Potential besitzt, Menschen zu
erschüttern, je nachdem, wo man ihn innerhalb des weiten Schmerzspektrums

verortet, das bis hin zu extremen Schmerzen reicht, „in die man
vermutlich kaum geraten kann, ohne den Verstand und die Sprache zu verlie-

1 Der vorliegende Text stellt die ausgearbeitete Fassung meiner Antrittsvorlesung dar,
die ich am 15. Juni 2or6 an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Ruhr-Universität
Bochum gehalten habe.

2 Vgl. Höver, Gerhard: Vorwort, in: Ders. (Hg.): Leiden. 27. Internationaler Fachkongress
für Moraltheologie und So7.ialethik (September 1995 - Köln/Bonn). Münster: Lit Verlag r997,
9-12, hier r2.

3 LESCH, Walter: Der Mensch ist dem Menschen ein Mensch, in: HÖVER, Gerhard (Hg.):
Leiden. 27. Internationaler Fachkongress für Moraltheologie und Sozialethik (September 1995 -
Köln/Bonn). Münster: Lit Verlag 1997, 169-187, hier 170.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 129

ren."4 Die Frage nach der Bedeutung des Schmerzes und dem Umgang mit
ihm fordert jede Ethik heraus. Inwiefern diese Frage die theologische Ethik
in besonderer Weise herausfordert, auch und gerade, weil der Schmerz
eine zentrale Rolle in der christlichen Tradition spielt, soll in der
vorliegenden Abhandlung in einem ersten Schritt entfaltet werden. In einem
zweiten Schritt soll dann der Versuch unternommen werden, ausgehend
von Theodor W. Adornos moralphilosophischem Ansatz zu reflektieren,
inwiefern der Schmerz im Konzept autonomer Moral im christlichen Kontext

eine neue Rolle spielen könnte.
Hannah Arendt konstatierte 1955, dass es „angesichts unserer Erfahrung

vielleicht an der Zeit [sei], die philosophische Dignität der Schmerzerfahrung

zu entdecken'^. Doch gilt das auch mehr als ein halbes Jahrhundert
später noch für eine Zeit, in der seit einigen Jahren vielfach von einem
„body turn"6 die Rede ist und auch das geisteswissenschaftliche Interesse
am menschlichen Körper sprunghaft angestiegen ist? Christian Grüny
bemerkt, dass Schmerz primär eine normative Dimension eröffne, in
systematischer Hinsicht dagegen bis heute ein „Randthema'b darstelle.

Doch was hier bezüglich der Philosophie gesagt wird, trifft schwerlich
auch auf die Theologie zu, handelt es sich bei ihr doch um eine Wissenschaft,

die in ihrem Kern mit Schmerz zu tun hat. Ist nicht der Blick auf
den Schmerzensmann am Kreuz geradezu die erste und zentrale Perspektive

und damit auch Pro-Vokation christlicher Theologie? Johann Baptist
Metz spricht von einer ,,ursprüngliche[n] Leidempfindlichkeit"8 des

Christentums, allerdings nicht ohne dies sogleich einzuschränken. Diese
Leidempfindlichkeit bezüglich christlicher Gottesrede sei bereits sehr früh, „im
Prozess der Theologiewerdung des Christentums" verloren gegangen.
Dennoch: Ist die Schmerzerfahrung nicht auch und vielleicht gerade als
teilweise und zeitweise verschüttete, verdrängte, vermisste Dimension als
eine Grundkoordinate des christlichen Glaubens zu begreifen?

4 LlEBSCH, Burkhard: Außer sich - Zum fragwürdigen Vorrecht des Schmerzes', in: JACOBI,

Rainer-M. E./MARX, Bernhard H gg. : Schmerz als Grenzerfahrung. Leipzig: Evang. Verl.-
Anst. 2011, 189-213, hier 203.

5 ARENDT, Hannah: Einleitung, in: BROCH, Hermann: Dichten und Erkennen. Essays, Band
1. Zürich: Rhein-Verlag 1955, 5-42. hier 20.

6 Vgl. etwa: GUGUTZER, Robert: Soziologie des Körpers. 5. Auflage. Bielefeld: transcript
2015; Ders. (Hg.): Body turn. Perspektiven der Soziologie des Körpers und des Sports. Bielefeld:

transcript 2006; SCHROER, Markus (Hg.): Soziologie des Körpers. 2. Auflage. Berlin:
Suhrkamp 2012.

7 Grüny, Christian: Zerstörte Erfahrung. Eine Phänomenologie des Schmerzes. Würzburg:
Königshausen und Neumann 2004, 11.

8 Metz, Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids. Zu einer Brückenkategorie
zwischen Theologie und Ethik, zwischen Religion und Moral, in: Katechetische Blätter 122 (1997),
78-87, hier 79.



130 Katharina Klöcker

l.i Schmerz und Christentum: einige Schlaglichter

Im Alten Testament wird Schmerz als Zeichen der Realität Gottes verstanden.

Er ist Folge eines Mangels an Glauben, das heißt „in der Intensität des
selbst erlittenen Schmerzes oder in den sichtbaren Veränderungen am
Körper ihrer Brüder oder [...] ihrer Feinde'N erkennen Menschen Gott. Die
Wunde macht die Unzulänglichkeit des Glaubens spürbar. Im Neuen
Testament tritt an die Stelle der Verwundung der Akt der Heilung, gewissermaßen

die Rückseite des Schmerzes, seine Überwindung, sie wird nun
zum Ort der Gottesnähe.10 In der Bibel ist also der „menschliche Körper
der Ort einer analogen Verifikation der Existenz und Autorität Gottes"".
Im Schmerz und später in seiner Überwindung wird „die metaphysische
Abstraktion"12 erfahrbar gemacht. Dies kulminiert im Schmerz, den Jesus
erleidet. Jesu Schmerzen werden als „Bestandteil seines Heilswerkes
gedeutet, indem er die sündig gewordenen Menschen mit Gott versöhnt und
[...] erlöst"1!. Daraus resultierte eine Frömmigkeit, die im „dankbaren
Nacherleben solcher Schmerzen und im willigen Tragen eigener Schmerzen"'4
besteht. Das Hochmittelalter verleiht dieser einen, alles verändernden
Schmerzerfahrung Jesu Christi damit höchste Relevanz und Dignität und
setzt sie meisterlich ins Bild. Der Gekreuzigte wird in seinem ganzen
qualvollen Schmerz gezeigt. Aus dem im frühen Mittelalter noch ruhig stehenden

Triumphator am Kruzifix wird eine sich vor Schmerz
zusammenkrümmende Christusfigur.1! Die Passion wird darstellerisch ins Extrem
getrieben und flankiert durch weitere Darstellungen, wie etwa die Mater
dolorosa, Christus an der Geißelsäule oder Christus in der Rast.

Der Schmerz scheint in der Frömmigkeit, der christlichen Kunst und
Theologie, vor allem jener des Hochmittelalters, nicht nur eine herausragende

Rolle zu spielen: Die Schmerzen Christi werden sogar „als Schlüssel

zum Zentrum des Heilswerkes Gottes gesehen"'6. Von hier ausgehend
nimmt der Schmerz eine bis in die theologische Tiefenschicht hineinreichende

zentrale Stellung im Christentum ein. Eine andere - gegenläufige
Spur - prägt vor allem theologische Diskussionen der ersten Jahrhunderte:
die Verdrängung des Schmerzes. Auch sie gehört zur christlichen Tradi-

9 SCARRY, Elaine: Der Körper im Schmerz. Die Chiffren der Verletzlichkeit und die

Erfindung der Kultur. Frankfurt a.M.: Fischer 1992, 300.
10 Vgl. SCARRY: Der Körper im Schmerz, 316.
11 SCARRY: Der Körper im Schmerz, 316.
12 SCARRY: Der Körper im Schmerz, 300.
3 ALBRECHT, Christian: Ethische Aspekte des Schmerzes, in: Wege zum Menschen 63

(2011), 69-82, hier 70.
'4 MARKSCHIES, Christoph: Der Schmerz und das Christentum. Symbol für Schmerzbewältigung?,

in: Der Schmerz 21 (2007), 347-352, hier 347.
'5 Vgl. DlNZELBACHER, Peter: Der Dolorismus, in: DLRS. (Hg.): Handbuch der

Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, Band 2. Paderborn: Schöningh 2000, 73-78, hier 76.
16 MARKSCHIES: Der Schmerz und das Christentum, 352.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 131

tion und gründet in der uralten Frage, ob Gott leiden könne und wird
systematisch-theologisch im Kontext des so genannten Apathie-Axioms
diskutiert. Die altkirchliche Christologie ringt heftig mit der Frage nach
einem leidenden Gott, denn für das antike, hellenistische Denken und seine

philosophische Gotteslehre ist die Vorstellung eines leidenden Gottes
abstrus: Gott muss jenseits solcher menschlicher Gefühlszustände gedacht
werden, er ist Geist, Unendlichkeit, Ursprungslosigkeit. Dieses im antiken
Denken fest verankerte Apathie-Axiom beeinflusste lange Zeit auch das

Christentum, sodass Gott auch im Christentum nicht als leidensfähig
gedacht werden durfte. Im vorliegenden Kontext interessiert nun aber nicht
so sehr diese dogmatische als vielmehr die Frage nach dem Verhältnis der
christlichen Moraltradition zum Schmerz.

1.2 Der Schmerz in der christlichen Moraltradition: eine unheilvolle Koalition

In der christlichen Moraltradition spielt der Schmerz eine bedeutende
Rolle und zwar in seiner Verbindung zur Sünde. Schmerzen wurden als
Strafe für begangenes Unrecht interpretiert. Diese Verbindung von Schmerz
und Sünde wurde in der Tradition überaus wirkmächtig. Sie knüpft an das
Zeichenhafte des Schmerzes an, verstellt aber zugleich den Blick darauf.
Dass im Schmerz, wie noch im AT, der Abstand zu Gott, aber darin gerade
Gott selbst, erfahrbar wird, wird überlagert von einer moralisierenden, pä-
dagogisierenden Interpretation. Dabei beginnt die Verknüpfung von Sünde
und Schmerz als Strafe früh, sie findet Ausdruck etwa in prophetischer
Vergeltungstheologie und - natürlich - bei Hiob: „Des Nachts durchbohrt
es mir die Knochen, / mein nagender Schmerz kommt nicht zur Ruh"
(Hiob 30,17). Wer so leidet, der muss doch gesündigt haben, alles andere
übersteigt den Vorstellungshorizont Hiobs angeblicher Freunde. Zugleich
findet sich hier bereits die fundamentale Infragestellung zum Sünde-
Schmerz-Automatismus, der im NT weiter hinterfragt wird. In Jesus bündeln

sich „die Leiderfahrungen der biblischen Tradition (vgl. Mk 14-15):

Körperliche Misshandlung bis hin zur brutalen Vernichtung, psychische
Angst und soziale Isolation, Zweifel an der eigenen Kraft, in diesem Leiden
die Identität zu behalten (vgl. Mk 15,24), und panische Angst, daß dieses
schmerzvolle Zerbrechen seines Lebens die schreckliche Begegnung mit
einem zornigen Gott sei"1?. Doch die Botschaft Jesu besteht gerade nicht
darin, Schmerz allein als Sündenstrafe oder als Züchtigungsinstrument
Gottes zu deuten, vielmehr bekämpft Jesus die Ursachen des menschlichen
Leidens. Der Schmerz bekommt in dieser Sicht eine neue Qualität, da Gott
sich mit dem Schmerz Christi identifiziert. Das führte zu der Vorstellung,

'7 Zenger, Erich: Leiden, IV. Biblische Perspektiven, in: BRANTSCHEN, Johannes B. (Hg.):
Leiden Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 10). Freiburg: Herder 1980, 27-36,
hier 27.



132 Katharina Klöcker

dass im Leiden - nun als Mitleiden mit Christus verstanden - eine besondere

Form der heilbringenden Gottesnähe garantiert wird. Im Schmerz
schrumpft der Abstand zu Gott und zwar durch den Schmerz des
menschgewordenen Gottes. Die Vorstellung von Schmerz als Strafe blieb aber
weiterhin wirkmächtig. Im Wort „Pein" von lateinisch poena - Strafe - wird
dies greifbar. „So konnte es zu der problematischen Vorstellung kommen,
dass der Schmerz Erfahrung der Strafe und zugleich der Liebe Gottes sei."'8
Dies bildete die Grundlage für den so genannten Dolorismus, eine
Strömung, die die Passion geradezu zur „Obsession des späten Mittelalters"^
macht. Und wo Selbstgeißelungen und Selbstverletzungen als Möglichkeit
erscheinen, Gott mit sich zu versöhnen20, da werden die Schmerzen, die
jemanden ohne eigenes Zutun ereilen, fast stürmisch begrüßt. Diese Verbindung

von Schmerz und Sünde bzw. von Schmerz und Erlösung wurde
durch die reformatorische Sicht auf den Menschen und das zugrunde
liegende Sündenverständnis gelöst. Nun begann ein kulturelles Verständnis
des Schmerzes Konturen anzunehmen und sich von christlichen
Deutungsmustern zu lösen.21 Katholischerseits geschieht dies nicht so radikal.
Doch lockert sich auch hier durch die Entdeckung physiologischer
Zusammenhänge bezüglich der Empfindung von Schmerz seine Rückbindung an
Sünde, Sühne und Strafe. „Das bedeutet im 18. Jahrhundert keineswegs,
dass der Schmerz frei von Moral gedacht wird. Aber die relevanten Kategorien,

um die es nun geht, sind gesellschaftliche geworden. Die Register
appellieren nicht mehr an religiöse Belange im eigentlichen Sinne. Es findet
eine Verweltlichung des Schmerzes statt."22 Schmerzfreiheit wird in
diesem Zuge zu einem „machtvollen Ideal der neuzeitlichen Kultur und
Lebensauffassung"^ - in seiner Radikalität sicherlich auch als ein Reflex auf
die Überwindung seiner jahrtausendealten religiös-moralisierenden
Interpretation zu verstehen. Doch sollte Vorsicht gelten, eine solche Ätiologie
des Schmerzes für gänzlich überwunden zu halten. Vor allen in Kontexten
von drohender Erkrankung, in denen es entscheidend auf Prävention
ankommt, ist meines Erachtens zurzeit eine Re-Moralisierung von Krankheit
und Schmerz zu konstatieren. Die Logik lautet: Wer Schmerzen hat, hat
nicht genug vorgesorgt, sich nicht genügend optimiert, ist selbst schuld.24

18 MAURER, Bernhard: Über den Schmerz. Theologische Anmerkungen, in: Zeitschrift für
medizinische Ethik 40 (1994), 23-31, hier 27.

'9 DlNZELBACHER: Der Dolorismus, 73.
20 Vgl. Dinzelbacher: Der Dolorismus, 73.
21 Vgl. ALBRECHT: Ethische Aspekte des Schmerzes, 70.
22 AZOULAY, Isabelle: Schmerz. Die Entzauberung eines Mythos. Berlin: Aufbau-Verlag

2000, 24.
23 ENGELHARDT, Dietrich von: Krankheit, Schmerz und Lebenskunst. Eine Kulturgeschichte

der Körpererfahrung. München: Beck 1999, 112.

24 In den 1980er Jahren lässt sich eine solche Dynamik im Hinblick auf die
Immunschwächekrankheit AIDS erkennen.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 133

Die Säkularisierung und Medikalisierung des Schmerzes löst das

religiöse Denkschema nicht gänzlich auf oder ab, vielmehr ergibt sich ein die

gesamte neuzeitliche Entwicklung prägender „Zwiespalt von Schmerzüberwindung

und Schmerzsinngebung"25. Die Vorstellung, dass das Erdulden
von Schmerz Erlösung verheißt und geradezu heilsnotwendig ist, reicht in
so manches Leben bis in die Gegenwart hinein. Die Wunden, die der Dolo-
rismus geschlagen hat, schmerzen immer noch und haben dem Christentum

eine Hypothek auferlegt, die zu Einschätzungen wie dieser führt, dass

,,[d]iese sadomasochistische[r] Grundstruktur der Frömmigkeit [...]
weitverbreitet und möglicherweise eine Ursache für die depressive Grundstimmung

im abendländischen Christentum"26 sei. Soweit eine erste Antwort
auf die Frage, was Schmerz und theologische Ethik verbindet.

In einer weiteren Hinsicht, einem sehr aktuellen Bereich angewandter
Ethik, scheint der Schmerz zumindest auf den ersten Blick ein Megathema
theologischer Ethik zu sein. Hier boomt das Thema geradezu, Stichwort
Palliativmedizin, über die mittlerweile auch auf politischer Ebene -
glücklicherweise - große Einigkeit herrscht.2? Sie ist nicht erst seit der Debatte
um die strafrechtlichen Regelungen zum Assistierten Suizid in aller Munde.

Bald könnte in diesem Zusammenhang die terminale oder palliative
Sedierung zu einem ähnlich breit gesellschaftlich diskutierten Thema der
Biopolitik werden. Gerade theologische Ethik tut hier gut daran, im Angesicht

ihrer Tradition tragfahige ethische Prinzipien einer guten
Schmerzbekämpfung zu erarbeiten. Doch kann man den Eindruck gewinnen, dass

mit dieser intensiven Auseinandersetzung mit dem Schmerz im Kontext
ethischer Fragen der Palliativmedizin das Thema für andere Bereiche
gleichsam stillgestellt wurde. Schmerz ist Gegenstand des klar umgrenzten
Zuständigkeitsbereichs der Medizinethik. Aber abseits der Bioethik und
der Palliativ-Care? Abseits wohlmeinender und notwendiger moralischer
Appelle? Fehlanzeige. Das Nachdenken über den Schmerz in systematischer

Absicht stellt innerhalb der theologischen Ethik weitestgehend ein
Desiderat dar.

2. Forderungen des Schmerzes - Herausforderungen theologischer
Ethik

Die Frage nach der Bedeutung des Schmerzes für die Ethik soll nun in
einem ersten Abschnitt fokussiert werden auf die Frage, welche Aufgaben
sich identifizieren lassen, die der Ethik in ihrem Verhältnis zum Schmerz

25 ENGELHARDT: Krankheit, Schmerz und Lebenskunst, 112.

26 MAURER: Über den Schmerz, 27.
27 Der Deutsche Bundestag beschließt Anfang November 2015 im Zuge der Debatte über

eine gesetzliche Regelung der Beihilfe zum Suizid ein Gesetz zur Verbesserung der Hospiz -
und Palliativversorgung.



134 Katharina Klöcker

zuwachsen: So ist es erste Aufgabe der Ethik, sich mit der Frage
auseinanderzusetzen, wie darauf zu reagieren ist, dass der Schmerz sich als etwas
„Nichtkommunizierbares" zeigt, das „einerseits nicht zu leugnen, andererseits

nicht zu beweisen ist"28. Eine zweite Aufgabe wäre sodann, die
normativen Implikationen im gegenwärtigen Umgang mit dem Schmerz
kritisch zu reflektieren. Hier kann theologische Ethik - gerade in kritischer
Rückbesinnung auf die eigene Tradition - auf bestimmte Verengungen
und Gefahren aufmerksam machen.

2.1 Den Schmerz zur Sprache bringen

Was ist eigentlich Schmerz, an dem mehr als 20 Millionen Deutsche - so
die Schätzung von Fachgesellschaften - andauernd oder wiederkehrend
leidend. David B. Morris, der eine Monographie über die Geschichte des

Schmerzes3° geschrieben hat, nennt den Schmerz ein „riesiges, fast ozeanisches

Gebiet'b'. Es gibt höchst disparate Formen von Schmerz und es handelt

sich dabei um ein ausgesprochen komplexes Phänomen. Lediglich auf
einen entscheidenden Paradigmenwechsel innerhalb der Schmerzforschung
soll an dieser Stelle hingewiesen werden: Die herkömmliche Auffassung,
basierend auf dem modernen naturwissenschaftlich orientierten Schmerz-
Verständnis, „wird immer noch weitgehend von der Annahme bestimmt,
dass es sich beim Schmerz um die Manifestation einer körperlichen
Funktionsstörung handelt'^2 - und nur um eine solche. Diese Sicht wurde gefördert

durch die Erfolgsgeschichte medizinischer Schmerztherapien. Der
Schmerz wurde dadurch immer stärker auf ein behandelbares Symptom
reduziert. Allerdings ist der Patient dann nicht mehr Körper, „sondern er
hat einen Körper. Er verliert im Zuge dieser Verdinglichung des Schmerzes
seinen Status als leidende Gesamtperson und wird tendenziell zum
schmerzbelasteten ,Symptomträger'."33

Neuere Schmerzforschungen wollen unter anderem die ,,somatische[n]
[...] Isolierung"34 des Schmerzes überwinden. Darüber hinaus verlangt auch
die Unterscheidung von akutem und chronischem Schmerz komplexere
Theorien innerhalb der Schmerzforschung als bislang. Akuter Schmerz
kann zwar oftmals Warnsignal sein, generell von einem biologischen Sinn

28 SCARRY: Der Körper im Schmerz, 12.

29 Vgl. ALBRECHT, Harro: Schmerz. Eine Befreiungsgeschichte. München: Pattloch 2015.
3° MORRIS, David B.: Geschichte des Schmerzes. Frankfurt a.M.: Insel-Verlag 1994.
31 MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 16.

32 MÜLLER-BUSCH, H. Christof: Soziokulturelle Aspekte und kulturhistorische Grundlagen
des Schmerzes, in: Beckmann, Jürgen/WlPPERT, Pia-Maria (Hgg.): Stress- und Schmerzursachen

verstehen. Gesundheitspsychologie und -Soziologie in Prävention und Rehabilitation.
Stuttgart: Thieme 2009, 175-186, hier 182.

33 ALBRECHT: Ethische Aspekte des Schmerzes, 73.
34 ALBRECHT: Ethische Aspekte des Schmerzes, 73.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 135

des Schmerzes auszugehen, auch nur des akuten Schmerzes, erscheint
jedoch problematisch.

Mit Blick auf den chronischen Schmerz spricht Morris von einer koper-
nikanischen Wende. Der Schmerz selbst sei zur behandlungsbedürftigen
Krankheit geworden. Schmerz wird nicht mehr als Symptom, sondern als

Diagnose aufgefasst, nicht mehr als Wahrnehmung, sondern als Empfindung.35

„Begreift man Schmerz als eine Empfindung, fordert man implizit
die tief verwurzelte mechanistische Tradition in der Medizin heraus, die
den Menschen in verschiedene, nicht miteinander in Verbindung stehende
Blöcke, genannt Körper und Geist, unterteilt."36 - Die kulturell tief verankerte

Vorstellung der strikten Trennung von körperlichem und seelischem
Schmerz wird fraglich.

So kann das komplexe Phänomen Schmerz nur verstanden werden,
„wenn der Begriff Schmerz nicht nur auf die pathophysiologischen
Mechanismen, die durch die Reizung von Nozizeptoren hervorgerufen werden,
reduziert wird. Schmerz ist eine besondere Form der Kommunikation,
sowohl mit dem eigenen Körper als auch mit dem sozialen Umfeld, in dem
sich ein Mensch mit oder durch Schmerzen befindet."37 Diese kommunikative

Bedeutung des Phänomens Schmerz gewinnt seit einigen Jahren
immer mehr an Bedeutung.38 Genau an diesem Punkt kommt die Ethik
erstmals ins Spiel: „Eine Ethik des Schmerzes besteht - noch lange vor aller
notwendigen Schmerzbekämpfung - in dem Versuch, den Schmerz zur
Sprache zu bringen."39 Jean-Pierre Wils knüpft hier an Elaine Scarrys
Abhandlung über den Schmerz The body in paiirto an, die sich fragt, wie
körperlicher Schmerz überhaupt zur Sprache gebracht werden kann, wie er
aus der „Hölle der subjektiven Subjektivität'"^ zu befreien sei.42 Das sei

der Beginn einer Transformation des Schmerzes, „die mühsam errungene
Umwandlung und Sublimierung des Schmerzes in die Welt des Verstehens
und Deutens."43 Es gibt keine klare Grenze mehr zwischen Schmerz und
Leiden. „Es sind nicht zwei Kategorien, zwei Register [...]. Sie sind immer

35 Vgl. MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 108-110.
36 MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 109.
37 MÜLLER-BUSCH: Soziokulturelle Aspekte und kulturhistorische Grundlagen des Schmerzes,

175.
38 MÜLLER-BUSCH: Soziokulturelle Aspekte und kulturhistorische Grundlagen des Schmerzes,

178.

39 WILS, Jean-Pierre: Der Schmerz und das Leiden. Über Sprache und Identität als
Probleme theologischer Ethik, in: HÖVER, Gerhard (Hg.): Leiden. 27. Internationaler Fachkongressfür

Moraltheologie und Sozialethik (September igg^ - Köln/Bonn). Münster: Lit Verlag
1997, 95-130, 108.

4° Die amerikanische Originalausgabe: SCARRY, Elaine: The Body in Pain. The Making and
Unmaking of the World. New York: Oxford University Press 1987.

41 WILS: Der Schmerz und das Leiden, 108.

42 Vgl. SCARRY: Der Körper im Schmerz, 28.
43 WILS: Der Schmerz und das Leiden, 112.



i36 Katharina Klöcker

miteinander verwoben."44 Die Abgrenzung von Schmerz als rein physiologischer

Kategorie und Leid als anthropologischer Kategorie45 ist so nicht
mehr aufrecht zu erhalten.

2.2 Säkularisierter Schmerz - Zwischen Verdrängung und Sinngebung

Schmerzeliminierung oder Schmerzsinngebung? Zwei Umgangsweisen mit
dem Schmerz, die unterschiedliche normative Konsequenzen haben. Das

Ideal der einen Position ist die Schmerzfreiheit: Schmerz dürfe nicht sein
oder zumindest so wenig wie überhaupt möglich, denn dem Schmerz sei
nichts abzugewinnen. Im Gegenteil: Alles müsse daran gesetzt werden,
den Schmerz möglichst abzuschaffen, denn er sei sinnlos.46 Die andere
Position beharrt dagegen gerade auf der Sinnhaftigkeit des Schmerzes. Er

dürfe nicht verdrängt oder abgeschafft werden. Der Schmerz eröffne dem
Menschen vielmehr wertvolle, auf andere Weise nicht zu erringende
Einsichten. Der Schmerz habe Sinn, denn er erzeuge Sinn. Zwischen beiden
Positionen gibt es Wechselwirkungen: So misst die Medizin dem akuten
körperlichen Schmerz eine elementare Funktion zu, nicht zuletzt im
Hinblick auf die Selbsterhaltung des Menschen. Und tatsächlich kann der
Schmerz, der den Prozess der Heilung vorantreibt, als lebensförderlicher,
also guter Schmerz verstanden werden.47 Beispielsweise sind Menschen, die
unter einer angeborenen, genetisch bedingten Form völliger Schmerzun-
empfindlichkeit leiden, lebensbedrohlich gefährdet.

Andererseits ist die Schmerzbeseitigung eines der wichtigsten Ziele
medizinischen Handelns, vor allem unter Berücksichtigung des ganzen Feldes
der chronischen Schmerzen oder der Schmerzen, die keine Heilung mehr
in Aussicht stellen. So ist etwa die Angst vor unerträglichen Schmerzen
der Hauptantrieb großer Bevölkerungsteile, für eine Legalisierung aktiver
Sterbehilfe zu votieren. In dieser Perspektive steht die Medizin eindeutig
in der Linie der ersten Position, der Schmerzbekämpfung. Doch je besser
wir Schmerz unterdrücken oder beseitigen können, desto weniger schmerz -
tolerant werden wir offensichtlich. Konstatiert wird - und dies meist von
Seiten derer, die den Schmerz für eine unverzichtbare Erfahrungsdimension

halten - eine sinkende Bereitschaft, Schmerzen zu erdulden, die Rede
ist von einer „um sich greifende[n] Selbst-Narkotisierung", einer „An-

44 AZOULAY: Schmerz, 19.
45 Vgl. DEMMER, Klaus: Gott denken - sittlich handeln. Fährten ethischer Theologie

Studien zur theologischen Ethik 120). Freiburg: Herder 2008, 258, Fußnote 26. Demmer
beharrt jedoch auf dieser Unterscheidung.

46 Vgl. GrÜNY, Christian: Vom Nutzen und Nachteil des Schmerzes für das Leben, in:
jACOBl, Rainer-M. E./MARX, Bernhard (Hgg.): Schmerz als Grenzerfahrung Erkenntnis und
Glaube. Schriften der Evangelischen Forschungsakademie 43). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt

2011, 39-57, hier 41.

47 „Gut ist nur der Schmerz, der den Prozess seiner Aufhebung vorantreibt." - SOLLE,

Dorothee: Leiden. Stuttgart: Kreuz-Verlag 1973, 56.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 137

ästhesierung". Schon die Frage, welchen Sinn es haben könnte, Schmerz zu
erdulden, sei obsolet geworden. Immer mehr Menschen suchten Zuflucht
zu „einer sedierten Existenz"^. In seinem sehr hellsichtigen Buch Über den

Schmerz schreibt Buytendijk bereits 1948: „Eine Algophobie ist entstanden,
die in ihrer Maßlosigkeit selbst zur Plage wird."49 Und natürlich - das aber

nur in Klammern - gibt es auch die dazu gegenläufige Tendenz, die krankhafte

Züge trägt. So wird die Erfahrung des Schmerzes in einer Kultur der
Schmerzeliminierung geradezu gesucht, wie sich etwa an der
Persönlichkeitsstörung Borderline zeigen lässt, an der schätzungsweise ein bis drei
Prozent der Bevölkerung erkrankt sind.5°

Der Appell, den Schmerz zu bekämpfen, wenn möglich ihn abzuschaffen,

stößt also auch auf Widerstand. Immer wieder wird auch versucht,
dem Schmerz einen Sinn einzustiften, ein bis heute virulentes Ansinnen,
auch wenn die Sinnfrage im Zuge der Säkularisierung nicht mehr innerhalb

des religiösen Deutungsrahmens gestellt wird. Morris, der die
Aufspaltung des Schmerzempfindens in eine physische und eine psychische
Seite als Mythos bezeichnete, plädiert etwa dafür, die Deutung von
Schmerz nicht der Medizin zu überlassen, da jeder Schmerz eine geistige
Dimension habe. Der von der Medizin immer wieder propagierte Sieg über
den Schmerz sei eine Illusion und ein Betrug an denen, die als chronische
Schmerzpatienten aufgrund solcher Siegesaussagen hofften. 52 Der
Schmerz, so die Position derer, die dem Schmerz Sinn zuschreiben wollen,
sei zwar ein Übel, aber eines, an dem der Mensch wachse. Der Preis für
eine Abschaffung des Schmerzes gilt dieser Position als ein Verlust an
elementarer Erfahrungsmöglichkeit. Ein streitbarer Vertreter dieser Position
ist etwa Ivan Illich53, der in der Schmerzbekämpfung eine Schattenseite
der von ihm vehement kritisierten Medikalisierung der Gesellschaft zu
erkennen meint und eine Kultur der Abstumpfung beklagt.54

48 WILS: Der Schmerz und das Leiden, 97.
49 BUYTENDIJK, Frederik J.J.: Über den Schmerz. Bern: Huber 1948, 14.

5° Borderliner leiden daran, ihre inneren Gefühlszustände zu kontrollieren. Die durch
extreme Gefühlsschwankungen hervorgerufenen Zustände emotionaler Anspannung werden
durch Selbstverletzungen abgebaut, einem Verhalten, das offensichtlich Suchtpotential birgt.
Die erhoffte Affektregulation bleibt jedoch aus und führt zu einer Dissoziation, in der der

Körper keine Schmerzen mehr empfindet.
51 Vgl. MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 20.
52 Vgl. MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 37-39.
53 ILLICH, Ivan: Die Nemesis der Medizin. Von den Grenzen des Gesundheitswesens. Hamburg:

Rowohlt 1977.
54 „Die Linderung von Schmerzen wird hier mit der Klage über eine allgemeine Anästhesierung

verkoppelt, die davon ausgeht, das natürliche oder auch, in einer anderen Variante,
mit traditioneller Hochkultur zusammengebrachte Sensibilitäten und Differenziertheiten
durch eine kulturindustrielle Reizüberflutung mehr und mehr abgestumpft werden." -
GrÜny: Vom Nutzen und Nachteil des Schmerzes für das Leben, 43.



2.3 Aufgaben theologischer Ethik

Wenn, wie Morris betont, die „moderne Verdrängung von Schmerz [...] im
weitesten Sinne eine Verdrängung der Forderungen [ist], die der Schmerz
an uns stellt"55, dann sollen nun in einem Zwischenfazit vier Herausforderungen

und Aufgaben für die theologische Ethik formuliert werden:
Vor dem Hintergrund der geschilderten Verquickung von Schmerz und

Sünde innerhalb der christlichen Tradition, sehe ich zuallererst eine
besondere Bringschuld theologischer Ethik, sich für umfassende Schmerzbekämpfung

einzusetzen. Dies impliziert, dass sie sich von alten moralisierenden

Deutungsmustern, der Koalition von Schmerz und Sünde, distanziert,

sie theologisch einholt und sich von dem hochproblematischen
Gottesbild distanziert, das hier immer noch zum Vorschein kommt. Ethik
hat immer auch die Aufgabe - das lässt sich an dieser Schmerzthematik
sehr gut zeigen - vor einer Moral zu warnen, die eher schädliches Relikt
als zeitgemäße Antwort auf die Fragen der Menschen ist.56 Theologische
Ethik müsste die Koalition von Schmerz und Sünde also dezidiert
entmoralisieren und sodann die Frage stellen, welche Bedeutung dem Schmerz

jenseits seiner Moralisierung und Funktionalisierung zuwachsen könne
und welche Forderungen der Schmerz an sie stelle.

Ethik ist zugleich immer Kritik falscher Verheißungen und übernimmt
damit eine ideologiekritische Funktion. Theologische Ethik hat die
Vorstellung, ein Sieg über den Schmerz sei möglich, als Illusion zu entlarven.
Eine solche Illusion befördert gegenüber dem tatsächlichen Leiden eine

Haltung der Abstumpfung, die den Schmerz letztlich immer weniger als
Realität anerkennt. Der Schmerzleidende gerät unter Rechtfertigungsdruck.

Schmerzbekämpfung ist also ethisch zu fördern unter gleichzeitiger
Schärfung des Blicks für die Gefahr, dass Schmerzbekämpfung selbst inhumane

Züge annehmen kann.57
Eine weitere Aufgabe der Ethik sehe ich in der Transformation des

Schmerzes in Kommunikation, die erst die Möglichkeit einer Sinnzuschrei-
bung eröffnet. Nur so lässt sich wirksam dem identitätsbedrohenden
Potential von Schmerz begegnen, der als „tiefe Enteignung empfunden
[wird], als Verlust des Lebenskontinuums, als Bedrohung der eigenen Identität

und Personalität."58 Gerade in ihrer theologischen Spielart wird eine
Ethik genau daran gemessen, ob überhaupt und wenn ja, inwiefern ihr

55 MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 397.
56 Vgl. LUHMANN, Niklas: Paradigm lost. Über die ethische Reflexion der Moral. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1990, 41. Luhmann bezeichnet es als die „vielleicht vordringlichste Aufgabe
der Ethik", „vor Moral zu warnen".

57 Vgl. Heimbach-Steins, Marianne: Das Menschenrechtsethos vor der Realität des

Leidens, in: HÖVER, Gerhard (Hg.): Leiden. 27. Internationaler Fachkongress für Moraltheologie
und Sozialethik (September 1995 - Köln/Bonn). Münster: Lit Verlag 1997, 229-257, 237.

58 WILS: Der Schmerz und das Leiden, 112.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 139

überzeugend eine Transformation des Schmerzes in Sinndeutung gelingt.
Dies verweist ins Innerste des Glaubens, rührt an nichts Geringeres als die
Theodizee.

Dies führt unweigerlich zu einer vierten Aufgabe, die darin besteht,
zugleich kritisch auf die Aporien hinzuweisen, aus „jeglicher Verblendung,
Beschönigung, Verharmlosung oder Positivierung"59 des Schmerzes eine
Art Sinn-Kapital zu schlagen. Auch säkulare Deutungsangebote des Schmerzes

und Sinnzuschreibungen stehen in der Gefahr, den Schmerz in seiner

Negativität zu leugnen, ihn in eine positive Erfahrung umzumünzen60. Der
Schritt zu einer säkularen Variante des Dolorismus ist nicht weit. Eine

Haltung, die letztlich dazu führen könnte, den Schmerz des anderen zu
rechtfertigen, das wäre - im Anschluss an Emmanuel Levinas - der

„Ursprung aller Unmoral"61. „Der Versuch, dem Leiden eines anderen einen
Sinn zu geben, im Sinne einer Feststellung über sein Schicksal, ist bereits
die Preisgabe der Solidarität mit ihm."62

3. Schmerz und theologische Ethik - ein systematischer Versuch

In philosophischer Hinsicht ist zunächst zu konstatieren, dass der Schmerz
„bestenfalls ein Nebenschauplatz für andere, gewichtigere Debatten"63
darstellt. Er tritt in Beziehung zur Erkenntnis auf - wie bei HegeK'4, oder aber
zur Moral - wie bei Nietzsche65, um zwei prominente Ansätze hier
zumindest zu erwähnen. Ich möchte mich jedoch einem Philosophen zuwenden,

in dessen Werk der körperliche Schmerz eine „Schlüsselposition"66 -
gerade in ethischer Perspektive - innehat: Theodor W. Adorno. In der
theologischen Ethik wird Adorno bislang kaum als Gesprächspartner
wahrgenommen. Es gibt meines Wissens keine ausführliche Auseinandersetzung

mit seinem Denken im explizit moraltheologischen Bereich, höchstens

59 LlEBSCH: Außer sich - Zum fragwürdigen Vorrecht des Schmerzes', 205.
60 Vgl. LlEBSCH,: Außer sich - Zum fragwürdigen .Vorrecht des Schmerzes', 194.
61 „Für jede ethische Sensibilität [...] ist die Rechtfertigung des Schmerzes des Anderen

mit Bestimmtheit der Ursprung aller Unmoral." - LEVINAS, Emmanuel: Zwischen uns.
Versuch über das Denken an den Anderen. München: Carl Hanser Verlag 1995, t2Ö.

62 HÖVER, Gerhard: Art. Leid/Leiden/Leidenslinderung, in: KORFF, Wilhelm/BECK, Lud-
wig/MlKAT, Paul (Hgg.): Lexikon der Bioethik, Band 2. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus
1998, 585-590, hier 588.

63 LIST, Elisabeth: Schmerz - Manifestation des Lebendigen und ihre kulturellen
Transformationen, in: DZPhil 47 (1999), 763-779, hier 764.

64 Bei Hegel gewinnt „das Leiden eine säkularisierte Heilsbedeutsamkeit", „es fundiert
Erkenntnis". - BOLZ, Norbert: Leiderfahrung als Wahrheitsbedingung, in: OELMÜLLER, Willi
(Hg): Leiden. Paderborn: Schöningh 1986, 9-19, hier 14.

65 Explizite Bedeutung für die Ethik und das Nachdenken über die eigenen Handlungen
gewinnt der Schmerz bei Nietzsche - prominent und höchst umstritten.

66 MEYER, Anne-Rose: Homo dolorosus. Körper - Schmerz - Ästhetik. München: Fink
2011, 316.



140 Katharina Klöcker

Spuren, etwa bei Walter Lesch, Dietmar Mieth oder Volker Eid. In den
moralphilosophischen Debatten ist das Interesse an Adornos Ethik dagegen
vor einigen Jahren erwacht. Von einer Ethik Adornos im Sinne eines
systematischen Entwurfs kann man ohnehin nicht sprechen.(v Zutreffender
ließe sich vielleicht im Hinblick auf Adornos Ansatz insgesamt von einer
„Moral des Denkens" - so auch der Titel des Aphorismus 46 aus den Minima

Moralia - sprechen. Dass innerhalb der Moralphilosophie auf Adorno
eher zögerlich zugegangen wurde, mag auch daran liegen, dass man mit
seiner Ethik in erster Linie lediglich eine Sammlung von Aphorismen
verband, eben diese Minima Moralia, die zudem noch stark in ihrer Zeit
verhaftet erschienen. 1998 finden sich noch Einschätzungen wie diese, dass

Adornos „Kritik der Ethik der Autonomie [...] in den gegenwärtigen moral -

philosophischen Debatten so gut wie keine Rolle"68 spielt. Durch die
Diskursethik gelte dieser Ansatz Adornos als abgegolten. Allerdings ist
Andreas Böhm recht zu geben, der diese Einschätzung nicht teilt und gerade
in Adornos „Umzentrierung im Kern des Freiheitsbegriffs"6« wegweisende
Potentiale erkennt.

Im Rahmen dieser Abhandlung gilt es nun, zügig eine Schneise in das
Denken Adornos zu schlagen, die zu dem Punkt führen soll, auf den es
hier ankommt: die Frage nach der Autonomie. Ich glaube, hier eine fruchtbare

Schnittstelle entdeckt zu haben, denn „zahlreiche Konflikte des Ge-
genwartskatholizismus", lassen „sich im Kern als Disput um das richtige
Verständnis menschlicher Autonomie rekonstruieren"7°. Fokussiert man
auf die theologische Ethik, wird mittlerweile kaum jemand mehr bestreiten

wollen, dass die Anliegen der autonomen Moral im Kontext des Glaubens

berechtigt sind. „Dennoch mag die Frage zu stellen sein", so etwa
Klaus Demmer, „ob nicht auch Defizite zu beklagen sind."71 Ich möchte zu
diesem Disput etwas beitragen, indem ich im Anschluss an Adorno eine
Erweiterung des Autonomiebegriffs vornehmen möchte. Gerade in der
Dimension, um die er erweitert wird, könnte für eine theologische Ethik
Potential liegen.

67 Vgl. Wendel, Saskia: jean-Francois Lyotard, Aisthetisches Ethos. München: Fink 1997,
20, Fußnote 37.

68 BÖHM, Andreas: Kritik der Autonomie. Freiheits- und Moralbegriffe im Frühwerk von
Karl Marx. Bodenheim: Syndikat 1998, 170.

69 BÖHM: Kritik der Autonomie, 170.
7° GOERTZ, Stephan: Autonomie im Disput. Moraltheologische Überlegungen zum

Anspruch aufSelbstbestimmung, in: JCSW 55 (2014), 105-129, 119.

71 DEMMER, Klaus: Autonome Moral - eine Anfrage an die Denkform, in: Holderegger,
Adrian (Hg.): Fundamente der Theologischen Ethik. Bilanz und Neuansätze Studien zur
theologischen Ethik 72). Freiburg, Schweiz: Universitäts-Verlag 1996, 261-276, hier 275-276.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 141

3.J Exkurs: Autonome Moral - in aller Kürze

Autonomie als Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft stellt das

Gravitationszentrum einer theologischen Ethik dar, die sich als Autonome
Moral konzeptionell im Zuge des Zweiten Vatikanischen Konzils herauszubilden

begonnen hat. Es handelt sich bei Autonomie um einen philosophisch

ebenso zentralen, wie theologisch umstrittenen Schlüsselbegriff der
Moderne, der vor nicht allzu langer Zeit bittere Verwerfungen zwischen
Moraltheologen und Lehramt provozierte. In aller Kürze - was ist mit
Autonomer Moral gemeint? Moral wird unabhängig vom Glauben begründet:
Es gilt damit die Autonomie der praktischen Vernunft im Hinblick auf die
Begründung sittlicher Normen. Autonomie wird als Fähigkeit des freien
Subjekts verstanden und meint dessen unbedingte Beanspruchung zur
sittlichen Selbstgesetzgebung. Im Autonomie-Begriff - so formuliert es Adorno

- sind damit Freiheit und Gesetz „unmittelbar synkopiert, ineinsge-
setztV, denn die Freiheit besteht gerade darin, sich mittels seiner
Vernunft selbst das Gesetz zu geben. Freiheit als Selbstgesetzgebung setzt die
Unabhängigkeit der Vernunft von jeder Autorität voraus, die nicht rational
legitimierbar ist.73 Alles, was außerhalb dieser Vernunft Einfluss auf die
Gesetzgebung nehmen könnte, unterliegt damit dem Heteronomiever-
dacht.

Unter ihn fallen im Kontext theologischer Ethik eine Reihe von vormals
rege in Anspruch genommenen .Gesetzgebern': etwa die Natur oder Gottes
Wille oder auch die Heilige Schrift. Die Autonome Moral entbindet diese
Instanzen ihrer gesetzgeberischen Kraft, ohne - und daraufkommt es
entscheidend an - sie deshalb generell zu entwerten. Im Hinblick auf die
Frage nach der gesetzgeberischen Kraft des göttlichen Willens könnte man
sagen: Wir denken größer über Offenbarung, wenn wir sie nicht als
Medium göttlicher Gesetzesmitteilung begreifen, sondern als Selbstmitteilung
Gottes. Theologische Ethik unter dem Anspruch der Autonomie stellt so
ein neues Koordinatensystem her. „Nicht [...] in Gegebenheiten außerhalb
des Menschen selbst (Natur, Schrift, Autorität, Kirche, Gesellschaft)
begründet sich moralisches Sollen, vielmehr im Bezug zu sich selbst, in seiner

verantwortlichen Freiheit, entdeckt der Mensch, was seine sittliche
Pflicht ist.' '74 Worauf es einzig und allein ankommt ist die „Autorität
personaler Autonomie und rationaler Argumentation's. Der Glauben spielt
damit - wohlgemerkt auf der Begründungsebene der Moral - keine Rolle,
er verschärft auch nicht Normen, er fügt ihnen nichts hinzu, erhöht auch

72 Adorno, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie (1963). 2. Auflage. Frankfurt:
Suhrkamp 1997, 180.

73 Vgl. GÜNTHER, Klaus: Dialektik der Aufklärung in der Idee der Freiheit. Zur Kritik des

Freiheitsbegriffs bei Adorno, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 39 (1985), 229-260.
74 Merks, Karl-Wilhelm: Gott und die Moral. Münster: Lit-Verlag 1998, 109.
75 GOERTZ: Autonomie im Disput, 117.



142 Katharina Klöcker

nicht ihren Verpflichtungscharakter. Wäre, um die Probe aufs Exempel zu
machen, der Glaube unmittelbar beteiligt an der Begründung von Moral,
handelten wir uns massive Probleme ein, denn wie könnten wir dann noch
Gott und Teufel voneinander unterscheiden??8 Die Erkenntnis, dass etwas
sittlich gut ist, stellt die Voraussetzung für den Glauben an Gott dar. Ohne
diese Einsicht könnten Menschen Gott gar nicht erkennen, denn „nur ein
Gott, der ein sittlich vollkommenes Wesen darstellt, ist als Gott identifizierbar.

"77

3.2 Von der Frage nach Norm und Gewalt zur Selbstreßexivität der Moral

Schmerz ist für Adorno eine Empfindung, die moralischen Einspruch quasi
erzwingt, aber in erster Linie ist Schmerz das Resultat von Gewalt.7« Worin
liegen nun die Verbindungen zwischen Gewalt, Schmerz, Ethik. Worin
gründet die Moral des Denkens? Adorno prangert den Herrschaftscharakter

der Vernunft an, die das Besondere als ein Allgemeines identifiziert
und damit seiner Identität gewaltsam beraubt. Die Hintergrundfolie ist dabei

die von der Dialektik der Aufklärung enthüllten Grenzen des aufklärerischen

Vernunftbegriffs, die zu einer massiven Vernunftkritik geführt hat.
Die These, dass Vernunft zum Instrument der Selbsterhaltung des
Menschen wurde und dabei ihren naturhaften Ursprung vergaß, sei hier lediglich

in Erinnerung gerufen.
Doch was bedeutet das mit Blick auf die Ethik? Adorno sieht im Konflikt

„zwischen dem Besonderen, den besonderen Interessen, den
Verhaltensweisen des einzelnen, besonderen Menschen und dem Allgemeinen,
das dem gegenüberstehf'79 das Zentralproblem auch jeder Moralphilosophie.

Das Problem liegt darin, dass eine sture Anwendung von Normen
einzelnen Subjekten und ihren individuellen moralischen Problemkonstellationen

nicht gerecht wird.80 Gewaltsame Züge - Papst Franziskus etwa
spricht in seinem Nachsynodalen Apostolischen Schreiben Amoris Laetitia
von Felsblöcken, die man auf das Leben von Menschen wirft8' - nimmt diese

Beziehung zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen an, wenn

76 Vgl. HONNEFELDER, Ludger: Ethik und Theologie. Thesen zu ihrer Verhältnisbestimmung,

in: HOLDEREGGER, Adrian (Hg.): Fundamente der theologischen Ethik. Bilanz und
Neuansätze. Freiburg, Schweiz: Universitäts-Verlag 1996, 113-125.

77 HONNEFELDER: Ethik und Theologie, 117.

78 Schmerz „erscheint in Adornos Schriften ausschließlich als gewaltsam verursachte
Empfindung und kann somit als Modell für moralische Negativität schlechthin fungieren." -
MEYER: Homo dolorosus, 316.

79 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 33.
80 Vgl. SCHWEPPENHÄUSER, Gerhard: Theodor W. Adorno zur Einführung. 5. Auflage.

Hamburg: Junius 2009, 96.
81 Vgl. FRANZISKUS: Nachsynodales Apostolisches Schreiben AMORIS LAETITIA

Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 204). Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz

2006, Nr. 305.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken"- Ein Imperativ theologischer Ethik? 143

das Allgemeine den Anspruch bedingungsloser Geltung erhebt. Daran
entzündet sich die Frage nach der Moralität von Ethik selbst.

Doch der Universalisierungsanspruch von Ethik führt nicht automatisch

zur Gewalt - das wäre ein verkürztes, ein falsches Verständnis von
Universalismus, gleichbedeutend mit absoluter Vorherrschaft des
Allgemeinen. Universalisierung - richtig verstanden - bleibt einer Umformulie-
rung zugänglich, indem etwa gesellschaftliche und kulturelle Bedingungen
und Kontexte berücksichtigt werden. Gewaltsam wird eine Ethik mit
universalistischem Anspruch also erst dann, wenn sie sich völlig indifferent
gegenüber den gesellschaftlichen Bedingungen zeigt.82 Adorno - so in seiner

Vorlesung zu Problemen der MoralphiIosophie83 - dringt darauf, dass
der Einzelne sich die abstrakte Norm „lebendig"84 aneignen können müsse,
dass also nur die Normen, die sich Individuen in dieser Weise aneignen,
auch Geltung beanspruchen könnten. Dies führt dazu, dass, als „moralisch
autonom" nicht mehr einfach gelten kann, „wer sich in seinem kommunikativen

Handeln strikt an universalistischen Prinzipien orientiert, sondern
erst derjenige, der diese Prinzipien mit affektiver Anteilnahme und
Sensibilität für die konkreten Umstände des Einzelfalls verantwortungsvoll
anzuwenden weiß."85 Andernfalls steht Moral selbst in der Gefahr, Gewalt,
und das heißt eben auch Schmerz zu produzieren. Welche Konsequenzen
sich aus diesem Ansatz Adornos ergeben könnten, hat Judith Butler
präzise auf den Punkt gebracht. Es geht nicht um eine „Zertrümmerung
der Moral", „sondern um eine Ethik, die ihre eigene Gewaltsamkeit
reflektiert, die verletzbar ist und dem Einzelnen .gerecht' wird."86 So führt
der Schmerz letztlich zur Selbstreflexion der Moral. Sie wendet sich damit
ab von einer - wie es in Amoris Laetitia heißt - „kalten Schreibtischmo-
ral"87.

3.3 Somatischer Impuls: Rettung der Autonomie - Dignität des Körperlichen

Adorno tritt ein für die Fundierung eines somatischen Moments im Er-
kenntnisprozess selbst.88 Dabei geht es ihm um die Rettung des
Autonomiegedankens, indem er die „Reduktion der Freiheit auf absolute Ver-

82 Vgl. BUTLER, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Frankfurt: Suhrkamp 2003, 14-16.
83 Vgl. ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 35-36.
84 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 35.
85 Honneth, Axel: Dezentrierte Autonomie. Moralphilosophische Konsequenzen aus der

modernen Subjektkritik, in: DERS.: Das Andere der Gerechtigkeit. Frankfurt: Suhrkamp 2000,
237-251, hier 250.

86 ASSHEUER, Thomas: Kein Ich ohne Du, in: Die Zeit (05.06.2003).
87 FRANZISKUS: Nachsynodales Apostolisches Schreiben AMORIS LAETITIA, Nr. 312.
88 Vgl. ADORNO, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt: Suhrkamp 1975, 202ff.



144 Katharina Klöcker

nunft"89 aufhebt. Adornos Ansatzpunkt ist ein strukturelles „Defizit
idealistischer Ethiken'V, das in einem „Paradox von Freiheit und Gehorsam'^1
besteht. Was soll das bedeuten? Da zwischen reiner, sich selbst
bestimmender Vernunft und den empirischen Bedingungen, unter denen sie

praktisch werden soll, kein kohärenter Zusammenhang hergestellt werden
kann, wird auf Gehorsam rekurriert. „Das Gebot der Gehorsamkeit gilt
dann für den Teil, der sich in Differenz zu dem gesetzgebenden Teil des
Selbst befindet'V, was zur „Unterdrückung alles Nicht-Vernünftigen im
Namen der Freiheit führt"93.

Autonomie umfasst für Adorno deshalb gerade die Besinnung des
Subjekts auf seine Objektverbundenheit. Das Leibliche, Somatische wird nicht
begriffen als das der Vernunft Entgegengesetzte, sondern als das sie letztlich

vor dem Umschlag in Unfreiheit Rettende. In seiner „Negativen
Dialektik" schreibt Adorno: „Praxis bedarf auch eines anderen, im Bewusstsein
nicht sich erschöpfenden, Leibhaften, vermittelt zur Vernunft und qualitativ

von ihr verschieden. Beide Momente werden keineswegs getrennt
erfahren. "94 Es sei nicht so, dass zur Rationalität etwas Anderes hinzuad-
diert95 würde, unterstreicht Adorno. Im Aphorismus 127 Wishful Thinking
heißt es: „Vielmehr wäre es an der Philosophie, im Gegensatz von Gefühl
und Verstand deren Einheit aufzusuchen: eben die moralische."

Welche Konsequenzen hat dieses Aufspüren eines materialistischen
Moments, diese Durchdringung von Reflexivität und Leibhaftigkeit im Er-
kenntnisprozess nun für die Ethik? Für Adorno erwächst Moral aus dem
Zusammenspiel von Leibhaftem und Reflexivem. Und zwar in dem Sinne,
dass das leibhafte Moment der Erkenntnis zu verstehen gibt, dass Leid
nicht sein dürfe. „Leibhaft, weil es der praktisch gewordene Abscheu vor
dem unerträglichen physischen Schmerz ist, dem die Individuen ausgesetzt

sind [...]. Nur im ungeschminkt materialistischen Motiv überlebt Moral.

"96 Der moralische Impuls vereinigt in sich also ein somatisches, d.h.
leidenssensibles Moment und ein Moment reflexiver Besinnung. Wie Adorno
in seiner vielleicht wichtigsten Denkfigur vom Vorrang des Objekts
versucht, „kognitive Leistungen der Erkenntnis noch einmal im somatischen
zu fundieren"97, so weist er in der Ethik der „Dignität des Körperlichen'^8

89 GÜNTHER: Dialektik der Aufklärung in der Idee der Freiheit, 230.
9° GÜNTHER: Dialektik der Aufklärung in der Idee der Freiheit, 232.
91 GÜNTHER: Dialektik der Aufklärung in der Idee der Freiheit, 233.
92 GÜNTHER: Dialektik der Aufklärung in der Idee der Freiheit, 232.
93 GÜNTHER: Dialektik der Aufklärung in der Idee der Freiheit, 232.
94 ADORNO: Negative Dialektik 228.

95 Vgl. ADORNO: Negative Dialektik 228.
96 ADORNO: Negative Dialektik 358.
97 THYEN, Anke: Es gibt darum in der verwalteten Welt auch keine Ethik. Moral und

Moraltheorie, in: AUER, Dirk/BONACKER, Thorsten/MÜLLER-DOHM, Stefan (Hgg.): Die Gesell-



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 145

einen entscheidenden Platz zu. Der Impuls hat im Hinblick auf den
Schmerz eine dreifache Dimension: „Dieser leibhafte Impuls hat seinen
Ursprung im Leiden, erinnert fortwährend ans Leiden und drängt auf die

Aufhebung des Leidens"99, er bringt damit den „Imperativ einer Negation
des Leidens"100 hervor. Das ist das entscheidende Moment im Autonomiebegriff

Adornos, um das es hier geht. Indem Adorno also das Somatische
nicht als Additives, sondern als etwas dem Erkenntnisprozess Inhärentes
begreift, löst er die Dichotomie von Autonomie der Vernunft und Hetero-
nomie der außerhalb der Vernunft liegenden Einflüsse des Somatischen
auf. Und: Er umgeht im Gegensatz zu idealistischen Ethiken das Problem
der Inanspruchnahme des Gehorsams, sodass zum Ort der Moralität die
„produktive Spannung von spontaner Regung und reflexivem Begreifen
unmoralischer Zustände"101 wird. Weil damit die leibhaft-sinnliche
Wahrnehmung für den Erkenntnisprozess konstitutiv wird, ist diese in einer
Hierarchie der Fähigkeiten des Subjekts nicht mehr als heteronom
hintenangestellt, vielmehr erweist sich gerade darin seine Autonomie.102

Was ergibt sich aus der Implementierung des Schmerzes für Adornos
Subjekt- und Autonomiebegriff?

Zentraler Ausgangspunkt ist das Diktum Adornos und Horkheimers
vom „Eingedenken der Natur im Subjekt"103, ein Postulat, das als Schlüsselbegriff

die „ganze Bewegung von Subjektkritik und Wiederentdeckung des

l<örpers"104 in Gang gesetzt und inspiriert hat und das mit Blick auf die
gegenwärtige Debattenlage falsch eingeschätzt würde, begriffe man diese

Bewegung als abgeschlossen. Wie bereits zu Beginn erwähnt, vollziehen
verschiedene Fachdisziplinen wie die Soziologie, die Kultur- und
Geschichtswissenschaften seit einigen Jahren einen regelrechten body turn.

Es geht Adorno nicht um eine radikale Abkehr von der Subjekt- und
Vernunftkonzeption. Vernunft und Subjekt treten vielmehr in einen
dialektischen Vermittlungsprozess ein, in dem sich die Gründe für ihre Kritik
und ihre Rettung prozessual entfalten. Die rein transzendentale Subjektbestimmung

hebt Adorno kritisch auf durch eine Selbstvergewisserung, in

Schaftstheorie Adornos. Themen und Grundbegriffe. Darmstadt: Wiss. Buchges. 1998, 165-185,
hier 175.

98 Adorno: Negative Dialektik 194.
99 SCHAAP, Sybe: Die Verwirklichung der Philosophie. Der metaphysische Anspruch im

Denken Theodor W. Adornos. Würzburg: Königshausen und Neumann 2000, 89.
100 KOHLMANN, Ulrich: Dialektik der Moral. Untersuchungen zur Moralphilosophie Adornos.

Lüneburg: Zu Klampen 1997, 149.
101 Zamora, José A.: Krise - Kritik - Erinnerung. Ein politisch-theologischer Versuch über

das Denken Adornos im Horizont der Krise der Moderne. Münster: Lit-Verlag 1995, 455.
102 ADORNO: Negative Dialektik 241.
103 ADORNO/HORKHEIMER: Dialektik der Aufklärung, in: ADORNO: Gesammelte Schriften.

Band 3. Frankfurt: Suhrkamp 1997, 57.
104 BÖHME, Gernot: Ethik leiblicher Existenz. Über unseren moralischen Umgang mit der

eigenen Natur. Frankfurt: Suhrkamp 2008, 137.



146 Katharina Klöcker

der sich das Subjekt seiner nur scheinbaren Autonomie bewusst wird,
deren Preis die verdrängte Natur ist. Adorno kritisiert eine „Überspannung
des Freiheitsbegriffs dadurch, daß er auf die absolute Unabhängigkeit von
allem Seienden, von aller Natur sich gründet"'°5, dieser drohe deshalb in
„Unfreiheit umzuschlagen"106. Innerhalb von Subjektivität sind zwei Stränge

ineinander verschlungen, „freiheitskonstitutive und freiheitsverhin-
dernde"'°7. Bezüglich der Moralität wird damit die gemeinhin als irrational
qualifizierte Seite des Subjekts - also der emotionale und motivationale
Teil - aufgewertet. Nur das Subjekt, das beide Seiten als seine eigenen
begreift, kann im allumfassenden Sinne als autonom bezeichnet werden:
„Das Ich, das sich nur als denkendes maßgeblich Findet, das sich nur als
selbstbestimmt vermeint, übernimmt nicht seine menschliche Existenz,
sondern halluziniert eine gespensterhafte Welt."108

Adorno geht es nicht um die Destruktion des Kantischen Autonomiebegriffs,

auch wenn es auf den ersten Blick so scheinen mag. Vielmehr verhält

er sich „zugleich affirmativ und kritisch zu Kants Freiheitslehre"'°9.
Adorno bestreitet also „den .Vorrang des Geistes', die Subsumierung
körperlicher Empfindungen unter die Deutungshoheit abstrakten Denkens
und spricht vom .immanent Somatischen' des Geistes. Er verteidigt das .so¬
matische Moment' als irreduzibel, setzt der Geisteswelt ,die Dignität des

Körperlichen' entgegen."110 Adorno bewegt sich hier übrigens - darauf
weist Anne-Rose Meyer zu Recht hin - in der Spur von Theorien, deren
Ursprünge bis ins 18. Jahrhundert zurückreichen111. Beispielsweise begreift
etwa Friedrich Schiller Erkennen und Schmerzempfinden als „komplementäre,

voneinander abhängige Phänomene"112. Jedoch weist Adorno die
unterschiedlichen Funktionen, die dem Schmerz in der Geistesgeschichte
zugeschrieben wurdenn3, zurück, allen voran die ästhetische Verklärung des
Schmerzes. Sie steht für Adorno im Verdacht der Relativierung des Schmerzes,

die letztlich zu einer Rechtfertigung „der ihn auslösenden amoralischen

Handlungen"1^ führt.

105 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 179.
106 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 179.
107 GÜNTHER: Dialektik der Aufklärung in der Idee der Freiheit, 247.
108 Meyer-Drawe, Käte: Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und Allmacht

des Ich. München: Kirchheim 1990, 110.

109 BrunkhORST, Hauke: Theodor W. Adorno. Dialektik der Moderne. München: Piper
1990, 25.

110 MEYER: Homo dolorosus, 317.
111 Vgl. MEYER: Homo dolorosus, 317.
112 Meyer: Homo dolorosus, 317, Fußnote 40.
n3 Vgl. MEYER: Homo dolorosus, 317.

"4 MEYER: Homo dolorosus, 317.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken"- Ein Imperativ theologischer Ethik? 147

3.4 „Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - eine erste Spur

Im Denken Adornos drängt der Schmerz zu einer anderen Konzeption von
Autonomie: Der somatische Impuls bedeutet nicht etwa ein Abgleiten in
Heteronomie, sondern garantiert überhaupt erst den freiheitlichen
Charakter von Autonomie und damit von Moral. Der Schmerz, der diesen
moralischen Impuls von innen her antreibt und gleichzeitig zur Beseitigung

von Schmerz und Leid drängt, wird so mitten hinein ins Herz
Autonomer Moral transplantiert. Welche Konsequenzen hat eine in dieser Weise

somatisch fundierte Ethik für den Ansatz einer theologischen Ethik?
Einige abschließende Gedanken als Ausblick.

Was wird aus einer Ethik, deren Wurzel ein Impuls ist, der „somatisch
und geistig in eins"»5 ist, also einer Ethik, die das Somatische nicht mehr
als heteronom abweist, sondern in diesem Zusammenspiel von Vernunft
und Leiblichkeit den entscheidenden Auslöser moralischen Handelns sieht?
Diese Einsicht ist mehr als ein moralischer Reflex in Form von Mitleid, der
vielleicht dazu verleitet, für die Flüchtlingshilfe zu spenden. Hier setzt
sich Adorno übrigens klar von der Mitleidsethik Schopenhauers ab. Mitleid,

so Adorno, habe ein konservatives Moment, das die Unmenschlichkeit

letztlich zementiere, denn der mitleidige Akt als Ausnahme ändere ja
nichts an der Regel. Mitleid könnte sogar die systematischen Ursachen des
Unrechts stärken, indem es sie abfedere.

Der Impuls zielt dagegen auf eine Beendigung des Schmerzes. So wird
die Einsicht, dass Schmerz nicht sein solle, die Negation des Leidens bei
Adorno, zur unhintergehbaren, universell gültigen Grundlage von Moral."6
Adorno entwickelt also eine materialistische Ethik, ohne den Gedanken an
Autonomie als Selbstgesetzgebung fallen zu lassen: Freiheit ja, aber nur im
Zusammenspiel mit dem Schmerz, einem Impuls, der der Dignität des

Körperlichen zu ihrem Recht verhilft. Aber auch deshalb Freiheit, da der
Rekurs auf den Gehorsam durch den Impuls obsolet wird.

Eine solche von Adorno inspirierte Konzeption von Moral könnte ein
neuer Ansatz sein, das Proprium christlicher Ethik anders zu denken. Ein
abschließender Gedanke soll das Potential andeuten, das meines Erachtens
in diesem Vorschlag steckt. „Apprends à penser avec douleur""7. Lerne, mit
dem Schmerz zu denken. In dem Aphorismus von Maurice Blanchot
verdichtet sich das Anliegen der Moral des Denkens bei Adorno. Doch inwie-

"5 Adorno, Theodor W.: Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit (lgö^/ös),
Nachgelassene Schriften. Frankfurt: Suhrkamp 2006, 326.

116 Für Habermas gründet in der somatischen Fundierung die „Empathie oder das .mit¬
schwingende Verständnis' für die Verletzlichkeit organischen Lebens". - HABERMAS, Jürgen:
Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik? Frankfurt:
2001, 83.

"7 BLANCHOT, Maurice: L'Écriture du Désastre. Paris: Gallimard 1980, 219. In der
deutschen Übersetzung bekommt dieser Satz einen ganz anderen Sinn: „Lerne unter Schmerzen
zu denken." - BLANCHOT, Maurice: Die Schrift des Desasters. München: Fink 2005, 175.



148 Katharina Klöcker

fern könnte es sich dabei um einen Imperativ theologischer Ethik
handeln?

Ins Spiel gebracht werden soll dafür ein zentraler Gedanke der neueren
politischen Theologie. Über die „Autorität der Leidenden", so Johann Baptist

Metz, sei nicht noch einmal zu diskutieren. Zu ihr „gibt es für die Moral

nicht nochmals eine Befehlsverweigerung, womöglich unter Berufung
auf .Autonomie'. Diese Autorität ist für mich, den christlichen Theologen,
die einzige Autorität, in der sich die Autorität des richtenden Gottes in der
Welt für alle Menschen manifestiert."1'8 Metz verwendet hier ein
Autoritätsargument, das inakzeptabel für Nicht-Glaubende, aber auch problematisch

für die sein könnte, die sein Grundanliegen teilen. Diese „Autorität
der Leidenden" könne nicht noch einmal „hermeneutisch vorbereitet oder
diskursiv gesichert werden", betont er. Dieser Autorität gegenüber gehe
„der Gehorsam dem Verstehen voraus.""9 Eine Stelle, die mich immer
schon nachdenklich gemacht hat, denn auch hier kommt wiederum der
Gehorsam ins Spiel. Doch sollte man sich vor einer allzu reflexhaften
Abwehr hüten. Wie könnte dieser Gehorsam nach den hier vorgelegten
Überlegungen bestimmt werden? Autonomie - im Anschluss an Adorno - kann
nicht als Berufungsinstanz für eine Befehlsverweigerung gegenüber der
Autorität der Leidenden begriffen werden. Im Gegenteil: Wenn das
entscheidende Moment im Autonomiebegriff dieser leibhafte Impuls ist, der
seinen Ursprung im Schmerz hat und zur Beseitigung des Schmerzes drängt
und damit überhaupt erst moralisches Handeln in Gang setzt, dann ist ihm
doch zuinnerst eingeschrieben, der „Autorität der Leidenden" Recht zu
verschaffen: Gehorsam ist dann im Sinne eines autonomen Gehorsamsakts
zu verstehen.

Wenn sich, wie Metz sagt, in der Autorität der Leidenden Gott zeigt,
wenn Gott also im Schmerz und seiner Überwindung uns seine Nähe
zusagt - auch wenn der Glaube in dieser Nähe gerade im Schmerz seine
größte Erprobung erfahrt - wenn wir dieses Vorzeichen, befreit von aller
Moralisierung, dennoch setzen können, dann wäre tatsächlich Erschütterung

der Beginn aller theologischer Ethik. Dann wäre eine Ethik, zu deren
hermeneutischer Grundausstattung der somatische Impuls gehört, theologische

Ethik par excellence.

"8 METZ, Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids, 82,

"9 Metz, Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids, 82.



„Lerne, mit dem Schmerz zu denken" - Ein Imperativ theologischer Ethik? 149

Zusammenfassung
Im vorliegenden Beitrag wird das Verhältnis christlicher Ethik zum Schmerz
thematisiert. Zunächst werden die Koalition von Schmerz und Sünde in der
christlichen Moraltradition kritisch reflektiert und Herausforderungen an
eine christliche Ethik im Umgang mit der Schmerzerfahrung und der Frage
nach der Bedeutung des Schmerzes formuliert. Im Zentrum des Beitrags
steht jedoch die Reflexion des Verhältnisses von Ethik und Schmerz in
systematischer Absicht. Im Anschluss an Theodor W. Adornos Konzeption eines
somatischen Impulses wird eine Neukonzeption Autonomer Moral
vorgeschlagen. Dabei wird Schmerz, der den moralischen Impuls von innen her
antreibt und gleichzeitig zur Schmerzbeseitigung drängt, als Garant des

freiheitlichen Charakters von Autonomie und damit von Moral gedacht. Am Ende

des Beitrags werden erste Konsequenzen einer somatisch fundierten Ethik
für die theologische Ethik aufgezeigt.

Abstract
This paper discusses the relationship between Christian ethics and pain. It
starts with a critical reflection of the coalition between pain and sin in the
Christian moral tradition in order to extrapolate the challenges to Christian
ethics of the experience ofpain and the question of the significance ofpain
in this regard. However, the main objective of this paper is the systematic
reflection of the relationship between ethics and pain. It proposes a reconcep-
tualization of autonomous morality based on Theodor W. Adorno's notion
of a somatic impulse. In doing so, it treats the kind ofpain which pushes the
moral impulse from within and which simultaneously strives for a removal

of this pain as a guarantor of the free character of autonomy and thus of
morality itself. The paper concludes with a tentative list of the consequences
that ethics grounded in somatic thinking would have for theological ethics.


	"Lerne, mit dem Schmerz du denken" : Ein Imperativ theologischer Ethik?

