Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: "Lerne, mit dem Schmerz du denken" : Ein Imperativ theologischer
Ethik?

Autor: Klocker, Katharina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KATHARINA KLOCKER

,Lerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein
Imperativ theologischer Ethik?:

1. EINLEITUNG: ETHIK AUS DER ERSCHUTTERUNG?

Philosophie beginnt - so Aristoteles — mit dem Staunen. Und die Theolo-
gie? Theologie, so Klaus Demmer, entsteht aus der Erschiitterung.2 Er-
schiittert zu werden, ist die Reaktion auf etwas Leidvolles, Tragisches, Ka-
tastrophales. Der Erschiitterte wird zum Gezeichneten, er bleibt nicht ver-
schont, sondern macht selbst eine schmerzhafte Erfahrung. Wer erschiit-
tert ist, wird unweigerlich konfrontiert mit der Verletzlichkeit und End-
lichkeit des Lebens, den drdangt es zur Selbstreflexion und offenbar auch
zur Theologie. Gilt das auch fiir die theologische Ethik? Entsteht theologi-
sche Ethik aus der Erschiitterung? Oder ist eine Ethik, die aus der Er-
schiitterung erwachst, eine christliche, eine theologische Ethik?

Wer so fragt, riskiert ein Missverstandnis: Es kann nicht darum gehen,
der ,Theologie als Trost fiir ihren Identitatsverlust die Rolle der Trosterin
fir einige Grenzphdnomene“s des Lebens zu iiberlassen. Aus der Erschiit-
terung sollte theologische Ethik kein Kapital schlagen, sich gegeniiber
philosophischer Ethik nicht profilieren wollen, denn eine solche Sieges-
trophae wiirde sich sehr schnell als Blichse der Pandora entpuppen. Der
religionskritische K.o.-Schlag ware vorprogrammiert. Dieses Vorzeichen ist
wichtig, wenn im Folgenden der Versuch unternommen wird, die Frage,
inwiefern Ethik aus der Erschiitterung erwachst, zu erortern. Dabei soll
diese Frage im Blick auf ein ganz bestimmtes Verhaltnis bedacht werden,
und zwar auf das Verhaltnis theologischer Ethik zum Schmerz. Warum ge-
rade der Schmerz? Weil er ein ungeheures Potential besitzt, Menschen zu
erschiittern, je nachdem, wo man ihn innerhalb des weiten Schmerzspek-
trums verortet, das bis hin zu extremen Schmerzen reicht, ,in die man ver-
mutlich kaum geraten kann, ohne den Verstand und die Sprache zu verlie-

I Der vorliegende Text stellt die ausgearbeitete Fassung meiner Antrittsvorlesung dar,
die ich am 15. Juni 2016 an der Katholisch-Theologischen Fakultat der Ruhr-Universitat Bo-
chum gehalten habe.

2 Vgl. HOVER, Gerhard: Vorwort, in: DERS. (Hg.): Leiden. 27. Internationaler Fachkongress
fiir Moraltheologie und Sozialethik (September 1995 — Kéln/Bonn). Minster: Lit Verlag 1997,
9-12, hier 12.

3 LESCH, Walter: Der Mensch ist dem Menschen ein Mensch, in: HOVER, Gerhard (Hg.):
Leiden. 27. Internationaler Fachkongress fiir Moraltheologie und Sozialethik (September 1995 -
Kéln/Bonn). Minster: Lit Verlag 1997, 169-187, hier 170.



,Lerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein Imperativ theologischer Ethik? 129

ren.“4 Die Frage nach der Bedeutung des Schmerzes und dem Umgang mit
ihm fordert jede Ethik heraus. Inwiefern diese Frage die theologische Ethik
in besonderer Weise herausfordert, auch und gerade, weil der Schmerz
eine zentrale Rolle in der christlichen Tradition spielt, soll in der vorlie-
genden Abhandlung in einem ersten Schritt entfaltet werden. In einem
zweiten Schritt soll dann der Versuch unternommen werden, ausgehend
von Theodor W. Adornos moralphilosophischem Ansatz zu reflektieren,
inwiefern der Schmerz im Konzept autonomer Moral im christlichen Kon-
text eine neue Rolle spielen konnte.

Hannah Arendt konstatierte 1955, dass es ,angesichts unserer Erfahrung
vielleicht an der Zeit [sei], die philosophische Dignitit der Schmerzerfah-
rung zu entdecken®s. Doch gilt das auch mehr als ein halbes Jahrhundert
spater noch fur eine Zeit, in der seit einigen Jahren vielfach von einem
,body turn“é die Rede ist und auch das geisteswissenschaftliche Interesse
am menschlichen Koérper sprunghaft angestiegen ist? Christian Griiny be-
merkt, dass Schmerz primar eine normative Dimension erdffne, in syste-
matischer Hinsicht dagegen bis heute ein ,Randthema“7 darstelle.

Doch was hier bezlglich der Philosophie gesagt wird, trifft schwerlich
auch auf die Theologie zu, handelt es sich bei ihr doch um eine Wissen-
schaft, die in ihrem Kern mit Schmerz zu tun hat. Ist nicht der Blick auf
den Schmerzensmann am Kreuz geradezu die erste und zentrale Perspek-
tive und damit auch Pro-Vokation christlicher Theologie? Johann Baptist
Metz spricht von einer ,urspriingliche[n] Leidempfindlichkeit“8 des Chris-
tentums, allerdings nicht ohne dies sogleich einzuschranken. Diese Leid-
empfindlichkeit beziiglich christlicher Gottesrede sei bereits sehr frih, ,im
Prozess der Theologiewerdung des Christentums” verloren gegangen. Den-
noch: Ist die Schmerzerfahrung nicht auch und vielleicht gerade als teil-
weise und zeitweise verschittete, verdrangte, vermisste Dimension als
eine Grundkoordinate des christlichen Glaubens zu begreifen?

4 LIEBSCH, Burkhard: Aufer sich - Zum fragwiirdigen ,Vorrecht des Schmerzes®, in: JACOBI,
Rainer-M. E./MARx, Bernhard (Hgg.): Schmerz als Grenzerfahrung. Leipzig: Evang. Verl.-
Anst. 2011, 189-213, hier 203.

5 ARENDT, Hannah: Einleitung, in: BROCH, Hermann: Dichten und Erkennen. Essays, Band
1. Ziirich: Rhein-Verlag 1955, 5-42, hier 20.

6 Vgl. etwa: GUGUTZER, Robert: Soziologie des Kérpers. 5. Auflage. Bielefeld: transcript
2015; DERS. (Hg.): Body turn. Perspektiven der Soziologie des Korpers und des Sports. Biele-
feld: transcript 2006; SCHROER, Markus (Hg.): Soziologie des Kérpers. 2. Auflage. Berlin:
Suhrkamp zo012.

7 GRUNY, Christian: Zerstérte Erfahrung. Eine Phinomenologie des Schmerzes. Wiirzburg;:
Konigshausen und Neumann 2004, 11.

8 METZ, Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids. Zu einer Briickenkategorie zwi-
schen Theologie und Ethik, zwischen Religion und Moral, in: Katechetische Blatter 122 (1997),
78-87, hier 79.



130 Katharina Klocker

1.1 Schmerz und Christentum: einige Schlaglichter

Im Alten Testament wird Schmerz als Zeichen der Realitat Gottes verstan-
den. Er ist Folge eines Mangels an Glauben, das heif$t ,in der Intensitdt des
selbst erlittenen Schmerzes oder in den sichtbaren Verdnderungen am
Korper ihrer Brider oder [...] ihrer Feinde“9 erkennen Menschen Gott. Die
Wunde macht die Unzulanglichkeit des Glaubens spiirbar. Im Neuen Tes-
tament tritt an die Stelle der Verwundung der Akt der Heilung, gewisser-
mafden die Riickseite des Schmerzes, seine Uberwindung, sie wird nun
zum Ort der Gottesnahe.© In der Bibel ist also der ,menschliche Koérper
der Ort einer analogen Verifikation der Existenz und Autoritat Gottes“n.
Im Schmerz und spdter in seiner Uberwindung wird ,die metaphysische
Abstraktion“:z erfahrbar gemacht. Dies kulminiert im Schmerz, den Jesus
erleidet. Jesu Schmerzen werden als ,Bestandteil seines Heilswerkes ge-
deutet, indem er die siindig gewordenen Menschen mit Gott verséhnt und
[...] erlést“s. Daraus resultierte eine Frommigkeit, die im ,dankbaren Nach-
erleben solcher Schmerzen und im willigen Tragen eigener Schmerzen“4
besteht. Das Hochmittelalter verleiht dieser einen, alles verandernden
Schmerzerfahrung Jesu Christi damit hochste Relevanz und Dignitdt und
setzt sie meisterlich ins Bild. Der Gekreuzigte wird in seinem ganzen qual-
vollen Schmerz gezeigt. Aus dem im frithen Mittelalter noch ruhig stehen-
den Triumphator am Kruzifix wird eine sich vor Schmerz zusammen-
krimmende Christusfigur.’s Die Passion wird darstellerisch ins Extrem ge-
trieben und flankiert durch weitere Darstellungen, wie etwa die Mater do-
lorosa, Christus an der Geifselsdule oder Christus in der Rast.

Der Schmerz scheint in der Frommigkeit, der christlichen Kunst und
Theologie, vor allem jener des Hochmittelalters, nicht nur eine herausra-
gende Rolle zu spielen: Die Schmerzen Christi werden sogar ,als Schliissel
zum Zentrum des Heilswerkes Gottes gesehen“6. Von hier ausgehend
nimmt der Schmerz eine bis in die theologische Tiefenschicht hineinrei-
chende zentrale Stellung im Christentum ein. Eine andere - gegenlaufige
Spur - pragt vor allem theologische Diskussionen der ersten Jahrhunderte:
die Verdrangung des Schmerzes. Auch sie gehort zur christlichen Tradi-

9 SCARRY, Elaine: Der Kérper im Schmerz, Die Chiffren der Verletzlichkeit und die
Erfindung der Kultur. Frankfurt a.M.: Fischer 1992, 300.

10 Vgl. SCARRY: Der Korper im Schmerz, 316.

L SCARRY: Der Korper im Schmerz, 316.

12 SCARRY: Der Korper im Schmerz, 300.

13 ALBRECHT, Christian: Ethische Aspekte des Schmerzes, in: Wege zum Menschen 63
(2011), 69-82, hier 70.

14 MARKSCHIES, Christoph: Der Schmerz und das Christentum. Symbol fiir Schmerzbewdl-
tigung?, in: Der Schmerz 21 (2007), 347-352, hier 347.

15 Vgl. DINZELBACHER, Peter: Der Dolorismus, in: DERS. (Hg.): Handbuch der Religions-
geschichte im deutschsprachigen Raum, Band 2. Paderborn: Schéningh 2000, 73-78, hier 76.

16 MARKSCHIES: Der Schmerz und das Christentum, 352.



,Lerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein Imperativ theologischer Ethik? 131

tion und griindet in der uralten Frage, ob Gott leiden kénne und wird sys-
tematisch-theologisch im Kontext des so genannten Apathie-Axioms dis-
kutiert. Die altkirchliche Christologie ringt heftig mit der Frage nach ei-
nem leidenden Gott, denn fur das antike, hellenistische Denken und seine
philosophische Gotteslehre ist die Vorstellung eines leidenden Gottes ab-
strus: Gott muss jenseits solcher menschlicher Gefiihlszustinde gedacht
werden, er ist Geist, Unendlichkeit, Ursprungslosigkeit. Dieses im antiken
Denken fest verankerte Apathie-Axiom beeinflusste lange Zeit auch das
Christentum, sodass Gott auch im Christentum nicht als leidensfahig ge-
dacht werden durfte. Im vorliegenden Kontext interessiert nun aber nicht
so sehr diese dogmatische als vielmehr die Frage nach dem Verhaltnis der
christlichen Moraltradition zum Schmerz.

1.2 Der Schmerz in der christlichen Moraltradition: eine unheilvolle Koali -
tion

In der christlichen Moraltradition spielt der Schmerz eine bedeutende
Rolle und zwar in seiner Verbindung zur Siinde. Schmerzen wurden als
Strafe fiir begangenes Unrecht interpretiert. Diese Verbindung von Schmerz
und Siinde wurde in der Tradition Gberaus wirkmachtig. Sie kntipft an das
Zeichenhafte des Schmerzes an, verstellt aber zugleich den Blick darauf.
Dass im Schmerz, wie noch im AT, der Abstand zu Gott, aber darin gerade
Gott selbst, erfahrbar wird, wird tiberlagert von einer moralisierenden, pa-
dagogisierenden Interpretation. Dabei beginnt die Verkniipfung von Stinde
und Schmerz als Strafe frith, sie findet Ausdruck etwa in prophetischer
Vergeltungstheologie und - natiirlich - bei Hiob: ,Des Nachts durchbohrt
es mir die Knochen, / mein nagender Schmerz kommt nicht zur Ruh®
(Hiob 30,17). Wer so leidet, der muss doch gesiindigt haben, alles andere
libersteigt den Vorstellungshorizont Hiobs angeblicher Freunde. Zugleich
findet sich hier bereits die fundamentale Infragestellung zum Siinde-
Schmerz-Automatismus, der im NT weiter hinterfragt wird. In Jesus biin-
deln sich ,die Leiderfahrungen der biblischen Tradition (vgl. Mk 14-15):
Koérperliche Misshandlung bis hin zur brutalen Vernichtung, psychische
Angst und soziale Isolation, Zweifel an der eigenen Kraft, in diesem Leiden
die Identitdt zu behalten (vgl. Mk 15,24), und panische Angst, dafd dieses
schmerzvolle Zerbrechen seines Lebens die schreckliche Begegnung mit
einem zornigen Gott sei“7. Doch die Botschaft Jesu besteht gerade nicht
darin, Schmerz allein als Siindenstrafe oder als Ziichtigungsinstrument
Gottes zu deuten, vielmehr bekampft Jesus die Ursachen des menschlichen
Leidens. Der Schmerz bekommt in dieser Sicht eine neue Qualitdt, da Gott
sich mit dem Schmerz Christi identifiziert. Das fithrte zu der Vorstellung,

17 ZENGER, Erich: Leiden, IV. Biblische Perspektiven, in: BRANTSCHEN, Johannes B. (Hg.):
Leiden (= Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 10). Freiburg: Herder 1980, 27-36,
hier 27.



132 Katharina Klocker

dass im Leiden - nun als Mitleiden mit Christus verstanden - eine beson-
dere Form der heilbringenden Gottesndhe garantiert wird. Im Schmerz
schrumpft der Abstand zu Gott und zwar durch den Schmerz des mensch-
gewordenen Gottes. Die Vorstellung von Schmerz als Strafe blieb aber wei-
terhin wirkmachtig. Im Wort ,Pein” von lateinisch poena - Strafe - wird
dies greifbar. ,So konnte es zu der problematischen Vorstellung kommen,
dass der Schmerz Erfahrung der Strafe und zugleich der Liebe Gottes sei.“8
Dies bildete die Grundlage fiir den so genannten Dolorismus, eine Stro-
mung, die die Passion geradezu zur ,Obsession des spaten Mittelalters“
macht. Und wo SelbstgeifRelungen und Selbstverletzungen als Moglichkeit
erscheinen, Gott mit sich zu versohnenzc, da werden die Schmerzen, die je-
manden ohne eigenes Zutun ereilen, fast stiirmisch begriifdt. Diese Verbin-
dung von Schmerz und Siinde bzw. von Schmerz und Erlésung wurde
durch die reformatorische Sicht auf den Menschen und das zugrunde lie-
gende Stindenverstandnis gelost. Nun begann ein kulturelles Verstandnis
des Schmerzes Konturen anzunehmen und sich von christlichen Deu-
tungsmustern zu losen.2 Katholischerseits geschieht dies nicht so radikal.
Doch lockert sich auch hier durch die Entdeckung physiologischer Zusam-
menhadnge bezliglich der Empfindung von Schmerz seine Riickbindung an
Stinde, Sithne und Strafe. ,Das bedeutet im 18. Jahrhundert keineswegs,
dass der Schmerz frei von Moral gedacht wird. Aber die relevanten Katego-
rien, um die es nun geht, sind gesellschaftliche geworden. Die Register ap-
pellieren nicht mehr an religiose Belange im eigentlichen Sinne. Es findet
eine Verweltlichung des Schmerzes statt.“22 Schmerzfreiheit wird in die-
sem Zuge zu einem ,machtvollen Ideal der neuzeitlichen Kultur und Le-
bensauffassung“s - in seiner Radikalitat sicherlich auch als ein Reflex auf
die Uberwindung seiner jahrtausendealten religios-moralisierenden Inter-
pretation zu verstehen. Doch sollte Vorsicht gelten, eine solche Atiologie
des Schmerzes fiir ganzlich tiberwunden zu halten. Vor allen in Kontexten
von drohender Erkrankung, in denen es entscheidend auf Pravention an-
kommt, ist meines Erachtens zurzeit eine Re-Moralisierung von Krankheit
und Schmerz zu konstatieren. Die Logik lautet: Wer Schmerzen hat, hat
nicht genug vorgesorgt, sich nicht gentigend optimiert, ist selbst schuld.24

18 MAURER, Bernhard: Uber den Schmerz. Theologische Anmerkungen, in: Zeitschrift fiir
medizinische Ethik 40 (1994), 23-31, hier 27.

19 DINZELBACHER: Der Dolorismus, 73.

20 Vgl. DINZELBACHER: Der Dolorismus, 73.

21 Vgl. ALBRECHT: Ethische Aspekte des Schmerzes, 70.

22 AZOULAY, Isabelle: Schmerz. Die Entzauberung eines Mythos. Berlin: Aufbau-Verlag
2000, 24.

23 ENGELHARDT, Dietrich von: Krankheit, Schmerz und Lebenskunst. Eine Kulturgeschich-
te der Kérpererfahrung. Miinchen: Beck 1999, 112.

24 In den 1980er Jahren lasst sich eine solche Dynamik im Hinblick auf die Immun-
schwdchekrankheit AIDS erkennen.



sLerne, mit dem Schmerz zu denken” - Ein Imperativ theologischer Ethik? 133

Die Sakularisierung und Medikalisierung des Schmerzes 16st das reli-
giose Denkschema nicht gianzlich auf oder ab, vielmehr ergibt sich ein die
gesamte neuzeitliche Entwicklung pragender ,Zwiespalt von Schmerziiber-
windung und Schmerzsinngebung“2s. Die Vorstellung, dass das Erdulden
von Schmerz Erlosung verheifdt und geradezu heilsnotwendig ist, reicht in
so manches Leben bis in die Gegenwart hinein. Die Wunden, die der Dolo-
rismus geschlagen hat, schmerzen immer noch und haben dem Christen-
tum eine Hypothek auferlegt, die zu Einschatzungen wie dieser fiihrt, dass
,|d]iese sadomasochistische[r] Grundstruktur der Frommigkeit [...] weit-
verbreitet und moglicherweise eine Ursache fiir die depressive Grundstim-
mung im abendlindischen Christentum®2¢ sei. Soweit eine erste Antwort
auf die Frage, was Schmerz und theologische Ethik verbindet.

In einer weiteren Hinsicht, einem sehr aktuellen Bereich angewandter
Ethik, scheint der Schmerz zumindest auf den ersten Blick ein Megathema
theologischer Ethik zu sein. Hier boomt das Thema geradezu, Stichwort
Palliativmedizin, tiber die mittlerweile auch auf politischer Ebene - gliick-
licherweise - grofde Einigkeit herrscht.27 Sie ist nicht erst seit der Debatte
um die strafrechtlichen Regelungen zum Assistierten Suizid in aller Mun-
de. Bald kénnte in diesem Zusammenhang die terminale oder palliative Se-
dierung zu einem dhnlich breit gesellschaftlich diskutierten Thema der
Biopolitik werden. Gerade theologische Ethik tut hier gut daran, im Ange-
sicht ihrer Tradition tragfihige ethische Prinzipien einer guten Schmerz-
bekdmpfung zu erarbeiten. Doch kann man den Eindruck gewinnen, dass
mit dieser intensiven Auseinandersetzung mit dem Schmerz im Kontext
ethischer Fragen der Palliativmedizin das Thema fiir andere Bereiche
gleichsam stillgestellt wurde. Schmerz ist Gegenstand des klar umgrenzten
Zustandigkeitsbereichs der Medizinethik. Aber abseits der Bioethik und
der Palliativ-Care? Abseits wohlmeinender und notwendiger moralischer
Appelle? Fehlanzeige. Das Nachdenken iiber den Schmerz in systemati-
scher Absicht stellt innerhalb der theologischen Ethik weitestgehend ein
Desiderat dar.

2. FORDERUNGEN DES SCHMERZES — HERAUSFORDERUNGEN THEOLOGISCHER
ETHIK

Die Frage nach der Bedeutung des Schmerzes fir die Ethik soll nun in
einem ersten Abschnitt fokussiert werden auf die Frage, welche Aufgaben
sich identifizieren lassen, die der Ethik in ihrem Verhaltnis zum Schmerz

25 ENGELHARDT: Krankheit, Schmerz und Lebenskunst, n2.

26 MAURER: Uber den Schmerz, 27.

27 Der Deutsche Bundestag beschlieft Anfang November 2015 im Zuge der Debatte iber
eine gesetzliche Regelung der Beihilfe zum Suizid ein Gesetz zur Verbesserung der Hospiz-
und Palliativversorgung.



134 Katharina Klocker

zuwachsen: So ist es erste Aufgabe der Ethik, sich mit der Frage auseinan-
derzusetzen, wie darauf zu reagieren ist, dass der Schmerz sich als etwas
»,Nichtkommunizierbares“ zeigt, das ,einerseits nicht zu leugnen, anderer-
seits nicht zu beweisen ist“28. Eine zweite Aufgabe wiare sodann, die nor-
mativen Implikationen im gegenwdrtigen Umgang mit dem Schmerz
kritisch zu reflektieren. Hier kann theologische Ethik - gerade in kritischer
Riickbesinnung auf die eigene Tradition - auf bestimmte Verengungen
und Gefahren aufmerksam machen.

2.1 Den Schmerz zur Sprache bringen

Was ist eigentlich Schmerz, an dem mehr als 20 Millionen Deutsche - so
die Schatzung von Fachgesellschaften - andauernd oder wiederkehrend
leiden29. David B. Morris, der eine Monographie tber die Geschichte des
Schmerzes3e geschrieben hat, nennt den Schmerz ein ,riesiges, fast ozeani-
sches Gebiet“s. Es gibt hochst disparate Formen von Schmerz und es han-
delt sich dabei um ein ausgesprochen komplexes Phinomen. Lediglich auf
einen entscheidenden Paradigmenwechsel innerhalb der Schmerzforschung
soll an dieser Stelle hingewiesen werden: Die herkémmliche Auffassung,
basierend auf dem modernen naturwissenschaftlich orientierten Schmerz-
verstandnis, ,wird immer noch weitgehend von der Annahme bestimmt,
dass es sich beim Schmerz um die Manifestation einer kérperlichen Funk-
tionsstorung handelt“s2 — und nur um eine solche. Diese Sicht wurde gefor-
dert durch die Erfolgsgeschichte medizinischer Schmerztherapien. Der
Schmerz wurde dadurch immer starker auf ein behandelbares Symptom
reduziert. Allerdings ist der Patient dann nicht mehr Korper, ,sondern er
hat einen Korper. Er verliert im Zuge dieser Verdinglichung des Schmerzes
seinen Status als leidende Gesamtperson und wird tendenziell zum
schmerzbelasteten ,Symptomtrager‘.“s3

Neuere Schmerzforschungen wollen unter anderem die ,somatische[n]
[...] Isolierung“34 des Schmerzes iberwinden. Dartiber hinaus verlangt auch
die Unterscheidung von akutem und chronischem Schmerz komplexere
Theorien innerhalb der Schmerzforschung als bislang. Akuter Schmerz
kann zwar oftmals Warnsignal sein, generell von einem biologischen Sinn

28 SCARRY: Der Kérper im Schmerz, 12.

29 Vgl. ALBRECHT, Harro: Schmerz. Eine Befreiungsgeschichte. Miinchen: Pattloch zo15.

30 MORRIS, David B.: Geschichte des Schmerzes. Frankfurt a.M.: Insel-Verlag 1994.

31 MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 16.

32 MULLER-BUSCH, H. Christof: Soziokulturelle Aspekte und kulturhistorische Grundlagen
des Schmerzes, in: BECKMANN, Jirgen/WIPPERT, Pia-Maria (Hgg.): Stress- und Schmerzursa-
chen verstehen. Gesundheitspsychologie und -soziologie in Prdvention und Rehabilitation.
Stuttgart: Thieme 2009, 175-186, hier 182.

33 ALBRECHT: Ethische Aspekte des Schmerzes, 73.

34 ALBRECHT: Ethische Aspekte des Schmerzes, 73.



,Lerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein Imperativ theologischer Ethik? 135

des Schmerzes auszugehen, auch nur des akuten Schmerzes, erscheint
jedoch problematisch.

Mit Blick auf den chronischen Schmerz spricht Morris von einer koper-
nikanischen Wende. Der Schmerz selbst sei zur behandlungsbediirftigen
Krankheit geworden. Schmerz wird nicht mehr als Symptom, sondern als
Diagnose aufgefasst, nicht mehr als Wahrnehmung, sondern als Empfin-
dung.3s ,Begreift man Schmerz als eine Empfindung, fordert man implizit
die tief verwurzelte mechanistische Tradition in der Medizin heraus, die
den Menschen in verschiedene, nicht miteinander in Verbindung stehende
Blocke, genannt Korper und Geist, unterteilt.“36 — Die kulturell tief veran-
kerte Vorstellung der strikten Trennung von korperlichem und seelischem
Schmerz wird fraglich.

So kann das komplexe Phinomen Schmerz nur verstanden werden,
,wenn der Begriff Schmerz nicht nur auf die pathophysiologischen Mecha-
nismen, die durch die Reizung von Nozizeptoren hervorgerufen werden,
reduziert wird. Schmerz ist eine besondere Form der Kommunikation, so-
wohl mit dem eigenen Korper als auch mit dem sozialen Umfeld, in dem
sich ein Mensch mit oder durch Schmerzen befindet.“37 Diese kommuni-
kative Bedeutung des Phanomens Schmerz gewinnt seit einigen Jahren im-
mer mehr an Bedeutung.3® Genau an diesem Punkt kommt die Ethik erst-
mals ins Spiel: ,Eine Ethik des Schmerzes besteht - noch lange vor aller
notwendigen Schmerzbekampfung - in dem Versuch, den Schmerz zur
Sprache zu bringen.“39 Jean-Pierre Wils kniipft hier an Elaine Scarrys Ab-
handlung iiber den Schmerz The body in pain4° an, die sich fragt, wie kor-
perlicher Schmerz tiberhaupt zur Sprache gebracht werden kann, wie er
aus der ,Holle der ,subjektiven Subjektivitat“4 zu befreien sei.42 Das sei
der Beginn einer Transformation des Schmerzes, ,die miithsam errungene
Umwandlung und Sublimierung des Schmerzes in die Welt des Verstehens
und Deutens.“43 Es gibt keine klare Grenze mehr zwischen Schmerz und
Leiden. ,Es sind nicht zwei Kategorien, zwei Register [...]. Sie sind immer

35 Vgl. MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 108-110.

36 MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 109.

37 MULLER-BUSCH: Soziokulturelle Aspekte und kulturhistorische Grundlagen des Schmer-
zes, 175.

38 MULLER-BUSCH: Soziokulturelle Aspekte und kulturhistorische Grundlagen des Schmer-
zes, 178.

39 WILS, Jean-Pierre: Der Schmerz und das Leiden. Uber Sprache und Identitdt als Pro-
bleme theologischer Ethik, in: HOVER, Gerhard (Hg.): Leiden. 27. Internationaler Fachkon-
gress fiir Moraltheologie und Sozialethik (September 1995 - Kéln/Bonn). Miinster: Lit Verlag
1997, 95-130, 108.

49 Die amerikanische Originalausgabe: SCARRY, Elaine: The Body in Pain. The Making and
Unmaking of the World. New York: Oxford University Press 1987.

4 WILS: Der Schmerz und das Leiden, 108.

42 Vgl. SCARRY: Der Kérper im Schmerz, 28.

43 WILS: Der Schmerz und das Leiden, 112.



136 Katharina Klécker

miteinander verwoben.“44 Die Abgrenzung von Schmerz als rein physiolo-
gischer Kategorie und Leid als anthropologischer Kategorie4s ist so nicht
mehr aufrecht zu erhalten.

2.2 Sdakularisierter Schmerz - Zwischen Verdrangung und Sinngebung

Schmerzeliminierung oder Schmerzsinngebung? Zwei Umgangsweisen mit
dem Schmerz, die unterschiedliche normative Konsequenzen haben. Das
Ideal der einen Position ist die Schmerzfreiheit: Schmerz diirfe nicht sein
oder zumindest so wenig wie tiberhaupt moglich, denn dem Schmerz sei
nichts abzugewinnen. Im Gegenteil: Alles misse daran gesetzt werden,
den Schmerz moglichst abzuschaffen, denn er sei sinnlos.46 Die andere Po-
sition beharrt dagegen gerade auf der Sinnhaftigkeit des Schmerzes. Er
dirfe nicht verdrangt oder abgeschafft werden. Der Schmerz eréffne dem
Menschen vielmehr wertvolle, auf andere Weise nicht zu erringende Ein-
sichten. Der Schmerz habe Sinn, denn er erzeuge Sinn. Zwischen beiden
Positionen gibt es Wechselwirkungen: So misst die Medizin dem akuten
korperlichen Schmerz eine elementare Funktion zu, nicht zuletzt im Hin-
blick auf die Selbsterhaltung des Menschen. Und tatsdchlich kann der
Schmerz, der den Prozess der Heilung vorantreibt, als lebensforderlicher,
also guter Schmerz verstanden werden.47 Beispielsweise sind Menschen, die
unter einer angeborenen, genetisch bedingten Form volliger Schmerzun-
empfindlichkeit leiden, lebensbedrohlich gefahrdet.

Andererseits ist die Schmerzbeseitigung eines der wichtigsten Ziele me-
dizinischen Handelns, vor allem unter Beriicksichtigung des ganzen Feldes
der chronischen Schmerzen oder der Schmerzen, die keine Heilung mehr
in Aussicht stellen. So ist etwa die Angst vor unertraglichen Schmerzen
der Hauptantrieb grof3er Bevolkerungsteile, fiir eine Legalisierung aktiver
Sterbehilfe zu votieren. In dieser Perspektive steht die Medizin eindeutig
in der Linie der ersten Position, der Schmerzbekdmpfung. Doch je besser
wir Schmerz unterdriicken oder beseitigen konnen, desto weniger schmerz-
tolerant werden wir offensichtlich. Konstatiert wird - und dies meist von
Seiten derer, die den Schmerz fiir eine unverzichtbare Erfahrungsdimen-
sion halten - eine sinkende Bereitschaft, Schmerzen zu erdulden, die Rede
ist von einer ,um sich greifende[n] Selbst-Narkotisierung®, einer ,An-

44 AZOULAY: Schmerz, 19.

45 Vgl. DEMMER, Klaus: Gott denken - sittlich handeln. Fihrten ethischer Theologie (=
Studien zur theologischen Ethik 120). Freiburg: Herder 2008, 258, Fufinote 26. Demmer be-
harrt jedoch auf dieser Unterscheidung,.

46 Vgl. GRUNY, Christian: Vom Nutzen und Nachteil des Schmerzes fiir das Leben, in:
JacoBl, Rainer-M. E./MARX, Bernhard (Hgg.): Schmerz als Grenzerfahrung (= Erkenntnis und
Glaube. Schriften der Evangelischen Forschungsakademie 43). Leipzig: Evangelische Verlags-
anstalt 2011, 39-57, hier 41.

47 ,Gut ist nur der Schmerz, der den Prozess seiner Aufhebung vorantreibt.“ - SOLLE,
Dorothee: Leiden. Stuttgart: Kreuz-Verlag 1973, 56.



LLerne, mit dem Schmerz zu denken® - Ein Imperativ theologischer Ethik? 137

dsthesierung®. Schon die Frage, welchen Sinn es haben konnte, Schmerz zu
erdulden, sei obsolet geworden. Immer mehr Menschen suchten Zuflucht
zu ,einer sedierten Existenz“48. In seinem sehr hellsichtigen Buch Uber den
Schmerz schreibt Buytendijk bereits 1948: ,Eine Algophobie ist entstanden,
die in ihrer MafRllosigkeit selbst zur Plage wird.“49 Und natiirlich - das aber
nur in Klammern - gibt es auch die dazu gegenlaufige Tendenz, die krank-
hafte Ziige trdgt. So wird die Erfahrung des Schmerzes in einer Kultur der
Schmerzeliminierung geradezu gesucht, wie sich etwa an der Persénlich-
keitsstorung Borderline zeigen lasst, an der schatzungsweise ein bis drei
Prozent der Bevolkerung erkrankt sind.so

Der Appell, den Schmerz zu bekimpfen, wenn moglich ihn abzuschaf-
fen, stofdt also auch auf Widerstand. Immer wieder wird auch versucht,
dem Schmerz einen Sinn einzustiften, ein bis heute virulentes Ansinnen,
auch wenn die Sinnfrage im Zuge der Sdkularisierung nicht mehr inner-
halb des religiosen Deutungsrahmens gestellt wird. Morris, der die Auf-
spaltung des Schmerzempfindens in eine physische und eine psychische
Seite als Mythos bezeichnets;, pladiert etwa dafiir, die Deutung von
Schmerz nicht der Medizin zu iiberlassen, da jeder Schmerz eine geistige
Dimension habe. Der von der Medizin immer wieder propagierte Sieg tiber
den Schmerz sei eine Illusion und ein Betrug an denen, die als chronische
Schmerzpatienten aufgrund solcher Siegesaussagen hofften.s2 Der
Schmerz, so die Position derer, die dem Schmerz Sinn zuschreiben wollen,
sei zwar ein Ubel, aber eines, an dem der Mensch wachse. Der Preis fiir
eine Abschaffung des Schmerzes gilt dieser Position als ein Verlust an ele-
mentarer Erfahrungsmoglichkeit. Ein streitbarer Vertreter dieser Position
ist etwa Ivan Illichs3, der in der Schmerzbekimpfung eine Schattenseite
der von ihm vehement kritisierten Medikalisierung der Gesellschaft zu er-
kennen meint und eine Kultur der Abstumpfung beklagt.s+

48 WILS: Der Schmerz und das Leiden, 97.

49 BUYTENDIJK, Frederik J.J.: Uber den Schmerz. Bern: Huber 1948, 14.

50 Borderliner leiden daran, ihre inneren Gefiihlszustande zu kontrollieren. Die durch
extreme Gefiihlsschwankungen hervorgerufenen Zustinde emotionaler Anspannung werden
durch Selbstverletzungen abgebaut, einem Verhalten, das offensichtlich Suchtpotential birgt.
Die erhoffte Affektregulation bleibt jedoch aus und fithrt zu einer Dissoziation, in der der
Kérper keine Schmerzen mehr empfindet.

5! Vgl. MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 20.

52 Vgl. MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 37-39.

53 ILLICH, Ivan: Die Nemesis der Medizin. Von den Grenzen des Gesundheitswesens. Ham-
burg: Rowohlt 1977.

54 ,Die Linderung von Schmerzen wird hier mit der Klage tiber eine allgemeine Anasthe-
sierung verkoppelt, die davon ausgeht, das natiirliche oder auch, in einer anderen Variante,
mit traditioneller Hochkultur zusammengebrachte Sensibilititen und Differenziertheiten
durch eine kulturindustrielle Reiziiberflutung mehr und mehr abgestumpft werden.” -
GRUNY: Vom Nutzen und Nachteil des Schmerzes fiir das Leben, 43.



2.3 Aufgaben theologischer Ethik

Wenn, wie Morris betont, die ,moderne Verdrangung von Schmerz [...] im
weitesten Sinne eine Verdrangung der Forderungen [ist], die der Schmerz
an uns stellt“ss, dann sollen nun in einem Zwischenfazit vier Herausforde-
rungen und Aufgaben fiir die theologische Ethik formuliert werden:

Vor dem Hintergrund der geschilderten Verquickung von Schmerz und
Sunde innerhalb der christlichen Tradition, sehe ich zuallererst eine be-
sondere Bringschuld theologischer Ethik, sich fiir umfassende Schmerzbe-
kimpfung einzusetzen. Dies impliziert, dass sie sich von alten moralisie-
renden Deutungsmustern, der Koalition von Schmerz und Siinde, distan-
ziert, sie theologisch einholt und sich von dem hochproblematischen
Gottesbild distanziert, das hier immer noch zum Vorschein kommt. Ethik
hat immer auch die Aufgabe - das lasst sich an dieser Schmerzthematik
sehr gut zeigen - vor einer Moral zu warnen, die eher schddliches Relikt
als zeitgemdfde Antwort auf die Fragen der Menschen ist.56 Theologische
Ethik miisste die Koalition von Schmerz und Siinde also dezidiert entmo-
ralisieren und sodann die Frage stellen, welche Bedeutung dem Schmerz
jenseits seiner Moralisierung und Funktionalisierung zuwachsen konne
und welche Forderungen der Schmerz an sie stelle.

Ethik ist zugleich immer Kritik falscher Verheiffungen und iibernimmt
damit eine ideologiekritische Funktion. Theologische Ethik hat die Vor-
stellung, ein Sieg Giber den Schmerz sei moglich, als Illusion zu entlarven.
Eine solche Illusion beférdert gegenliber dem tatsachlichen Leiden eine
Haltung der Abstumpfung, die den Schmerz letztlich immer weniger als
Realitat anerkennt. Der Schmerzleidende gerdt unter Rechtfertigungs-
druck. Schmerzbekdampfung ist also ethisch zu fordern unter gleichzeitiger
Scharfung des Blicks fur die Gefahr, dass Schmerzbekampfung selbst inhu-
mane Ziige annehmen kann.s7

Eine weitere Aufgabe der Ethik sehe ich in der Transformation des
Schmerzes in Kommunikation, die erst die Moglichkeit einer Sinnzuschrei-
bung erdffnet. Nur so ldsst sich wirksam dem identitdtsbedrohenden Po-
tential von Schmerz begegnen, der als ,tiefe Enteignung empfunden
[wird], als Verlust des Lebenskontinuums, als Bedrohung der eigenen Iden-
titat und Personalitdt.“s® Gerade in ihrer theologischen Spielart wird eine
Ethik genau daran gemessen, ob iiberhaupt und wenn ja, inwiefern ihr

55 MORRIS: Geschichte des Schmerzes, 397.

56 Vgl. LUHMANN, Niklas: Paradigm lost. Uber die ethische Reflexion der Moral. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1990, 41. Luhmann bezeichnet es als die ,vielleicht vordringlichste Aufgabe
der Ethik", ,vor Moral zu warnen®.

57 Vgl. HEIMBACH-STEINS, Marianne: Das Menschenrechtsethos vor der Realitdt des Lei-
dens, in: HOVER, Gerhard (Hg.): Leiden. 27. Internationaler Fachkongress fiir Moraltheologie
und Sozialethik (September 1995 — KéIn/Bonn). Minster: Lit Verlag 1997, 229-257, 237.

58 WILS: Der Schmerz und das Leiden, n2.



»Lerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein Imperativ theologischer Ethik? 139

tiberzeugend eine Transformation des Schmerzes in Sinndeutung gelingt.
Dies verweist ins Innerste des Glaubens, rihrt an nichts Geringeres als die
Theodizee.

Dies flihrt unweigerlich zu einer vierten Aufgabe, die darin besteht, zu-
gleich kritisch auf die Aporien hinzuweisen, aus ,jeglicher Verblendung,
Beschonigung, Verharmlosung oder Positivierung“so des Schmerzes eine
Art Sinn-Kapital zu schlagen. Auch sdkulare Deutungsangebote des Schmer-
zes und Sinnzuschreibungen stehen in der Gefahr, den Schmerz in seiner
Negativitat zu leugnen, ihn in eine positive Erfahrung umzumiinzen¢o. Der
Schritt zu einer sdkularen Variante des Dolorismus ist nicht weit. Eine
Haltung, die letztlich dazu fithren konnte, den Schmerz des anderen zu
rechtfertigen, das ware - im Anschluss an Emmanuel Levinas - der ,Ur-
sprung aller Unmoral“e. ,Der Versuch, dem Leiden eines anderen einen
Sinn zu geben, im Sinne einer Feststellung tiber sein Schicksal, ist bereits
die Preisgabe der Solidaritat mit ihm.“62

3. SCHMERZ UND THEOLOGISCHE ETHIK — EIN SYSTEMATISCHER VERSUCH

In philosophischer Hinsicht ist zundchst zu konstatieren, dass der Schmerz
,bestenfalls ein Nebenschauplatz fiir andere, gewichtigere Debatten“63 dar-
stellt. Er tritt in Beziehung zur Erkenntnis auf - wie bei Hegel64, oder aber
zur Moral - wie bei Nietzsche®s, um zwei prominente Ansatze hier zu-
mindest zu erwdhnen. Ich mochte mich jedoch einem Philosophen zuwen-
den, in dessen Werk der korperliche Schmerz eine ,Schliissel position“66 —
gerade in ethischer Perspektive - innehat: Theodor W. Adorno. In der
theologischen Ethik wird Adorno bislang kaum als Gesprachspartner wahr-
genommen. Es gibt meines Wissens keine ausfiihrliche Auseinandersetz-
ung mit seinem Denken im explizit moraltheologischen Bereich, héchstens

59 LIEBSCH: AufSer sich - Zum fragwiirdigen ,Vorrecht des Schmerzes®, 205.

60 Vgl. LIEBSCH,: Aufer sich — Zum fragwiirdigen ,Vorrecht des Schmerzes', 194.

61 Fiir jede ethische Sensibilitit [...] ist die Rechtfertigung des Schmerzes des Anderen
mit Bestimmtheit der Ursprung aller Unmoral.“ - LEVINAS, Emmanuel: Zwischen uns. Ver-
such tber das Denken an den Anderen. Miinchen: Carl Hanser Verlag 1995, 126.

62 HOVER, Gerhard: Art. Leid/Leiden/Leidenslinderung, in: KORFF, Wilhelm/BECK, Lud-
wig/MIKAT, Paul (Hgg.): Lexikon der Bioethik, Band 2. Gitersloh: Giitersloher Verlagshaus
1998, 585-590, hier 588.

63 List, Elisabeth: Schmerz - Manifestation des Lebendigen und ihre kulturellen Transfor-
mationen, in: DZPhil 47 (1999), 763-779, hier 764.

64 Bei Hegel gewinnt ,das Leiden eine sidkularisierte Heilsbedeutsamkeit®, ,es fundiert
Erkenntnis“. - BOLz, Norbert: Leiderfahrung als Wahrheitsbedingung, in: OELMULLER, Willi
(Hg): Leiden. Paderborn: Schoningh 1986, 9—19, hier 14.

65 Explizite Bedeutung fiir die Ethik und das Nachdenken iiber die eigenen Handlungen
gewinnt der Schmerz bei Nietzsche - prominent und héchst umstritten.

66 MEYER, Anne-Rose: Homo dolorosus. Kérper - Schmerz - Asthetik. Miinchen: Fink
2011, 316.



140 Katharina Klocker

Spuren, etwa bei Walter Lesch, Dietmar Mieth oder Volker Eid. In den
moralphilosophischen Debatten ist das Interesse an Adornos Ethik dagegen
vor einigen Jahren erwacht. Von einer Ethik Adornos im Sinne eines syste-
matischen Entwurfs kann man ohnehin nicht sprechen.67 Zutreffender
lief3e sich vielleicht im Hinblick auf Adornos Ansatz insgesamt von einer
»,Moral des Denkens® - so auch der Titel des Aphorismus 46 aus den Mini-
ma Moralia - sprechen. Dass innerhalb der Moralphilosophie auf Adorno
eher zogerlich zugegangen wurde, mag auch daran liegen, dass man mit
seiner Ethik in erster Linie lediglich eine Sammlung von Aphorismen
verband, eben diese Minima Moralia, die zudem noch stark in ihrer Zeit
verhaftet erschienen. 1998 finden sich noch Einschatzungen wie diese, dass
Adornos ,Kritik der Ethik der Autonomie [...] in den gegenwartigen moral -
philosophischen Debatten so gut wie keine Rolle“68 spielt. Durch die Dis-
kursethik gelte dieser Ansatz Adornos als abgegolten. Allerdings ist An-
dreas Bohm recht zu geben, der diese Einschdtzung nicht teilt und gerade
in Adornos ,,Umzentrierung im Kern des Freiheitsbegriffs“ts wegweisende
Potentiale erkennt.

Im Rahmen dieser Abhandlung gilt es nun, zligig eine Schneise in das
Denken Adornos zu schlagen, die zu dem Punkt fiihren soll, auf den es
hier ankommt: die Frage nach der Autonomie. Ich glaube, hier eine frucht-
bare Schnittstelle entdeckt zu haben, denn ,zahlreiche Konflikte des Ge-
genwartskatholizismus®, lassen ,sich im Kern als Disput um das richtige
Verstandnis menschlicher Autonomie rekonstruieren7o. Fokussiert man
auf die theologische Ethik, wird mittlerweile kaum jemand mehr bestrei-
ten wollen, dass die Anliegen der autonomen Moral im Kontext des Glau-
bens berechtigt sind. ,Dennoch mag die Frage zu stellen sein®, so etwa
Klaus Demmer, ,ob nicht auch Defizite zu beklagen sind.“7 Ich méchte zu
diesem Disput etwas beitragen, indem ich im Anschluss an Adorno eine
Erweiterung des Autonomiebegriffs vornehmen mochte. Gerade in der Di-
mension, um die er erweitert wird, konnte fiir eine theologische Ethik
Potential liegen.

67 Vgl. WENDEL, Saskia: Jean-Francois Lyotard, Aisthetisches Ethos. Miinchen: Fink 1997,
20, Fufdnote 37.

68 BOHM, Andreas: Kritik der Autonomie. Freiheits- und Moralbegriffe im Frithwerk von
Karl Marx. Bodenheim: Syndikat 1998, 170.

69 BOHM: Kritik der Autonomie, 170.

70 GOERTZ, Stephan: Autonomie im Disput. Moraltheologische Uberlegungen zum An-
spruch auf Selbstbestimmung, in: JCSW 55 (2014), 105-129, 119.

7! DEMMER, Klaus: Autonome Moral - eine Anfrage an die Denkform, in: HOLDEREGGER,
Adrian (Hg.): Fundamente der Theologischen Ethik. Bilanz und Neuansdtze (= Studien zur
theologischen Ethik 72). Freiburg, Schweiz: Universitats-Verlag 1996, 261-276, hier 275-276.



,Lerne, mit dem Schmerz zu denken"” - Ein Imperativ theologischer Ethik? 141

3.1 Exkurs: Autonome Moral - in aller Kiirze

Autonomie als Selbstgesetzgebung der praktischen Vernunft stellt das Gra-
vitationszentrum einer theologischen Ethik dar, die sich als Autonome
Moral konzeptionell im Zuge des Zweiten Vatikanischen Konzils herauszu-
bilden begonnen hat. Es handelt sich bei Autonomie um einen philoso-
phisch ebenso zentralen, wie theologisch umstrittenen Schliisselbegriff der
Moderne, der vor nicht allzu langer Zeit bittere Verwerfungen zwischen
Moraltheologen und Lehramt provozierte. In aller Kiirze — was ist mit Au-
tonomer Moral gemeint? Moral wird unabhédngig vom Glauben begriindet:
Es gilt damit die Autonomie der praktischen Vernunft im Hinblick auf die
Begriindung sittlicher Normen. Autonomie wird als Fahigkeit des freien
Subjekts verstanden und meint dessen unbedingte Beanspruchung zur sitt-
lichen Selbstgesetzgebung. Im Autonomie-Begriff - so formuliert es Ador-
no - sind damit Freiheit und Gesetz ,unmittelbar synkopiert, ineinsge-
setzt“72, denn die Freiheit besteht gerade darin, sich mittels seiner Ver-
nunft selbst das Gesetz zu geben. Freiheit als Selbstgesetzgebung setzt die
Unabhéangigkeit der Vernunft von jeder Autoritdt voraus, die nicht rational
legitimierbar ist.73 Alles, was aufderhalb dieser Vernunft Einfluss auf die
Gesetzgebung nehmen konnte, unterliegt damit dem Heteronomiever-
dacht.

Unter ihn fallen im Kontext theologischer Ethik eine Reihe von vormals
rege in Anspruch genommenen ,Gesetzgebern': etwa die Natur oder Gottes
Wille oder auch die Heilige Schrift. Die Autonome Moral entbindet diese
Instanzen ihrer gesetzgeberischen Kraft, ohne - und darauf kommt es ent-
scheidend an - sie deshalb generell zu entwerten. Im Hinblick auf die
Frage nach der gesetzgeberischen Kraft des gottlichen Willens kénnte man
sagen: Wir denken grofler iiber Offenbarung, wenn wir sie nicht als Me-
dium gottlicher Gesetzesmitteilung begreifen, sondern als Selbstmitteilung
Gottes. Theologische Ethik unter dem Anspruch der Autonomie stellt so
ein neues Koordinatensystem her. ,Nicht [...] in Gegebenheiten aufderhalb
des Menschen selbst (Natur, Schrift, Autoritat, Kirche, Gesellschaft) be-
grindet sich moralisches Sollen, vielmehr im Bezug zu sich selbst, in sei-
ner verantwortlichen Freiheit, entdeckt der Mensch, was seine sittliche
Pflicht ist.“74 Worauf es einzig und allein ankommt ist die ,Autoritit per-
sonaler Autonomie und rationaler Argumentation“7s. Der Glauben spielt
damit - wohlgemerkt auf der Begriindungsebene der Moral - keine Rolle,
er verscharft auch nicht Normen, er fiigt ihnen nichts hinzu, erhéht auch

72 ADORNO, Theodor W.: Probleme der Moralphilosophie (1963). 2. Auflage. Frankfurt:
Suhrkamp 1997, 180.

73 Vgl. GUNTHER, Klaus: Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit. Zur Kritik des
Freiheitsbegriffs bei Adorno, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 39 (1985), 229-260.

74 MERKS, Karl-Wilhelm: Gott und die Moral. Miinster: Lit-Verlag 1998, 109.

75 GOERTZ: Autonomie im Disput, 117.



142 Katharina Klocker

nicht ihren Verpflichtungscharakter. Ware, um die Probe aufs Exempel zu
machen, der Glaube unmittelbar beteiligt an der Begriindung von Moral,
handelten wir uns massive Probleme ein, denn wie konnten wir dann noch
Gott und Teufel voneinander unterscheiden?76 Die Erkenntnis, dass etwas
sittlich gut ist, stellt die Voraussetzung fiir den Glauben an Gott dar. Ohne
diese Einsicht konnten Menschen Gott gar nicht erkennen, denn ,nur ein
Gott, der ein sittlich vollkommenes Wesen darstellt, ist als Gott identifi-
zierbar.“77

3.2 Von der Frage nach Norm und Gewalt zur Selbstreflexivitdt der Moral

Schmerz ist fiir Adorno eine Empfindung, die moralischen Einspruch quasi
erzwingt, aber in erster Linie ist Schmerz das Resultat von Gewalt.78 Worin
liegen nun die Verbindungen zwischen Gewalt, Schmerz, Ethik. Worin
grindet die Moral des Denkens? Adorno prangert den Herrschaftscharak-
ter der Vernunft an, die das Besondere als ein Allgemeines identifiziert
und damit seiner Identitat gewaltsam beraubt. Die Hintergrundfolie ist da-
bei die von der Dialektik der Aufklarung enthiillten Grenzen des aufklare-
rischen Vernunftbegriffs, die zu einer massiven Vernunftkritik gefihrt hat.
Die These, dass Vernunft zum Instrument der Selbsterhaltung des Men-
schen wurde und dabei ihren naturhaften Ursprung vergaf3, sei hier ledig-
lich in Erinnerung gerufen.

Doch was bedeutet das mit Blick auf die Ethik? Adorno sieht im Kon-
flikt ,zwischen dem Besonderen, den besonderen Interessen, den Verhal-
tensweisen des einzelnen, besonderen Menschen und dem Allgemeinen,
das dem gegeniibersteht“79 das Zentralproblem auch jeder Moralphiloso-
phie. Das Problem liegt darin, dass eine sture Anwendung von Normen
einzelnen Subjekten und ihren individuellen moralischen Problemkonstel-
lationen nicht gerecht wird.8c Gewaltsame Ziige - Papst Franziskus etwa
spricht in seinem Nachsynodalen Apostolischen Schreiben Amoris Laetitia
von Felsblocken, die man auf das Leben von Menschen wirft8 - nimmt die-
se Beziehung zwischen dem Allgemeinen und dem Besonderen an, wenn

76 Vgl. HONNEFELDER, Ludger: Ethik und Theologie. Thesen zu ihrer Verhdltnisbestim-
mung, in: HOLDEREGGER, Adrian (Hg.): Fundamente der theologischen Ethik. Bilanz und Neu-
ansdtze. Freiburg, Schweiz: Universitats-Verlag 1996, 113-125.

77 HONNEFELDER: Ethik und Theologie, 117.

78 Schmerz ,erscheint in Adornos Schriften ausschlieRlich als gewaltsam verursachte
Empfindung und kann somit als Modell fir moralische Negativitat schlechthin fungieren.” -
MEYER: Homo dolorosus, 316.

79 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 33.

80 Vgl. SCHWEPPENHAUSER, Gerhard: Theodor W. Adorno zur Einfiithrung. s. Auflage.
Hamburg: Junius 2009, 96.

81 Vgl. FRANZISKUS: Nachsynodales Apostolisches Schreiben AMORIS LAETITIA (= Ver-
lautbarungen des Apostolischen Stuhls 204). Bonn: Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz 2006, Nr. 305.



sLerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein Imperativ theologischer Ethik? 143

das Allgemeine den Anspruch bedingungsloser Geltung erhebt. Daran ent-
ziindet sich die Frage nach der Moralitat von Ethik selbst.

Doch der Universalisierungsanspruch von Ethik fiihrt nicht automa-
tisch zur Gewalt - das wadre ein verkirztes, ein falsches Verstandnis von
Universalismus, gleichbedeutend mit absoluter Vorherrschaft des Allge-
meinen. Universalisierung - richtig verstanden — bleibt einer Umformulie-
rung zuganglich, indem etwa gesellschaftliche und kulturelle Bedingungen
und Kontexte beriicksichtigt werden. Gewaltsam wird eine Ethik mit uni-
versalistischem Anspruch also erst dann, wenn sie sich véllig indifferent
gegeniiber den gesellschaftlichen Bedingungen zeigt.82 Adorno - so in sei-
ner Vorlesung zu Problemen der Moralphilosophie83 - dringt darauf, dass
der Einzelne sich die abstrakte Norm ,lebendig“84 aneignen konnen miisse,
dass also nur die Normen, die sich Individuen in dieser Weise aneignen,
auch Geltung beanspruchen kénnten. Dies fiihrt dazu, dass, als ,,moralisch
autonom“ nicht mehr einfach gelten kann, ,wer sich in seinem kommuni-
kativen Handeln strikt an universalistischen Prinzipien orientiert, sondern
erst derjenige, der diese Prinzipien mit affektiver Anteilnahme und
Sensibilitat fiir die konkreten Umstande des Einzelfalls verantwortungsvoll
anzuwenden weifd.“85 Andernfalls steht Moral selbst in der Gefahr, Gewalt,
und das heifdt eben auch Schmerz zu produzieren. Welche Konsequenzen
sich aus diesem Ansatz Adornos ergeben konnten, hat Judith Butler
prazise auf den Punkt gebracht. Es geht nicht um eine ,Zertrimmerung
der Moral“, ,sondern um eine Ethik, die ihre eigene Gewaltsamkeit re-
flektiert, die verletzbar ist und dem Einzelnen ,gerecht’ wird.“86 So fiihrt
der Schmerz letztlich zur Selbstreflexion der Moral. Sie wendet sich damit
ab von einer - wie es in Amoris Laetitia heifst —  kalten Schreibtischmo-
ral“s,

3.3 Somatischer Impuls: Rettung der Autonomie - Dignitdt des Korperli-
chen

Adorno tritt ein fiir die Fundierung eines somatischen Moments im Er-
kenntnisprozess selbst.88 Dabei geht es ihm um die Rettung des Autono-
miegedankens, indem er die ,Reduktion der Freiheit auf absolute Ver-

82 Vgl. BUTLER, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Frankfurt: Suhrkamp 2003, 14-16.

83 Vgl. ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 35-36.

84 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 35.

85 HONNETH, Axel: Dezentrierte Autonomie. Moralphilosophische Konsequenzen aus der
modernen Subjektkritik, in: DERS.: Das Andere der Gerechtigkeit. Frankfurt: Suhrkamp 2000,
237-251, hier 250.

86 ASSHEUER, Thomas: Kein Ich ohne Du, in: Die Zeit (05.06.2003).

87 FRANZISKUS: Nachsynodales Apostolisches Schreiben AMORIS LAETITIA, Nr. 312.

88 Vgl. ADORNO, Theodor W.: Negative Dialektik. Frankfurt: Suhrkamp 1975, 202ff.



144 Katharina Klécker

nunft“® aufhebt. Adornos Ansatzpunkt ist ein strukturelles ,Defizit idea-
listischer Ethiken“9e, das in einem ,Paradox von Freiheit und Gehorsam“s
besteht. Was soll das bedeuten? Da zwischen reiner, sich selbst bestim-
mender Vernunft und den empirischen Bedingungen, unter denen sie
praktisch werden soll, kein kohdarenter Zusammenhang hergestellt werden
kann, wird auf Gehorsam rekurriert. ,Das Gebot der Gehorsamkeit gilt
dann fiir den Teil, der sich in Differenz zu dem gesetzgebenden Teil des
Selbst befindet“92, was zur ,Unterdriickung alles Nicht-Verniinftigen im
Namen der Freiheit fithrt“os.

Autonomie umfasst fir Adorno deshalb gerade die Besinnung des Sub-
jekts auf seine Objektverbundenheit. Das Leibliche, Somatische wird nicht
begriffen als das der Vernunft Entgegengesetzte, sondern als das sie letzt-
lich vor dem Umschlag in Unfreiheit Rettende. In seiner ,Negativen Dia-
lektik“ schreibt Adorno: ,Praxis bedarf auch eines anderen, im Bewusstsein
nicht sich erschopfenden, Leibhaften, vermittelt zur Vernunft und qualita-
tiv von ihr verschieden. Beide Momente werden keineswegs getrennt er-
fahren.“94 Es sei nicht so, dass zur Rationalitat etwas Anderes hinzuad-
diertos wiirde, unterstreicht Adorno. Im Aphorismus 127 Wishful Thinking
heifdt es: ,Vielmehr ware es an der Philosophie, im Gegensatz von Gefiihl
und Verstand deren Einheit aufzusuchen: eben die moralische.”

Welche Konsequenzen hat dieses Aufspiiren eines materialistischen
Moments, diese Durchdringung von Reflexivitit und Leibhaftigkeit im Er-
kenntnisprozess nun fir die Ethik? Fir Adorno erwachst Moral aus dem
Zusammenspiel von Leibhaftem und Reflexivem. Und zwar in dem Sinne,
dass das leibhafte Moment der Erkenntnis zu verstehen gibt, dass Leid
nicht sein diirfe. ,Leibhaft, weil es der praktisch gewordene Abscheu vor
dem unertraglichen physischen Schmerz ist, dem die Individuen ausge-
setzt sind [...]. Nur im ungeschminkt materialistischen Motiv tiberlebt Mo -
ral.“96 Der moralische Impuls vereinigt in sich also ein somatisches, d.h. lei-
denssensibles Moment und ein Moment reflexiver Besinnung. Wie Adorno
in seiner vielleicht wichtigsten Denkfigur vom Vorrang des Objekts ver-
sucht, ,kognitive Leistungen der Erkenntnis noch einmal im somatischen
zu fundieren“s7, so weist er in der Ethik der ,Dignitdt des Korperlichen®98

89 GUNTHER: Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit, 230.
90 GUNTHER: Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit, 232.
91 GUNTHER: Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit, 233.
92 GUNTHER: Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit, 232.
93 GUNTHER: Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit, 232.
94 ADORNO: Negative Dialektik 228.

95 Vgl. ADORNO: Negative Dialektik 228.

96 ADORNO: Negative Dialektik 358.

97 THYEN, Anke: Es gibt darum in der verwalteten Welt auch keine Ethik. Moral und
Moraltheorie, in: AUER, Dirk/BONACKER, Thorsten/MULLER-DOHM, Stefan (Hgg.): Die Gesell-



»Lerne, mit dem Schmerz zu denken” - Ein Imperativ theologischer Ethik? 145

einen entscheidenden Platz zu. Der Impuls hat im Hinblick auf den
Schmerz eine dreifache Dimension: ,Dieser leibhafte Impuls hat seinen
Ursprung im Leiden, erinnert fortwahrend ans Leiden und drangt auf die
Aufhebung des Leidens“99, er bringt damit den ,Imperativ einer Negation
des Leidens“ioo hervor. Das ist das entscheidende Moment im Autonomie-
begriff Adornos, um das es hier geht. Indem Adorno also das Somatische
nicht als Additives, sondern als etwas dem Erkenntnisprozess Inharentes
begreift, 16st er die Dichotomie von Autonomie der Vernunft und Hetero-
nomie der aufderhalb der Vernunft liegenden Einfliisse des Somatischen
auf. Und: Er umgeht im Gegensatz zu idealistischen Ethiken das Problem
der Inanspruchnahme des Gehorsams, sodass zum Ort der Moralitdt die
,produktive Spannung von spontaner Regung und reflexivem Begreifen
unmoralischer Zustande“or wird. Weil damit die leibhaft-sinnliche Wahr-
nehmung fiir den Erkenntnisprozess konstitutiv wird, ist diese in einer
Hierarchie der Fahigkeiten des Subjekts nicht mehr als heteronom hinten-
angestellt, vielmehr erweist sich gerade darin seine Autonomie.2

Was ergibt sich aus der Implementierung des Schmerzes fiir Adornos
Subjekt- und Autonomiebegriff?

Zentraler Ausgangspunkt ist das Diktum Adornos und Horkheimers
vom ,Eingedenken der Natur im Subjekt“i3, ein Postulat, das als Schliissel-
begriff die ,ganze Bewegung von Subjektkritik und Wiederentdeckung des
Koérpers“os in Gang gesetzt und inspiriert hat und das mit Blick auf die ge-
genwdrtige Debattenlage falsch eingeschdtzt wiirde, begriffe man diese Be-
wegung als abgeschlossen. Wie bereits zu Beginn erwahnt, vollziehen ver-
schiedene Fachdisziplinen wie die Soziologie, die Kultur- und Geschichts-
wissenschaften seit einigen Jahren einen regelrechten body turn.

Es geht Adorno nicht um eine radikale Abkehr von der Subjekt- und
Vernunftkonzeption. Vernunft und Subjekt treten vielmehr in einen dia-
lektischen Vermittlungsprozess ein, in dem sich die Griinde fir ihre Kritik
und ihre Rettung prozessual entfalten. Die rein transzendentale Subjektbe-
stimmung hebt Adorno kritisch auf durch eine Selbstvergewisserung, in

schaftstheorie Adornos. Themen und Grundbegriffe. Darmstadt: Wiss. Buchges. 1998, 165-185,
hier 175.

98 ADORNO: Negative Dialektik 194.

99 SCHAAP, Sybe: Die Verwirklichung der Philosophie. Der metaphysische Anspruch im
Denken Theodor W. Adornos. Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann 2000, 89.

100 KOHLMANN, Ulrich: Dialektik der Moral. Untersuchungen zur Moralphilosophie Ador-
nos. Liineburg: Zu Klampen 1997, 149.

101 ZAMORA, José A.: Krise - Kritik — Erinnerung. Ein politisch-theologischer Versuch iiber
das Denken Adornos im Horizont der Krise der Moderne. Munster: Lit-Verlag 1995, 455.

102 ADORNO: Negative Dialektik 241.

103 ADORNO/HORKHEIMER: Dialektik der Aufkldrung, in: ADORNO: Gesammelte Schriften,
Band 3. Frankfurt: Suhrkamp 1997, 57.

104 BOHME, Gernot: Ethik leiblicher Existenz. Uber unseren moralischen Umgang mit der
eigenen Natur. Frankfurt: Suhrkamp 2008, 137.



146 Katharina Klocker

der sich das Subjekt seiner nur scheinbaren Autonomie bewusst wird,
deren Preis die verdrangte Natur ist. Adorno kritisiert eine ,Uberspannung
des Freiheitsbegriffs dadurch, daff er auf die absolute Unabhangigkeit von
allem Seienden, von aller Natur sich griindet“ios, dieser drohe deshalb in
,Unfreiheit umzuschlagen“6, Innerhalb von Subjektivitit sind zwei Stran-
ge ineinander verschlungen, ,freiheitskonstitutive und freiheitsverhin-
dernde®w7, Beziiglich der Moralitat wird damit die gemeinhin als irrational
qualifizierte Seite des Subjekts - also der emotionale und motivationale
Teil - aufgewertet. Nur das Subjekt, das beide Seiten als seine eigenen be-
greift, kann im allumfassenden Sinne als autonom bezeichnet werden:
»Das Ich, das sich nur als denkendes mafdgeblich findet, das sich nur als
selbstbestimmt vermeint, ibernimmt nicht seine menschliche Existenz,
sondern halluziniert eine gespensterhafte Welt.“108

Adorno geht es nicht um die Destruktion des Kantischen Autonomie-
begriffs, auch wenn es auf den ersten Blick so scheinen mag. Vielmehr ver-
halt er sich ,zugleich affirmativ und kritisch zu Kants Freiheitslehre“wo.
Adorno bestreitet also ,den ,Vorrang des Geistes', die Subsumierung kor-
perlicher Empfindungen unter die Deutungshoheit abstrakten Denkens
und spricht vom ,immanent Somatischen’ des Geistes. Er verteidigt das ,so-
matische Moment’ als irreduzibel, setzt der Geisteswelt ,die Dignitat des
Korperlichen® entgegen.“no Adorno bewegt sich hier iibrigens - darauf
weist Anne-Rose Meyer zu Recht hin - in der Spur von Theorien, deren Ur-
springe bis ins 18. Jahrhundert zuriickreichenm. Beispielsweise begreift
etwa Friedrich Schiller Erkennen und Schmerzempfinden als ,komplemen-
tare, voneinander abhdangige Phanomene“s2. Jedoch weist Adorno die un-
terschiedlichen Funktionen, die dem Schmerz in der Geistesgeschichte zu-
geschrieben wurdens, zuriick, allen voran die asthetische Verklarung des
Schmerzes. Sie steht fiir Adorno im Verdacht der Relativierung des Schmer-
zes, die letztlich zu einer Rechtfertigung ,der ihn auslésenden amorali-
schen Handlungen*n4 fihrt.

105 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 179.

106 ADORNO: Probleme der Moralphilosophie, 179.

107 GUNTHER: Dialektik der Aufkldrung in der Idee der Freiheit, 247.

108 MEYER-DRAWE, Kate: Illusionen von Autonomie. Diesseits von Ohnmacht und Allmacht
des Ich. Miinchen: Kirchheim 1990, 110.

109 BRUNKHORST, Hauke: Theodor W. Adorno. Dialektik der Moderne. Miinchen: Piper
1990, 25.

10 MEYER: Homo dolorosus, 317.

m Vgl MEYER: Homo dolorosus, 317.

12 MEYER: Homo dolorosus, 317, Fufdnote 40.

13 Vgl. MEYER: Homo dolorosus, 317.

14 MEYER: Homo dolorosus, 317.



»Lerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein Imperativ theologischer Ethik? 147

3.4 ,Lerne, mit dem Schmerz zu denken® - eine erste Spur

Im Denken Adornos drangt der Schmerz zu einer anderen Konzeption von
Autonomie: Der somatische Impuls bedeutet nicht etwa ein Abgleiten in
Heteronomie, sondern garantiert iberhaupt erst den freiheitlichen Cha-
rakter von Autonomie und damit von Moral. Der Schmerz, der diesen
moralischen Impuls von innen her antreibt und gleichzeitig zur Beseiti-
gung von Schmerz und Leid drdangt, wird so mitten hinein ins Herz Auto-
nomer Moral transplantiert. Welche Konsequenzen hat eine in dieser Wei-
se somatisch fundierte Ethik fiir den Ansatz einer theologischen Ethik?
Einige abschlieBende Gedanken als Ausblick.

Was wird aus einer Ethik, deren Wurzel ein Impuls ist, der ,somatisch
und geistig in eins“ns ist, also einer Ethik, die das Somatische nicht mehr
als heteronom abweist, sondern in diesem Zusammenspiel von Vernunft
und Leiblichkeit den entscheidenden Ausloser moralischen Handelns sieht?
Diese Einsicht ist mehr als ein moralischer Reflex in Form von Mitleid, der
vielleicht dazu verleitet, fiir die Fliichtlingshilfe zu spenden. Hier setzt
sich Adorno iibrigens klar von der Mitleidsethik Schopenhauers ab. Mit-
leid, so Adorno, habe ein konservatives Moment, das die Unmenschlich-
keit letztlich zementiere, denn der mitleidige Akt als Ausnahme dndere ja
nichts an der Regel. Mitleid kénnte sogar die systematischen Ursachen des
Unrechts starken, indem es sie abfedere.

Der Impuls zielt dagegen auf eine Beendigung des Schmerzes. So wird
die Einsicht, dass Schmerz nicht sein solle, die Negation des Leidens bei
Adorno, zur unhintergehbaren, universell giiltigen Grundlage von Moral.u6
Adorno entwickelt also eine materialistische Ethik, ohne den Gedanken an
Autonomie als Selbstgesetzgebung fallen zu lassen: Freiheit ja, aber nur im
Zusammenspiel mit dem Schmerz, einem Impuls, der der Dignitit des
Korperlichen zu ihrem Recht verhilft. Aber auch deshalb Freiheit, da der
Rekurs auf den Gehorsam durch den Impuls obsolet wird.

Eine solche von Adorno inspirierte Konzeption von Moral kénnte ein
neuer Ansatz sein, das Proprium christlicher Ethik anders zu denken. Ein
abschlieffender Gedanke soll das Potential andeuten, das meines Erachtens
in diesem Vorschlag steckt. ,Apprends a penser avec douleur“n7. Lerne, mit
dem Schmerz zu denken. In dem Aphorismus von Maurice Blanchot ver-
dichtet sich das Anliegen der Moral des Denkens bei Adorno. Doch inwie-

U5 ADORNO, Theodor W.: Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit (1964/65),
Nachgelassene Schriften. Frankfurt: Suhrkamp 2006, 326.

16 Fiir Habermas griindet in der somatischen Fundierung die ,Empathie oder das ,mit-
schwingende Verstandnis' fur die Verletzlichkeit organischen Lebens“. - HABERMAS, Jiirgen:
Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik? Frankfurt:
2001, 83.

u7 BLANCHOT, Maurice: L’Ecriture du Désastre. Paris: Gallimard 1980, 219. In der deut-
schen Ubersetzung bekommt dieser Satz einen ganz anderen Sinn: ,Lerne unter Schmerzen
zu denken.” - BLANCHOT, Maurice: Die Schrift des Desasters. Munchen: Fink 2005, 175.



148 Katharina Klocker

fern konnte es sich dabei um einen Imperativ theologischer Ethik han-
deln?

Ins Spiel gebracht werden soll dafiir ein zentraler Gedanke der neueren
politischen Theologie. Uber die ,Autoritit der Leidenden®, so Johann Bap-
tist Metz, sei nicht noch einmal zu diskutieren. Zu ihr ,gibt es fiir die Mo-
ral nicht nochmals eine Befehlsverweigerung, womdéglich unter Berufung
auf ,Autonomie’. Diese Autoritdt ist fiir mich, den christlichen Theologen,
die einzige Autoritdt, in der sich die Autoritdt des richtenden Gottes in der
Welt fiir alle Menschen manifestiert.“18 Metz verwendet hier ein Autori-
tatsargument, das inakzeptabel fiir Nicht-Glaubende, aber auch problema-
tisch fir die sein konnte, die sein Grundanliegen teilen. Diese ,Autoritat
der Leidenden” konne nicht noch einmal ,hermeneutisch vorbereitet oder
diskursiv gesichert werden®, betont er. Dieser Autoritat gegeniiber gehe
,der Gehorsam dem Verstehen voraus.“n9 Eine Stelle, die mich immer
schon nachdenklich gemacht hat, denn auch hier kommt wiederum der
Gehorsam ins Spiel. Doch sollte man sich vor einer allzu reflexhaften Ab-
wehr hiiten. Wie konnte dieser Gehorsam nach den hier vorgelegten Uber-
legungen bestimmt werden? Autonomie — im Anschluss an Adorno - kann
nicht als Berufungsinstanz fiir eine Befehlsverweigerung gegeniiber der
Autoritat der Leidenden begriffen werden. Im Gegenteil: Wenn das ent-
scheidende Moment im Autonomiebegriff dieser leibhafte Impuls ist, der
seinen Ursprung im Schmerz hat und zur Beseitigung des Schmerzes drangt
und damit Giberhaupt erst moralisches Handeln in Gang setzt, dann ist ihm
doch zuinnerst eingeschrieben, der ,Autoritdt der Leidenden® Recht zu
verschaffen: Gehorsam ist dann im Sinne eines autonomen Gehorsamsakts
zu verstehen.

Wenn sich, wie Metz sagt, in der Autoritdt der Leidenden Gott zeigt,
wenn Gott also im Schmerz und seiner Uberwindung uns seine Nahe zu-
sagt - auch wenn der Glaube in dieser Nahe gerade im Schmerz seine
grofdte Erprobung erfahrt - wenn wir dieses Vorzeichen, befreit von aller
Moralisierung, dennoch setzen kénnen, dann ware tatsachlich Erschiitte-
rung der Beginn aller theologischer Ethik. Dann ware eine Ethik, zu deren
hermeneutischer Grundausstattung der somatische Impuls gehort, theolo-
gische Ethik par excellence.

18 METZ, Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids, 82.
19 METZ, Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids, 82.



,Lerne, mit dem Schmerz zu denken“ - Ein Imperativ theologischer Ethik? 149

Zusammenfassung

Im vorliegenden Beitrag wird das Verhdltnis christlicher Ethik zum Schmerz
thematisiert. Zundchst werden die Koalition von Schmerz und Siinde in der
christlichen Moraltradition kritisch reflektiert und Herausforderungen an
eine christliche Ethik im Umgang mit der Schmerzerfahrung und der Frage
nach der Bedeutung des Schmerzes formuliert. Im Zentrum des Beitrags
steht jedoch die Reflexion des Verhdltnisses von Ethik und Schmerz in syste-
matischer Absicht. Im Anschluss an Theodor W. Adornos Konzeption eines
somatischen Impulses wird eine Neukonzeption Autonomer Moral vorge-
schlagen. Dabei wird Schmerz, der den moralischen Impuls von innen her
antreibt und gleichzeitig zur Schmerzbeseitigung drdngt, als Garant des frei-
heitlichen Charakters von Autonomie und damit von Moral gedacht. Am En-
de des Beitrags werden erste Konsequenzen einer somatisch fundierten Ethik
fiir die theologische Ethik aufgezeigt.

Abstract

This paper discusses the relationship between Christian ethics and pain. It
starts with a critical reflection of the coalition between pain and sin in the
Christian moral tradition in order to extrapolate the challenges to Christian
ethics of the experience of pain and the question of the significance of pain
in this regard. However, the main objective of this paper is the systematic re-
flection of the relationship between ethics and pain. It proposes a reconcep-
tualization of autonomous morality based on Theodor W. Adorno’s notion
of a somatic impulse. In doing so, it treats the kind of pain which pushes the
moral impulse from within and which simultaneously strives for a removal
of this pain as a guarantor of the free character of autonomy and thus of
morality itself. The paper concludes with a tentative list of the consequences
that ethics grounded in somatic thinking would have for theological ethics.



	"Lerne, mit dem Schmerz du denken" : Ein Imperativ theologischer Ethik?

