
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Negative Referenzialität : zum Verhältnis von Theologie und
Naturwissenschaft

Autor: Seewald, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Seewald

Negative Referenzialität.
Zum Verhältnis von Theologie und Naturwissenschaft

l. Einleitung: Ein erster Blick auf das Thema

In seinem Aufsatz über Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser
Gottesverhältnis legt Karl Rahner großen Wert darauf, dass die Inkarnation

des göttlichen Wortes nicht nur eine Episode in der Beziehung
zwischen Gott und den Menschen bilde: „Jesus der Mensch war nicht nur einmal

von entscheidender Bedeutung für unser Heil, d.h. für das wirkliche
Finden des absoluten Gottes", sondern „er ist jetzt und in Ewigkeit als der
Menschgewordene und Geschöpfgebliebene die dauernde Offenheit unserer

Endlichkeit auf den lebendigen Gott unendlichen, ewigen Lebens [...].
Man sieht in Ewigkeit den Vater nur durch ihn hindurch."1 Die Theologie
hantiert gerne mit schweren begrifflichen Geschützen: bis in alle Ewigkeit,
von Anfang an, das Absolute, für alle Zeit, vor aller Zeit, nach dem Ende
der Zeit. Der späte Rahner äußert sich kritisch gegenüber sich selbst und
seiner Zunft. In einem seiner letzten Vorträge formuliert Rahner in
konzentrierter Form seine Gedanken zur „Inkongruenz der Theologie mit den
übrigen Wissenschaften". Den Theologen gehen - so Rahner - die Einsichten

aller Wissenschaften und Künste etwas an, weil für ihn „schlechterdings

nichts von dem uninteressant sein [dürfe], wodurch [Gott] sich als

Schöpfer der Welt, als Herr der Geschichte geoffenbart hat"; versucht der
Theologe jedoch, sich auch nur die Grundlagen der in ihrer Komplexität
für Außenstehende kaum zu durchschauenden Wissenschaften anzueignen,

stößt er auf Hindernisse. Rahner bekennt: Jedes Mal,

„wenn ich irgendein Werk irgendeiner der modernen Wissenschaften
aufschlage, gerate ich als Theologe in eine nicht ganz gelinde Panik. Ich weiß
das allermeiste von dem, was da geschrieben steht, nicht und ich bin sogar
meistens außerstande, genauer zu verstehen, was da zu lesen ist. Und so

fühle ich mich auch als Theologe irgendwie desavouiert. Die blasse Abstraktheit

und Leere meiner theologischen Begriffe kommt mir erschreckend zum
Bewußtsein. Ich sage: die Welt ist von Gott geschaffen. Aber was die Welt ist,
davon weiß ich fast nichts und darum bleibt auch der Begriff der Schöpfung
seltsam leer. Ich sage als Theologe: Jesus ist auch als Mensch der Herr der
gesamten Schöpfung. Und dann lese ich, daß der Kosmos Milliarden von Licht-

1 Rahner, Karl: Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesverhältnis, in:
Lehmann, Karl u.a. (Hgg.): Menschsein und Menschwerdung Gottes. Studien zur Grundlegung
der Dogmutik, zur Christologie, Theologischen Anthropologie und Eschatologie SW 12).

Freiburg i.Br.: Herder 2005, 251-260, hier: 258. Hervorhebungen im Original.



112 Michael Seewald

jähren sich ausdehnt, und frage mich dann erschreckt, was eigentlich der eben

gesagte Satz bedeute. [...] Ich frage mich, wie man sich genauer die Urmensch-
heit vor 2 Millionen Jahren als die ersten Subjekte einer Heils- und
Offenbarungsgeschichte denken könne, und weiß keine sehr deutliche Antwort."2

Rahner veranschaulicht, dass Theologen und Naturwissenschaftler dieselben

Worte im Sinne unterschiedlicher Begriffe verwenden, die wiederum
im Kontext unterschiedlicher Sprachspiele ihren Ort haben. Das macht
nicht nur eine Begriffs- und Sprachspielanalyse nötig, sondern auch eine
grundsätzliche Reflexion auf die Beziehung zwischen Theologie und
Naturwissenschaft. Dieses Thema füllt inzwischen nicht nur Bände, sondern

ganze Bibliotheken.3 Die kaum noch zu überblickende Menge an Literatur
hat etwas Beengendes und etwas Befreiendes: Beengend ist, dass jeder, der
über dieses Thema nachdenkt, sich durch einen Wald an Forschungsarbeiten

kämpfen muss; befreiend ist, dass die Dichte dieses Waldes Mut zur
Lücke verleiht und auf das Grundsätzliche der Fragestellung zurückverweist,
der sich jede verantwortete Theologie zu stellen hat. Daher verstehen sich
diese Überlegungen als ein aus theologischer Perspektive unternommener
Versuch, in Abgrenzung zu drei grundlegenden Modellen - dem
Subordinations-, dem Parallelitäts- und dem Konsonanzmodell - einen Ansatz zu
profilieren, der das Verhältnis zwischen Theologie und Naturwissenschaften

als eine negative Referenzialität begreift, die dem jeweils anderen
Fachgebiet Identität schenkt, indem sie ihm aufzeigt, was es nicht ist.

2. Theologie und Naturwissenschaften: Mögliche Verhältnisbestimmungen

Sowohl der Theologie als auch den Naturwissenschaften geht es um das

Verstehen. Sie versuchen allerdings verschiedene Dinge unter verschiedenen

Prämissen zu erfassen: Während die Theologie sich daran erprobt, die
Welt unter der Annahme der Existenz Gottes zu deuten und dabei vor

2 RAHNER, Karl: Erfahrungen eines katholischen Theologen, in: LEHMANN, Karl u.a. (Hgg.):
Erneuerung des Ordenslehens. Zeugnis für Kirche und Welt SW 25). Freiburg i.Br.: Herder
2008, 47-57, hier: 54L

3 Einen Überblick zur Fragestellung aus Sicht des dogmatischen Traktats der
Schöpfungslehre bietet: GRUBER, Franz: Schöpfungslehre, in: MARSCHEER, Thomas/SCHÄRTL, Thomas

(Hgg.): Dogmatik heute. Bestandsaufnahmen und Perspektiven. Regensburg: Verlag
Friedrich Rüstet 2014, 131-172, hier: 149-155. Zum Versuch, eine Theologie der Natur zu
entwickeln vgl. MUTSCHLER, Hans-Dieter: Schöpfungsglaube und Naturwissenschaften, in: KEHL,
Medard: Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schöpfung. Freiburg i.Br.: Herder
2006, 302-321. Eine theologisch interessierte, aber aus naturwissenschaftlicher Sicht
vorgetragene Darstellung findet sich bei POLKINGHORNE, John C.: An Gott glauben im Zeitalter der

Naturwissenschaften. Die Theologie eines Physikers. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus
2000, 101-121. Einen allgemeinen Problemaufriss bietet BÖTTIGHEIMER, Christoph: Wie handelt

Gott in der Welt? Reflexionen im Spannungsfeld von Theologie und Naturwissenschaft.
Freiburg i.Br.: Herder 2013, 32-63.



Negative Referenzialität 113

allem religiöse Überlieferungen sowie deren Kontexte und Kohärenz analysiert,

fußen die Naturwissenschaften auf der Prämisse, dass die Welt eine
Struktur besitzt, die der Mensch forschend durchdringen kann, um die
Gesetzmäßigkeiten dessen, was ist (der Natur), zu durchschauen. Diese allgemein

gehaltene Bestimmung ermöglicht es, den Begriff der Naturwissenschaft

als ein genus zu fassen, das mehrere Disziplinen gleichsam als species

umfasst: So beschäftigt sich die Biologie mit Erscheinungen der Natur,
sofern sie belebt sind, die Chemie mit Erscheinungen der Natur, sofern sie

stofflich sind, und die Physik mit Erscheinungen der Natur, sofern sie

bewegt sind. Alle diese Disziplinen sind trotz ihrer Unterschiedlichkeit
Naturwissenschaften.

Da sich sowohl die Theologie als auch die Naturwissenschaften darum
bemühen, die Welt - zwar unter verschiedenen Prämissen und mit
verschiedenen Interessensschwerpunkten, aber dennoch ein und dieselbe Welt
- zu verstehen, ist es notwendig, beide in ein reflektiertes Verhältnis
zueinander zu setzen. Besonders stark rezipiert wurde Ian G. Barbours
Versuch, die „wichtigsten zeitgenössischen Strömungen'^ zu dieser Frage zu
systematisieren: Theologie und Naturwissenschaften können entweder in
Konflikt miteinander stehen, in Dialog miteinander eintreten, sich als völlig

unabhängig voneinander betrachten oder versuchen, zu einer Integration

der jeweils anderen Sichtweise zu gelangen. Diese grundsätzlich
nachvollziehbare Einteilung erweist sich in einigen Punkten als nicht
trennscharf: Wie soll Integration ohne Dialog gelingen und worin liegt der
genaue Unterschied zwischen beiden Modellen? Sind Konflikte grundsätzlich
problematisch oder eher die notwendige Kehrseite des Dialogs und damit
auch der Integration? Können theologische Positionen überhaupt positiv in
naturwissenschaftliche Kontexte integriert werden oder steht diese
Integration von vorneherein unter dem Primat der Naturwissenschaften? Um
diesen Abgrenzungsproblemen zu entgehen, soll hier statt Barbours
Viergliederung eine Unterscheidung bloß dreier Modelle anhand der Arbeitsbegriffe

der Subordination, der Parallelität und der Konsonanz vorgeschlagen

werden.

2.1 Das Subordinationsmodell

Durch das Selbstbild einer Disziplin in Relation zu anderen Disziplinen
sowie durch die gesellschaftlich vorherrschende Meinung darüber, was das

Prädikat der Wissenschaftlichkeit eigentlich besagt und welche Wissenschaft

(sei es aus prinzipiellen Überlegungen, Nützlichkeitserwägungen oder
anderen Motiven) als prioritär zu gelten hat, kann es zu Über- und
Unterordnungsverhältnissen kommen. Das ist nicht grundsätzlich problema-

4 BARBOUR, Ian G.: Wissenschaft und Glaube. Historische und zeitgenössische Aspekte
Religion, Theologie und Naturwissenschaft 1). Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2003,
113.



114 Michael Seewald

tisch, sondern führt nur dann zu theoretischen Schwierigkeiten, wenn
zwei Disziplinen mit aus ihrer Sicht jeweils guten Gründen beanspruchen,
für denselben Wirklichkeitsbereich zuständig zu sein, in dem sie - zumindest

so, wie sie sich selbst und die jeweils andere Disziplin verstehen -
kontradiktorische Aussagen treffen, deren Widersprüchlichkeit nur
dadurch ausräumbar erscheint, dass eine Disziplin für sich eine die anderen
Disziplinen subordinierende Alleinzuständigkeit beansprucht.5

Mit Blick auf das Verhältnis zwischen Theologie und Naturwissenschaft
lässt sich dies am Streit über die Evolutionslehre verdeutlichen. Bereits im
18. Jahrhundert gab es proto-evolutionäre Theorien, etwa vonseiten des

Zoologen Jean-Baptiste de Lamarck,6 die im Kontext der Aufklärung auch
von katholischen Theologen rezipiert wurden. So berichtet der Würzburger

Aufklärer Franz Oberthür in seiner zwischen 1807 und 1810 erschienen
Biblischen Anthropologie von einem „Evolutions-System", das „zur Erklärung

der Naturgeschichte" herangezogen werde und das - in aus heutiger
Sicht kruder Kombination von Schöpfungs- und Entwicklungsgedanken -
davon ausgehe, dass „in Adams Lenden, etwan als spermatische Thierchen,
oder Monaden'b bereits die gesamte Menschheit angelegt gewesen sei, die
sich im Laufe der Geschichte immer höher entwickle. Ab 1859, mit dem
Erscheinen von Charles Darwins On the Origin of Species wurde klar, dass

sich die Entwicklung der Arten nicht mit der biblischen Schöpfungsgeschichte,

wie sie ihrem Wortlaut nach verstanden wurde, vereinbaren lässt.
Die Folge waren Subordinationskämpfe: Biologie und Theologie erklärten
sich beide für denselben Bereich zuständig und versuchten die
widerspenstigen Thesen der jeweils anderen Seite durch die Annahme des
wissenschaftstheoretischen Primats der eigenen Disziplin auf die Plätze zu
verweisen. Während dieser Konflikt innerhalb der katholischen Kirche und
in Europa zugunsten der Geltung von Darwins Evolutionstheorie weitgehend

beigelegt wurde, halten die Auseinandersetzungen in Teilen des evan-
gelikalen Milieus der Vereinigten Staaten an. Die innerhalb der kreatio-
nistischen Bewegung vorherrschende Form des young earth creationism
versteht die sieben Schöpfungstage der Genesiserzählung als Kalendertage
und gesteht der Erde ein Alter von maximal 12.000 Jahren zu. Das wiederum

führt nicht nur zu einer Ablehnung der Evolutionstheorie, sondern

5 Eine solche Beschreibung ist - trotz der begrifflichen Nähe - nicht mit der Konzeption
subalterner Wissenschaften zu verwechseln, wie sie unter aristotelischem Einfluss in der
Scholastik entwickelt wurde und der zufolge eine höhere Disziplin die Prinzipien der
unteren Disziplinen garantiert, die diese benötigen, ohne sie selbst legen zu können. So stellen
etwa die Mathematik und die Geometrie die Grundlagen für die Physik bereit. In einem
solchen Kontext ist es nicht stringent vorstellbar, dass eine höhere und eine niedrigere Disziplin

Kompetenzen für ein und denselben Bereich anmelden.
6 Vgl. Röhls, Jan: Philosophie und Theologie in Geschichte und Gegenwart. Tübingen:

Mohr Siebeck 2002, 484.
7 OBERTHÜR, Franz: Biblische Anthropologie 2. Münster: Waldeck 1808, 340.



Negative Referenzialität 115

zur Entwicklung einer umfassenden, alternativen Pseudo-Wissenschaft,
die auch andere Beobachtungen der modernen Naturwissenschaften, wie
etwa radioaktive Zerfallsraten, Fossilienfunde, Gesteinsdatierungen oder
Ergebnisse der Astrophysik so umdeutet, dass sie mit dem wörtlichen Sinn
der Genesis kompatibel erscheinen.8 Hier löst die Theologie (oder was sich
als solche ausgibt) das Problem konkurrierender Zuständigkeitsbereiche
dadurch, dass sie sich jede Form der Naturwissenschaft subordiniert.

Möglich ist jedoch auch ein ebenso brutales Subordinationsverhältnis
unter umgekehrten Vorzeichen. Richard Dawkins kommentiert eine Aussage

von George Gaylord Simpson mit einer Frage und einer Antwort
zugleich: Können „wir auch nur eine einzige Antwort nennen, die vor Darwin

auf Fragen wie ,Was ist der Mensch?', ,Hat das Leben einen Sinn?',
.Wozu sind wir da?' gegeben wurde und die, sieht man von ihrem
(beträchtlichen) historischen Interesse ab, heute nicht völlig wertlos sind?
Aussagen können ganz einfach falsch sein, und das trifft, vor 1859, auf alle
Antworten auf jene Fragen zu."9 Der Anfang aller wahren Erkenntnis über
den Menschen ist für Dawkins genau datierbar: Das Erscheinen von
Darwins Evolutionstheorie habe den Menschen nicht nur über die Entwicklung

seiner Art informiert, sondern kläre auch alle Fragen nach dem Sinn
und dem Wozu menschlichen Daseins. Dass mit diesem umfassenden
Anspruch auf die Selbstdeutung und Sinngebung des Menschen die Biologie
religiöse Züge annimmt, stört Dawkins nicht. Er gibt offen zu, mit Der
Gotteswahn nicht nur ein Buch geschrieben zu haben, das überzeugen
möchte (wie es eigentlich einer sich wissenschaftlich nennenden Theorie
entspräche), sondern „das bekehren will"10 (wie es üblicherweise Religionen

versuchen) - und zwar so, dass dieser Bekehrung ebenso wie der Religion

eine Erwartung auf die noch ausstehende Fülle innewohnt, nämlich
auf „die lang ersehnte physikalische Einheitstheorie für alles", die bisher
Unklares „auf eine Weise, die wir uns heute noch nicht vorstellen
können"11, erklären wird. Theologen wenden bisweilen mit dem ihnen eigenen
Dünkel ein, dass Dawkins doch ein Popularphilosoph sei und versäumen
es daher, sich mit ihm tiefgreifender auseinanderzusetzen.12 Dabei wird

8 Vgl. Hemminger, Hansjörg: Die Geschichte des neuzeitlichen Kreationismus: Von
,creation science' zur Intelligent-Design-Bewegung, in: Neukamm, Martin (Hg.): Evolution im
Fadenkreuz des Kreationismus. Darwins religiöse Gegner und ihre Argumentation Religion,
Theologie und Naturwissenschaft 19). Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2009, 15-36,
hier: 17. 20-23.

9 Dawkins, Richard: Das egoistische Gen. Jubiläumsausgabe. Heidelberg: Spektrum,
Akademischer Verlag 2007, 432, Anm. 1.1.

10 DAWKINS, Richard: Der Gotteswahn. 9. Auflage. Berlin: Ullstein 2007, 160.
11 DAWKINS: Der Gotteswahn, 203.
12 Eine der wenigen Ausnahmen bilden SCHRÖDER, Richard: Abschaffung der Religion?

Wissenschaftlicher Fanatismus und die Folgen. Freiburg i.Br.: Herder 2011, sowie die umfassende

Studie von PEETZ, Katharina: Der Dawkins-Diskurs in Theologie, Philosophie und
Naturwissenschaften. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 2013.



ii6 Michael Seewald

verkannt, dass Dawkins einer in manchen Kreisen durchaus verbreiteten,
tief sitzenden Ablehnung gegenüber Religion Ausdruck verleiht und
zahlreiche Menschen prägt, die sich selbst für aufgeklärt halten und ihr Weltbild

vermeintlich wissenschaftlich unterlegt sehen möchten. Dadurch hält
das Subordinationsmodell, das den Naturwissenschaften einen kaum
hinterfragten Primat der Wirklichkeitsdeutung zugesteht, Einzug in breite
(faktisch oder dem Selbstverständnis nach) wissenschaftsaffine Kreise der
Gesellschaft.

2.2 Das Parallelitätsmodell

Das Verhältnis zwischen Theologie und Naturwissenschaft kann dadurch
scheinbar befriedet werden, dass es als ein Nicht-Verhältnis konstruiert
wird, indem beiden Größen Gegenstandsbereiche zugewiesen werden, die
sich nicht überschneiden. Ein solches Modell kann sich entweder aus
Desinteresse am jeweils anderen faktisch etablieren oder aber auf einer
positiven Anerkennung des Anderen als eigenständig Anderem beruhen,
wie es sich etwa in der so genannten NOMA-Theorie der non overlapping
magisteria findet.»3 Ein bedeutender theologischer Vertreter dieser Richtung

avant la lettre ist Karl Barth. Eine Theologie, die sich ausschließlich
an der Aufgabe orientiere, das Wort Gottes zur Sprache zu bringen, habe,
so Barth programmatisch zu Beginn seiner Kirchlichen Dogmatik, keine
Verpflichtung, „sich mit Rücksicht auf das, was sonst ,Wissenschaft' heißt,
in ihrer eigenen Aufgabe stören und beeinträchtigen zu lassen", weshalb
sie sich auch nicht „den Anforderungen eines zufällig oder nicht zufallig
allgemein gültigen Wissenschaftsbegriffs"I4 zu unterwerfen brauche. Das
bedeutet für Barth jedoch nicht, dass die Theologie keine Wissenschaft sei.
Sie sei vielmehr eine Wissenschaft eigenen Rechts, die sich auf einen
spezifischen Gegenstand - das Wort Gottes'5 - richte, einen bestimmten Weg
der Erkenntnis zurücklege, um diesen Gegenstand adäquat behandeln zu
können, und - mit Blick auf die Selbstreflexivität aller Wissenschaft -
Rechenschaft darüber ablegen könne, welche Methoden sie aus welchem
Grund anwende. In Abgrenzung zu Adolf von Harnack und Heinrich
Scholz besteht Barth darauf, dass der Theologie keine von außen vorgegebenen

Maßstäbe der Wissenschaftlichkeit auferlegt werden dürften,
sondern das Gebot der Wissenschaftlichkeit sich unter das Gebot der
Sachlichkeit zu beugen habe, die der Theologie einen anderen Bereich (eine
andere „Sache") zuordnet als den Naturwissenschaften: „Über dem Gebot der
Wissenschaftlichkeit, d.h. der einem bestimmten Gegenstand angemes-

3 Vgl. BrÜi.iSAUER, Bruno: Was können wir wissen? Grundprohleme der Erkenntnistheorie.
Stuttgart: Kohlhammer 2008, 359.

'4 BARTH, Karl; Die Kirchliche Dogmatik l/i. Zollikon: Evangelischer Verlag 1932, 6.

'5 Vgl. BARTH, Karl: Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie, in: BARTH, Karl: Das
Wort Gottes und die Theologie. München: Kaiser 1929, 156-178.



Negative Referenzialität 117

senen Methodik steht für die positive Wissenschaft und so auch für die
Theologie das Gebot der Sachlichkeit, d.h. der Treue gegenüber ihrem
besonderen Gegenstand, aus der sich dann ihre Wissenschaftlichkeit in
concreto erst ergeben muß."'6 Was Sachlichkeit im Unterschied zu
Wissenschaftlichkeit genau bedeutet, bleibt offen. Welche Folgen Barths
Zuordnung von Theologie und Naturwissenschaft nach sich zieht, wird in der
Schöpfungslehre seiner Kirchlichen Dogmatik deutlich. Barth entfaltet
seinen Ansatz als auslegendes „Nachsagen" der ersten beiden Kapitel des
Buches Genesis und geht auf die Frage ein, warum er sich

„mit den in diesem Zusammenhang naheliegenden Fragen der Naturwissenschaft

nicht auseinandergesetzt habe. Ich meinte es ursprünglich tun zu müssen,

bis es mir klar wurde, daß es hinsichtlich dessen, was die heilige Schrift
und die christliche Kirche unter Gottes Schöpfungswerk versteht, schlechterdings

keine naturwissenschaftlichen Fragen, Einwände oder auch Hilfestellungen

geben kann. [...] Die Naturwissenschaft hat freien Raum jenseits dessen,

was die Theologie als das Werk des Schöpfers zu beschreiben hat. Und
die Theologie darf und muß sich da frei bewegen, wo eine Naturwissenschaft,
die nur das und nicht heimlich eine heidnische Gnosis und Religionslehre ist,
ihre gegebene Grenze hat."1?

Barth trifft eine scharfe Unterscheidung, indem er davon ausgeht, dass die
theologische Schöpfungsvorstellung mit Blick auf die Naturwissenschaften
weder erklärungsbedürftig („Fragen") noch kritisierbar („Einwände") oder
unterstützungsfähig („Hilfestellungen") ist. Theologie und Naturwissenschaften

haben keinen Schnittpunkt - sie verlaufen parallel.

2.3 Das Konsonanzmodell

Wolfhart Pannenberg kritisiert an Barths Verhältnisbestimmung von
Theologie und Naturwissenschaft, dass die „Beschränkung der Schöpfungstheologie

auf das .Nachsagen' der biblischen Aussagen zu diesem Thema"
zur Folge habe, dass nicht mehr aufgezeigt werden könne, „inwiefern sich
der biblische Schöpfungsglaube auf dieselbe Welt bezieht, in der die heutige

Menschheit lebt und die durch die moderne Naturwissenschaft
beschrieben wird"; die Deutung der Welt als Schöpfung Gottes werde so zu
einer „Leerformel, und der biblische Gott selbst wird zu einem kraftlosen
Schemen [sie], wenn er nicht mehr als Urheber und Vollender der Welt so,
wie sie in unserer Erfahrung gegeben ist, verstanden werden kann."18 Weil

16 BARTH, Karl: Ethik I. Vorlesung: Münster Sommersemester 1928, wiederholt in Bonn,
1930, in: Braun, Dietrich: Gesamtausgabe II/i: Akademische Werke. Zürich: Theologischer
Verlag 1973, 66. Hervorhebungen im Original.

*7 Barth, Karl: Die Kirchliche Dogmatik Ill/r. 2. Auflage. Zollikon: Evangelischer Verlag
1947, Vorwort O.S.

18 PANNENBERG, Wolfhart: Theologie der Schöpfung und Naturwissenschaft, in: DORSC'H-

ner, Johann/HELLER, Michael/Pannenberg, Wolfhart: Mensch und Universum. Naturwissen-



ii8 Michael Seewald

es der Theologie und den Naturwissenschaften um „dieselbe Welt" geht,
versucht Pannenberg deren Verhältnis durch den Begriff der „Konsonanz"^,

des Zusammenklingens, zu beschreiben, für dessen harmonisches
Zustandekommen mehrere Bedingungen erfüllt sein müssen: Die
Minimalbedingung für die Kompatibilität zweier Aussagen besteht in deren
Widerspruchsfreiheit. Widerspruchsfrei können sich Theologie und Naturwissenschaft

aber auch zueinander verhalten, wenn sie beziehungslos
nebeneinander stehen, wie es bei Barth der Fall ist. Pannenberg möchte jedoch
einen positiven Zusammenklang etablieren, was jedoch durch die
unterschiedlichen Methoden beider Fachgebiete direkt nicht möglich ist. Daher
müssen Theologie und Naturwissenschaft sich auf einer dritten
methodischen Ebene treffen, um durch ein tertium comparationis miteinander
ins Gespräch zu kommen, das Pannenberg in der Philosophie zu finden
glaubt. Sie bilde einen gemeinsamen Referenzpunkt, auf den sich sowohl
die Theologie als auch die Naturwissenschaften, wenn sie „die Relevanz
ihrer Befunde und theoretischen Formeln für unser Wirklichkeitsverständnis"

diskutieren, beziehen. „Indem die Theologie mit der kritischen Aneignung

und Anverwandlung eines philosophischen Weltbildes befaßt ist,
bezieht sie sich immer auch schon auf die darin integrierte Naturerkenntnis"20.

Als mögliche Themen für einen Dialog nennt Pannenberg die
Verhältnisbestimmung zwischen Naturgesetz und Kontingenz, Raum und
Zeit, Schöpfung und Evolution.

Wie man sich die von ihm angestrebte Konsonanz vorzustellen hat,
führt Pannenberg bei der Beschreibung des Verhältnisses von Gottes Handeln

und dem Wirken natürlicher Kräfte unter Zuhilfenahme des Feldbegriffs

vor.21 Während die im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts innerhalb
der Physik immer einflussreicher werdende Mechanik davon ausgegangen
sei, dass Kraft stets mit Masse - und folglich mit Körperlichkeit -
zusammenhänge, wodurch Gott (weil kein körperliches Wesen) nicht mehr als in
der Natur wirkend habe gedacht werden können, bieten die Ergebnisse der
Feldtheorie theologische Anknüpfungspunkte, weil sie die exklusive
Bindung von Kräften an Massen relativieren. So könne Gott, der „Geist" ist
(Joh 4,24), als immateriell und wirksam zugleich gedacht werden. Pannenberg

konkretisiert:

„Auf die aller geometrischen Beschreibung vorausliegende ungeteilte Ganzheit

von Raum und Zeit läßt sich die Deutung des pneumatischen Wesens
der Gottheit Gottes als Feld beziehen. Sie ist dadurch zugleich von den Feld-

schaft und Schöpfungsglaube im Dialog. Regensburg: Verlag Friedrich Pustet 1995, 146-162,
hier: 146.

'9 Pannenberg: Theologie der Schöpfung und Naturwissenschaft, 149.
20 PanneniîERG: Theologie der Schöpfung und Naturwissenschaft, 150h
21 Vgl. die Ausführungen zu „Kraft, Feld, Geist" in: PANNENBERG, Wolfhart: Systematische

Theologie 2. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1991, 99-105.



Negative Referenzialität u9

begriffen der Physik unterschieden, wäre aber als deren Bedingung aufzufassen

analog dem Sachverhalt beim Raum und bei der Zeit. Das Feld der
göttlichen Allmacht tritt daher nicht in Konkurrenz zu den Feldgrößen der
Physik, sondern es wirkt durch die Naturkräfte hindurch, ohne durch sie
erschöpfend ausgedrückt zu sein. Wie die göttliche Allgegenwart allen Dingen
gleichzeitig ist, ohne den relativistischen Paradoxien der Gleichzeitigkeit zu

unterliegen, weil Gottes Allgegenwart nicht an die Lichtgeschwindigkeit
gebunden ist, so bedürfen die Feldwirkungen der göttlichen Allmacht keiner
Übermittlung durch Wellen."22

Die Theologie nutzt hier physikalische Theorien, um ihre Lehren in einer
Weise zu formulieren, die sie für Naturwissenschaftler zwar nicht
notwendigerweise anschlussfähig, aber doch verständlich machen soll.

3. Zur Kritik der drei Modelle

Die präziseste Verhältnisbestimmung zwischen Theologie und Naturwissenschaft

stellt das Parallelitätsmodell dar, allerdings mit der Folge, dass

sich die Theologie in eine Insel verwandelt, die zwar gelegentlich Besucher
anziehen mag, aber kaum Kontakte nach Außen unterhält. Die Eigenprofi-
lierung der Theologie ohne jeden Bezug zur Naturwissenschaft gelingt Barth
nur um den Preis einer wissenschaftstheoretischen Immunisierung gegenüber

allen nicht theologischen Anfragen. Das „Gebot der Sachlichkeit", das
für Barth über dem „Gebot der Wissenschaftlichkeit"23 steht, ist gänzlich
autoreferentiell und ließe sich formal auch auf absurde Bereiche
übertragen. Selbst der „Elfenforscher", der „über Form und Farbe von Elfen-
flügeln"24 nachdenkt, um ein von Dawkins bemühtes Beispiel aufzugreifen,
könnte mit gutem Recht behaupten, dass sich seine Disziplin am Gebot der
Sachlichkeit messe, das heißt an den Vorgaben, die sich aus seinem
Untersuchungsgegenstand - der Beschaffenheit von Elfenflügeln - ergeben.

Man würde ihn trotz dieser Beteuerung nicht als Wissenschaftler
anerkennen, weil Wissenschaftlichkeit nicht nur ein in der Struktur des

Untersuchungsgegenstands grundgelegtes Prädikat ist, sondern auch ein sozial
konstruiertes, das verliehen und anerkannt wird, wenn es dem
Wissenschaftler gelingt, die Faktizität (mit Blick auf neue Entdeckungen), die
Richtigkeit (bei Theorien, deren Vorhersagen messbar eintreffen), die
Nützlichkeit (bei Erfindungen) oder die Bedeutung (zum Beispiel in den
Sozialwissenschaften) seines Fachgebietes nachzuweisen. Gelingt dem
Wissenschaftler das nicht, heißt das nicht per se, dass er keine Wissenschaft

betreibt, aber möglicherweise, dass seinem Tun der soziale Status
der Wissenschaftlichkeit verweigert wird. Anders gesagt: Was in der Ge-

22 PANNENBERG: Theologie der Schöpfung und Naturwissenschaft, 160,

23 Barth: Ethik I, 66.
24 DAWKINS: Der Gotteswahn, 28.



120 Michael Seewald

Seilschaft als Wissenschaft anerkannt wird, hängt von dem ab, was zu
einer bestimmten Zeit - in der Terminologie Thomas S. Kuhns - als „normale

Wissenschaft" oder als leitendes „Paradigma" gilt, dessen Ignoranz
durch den Entzug des Prädikats der Wissenschaftlichkeit sanktioniert
wird.25 Daraus ergibt sich im wissenschaftstheoretischen Diskurs die faktische

Dominanz einer modifizierten Form der Subordinationstheorie: Weil
die Naturwissenschaften, denen die Mathematik gleichsam als Grammatik
dient und die ihre Theorien, wo immer möglich, durch Experimente und
Beobachtungen zu verifizieren versuchen, dem gegenwärtigen Paradigma
der Wissenschaftlichkeit in hohem Maße entsprechen, da sie es wesentlich
mitgeprägt haben, wird auch die Theologie, ob es ihr gefällt oder nicht, an
den Standards der Naturwissenschaften gemessen. Selbst wenn die Annahme

eines vernünftigen Bauplans, den Gott der Schöpfung zugrunde gelegt
haben soll, den Naturforschern des Mittelalters und der frühen Neuzeit die
Zuversicht vermittelte, dass alles in der Natur einer Ordnung unterliege, in
die es möglichst tiefe Einblicke zu gewinnen gelte, ist die Geschichte der
modernen Naturwissenschaften zu großen Teilen eine Geschichte der
Emanzipation von theologischen Vorgaben und Normierungen, bis hin zu
einer Umkehrung des Verhältnisses, weil im Wissenschaftsdiskurs der
Gegenwart faktisch die Naturwissenschaften Vorgaben machen und Normierungen

setzen. Das Diktum Carl Friedrich von Weizsäckers, die Naturwissenschaft

sei zum „harten Kern der Neuzeit"26 geworden, ist daher auch
theologisch relevant.

Diese Einsicht spiegelt sich implizit in Pannenbergs Konsonanzmodell.
Auch wenn es ihm gelänge, einen harmonischen Gleichklang zwischen
Theologie und Naturwissenschaften herzustellen, bleibt es doch die
Naturwissenschaft, die in diesem Konzert sowohl die Melodie als auch die Tonart

angibt. Konkret: Die Physik hat nicht die Feldtheorie entwickelt, weil
die Theologie sie über Gott belehrt hätte, sondern die Physik belehrt die
Theologie über die Existenz von elektrischen oder magnetischen Feldern,
was die Theologie im Sinne Pannenbergs wiederum dazu nutzt, um zu
erklären, wie sich das Handeln Gottes physikalisch im Sinne der Feldtheorie
deuten lasse. Dabei stützt sich die Theologie auf die Physik, macht sich
deren Annahmen jedoch zu eigen, um Thesen aufzustellen, die im Sinne
der Physik weder verifizierbar noch falsifizierbar sind. Was soll ein Physiker

auf die Erläuterungen eines Theologen antworten, dass Gott handle,
indem er Kraft ausübe wie ein Feld oder dass „Gottes Allgegenwart nicht
an die Lichtgeschwindigkeit"2? gebunden sei? Oder was soll der Evolutions-

25 Vgl. Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. 24. Auflage.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, 33.

26 WEIZSÄCKER, Carl Friedrich v.: Wahrnehmung der Neuzeit. 4. Auflage. München:
Hanser 1983, 346.

27 PANNENBERG: Theologie der Schöpfung und Naturwissenschaft, 160.



Negative Referenzialität 121

biologe mit den Thesen des day-age-creationism anfangen, einer Spielart
des Kreationismus, die davon ausgeht, dass zwischen jedem der sieben
Schöpfungstage ein Äon liege, so dass sich keine Widersprüche zur
Astrophysik oder der Geologie (was die Bestimmung des Erdalters angeht)
ergeben?28 Das Problem der Konsonanztheorie besteht in der Gefahr, Material

der Naturwissenschaften in einer theologischen Märchenstunde so
auszudeuten, dass Gesetze oder Beobachtungen in einer Weise metaphysisch

aufgeladen werden, die sich aus Sicht der Naturwissenschaften jeder
Verifizierbarkeit oder Falsifizierbarkeit entzieht. So wird aus dem
angestrebten Dialog am Ende doch wieder ein theologischer Monolog.

4. Negative Referenzialität: Ein Vorschlag

Karl Rahner führt in die Verhältnisbestimmung zwischen Theologie und
Naturwissenschaften einen Begriff ein, den man dort nicht vermuten würde:

Konkupiszenz. Der Terminus mag nicht ganz glücklich gewählt sein,
weil er der Erbsündenlehre entstammt und damit gerade im Gespräch mit
den Naturwissenschaften, dem er ja im Sinne Rahners klärend dienen soll,
mehr Fragen als Antworten aufwirft. Der Sache nach verbindet Rahner
jedoch mit der Rede von der Konkupiszenz eine aufschlussreiche Analyse
der conditio humana:

„Erkenntnis ist selbst noch einmal ein, wenn auch spezifischer, Akt der Freiheit

und trägt darum auch alle Eigentümlichkeiten kreatürlicher und speziell
menschlicher Freiheit an sich. Konkupiszenz im theologischen Sinn besagt:
Trotz einer ursprünglichen Einheit des Menschen gibt es einen Pluralismus
seiner Fähigkeiten und Antriebe, der faktisch nie adäquat zu einer absoluten,
von einem einzigen Punkt aus übersehbaren und steuerbaren Einheit
integriert werden kann. Konkupiszenz besagt ferner, daß der Mensch dennoch
die Aufgabe und die Verpflichtung hat, auf eine solche Einheit asymptotisch
hinzuarbeiten, obwohl sie adäquat in der individuellen und kollektiven
Geschichte des Menschen innerhalb dieser Geschichte nie hergestellt werden
kann, besagt schließlich, daß dieser nie adäquat integrierbare Pluralismus
immer auch, obzwar nicht von vorneherein selber eigentliche Schuld, doch
zu solcher wesenszerstörenden Schuld führen kann und auf jeden Fall den
agonalen Charakter der menschlichen Existenz begründet. Dieser nicht
integrierte, eine völlige Integration immer als Aufgabe vor sich habende, zur
Schuld tendierende, unvermeidlich Streit bedeutende Pluralismus der menschlichen

Existenz ist nun, Konkupiszenz genannt, eine Eigentümlichkeit auch
der gnoseologischen Dimension des Menschen."29

28 Vgl. HEMMINGER: Die Geschichte des neuzeitlichen Kreationismus, 16L

29 Rahner, Karl: Zum Verhältnis von Naturwissenschaft und Theologie, in: Lehmann, Karl
u.a. (Hgg.): Anstöße systematischer Theologie. Beiträge zur Fundamentaltheologie und Dog-
matik SW 30). Freiburg i.ßr.: Herder 2009, 70-76, hier: 72.



122 Michael Seewald

Auch wenn die Verbindung von Konkupiszenz und Pluralität fragwürdig
ist, drückt Rahner mit Blick auf das Verhältnis zwischen Theologie und
Naturwissenschaft aus, dass „der Spiegel unseres Bewußtseins nicht als
einer und ganzer die ganze Wirklichkeit in Einheit widerspiegelt, sondern
in gewissem Sinn in tausend Scherben zerbrochen ist, die jeweils nur ein
Stück der Wirklichkeit wiedergeben'^, woraus eine Vielfalt der Interessen,
der Fragehorizonte und damit auch der Wissenschaften sowie der in ihnen
vertretenen Theorien entsteht. Ganz gleich, ob man die Unfähigkeit des
menschlichen Geistes, als Spiegel der Wirklichkeit zu fungieren, im Sinne
Rahners für ein Unglück hält oder ob man mit Richard Rorty davon
ausgeht, die Annahme, das menschliche Bewusstsein sei ein Spiegel der Natur
beruhe ohnehin auf einer anmaßenden Selbsttäuschung,3' ergeben sich aus
diesem Befund zwei radikale Möglichkeiten, die Rahner beide als verfehlt
betrachtet: Entweder die pluralen und teilweise auch inkompatiblen Thesen

und Disziplinen bleiben - so Rahner - „faul und träge" nebeneinander
stehen, oder es wird versucht, Differenzen durch „einen illegitimen
Herrschaftsanspruch einer einzelnen Wissenschaft über die andern'^ zu beseitigen.

Jede Wissenschaft hat also - mit Blick auf letztgenannte Gefahr, die
bei der Verhältnisbestimmung zwischen Theologie und Naturwissenschaft
weitaus größer ist als das Parallelitätsmodell, das eigentlich gar keine positive

Verhältnisbestimmung enthält - die Neigung, die Fragmentarität ihres
Fragens und Erkennens dadurch zu beseitigen, dass sie das ihr zugängliche
Fragment zum Ganzen erklärt, was zwangsläufig Reduktionismen nach sich
zieht: Wer wissen wolle, wie die Welt wirklich ist, der brauche nur die
Naturwissenschaften zu befragen, oder umgekehrt, wer wissen wolle, was die
Welt eigentlich ist, müsse sich an die Theologie halten. Auf Grundlage der
Prämisse, dass solche Ubergriffe nicht nur für die unterlegene, sondern
auch für die vermeintlich dominierende Disziplin schädlich sind, weil sie
sich Kompetenz anmaßt, wo diese ihr nicht zukommt, lässt sich eine
konstruktive Bestimmung der Beziehung zwischen Theologie und
Naturwissenschaften entwickeln: negative Referenzialität. Theologie und Naturwissenschaft

können zueinander in ein für beide Seiten konstruktives Verhältnis

treten (Referenz), indem sie sich aufzeigen, was die jeweils andere
Disziplin nicht ist (Negation). Dieses Wissen um die eigenen Grenzen hat
wiederum identitätsstiftende Wirkung, die wissenschaftstheoretisch relevant
ist, sofern Wissenschaftlichkeit bedeutet, einen abgrenzbaren Gegenstand
mit spezifischen Methoden zu erforschen sowie die Fähigkeit, über beides

- die Grenzen des Gegenstands und die Wahl der Methodik - Rechenschaft

ablegen zu können.

3° RAHNER: Zum Verhältnis von Naturwissenschaft und Theologie, 74.
31 Vgl. RORTY, Richard: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. 7. Auflage.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012, 421-427.
32 RAHNER: Zum Verhältnis von Naturwissenschaft und Theologie, 75.



Negative Referenzialität 123

Im Anschluss an Hegel ließe sich kurz und prägnant definieren: „Etwas
ist endlich, wenn es durch etwas begrenzt und bedingt ist, was es selbst
nicht ist."33 Wissenschaftstheoretisch gewendet ließe sich sagen, dass eine
Disziplin ihre eigene Beschränktheit erst dann erkennt, wenn sie an die
Grenzen einer anderen Disziplin stößt, wodurch ihr der Bezirk ihres eigenen

Zuständigkeitsbereichs und die Bedingtheit ihrer eigenen Anschauung
aufgezeigt werden. So lange es zum Beispiel keine elaborierten Evolutionstheorien

gab, konnte die Theologie weitgehend ungehindert behaupten,
dass - wie der jahwistische Schöpfungsbericht der Genesis erzählt - Gott
gleich einem Töpfer den feuchten Ackerboden nahm, den menschlichen
Körper formte und dem Menschen schließlich den Lebensodem einhauchte

(Gen 2,7). Die Evolutionstheorie, die dieser These eine gut begründete
Alternative entgegensetzte, hat der Theologie gezeigt, was sie nicht ist: Es

steht der Theologie nicht zu, die biologische Entstehung der Arten auf der
Erde zu beschreiben, auch wenn sie diesen Kompetenzbereich (nicht nur
in ihrer christlichen Ausprägung) jahrtausendelang für sich in Anspruch
genommen hat. Die Evolutionsbiologie hat die Theologie aus einem
Bereich verdrängt, der nicht der ihrige war, was sie aber ohne die Evolutionsbiologie

als Begrenzung, die - im definierten Sinne - nicht sie selbst ist,
nur schwerlich hätte erkennen können. Umgekehrt ist diese Begrenzung
konstitutiv für die Identität der Theologie, weil sie - mit Blick auf die
Schöpfungslehre - nur adäquat zum Ausdruck bringen kann, was ihr Eigenes

ist, wenn sie das Fremde als Fremdes und nicht als Eigenes mitbedenkt.
Die These ,Gott hat den Menschen geschaffen' wird für heutige Ohren nur
dann verständlich, wenn der Theologe zuerst erläutert, was sie nicht
besagt, dass nämlich Gott im wörtlichen Sinne Lehm in die Hand nahm und
den Menschen töpferte, weil die Evolutionsbiologie für die Entstehung der
Arten eine viel bessere Erklärung hat als es ein wörtliches Verständnis der
Genesis bietet. Ist dies klargestellt und eine kreationistische Verengung
damit ausgeschlossen, kann die Theologie erläutern, was sie positiv zur
Geschöpflichkeit des Menschen zu sagen hat, dass er nämlich in einem
Verhältnis der Gottunmittelbarkeit steht, die ihm geschenkt ist und nicht
genommen werden kann, was im Laufe der Geschichte des theologischen
Denkens in der Idee einer unverlierbaren Würde auch für den politischen
Bereich immer prägendere Gestalt angenommen hat. Weiter ließe sich
(mit Blick auf den priesterschriftlichen Schöpfungsbericht) sagen, dass der
Mensch nach Bild und Ähnlichkeit Gottes geschaffen ist (Gen 1,26). Die in
Bild und Ähnlichkeit zusammenkommenden Aspekte von Identität und
Nichtidentität implizieren zunächst, dass der Mensch nicht Gott, sondern
nur Bild Gottes und nur Gott ähnlich ist, aber nicht selbst Gott ist, weshalb

er in einer Reihe mit der Entdivinisierung des Kosmos und der Natur

33 TETENS, Holm: Gott denken. Ein Versuch über rationale Theologie. 3. Auflage. Stuttgart:
Reclam 2015, 30.



124 Michael Seewald

steht: Weder die Sterne noch die Naturgewalten noch der Mensch sind
Gott, weshalb auch der Mensch nicht das Recht hat, das Leben anderer
Geschöpfe zu nehmen, was sich konkret in der Zuweisung ausschließlich
vegetarischer Nahrung zeigt (Gen 1,29). Will die Theologie diese Aspekte
des Schöpfungsglaubens - von einer positiven Füllung des Bild- und
Ähnlichkeitsbegriffs noch ganz zu schweigen - in einer stark durch die
Naturwissenschaften geprägten Zeit verständlich zum Ausdruck bringen, bedarf
sie der negativen Referenzialität auf die Evolutionstheorie, um ausgehend
von dem, was sie nicht sagen will, sagen zu können, was sie zu sagen hat.

Dieses Beispiel beruht auf der Dominanz der Naturwissenschaften: Die
Biologie weist der Theologie implizit einen Bereich zu, indem sie sie explizit

aus einem anderen Bereich, nämlich der Frage nach der Entstehung der
Arten, ausweist. Es gibt aber auch in der Gegenwart Konstellationen, in
denen die Theologie im Konzert mit anderen Geisteswissenschaften die
Naturwissenschaften durch negative Referenzialität in die Schranken
weist, indem sie bestimmte Bereiche als ihr eigenes Revier markiert. Das

ist etwa bei der Diskussion um die Folgen der Hirnforschung der Fall. Der
beeindruckende Fortschritt der neurologischen Forschung bringt es mit
sich, dass manche (bei weitem nicht alle) Vertreter dieser komplexen
Fachrichtung für sich beanspruchen, auf der Folie ihrer Ergebnisse eine
umfassende Weltdeutung vorlegen zu können, die grundlegende Fragen
der conditio humana und der philosophic perennis - wie: Was ist Freiheit?
- nun endgültig .wissenschaftlich' beantworte. Vertreter eines solchen
Anspruchs im deutschen Sprach raum sind zum Beispiel der Verhaltens
psychologe Gerhard Roth und der Neurophysiologe Wolf Singer.34 Beide
behaupten in unterschiedlichen Nuancierungen, dass es sich bei Freiheit um
ein psychologisches, soziales oder kulturelles Konstrukt handle, wohingegen

die Hirnforschung, die es nicht mit Konstrukten, sondern realen,
neuronalen Prozessen zu tun habe, in der Lage sei, die Selbsterfahrung der
Freiheit als Illusion zu entlarven. Singer führt den Unterschied zwischen
der erfahrenen und der vermeintlich wissenschaftlich widerlegten Existenz
der Freiheit auf „zwei voneinander unabhängige Beschreibungssysteme"
zurück, die das Bild des Menschen von sich und seiner Welt prägen: In
einem „an der Selbsterfahrung und an sozialen Realitäten" orientierten System

erscheine „der Mensch als selbstbestimmtes, autonomes Wesen, das
über einen freien Willen verfügt", wohingegen das „an naturwissenschaftlicher

Erkenntnis" orientierte Beschreibungssystem „psychische Phänomene,

de[n] Wille[n] eingeschlossen, als Produkt von Hirnfunktionen" dar-

34 Vgl. Pauen, Michael: Illusion Freiheit? Mögliche und unmögliche Konsequenzen der
Hirnforschung. 2. Auflage. Frankfurt a.M.: S. Fischer 2005, çf. 187-228.



Negative Referenzialität 125

stelle, „die deterministischen Gesetzmäßigkeiten gehorchend. Während
diese Analyse noch nicht grundsätzlich prekär ist, erscheint es
problematisch, dass Singer den Unterschied der beiden Betrachtungsweisen, die
er mit der Ersten-Person-Perspektive (was die Erfahrung von Freiheit) und
der Dritten-Person-Perspektive (was die Ergebnisse der Hirnforschung
angeht) identifiziert, in dem Sinne auflöst, dass letztere „das, was die Erste-
Person-Perspektive als freien Willen beschreibt, als Illusiond demaskiere.
In eine ähnliche Richtung geht auch Gerhard Roth. „Unser Wille erscheint
uns frei", so seine These, „weil wir die Ursprünge der Motive, die ihn
determinieren, nicht bewusst zurückverfolgen können."37 Anders gesagt: Der
Wille ist eigentlich (und das heißt hier: neurologisch) determiniert und
die Idee der Freiheit ist lediglich ein sekundäres Konstrukt, das versucht, die
Dunkelheit sozial oder psychologisch zu überspielen, in die der Mensch
blickt, wenn er nach den Motiven seines Handelns fragt. Zeitlich und
logisch prioritär sind für Roth daher determinierte Abläufe im Gehirn,
wohingegen das Gefühl der Freiheit erst auftrete, „nachdem im Gehirn,
genauer im limbischen System und den Basalganglien, die unbewusste
Entscheidung darüber getroffen wurde, ob etwas jetzt und in einer bestimmten

Weise getan werden soll."38 Es fragt sich nun, wer hier wem im Sinne
negativer Referenzialität die Grenzen aufzeigt. Zunächst scheint es, als ob
die Hirnforschung die in der Philosophie und der Theologie verbreitete
Annahme, der Mensch sei - in einer je nach Theoriekontext unterschiedlich

zu bestimmenden Weise - frei, als Illusion entlarve. Bei näherem
Hinsehen zeigt sich jedoch, dass die weltanschaulichen Konsequenzen, die
manche Hirnforscher aus ihren Beobachtungen ziehen, letztlich
philosophische oder theologische Interpretationen sind, die daher nicht nur im
Kontext der Neurowissenschaften, sondern auch aus Sicht der Philosophie
und der Theologie kritisch zu diskutieren wären. Eine Skizze: Die These,
der zufolge neuronale Forschungen zeigen, dass es keine Freiheit gebe,

35 Singer, Wolf: Unser Menschenbild im Spannungsfeld von Selbsterfahrung und
neurobiologischer Fremdbeschreibung Reden und Aufsätze der Universität Ulm 11). Ulm: Seminar

der Pädagogik der Universität 2003, 7.
36 SINGER, Wolf: Das Ende des freien Willens?, in: SINGER, Wolf: Ein neues Menschenbild?

Gespräche über Hirnforschung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 24-34, hier: 32. Wolf Singer
führt den Begriff der Illusion zwar ein, relativiert ihn jedoch zugleich, indem er behauptet,
„Illusion" sei „nicht das richtige Wort, denn wir erfahren uns ja tatsächlich als frei", weshalb
Freiheit „als Erfahrung real" (SINGER: Das Ende des freien Willens, 32.) sei. Diese Aussage
steht nicht spannungsfrei neben der These, Freiheit sei eine Illusion, weil Freiheit ja nur als

Deutung von Entscheidungen oder Handlungen existiert und - sofern sie in diesem Kontext
real ist - keine Illusion sein kann. Daher bietet Singers These von der Realität der Freiheit
mit Blick auf die menschliche Erfahrung noch nicht ausgeschöpfte Möglichkeiten für ein
Gespräch mit Philosophie und Theologie.

37 Roth, Gerhard: Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser Verhalten steuert.
Neue vollständig überarbeitete Auflage. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 530.

38 ROTH: Fühlen, Denken, Handeln, 531.



126 Michael Seewald

dass Freiheit also nicht sei, verkennt, dass Freiheit kein Gegenstand ist,
wie ein Tisch, ein Einhorn oder Gott, über dessen dinglich-reale Existenz
man streiten kann, weil es diese Gegenstände entweder gibt oder nicht
gibt. Freiheit ist kein Gegenstand, sondern eine Selbstdeutung menschlicher

Entscheidungen und Handlungen. Daher kommt, wie es bei Schelling
heißt, „die Tatsache der Freiheit" zunächst nur dadurch zum Vorschein,
dass „das Gefühl derselben", das unmittelbar „einem jeden eingeprägt ist",
analysiert wird; nur von diesem Ausgangspunkt her kann erwiesen werden,
welchen Ort die Freiheit im „Ganzen einer wissenschaftlichen Weltan-
sicht"39 einnehmen kann. Die Analyse der Kriterien, die einer als frei
gedeuteten Entscheidung oder Handlung zukommen, bildet also den unhin-
tergehbaren Ausgangspunkt einer Explizierung der Merkmale von Freiheit
im Sinne freier Entscheidungen und Handlungen. Da kein anderer
Ausgangspunkt als diese Selbstdeutung zur Verfügung steht, weil es Freiheit
im substanzontologischen Sinne nicht gibt, sondern immer nur als Deutung

von Entscheidungen und Handlungen, kann Freiheit auch nicht
neurologisch widerlegt werden. Wer dies dennoch versucht, muss eine Reihe

von Zusatzannahmen aus der Philosophie des Geistes, der Ethik und letztlich

der Metaphysik machen, die ihn nicht mehr als Hirnforscher, sondern
als Philosophen oder Theologen ausweisen würden, was eben jene Zünfte
ihm aufzuzeigen haben, damit der Flirnforscher auch Hirnforscher bleiben
kann.

5. Ausblick

Die vorgetragenen Überlegungen verstehen sich nicht als Universalformel
für die Verhältnisbestimmung von Theologie und Naturwissenschaft,
sondern als eine mögliche Justierung dieser Beziehung aus Sicht der Theologie.

Das ist wichtig zu betonen, weil nicht nur die Betrachtung ein und
desselben Gegenstandes perspektivisch bedingt ist, was die vorliegende
Sachfrage überhaupt erst aufwirft, sondern auch die Bestimmung von
Relationen perspektivisch erfolgt, weshalb sowohl die Theologie als auch die
Naturwissenschaften ihr Verhältnis zum jeweils anderen aus ihrer je eigenen

Sicht bestimmen müssen. Dabei zeigt sich eine Ungleichzeitigkeit im
heute herrschenden Paradigma der Wissenschaftlichkeit: Der Biologe wird
wahrscheinlich auch dann als guter Biologe anerkannt, wenn er sich nicht
für Theologie interessiert. Der Theologe kann aber kein guter Theologe sein,

wenn er nicht zumindest die Grundlagen der Biologie (faktisch natürlich
nur in simplifizierender Weise) zur Kenntnis nimmt, weil sie ihm erklären,

39 SCHELIJNG, Friedrich W.J.: Philosophische Untersuchungen über das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände Philosophische
Bibliothek 503). Hamburg: Felix Meiner Verlag 1997, 9 (SW 336). Ein Ansatz, der sich Schelling
programmatisch verbunden weiß, findet sich bei BUCHHEIM, Thomas: Unser Verlangen nach
Freiheit. Kein Traum, sondern Drama mit Zukunft. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2006.



Negative Referenzialität 127

wie das, was er sagt, in einem von den Naturwissenschaften geformten
Rationalitätsverständnis, das zumindest die westlichen Gesellschaften prägt,
gehört wird.40 In der Terminologie Karl Barths, der einen Dialog zwischen
Theologie und Naturwissenschaft unter Verweis auf die „Sache" der Theologie

abgelehnt hat, könnte man daher formulieren, dass dieser Dialog -
heute mehr denn je - ein „Gebot der Sachlichkeit" verantworteter Theologie

darstellt. Damit dieser Dialog fruchtbar wird, ist die Theologie
jedoch auf das - nicht selbstverständliche - Interesse der Naturwissenschaften

angewiesen.

Zusammenfassung
In Auseinandersetzung mit drei Verhältnisbestimmungen von Theologie und

Naturwissenschaft - dem Subordinations-, dem Parallelitäts- und dem
Konsonanzmodell - versucht dieser Aufsatz, die Konzeption negativer Referenzialität

zu profilieren. Jeder Wissenschaft wohnt die Tendenz inne, das ihr in
der Analyse ihres Gegenstandes zugängliche Fragment für das Ganze der
Wirklichkeit zu halten und damit die Welt an sich zu erklären. Dieser Drang
zur Unendlichkeit wird nur dadurch limitiert, dass eine Disziplin durch
etwas begrenzt wird, das nicht sie selbst ist: eine andere Wissenschaft, die in
einem bestimmten Bereich bessere Erklärungen anbietet und den Anspruch
konkurrierender Disziplinen in die Schranken verweist, indem sie diesen - im
Sinne negativer Referenzialität - zeigt, was sie nicht sind und dadurch eine

identitätsstiftend-konstruktive Wirkung entfaltet.

Abstract
Examining how science and theology might be brought into a proper
relationship, this essay identifies three classical models - subordination,
parallelism, and consonance - and it proposes a fourth one: "negative referen-
tiality". There is a tendency in every science to treat the fragment of reality
which it studies as if it were the whole of reality. This false totality is
contained when a discipline is limited by something that "is not itself', i.e. when
another science offers a better explanation for a certain phenomenon. This
explanation then limits the claims of competing disciplines by clarifying
"what they are not".

4° In diesem Sinne ist der These von Hermann Lübbe zu widersprechen, der weitgehend
korrekt davon ausgeht, dass sich der gegenwärtige Religionsdiskurs „unter Voraussetzungen
vollbrachter Aufklärung" bewege, worunter Lübbe jedoch Folgendes versteht: „Die Aufklärung

zersetzt die weltanschauliche, ideologische und religiöse Relevanz des wissenschaftlichen

Wissens" (LÜBBE, Hermann: Philosophie nach der Aufklärung. Von der Notwendigkeit
pragmatischer Vernunft. Düsseldorf: Econ-Verlag 1980, 59.49). Weil die Naturwissenschaften
in unserer Zeit durchaus noch weltanschauliche, ideologische oder religiöse Bedeutung
besitzen, leben wir entweder in einem unaufgeklärten Zeitalter oder Lübbes Definition der

Aufklärung ist fragwürdig.


	Negative Referenzialität : zum Verhältnis von Theologie und Naturwissenschaft

