
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit II. : Der
Hofmannsche Streit und die Schule von Altdorf

Autor: Tommasi, Francesco Valerio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesco Valerio Tommasi

Protestantische Debatten um die Einheit der
Wahrheit II.

Der Hofmannsche Streit und die Schule von Altdorf

Da die Ansichten der Reformatoren zur Frage nach der Einheit der Wahrheit

alles andere als einheitlich waren, erstaunt es nicht, dass auch in der
protestantischen Frühorthodoxie die Diskussionen weitergingen. Es zeichnete

sich allerdings ab, dass sehr rasch Einheitskonzepte überhand
nahmen, klassisch scholastische Einstellungen sich breit machten und Adä-
quations-Theorien bereits im 17. Jahrhundert in einer Vielzahl von lutherischen

Traktaten wieder verteidigt wurden, so dass bis zu Christian Wolff
hin die Lehre der einen metaphysischen bzw. transzendentalen Wahrheit
zum Standard wurde.1 Dies kann sicherlich als Folge der generellen
„Wiederkehr der Metaphysik" an der Wende zum 17. Jahrhundert gesehen werden,

welche die protestantische Schulmetaphysik im Allgemeinen und das

Luthertum im Besonderen charakterisierte.
Konkret lässt sich die Wiederkehr der Theorie einer Übereinstimmung

zwischen Vernunft und Glaube aber auch als direkte Folge eines zeitlich
und örtlich genau definierbaren Ereignisses verstehen, des Streits nämlich
um die Thesen von Daniel Hofmann, der wohl berühmtesten Diskussion
über die doppelte Wahrheit innerhalb der protestantischen Scholastik, die
an der Wende zum 17. Jahrhundert an der Universität Helmstedt geführt
wurde. Dieser Streit soll im Folgenden nachgezeichnet werden; ein zusätzlicher

Ausblick auf die Altdorfer Schule soll danach aufzeigen, dass mit
Beendigung des Hofmannschen Streits die Grundtendenz hin zu einem
einheitlichen Wahrheitskonzept zwar besiegelt war, es aber auch weiterhin
innerhalb der lutherischen Orthodoxie noch gewichtige Vertreter eines
disintegrativen Wahrheitsbegriffs gab.

1 Vgl. u.a. MARTINI, Jacob (praes.)/FUHRMANN, Balthasar (resp.): Disputationum meta-
physicarum quinta, de veritate [...]. Wittenberg 1610; RlCHMANN Johann (praes.J/PRAETORIUS,
Andreas (resp.): Disputatio metaphysica de veritate. Wittenberg 1648; Trentsch, Christian
(praes.)/MEYER, Gebhard Theodor (resp.): Disputatio metaphysica de veritate transcenden-
tali. Wittenberg 1652; EBEL, Kaspar (praes.)/SALEMAN, Joachim (resp.): Disputatio de veritate
transcendente. Gießen 1653; HUNDESHAGEN, Johann Christoph (praes.): Dissertatio philoso-
phica de veritate. Jena: 1669. Zu Wolff vgl. CARBONCINl, Sonia: Transzendentale Wahrheit und
Traum. Christian Wolffs Antwort auf die Herausforderung durch den Cartesianischen Zweifel.
Stuttgart/Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1991.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit II 73

l. Der Streit um Daniel Hofmann

Zeichnete sich bereits bei Melanchthon eine Rückkehr zu Aristoteles und
traditionellen philosophischen Methoden ab, so verstärkte sich diese
Entwicklung im Zuge der Konfessionalisierung in der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts und führte zu einer protestantischen Scholastik, in der auch
metaphysische Fragestellungen wieder Platz fanden und entsprechend
vermittelnde Ansätze zwischen Philosophie und Theologie zunehmend verteidigt

wurden. Walter Sparn hat diesen Prozess in seiner grundlegenden
Studie zur Wiederkehr der Metaphysik beschrieben und dabei drei Weisen
unterschieden, wie Lutherische Autoren Konflikte zwischen Vernunft und
Glaube zu lösen versuchten.2 Einmal unterschieden Autoren wie etwa
Balthasar Meisner zwischen einer Philosophie in abstracto (ratione essentiae,
idealis) und einer Philosophie in concreto (ratione existentiae, realis), was
es ermöglichte, Irrtümer den konkreten Philosophen zuzuschreiben.3 Damit

geriet die Philosophie nur realiter, nicht aber idealiter in Gegensatz
zum Glauben.

Eine zweite Strategie lässt sich ebenfalls bei Meisner finden. Sie
unterscheidet zwischen der Nutzung (usus) und dem Missbrauch (abusus) der
Philosophie: Philosophie dürfe benutzt werden, um die Begriffe zu erhellen

und zu erklären (usus organicus) oder auch zur Festigung (usus katas-
keuastikos) oder Verteidigung (usus anakatasteuastikos) der eigenen
Stellungnahmen beim Disputieren. Diese Unterscheidung wurde an der Wende

zum 17. Jahrhundert auch von den Reformierten propagiert - in
Auseinandersetzung mit ihnen sollte Daniel Hofmann jenen Ansatz entwickeln,
der dann zum berühmten Streit führte.4 An dieser zweiten Strategie lassen
sich daher paradigmatisch die Nuancen und die Differenzen zwischen
„gemäßigten" Lutheranern, „radikalen Lutheranen" (wie Daniel Hofmann),
sowie den Calvinisten (wie Rudolph Goclenius, Clemens Timpler und
Bartholomäus Keckermann) evaluieren. Die letzteren bleiben dabei - wie sich
schon bei Zwingli abzeichnete - eher „rationalistisch" und werden daher in
der lutherischen Polemik den jesuitischen Einheitskonzepten gleichgesetzt.

Doch gibt es noch eine dritte Strategie, die auf den Unterschied
zwischen Disziplinen baut. Ihr gemäß beziehen sich Philosophie und Theologie

auf zwei verschiedene Objekte (res) und verfügen über zwei verschiedene

modi considerandi mit je eigenen Prinzipien und Zielen. Insbesondere

2 Vgl. SPARN, Walter: Wiederkehr der Metaphysik. Die ontologische Frage in der
lutherischen Theologie des frühen ty. Jahrhunderts. Stuttgart: Calwer 1976, 14ft.

3 Diese Position wird von Jakob Martini (1570-1649) in seinem Vernunftspiegel (Wittenberg

1614) aufgenommen und dann auch im Systema locorum theologicorum (Wittenberg
1655) von Abraham Calov (1612-1686) vertreten.

4 Vgl. Hofmann, Daniel: De uso et application notionum logicarum ad res Theologicas
Adversus Rudolphum Goclenius: Frankfurt a.M. 1596.



die Autoren von Altdorf, die im zweiten Teil dieses Beitrags beschrieben
werden, interpretieren diesen Ansatz in eine höchst interessante Richtung
und radikalisieren ihn dahingehend, dass die Betrachtung derselben
Objekte aus der Perspektive unterschiedlicher Wissenschaften verschiedene
Wahrheiten produzieren könne.

Im Streit um Hofmann finden sich diese Positionen wieder und werden
zum Teil in entscheidender Weise entwickelt, so dass der Streit zu einem
Wendepunkt in der Frage nach der Wahrheit und damit in jener nach der
Wiederaufnahme von Metaphysik und Philosophie wurde und eine große
Rolle in der definitiven Durchsetzung der lutherischen Scholastik spielte.
Entsprechend erhielt der Streit um Hofmann schon in der frühen Neuzeit
großes Echo, fand mehrfach Widerhall bei Leibniz und führte zu einem
Artikel über Hofmann in Bayles Dictionnaire, der ebenfalls bezeugte, wie
sehr der Streit die Gelehrten des 17. Jahrhunderts beschäftigte. 5

Geboren um 1540 in Halle, studierte Daniel Hofmann in Wittenberg
und Jena und wurde dann zu einem der ersten Professoren der von Herzog
Julius von Braunschweig neu gegründeten Akademie in Helmstedt.
Hofmann war der Schwager von Johannes Musaeus, der öfters sowohl gegen
Flaccius als auch gegen Melanchton und gegen die Sozinianer polemisierte,

um die ursprünglichen Thesen von Luther zu verteidigen. Hofmann
stellte sich auf dieselbe Seite, so dass sein Denken als „luherischer Zelotismus"

charakterisiert wurde, da er für eine buchstäbliche Treue zu Luthers
Worten plädierte. Hofmann lehrte Ethik und Dialektik und promovierte,
zusammen mit Tilemann Heshuius, einem weiteren „radikalen" Lutheraner,

als erster zum Doktor der Theologie an der neuen Akademie von
Helmstedt (1578). Das Datum ist nicht unbedeutend, denn es ist ein Jahr
nach der Konkordienformel, mit der der Streit zwischen Melanchthonia-
nern (Philippisten) und Luthergetreuen beigelegt werden sollte.

1589 verstarb Herzog Julius von Braunschweig, und sein Sohn Heinrich
Julius vertrat eine eher humanistische und insofern melanchthonianische
Einstellung, was auch das ideologische Klima an der Helmstedter
Akademie prägte. Neben dem Philippisten Owen Günther (1532-1615) wurden
auch Johannes Caselius (1533-1613) und Cornelius Martini (1568-1621) an
die Universität berufen, der seinerseits Lehrer von Georg Calixt (1586-
1656) und Jakob Martini werden sollte. Auch der Schotte Duncan Liddell

5 So etwa Micraelius oder Jakob Tliomasius. Zum Hofmannschen Streit vgl. exemplarisch
FRIEDRICH, Markus: Die Grenzen der Vernunft. Theologie, Philosophie und gelehrte Konßikte
am Beispiel des Helmstedter Hofmannstreits und seiner Wirkungen auf das Luthertum um
1600. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004. Zu den philosophischen Positionen vgl.
Sparn: Doppelte Wahrheit?, sowie Antognazza, Maria Rosa: Hofmann-Streit. II dibattito sul
rapporto tra filosofia e teologia all'università di Helmstedt, in: Rivista di Filosofia Neosco-
lastica 88 (1996) 3, 390-420. Neben dem Streit um die Wahrheitsfrage ist Hofmann in der
Philosophiegeschichte auch deswegen bekannt, weil er wohl eine wichtige Rolle in der von
lutherischer Seite angedrohten Exkommunikation von Giordano Bruno (der sich in Helmstedt

einschrieb) spielte.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit II 75

(1561-1613) wurde berufen, um Mathematik zu lehren. Sie alle traten sehr
früh mit Hofmann und der alten Gesinnung der theologischen Fakultät in
Konflikt mit dem Ergebnis, dass der Ramismus 1597 in Helmstedt verboten
wurde und Aristoteles und die Metaphysik zurückkehrten.

1598 brach der Streit offen aus. Hofmann veröffentlicht eine Reihe von
Thesen, die den echten Geist von Luther verteidigen wollten und dazu auf
das Problem der doppelten Wahrheit fokussierten. Viele polemische Schriften

folgten umgehend mit vehementen gegenseitigen Anklagen; beide
Parteien appellierten an die Amtsgewalt und selbst von einem Mord-Versuch
an Hofmann war die Rede. Hofmann beschuldigte Martini, Rationalist zu
sein, und nannte ihn eine „epikurische Sau"; doch auch mit weniger
radikalen Denkern wie etwa Calixt fand er keine Einigung. Denn für Hofmann
wurde die These der doppelten Wahrheit zum Paradigma, das sämtliche
offenen Fragen in den Debatten des frühen Luthertums geleitet habe, wie
etwa jene um die Adiaphora, das Abendmahl, um Rechtfertigungslehre und

Synergie, oder die Polemik um Osiander.
Einige exemplarische Passagen mögen das illustrieren. Bereits im

Vorwort zu seinem Thesenwerk schrieb Hofmann:

Si quis historiam Ecclesiae ab initio usque ad haec tempora retexuerit, ani-
madvertet, ei post Satanam saeviorem hostem nunquam fuisse ratione & sa-
pientia carnis in doctrina fidei dominatum affectante, cuius violentia etiam
corporalium Tyrannorum immanitatem superat, cum animas ipsas vehemen-
tissime excruciet, & a vera Dei agnitione validissime avellat. Quanto vero ma-
gis excolitur ratio humana philosophicis studiis, tanto armatior prodit, & quo
seipsam amat impensius, eo Theologiam invadit atrocius, & errores pingit
speciosus.6

Die Philosophie ist der übelste Feind des Glaubens und die Philosophen
werden als Patriarchen der Ketzer genannt. Im Hintergrund stehen dabei

Passagen von Paulus, in denen der Apostel dafür plädiert, dass all die
Reichtümer der Wissenschaft in Gott enthalten sind, und wo Fleisch und
Geist einander radikal gegenübergestellt werden. Interessanterweise wird -
wie die Häresien - auch die Philosophie als ein Werk des Fleisches
angesehen:

Unde Paulus ad Col. 2 Philosophiam depraedantem discipulos Apostolorum ag-
novit, et ad Gal. 5 inter opera carnis reiecit haereses, quod primitiva Ecclesia per
experientiam edocta sic explieavit: Philosophos esse haereticorum patriar-
chas.7

In den Thesen wird dann die lutherische Idee der „Sorbonne als Mutter der
Irrtümer" wieder explizit ins Spiel gebracht (These XV) und jegliche Über-

6 HOFMANN, Daniel (praes.)/Pfaffrad, Caspar (resp.): Propositiones de Deo et Christi,
tum Persona, tum Officio [...]. Helmstedt 1598, praef.

7 HOFMANN/PFAFFRAD: Propositiones de Deo et Christi.



76 Francesco Valerio Tommasi

einstimmung zwischen Gott und Geschöpf - jede mögliche Theorie oder
Idee einer Analogie also - wird zurückgewiesen:

Neutra sententia vera est cum non solus Deus & creaturae non sint eiusdem
naturae & essentiae, ut nominibus univoce communicent, sed etiam inter fi-
nitum & infinitum proportio vane fingatur.8

Seitens der Gegner von Hofmann sind viele Argumente in einem von Duncan

Lidell zusammengestellten Band enthalten.9 In ihrer Struktur sind die

Argumente meist klassisch. Cornelius Martini z.B. unterstreicht die Absurdität

eines Konflikts der Wahrheit mit sich selbst,10 und die Idee einer
Konkordanz zwischen Philosophie und Theologie wird ständig mit jener
der Wahrheit als adaequatio zusammengebracht. Um die Autonomie der
Geheimnisse des Glaubens zu sichern, werden - ganz im Sinne Melanch-
thons - Bereiche definiert, innerhalb derer die Philosophie sich betätigen
kann:

Veluti verbum caro factum est, cum luce naturae notum non sit & in philo-
sophia non proponatur, sed in solo verbo divinitus patefacto; ad Philoso-
phiam non pertinere, nec veritatis eius ex Philosophia, sed ex sola Theologia
petendam esse: Sicut Veritas propositionis Triangulus habet très angulos pares

duobus rectis, non ex Theologia aut Medicina, sed ex Geometria [...] Nam
Veritas a re ipsa dependet & consensu mentis nostrae cum rebus; Proinde ubi
eadem res non reperitur, illius rei veritatis ibi quaerenda non est.11

Laut diesen Autoren habe Luther nie die These einer doppelten Wahrheit,
sondern nur einen Vorrang der Theologie vor den anderen Wissenschaften
vertreten haben.

Hofmann reagierte mit einer Radikalisierung seiner Thesen. Nicht nur
der Missbrauch (abusus), sondern auch die Anwendung (usus) der
Philosophie sei zu verurteilen. Sogar die Wahrheiten der Geometrie und Euklids
seien nicht strictu senso wahr, wenn sie „in Gefangenschaft der Ungerechtigkeit

bleiben" und nicht auf den Glauben ausgerichtet werden, denn
zwischen irdischer und himmlischer Wahrheit bestehe einen unversöhnbarer
Gegensatz.

Ubi duae & quidem oppositae normae sunt veritatis, ibi duplicem veritatem
singulis peculiarem agnosci oportet. Regulis enim discrepantibus, ea quae
congruunt singulis, discrepant a se mutuo. Sed ratio humana et verbum Dei,

8 Hofmann/Pfaffrad: Propositiones de Deo et Christi, th. XXVIII.
9 Vgl. LIDDEL, Duncan: Malleus impietatis Hoffmannianae.... Frankfurt a.M. 1604.
10 Vgl. Liddel, Duncan: Quatuor professorum in Academia Julia Apologia, in: Ders.: Malleus,

43: „Verum esse simplex & sibi semper consentaneum; itaque si quid verum sit phi -

losophice, idem si usurpet theologus, nequaquam esset falsum."
11 LIDDEL, Duncan: Epistola Duncanii Liddellii, in: DERS.: Malleus, 191-192.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit II 77

seu sapientia humana & sapientia Dei sunt normae oppositae veritatis. Ergo
duplicem veritatem singulis peculiarem agnosci oportet.12

Als Martini Hofmann vorwarf, er benutze die Logik und deshalb die
Philosophie, um seine Thesen zu verteidigen, antwortet Hofmann, dass es sich
in diesem Fall um das „Ministerium des Buchstabens" und nicht des Geistes

handle, das allein in den Kontroversen erlaubt sei.

Zwischen 1600 und 1601 wurde Hofmann schließlich von Amts wegen
verurteilt und verlor seinen Lehrstuhl. Damit setzte sich die Position
offiziell durch, dass nur der Missbrauch der Philosophie abzulehnen sei, nicht
aber deren Anwendung schlechthin. Bereits 1604 wurde Hofmann zwar
wieder an die Universität aufgenommen, bevor er 1611 in Wolfenbüttel starb.
Nur Paul Slevogt (1596-1655) sollte Hofmanns Thesen zumindest teilweise
noch einmal aufgreifen, während das konziliatorische Wahrheitsverständnis

sich innerhalb des Luthertums weitgehend durchsetzte.'3

2. Die Schule von Altdorf

Angesichts des Siegs des konziliatorischen Ansatzes und der Wiederkehr
der scholastischen Idee der Übereinstimmung der Wahrheit mit sich selbst
bildet die Schule von Altdorf eine wichtige und interessante Ausnahme.
Altdorf ist die Akademie, in der mit Nikolaus Taurellus (1547-1606) der
erste Autor aktiv war, der im protestantischen Bereich wieder einen Traktat

zur Metaphysik schrieb, weshalb es sich um einen nicht unbedeutenden

Ort hinsichtlich der erwähnten Wiederkehr der Metaphysik handelt.
Im Vorwort zu seinem berühmten Philosophiae Triumphus (Basel 1573) vertrat

Taurellus gar einen explizit konkordistischen Ansatz:

Ut enim rerum quae sunt, unicum est principium, unaquae mens est hominis,
quia philosophus est atque theologus, sic una est in eadem mente Veritas, cui
praeter mendacium nil possit esse contrarium.H

In der philosophischen Fakultät von Altdorf etablierte sich aber eine
theoretische Linie, die weniger metaphysisch war und auf einer interessanten
Synthese von ursprünglichem Lutheranismus und aristotelischer Philologie

gründete. Mit Blick auf einen Autor dieser Synthese, Michael Piccart,
hat Ulrich Leinsle von einer „Theo-Ontologie" gesprochen:1? Der Vorrang
der Theologie geht einher mit dem Rekurs auf Aristoteles, und die philosophische

und theologische Wahrheit wird ohne jede Milderung oder Kon-

12 Hofmann, Daniel: Pro duplici veritate Lutheri a philosophi impugnata... Magdeburg
1600, Appendix.

'3 Vgl. SLEVOGT, Paul: Pervigilium de dissidio theologi et philosophi. Jena 1623. Wenn man
philosophische Argumente in der Theologie benutze, müsse man laut Slevogt z.B. annehmen,

dass Gott zumindest per accidens Autor auch der Sünden sei, was absurd sei.
>4 Taurellus, Nicolaus: Philosophiae Triumphus... Basel: 1573, Praef.
J5 Leinsle, Ulrich Gottfried: Das Ding und die Methode, Bd. 1. Augsburg: Maro 1985, 205.



zialitionsversuch behauptet. Wie im Folgenden kurz ausgeführt sei, plädieren

die Autoren von Altdorf damit explizit für eine Idee der doppelten
Wahrheit, in der Philosophie und Theologie wirklich für wahr gehalten
werden.'6

Die wichtigsten Namen dieser Altdorfer Richtung sind Philipp Scherb,
der in Padua, Bologna und Rom studierte und sehr starke medizinische
Interessen hatte, sowie sein Schüler Michael Piccart zusammen mit Ernst So-

ner, der aber eine noch radikalere Position vertreten und zum Sozinianer
werden sollte. Des Sozinianismus wurde auch Michael Piccart beschuldigt.
Er verfasste einige sehr erfolgreiche Werke wie die Isagoge in lectionem
Aristotelis (die noch von Kant zitiert wurde) und das Organon aristote-
leum,'7 in welchen er den Altdorfschen Zugang zu Aristoteles und zur
Logik sehr klar darstellte.

Noch ganz im Geist der Renaissance, den Scherb in Italien kennengelernt

hatte, pochten Scherb und Piccart auf den ursprünglichen Aristoteles
und hielten deswegen scholastische Spekulationen für nachträgliche
Aufbauten, die nicht nur der Theologie, sondern auch der Philosophie schadeten.

Zwar zitierten sie Autoren wie Thomas von Aquin, Duns Scotus oder
Averroes öfters, jedoch nicht als philosophische Autoritäten, sondern als

philologische Interpreten des Stagyriten. Die Philosophie unterschieden
sie ihrerseits ziemlich streng von der Theologie, beiden sprachen sie aber
innerhalb des eigenen Bereichs ihre Wahrheit zu.'8 Scherb und Piccart
zeichneten sich zudem durch einen strengen Antiramismus aus, durch
eine scharfe Unterscheidung von Analytik und Dialektik in der Logik und
durch den Versuch, die aristotelischen Texte in „akroamatische" und
„esoterische" zu unterscheiden. Eine ähnliche Unterscheidung war zum Teil
bereits in spätmittelalterlich averroistischen Kreisen vertreten worden, so
dass sich hier in der longue durée der Tradition der doppelten Wahrheit
einige Verbindungslinien ergeben.

'6 Ausführlicher zu dieser sehr besonderen Interpretation der doppelten Wahrheit in
Altdorf, vgl. den Artikel von Tommasi, Francesco Valerio: Zwischen radikalem Aristotelismus
und lutherischer Orthodoxie. Die These der doppelten Wahrheit in der Altdorfer Schule, in:
Archiv für Begriffsgeschichte 55 (2014), 61-74, dessen Ergebnisse hier zusammengefasst werden.

'7 Vgl. PICCART, Michale: Isagoge in lectionem Aristotelis. Altdorf 1606; Organ on aristo-
teleum. In Quaestiones & responsiones redactum. quae vicem commentarij esse possunt.
Leipzig 1613.

18 Es leuchtet deshalb ein, dass der Sozianismus eine mögliche Folge einer solchen
Stellungnahme sein kann. Z.B vertitt Piccart in der Isagoge (vgl. dort S. 279) die These, dass alle
Objekte außer Gott als „Seiende" betrachtet werden können, Gott aber der einzige ist, das
sub propria ratione studiert werden kann. Gott wird also von der Ontologie getrennt, kann
aber mit einem angemessenen Begriff behandelt werden.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit II 79

1606 war Michael Piccart praeses einer vielsagenden Disputation zur
Wahrheitsfrage.'9 Sie wurde mit der These eröffnet, dass der Mensch
jedem anderen Tier gegenüber einen Vorrang besitze, der in seiner Freiheit,
Sprachfähigkeit und Erkenntnis zu verorten sei. Als höchste Form der
Erkenntnis wurde dabei die Wahrheit bestimmt, die grundsätzlich auf dem

Adäquationsprinzip gründe: Das Ding sei der Maßstab (metron), der Intellekt

dagegen das gemessene (metreton).-0 Insofern sei Wahrheit in
theoretischen, analytischen und apodiktischen Wissenschaften zu finden, die
ihrerseits in den akroamatischen Büchern von Aristoteles behandelt worden
seien. Der Wahrheit gegenüber stehe dagegen die Meinung, die der
Dialektik eigen sei. Eine ganz andere Art von Wahrheit schließlich sei
diejenige der Theologie, die sehr oft der natürlichen Wahrheit widerspreche,
denn Philosophie und Theologie seien zwei einander widerstrebende
Diskursformen:

Interdum intellectus [...] ex illis [tabulae Salutis] de rebus iudicium petere,
etsi naturali & universali rerum Seriei répugnent aut paradoxa videantur,
quia naturae cursum in uno aut altere singulari immutavit Potentissimus &
liberrimus naturae arbiter. Et haec Veritas dicitura Theologica [...] Philoso-
phorum rationes naturae veritatem habere, Theologorum vero fidei articulos
[...] Naturae enim potentiam & vim Philosophus indagat [...] neque se in ab-
ditam DEI OPT. MAX. Maiestatem pénétrât.21

Der natürliche Intellekt nehme oft das Nützliche für das Wahre, doch
Nutzen sei nur im praktischen Bereich ein Kriterium. Denn dort sei umgekehrt

der Intellekt der Maßstab, das Ding dagegen das Gemessene. Das

gelte in rechtlichen Fragen ebenso wie in der Medizin. Ein Arzt, der heilt,
sei wesentlich besser als ein Arzt, der die Definitionen kennt. Und so
folgert Piccart, es dürfe aus all dem gesagt werden, dass die Wahrheit je nach
Bereich variiere, da jeder Bereich seine Prinzipien und Zwecke habe:

Cum Principia & Scopi illi varient, nihil esse miri si veritatem ipsam variare
dicamus, & aliud Theologice verum, aliud Philosophice verum, aliud dialec-
tice, aliud denique, cui respondeat accomodatum ad finem, dicamus.22

Nur in der Analytik, in den theoretischen, apodiktischen Wissenschaften
also, die eine akroamatische Behandlung erfordern, sei die Wahrheit eine
Eigenschaft der Sachen selbst. In jedem anderem Bereich sei sie kontextbezogen

und hänge von den Prinzipien und Zwecken ab:

9 Vgl. PICCART, Michael (praes.)/HEBERUS, Johann Jakob (resp.): De Veritate [1606], in:
Felwinger, Johann Paul (Hg.): Philosophia altdorftna... Nürnberg 1644, 164-172.

20 Vgl. PiCCART/HEBERUS: De Veritate, th. X: „Dicitur Veritas [...] adaequatio intellectus
nostri cum reipsa."

21 PiCCART/HEBERUS: De Veritate, th. th. XVII, XVIII, XIX.
22 PiCCART/HEBERUS: De Veritate, th. th. XXXVII.



Ex his dictis deducimus. 1 Veritatem omnem, nisi forte primam modo quondam

excipias, qua de re ianr supra, non esse aliquid impressum rebus, sed

affectionem solum dianoias ad principia certa et scopos relata.23

Damit kann Piccart zum expliziten Schluss gelangen, dass die These einer
doppelten Wahrheit keine absurde Idee sei: „Nihil proinde absurdi esse, si

verum cum vero pugnare dicamus."24
Es ist interessant anzumerken, dass hier aus der Verschiedenheit der

Bereiche und entsprechend der Kompetenzen der Wissenschaften nicht
nur ein explizites Zugeständnis einer mehrfachen, aber Bereiche-spezifischen

Wahrheit gefolgert wird. Vielmehr schließt sich hieran sogar die
These der Verschiedenheit von Wahrheiten an, die je nach Bereich dieselbe

Sache und dieselbe Frage betreffen, jeweils mit in ihrem eigenen
Blickwinkel:

Aliter physicus & mathematicus de rebus sentiunt, quoniam alio oculo res
intuentur, alia mensura metiuntur. Hic ait punctum esse cuius pars nulla sit
[...] Sphaeram attingere planum in puncto [...] omnia negat Physicus [...] linde

Federicus Pendasius ait, ignorantiam esse in Mathematicis, quod sit Scien-
tia in Physicis & contra ignorantiam in Physicis, quod sit Scientia in Mathe-
mat [...] Medicus et Physicus [...] in plurimis dissident [...] Physicus Humi-
dum vocat, quod non facile terminis suis continetur, uncle mare Physico est
humidum. Medicus, quod humectât corpus, unde ei mare est siccum [...]
Apud Medicos vinum astringens differt specie a vino laxante, austerum a

dulci, [...] Physice differunt tantum gradibus [...] Dissident etiam Medicus &
Politicus. Medicus senem abstinere jubet usu Coniugij: Politicus vetat absti-
nere: ille caussam refert ad sanitatem, hic vult Remp. Augeri civibus.25

Für die Unterscheidung von Wissenschaften heißt das, dass sie sich nicht
an Objekten und der Materie orientieren kann, sondern von unterschiedlichen

Betrachtungsweisen abhängt:

Ex quibus praeter quod diximus, etiam facile est vulgatum hodie in Scholis
quibusdam errorem cernere, quo putant Scientias inter se distinctas eo esse
modo, quo res ipsae sunt distinctae. Falsum hoc est. Modus considerandi
Scientiarum formale est: fines agendi efficendiq, hi aut illi additi rebus, artes
facultatesq distingunt.26

Einzelne Wissenschaften haben damit ihre eigenen Gesetze, aufgrund derer

sie ein- und dasselbe Objekt analysieren.

23 PICCART/HEBERUS: De Veritate, th. th. XXXIV.
24 Piccart/HeberuS: De Veritate, th. th. XL.
25 PICCART/HEBERUS: De Veritate, th. XLII, XLIII, XLIV, XLV, XLVIII, XLIX.
26 PICCART/HEBERUS: De Veritate, th. L, LI.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit II 81

De morbis animi Theologus agit, Philosophus, Leges & Medicus : omnes aliter
atq. aliter [...] Sunt Leges Christi aliae, aliae Caesarum : aliud Papinianus, aliud
Paulus noster spectat.27

Somit zeigt sich, dass in der lutherischen Orthodoxie neben dem
dominanten Einheitskonzept der protestantischen Scholastik und der radikalen
Absage an die eigenen Wahrheitsmöglichkeiten paganer Wissensbereiche
bei Daniel Hofmann auch weitere Wege offen blieben, wobei die Schule
von Altdorf mit dieser Disputation von Michael Piccart einen ebenso
originellen wie interessanten Mittelweg darstellte. So dominant im Luthertum
die Lehre von der einen Wahrheit auch wurde, blieb sie doch nicht die
einzige Lehre von der Wahrheit.

Zusammenfassung
Vor dem Hintergrund der verschieden Ansichten der Reformatoren zur Frage
nach der Einheit der Wahrheit, setzten sich die Diskussionen in der
protestantischen Frühorthodoxie fort. Dieser Beitrag konzentriert sich auf
zwei Kapitel dieser Nachgeschichte: einerseits aufeinen berühmten Streit an
der Universität Helmstedt um die Thesen von Daniel Hofmann, andererseits
auf die weniger bekannten Thesen der philosophischen Schule von Altdorf
(Scherb und Piccart). Während mit der Beendigung des Hofmann-Streits die
Grundtendenz hin zu einem einheitlichen Wahrheitskonzept besiegelt war,
finden sich innerhalb der lutherischen Orthodoxie auch weiterhin gewichtige
Vertreter eines disintegrativen Wahrheitsbegriffs.

Abstract
Following the different opinions of the Fathers of the Reformation on the
question of the unity of the truth, many discussions on this topic can be

found in the early protestant orthodoxy. This contribution focuses on two
chapters of this post-history: the well-known quarrel on the thesis ofDaniel
Hofmann at the University of Helmstedt and the maybe less-known thesis of
the philosophical school ofAltdorf (Scherb and Piccart). While the end of
the Hofmann Debate constituted a general affirmation of the unity of the

concept, the case ofAltdorf testifies a persistence of a disintegrated notion
of truth.

27 Piccart/Heberus: De Veritate, th. LI I


	Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit II. : Der Hofmannsche Streit und die Schule von Altdorf

