
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I. : Luther,
Melanchthon und Zwingli

Autor: Zahnd, Ueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-825792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-825792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueli Zahnd

Protestantische Debatten um die Einheit der
Wahrheit I.

Luther, Melanchthon und Zwingli

l. Einleitung

Die moderne Geschichtsschreibung hat das Problem der Einheit der Wahrheit

- gerade was protestantische Stellungnahmen betrifft - selten ohne
ideologische Voreingenommenheiten aufgegriffen. Vertreter einer doppelten

Wahrheit waren schon mit Blick auf das Spätmittelalter stets die
skandalösen „Anderen", von den Adressaten von 1277 über Ockham und das

Schreckgespenst der Nominalisten bis hin zu den norditalienischen Aver-
roisten und Pomponazzi, so dass die Lehre geradezu als Zeichen von
Hétérodoxie, wenn nicht von Häresie verstanden wurde.' Nur zu gut passte es

da aus katholischer Sichtweise, dass es auch bei Martin Luther Anzeichen
gab, er vertrete die Lehre einer doppelten Wahrheit, weshalb er „völlig im
Occamschen Fahrwasser" stehe.2 Doch auch die protestantische Geschichtsschreibung

bestätigte diese Sichtweise in einem entscheidenden Punkt:
Um nämlich Luther von allem mutmaßlich Skandalösen fernzuhalten, wurde

viel Fleiß darauf verwendet zu zeigen, dass er die verwerfliche These
der doppelten Wahrheit nicht eigentlich gelehrt habe; vielmehr beruhe diese

auf Kategorien, die sich auf Luthers theologisches Projekt gar nicht
anwenden ließen.3 Allein, in diesem Bestreben, Luther zu ent-schuldigen, kam
es zu einem gleichsam ökumenischen Konsens, dass nämlich die Lehre von

1 Vgl. MayWALD, Max: Lehre von der zweifachen Wahrheit. Ein Versuch der Trennung von
Theologie und Philosophie im Mittelalter. Berlin: Henschel 1874; vgl. auch ROSENFELD, J.: Die
doppelte Wahrheit mit besonderer Rücksicht auf Leibniz und Hume. Bern: Scheitlin 1913, 29-
34-

2 Deniele, Heinrich: Luther und Luthertum in der ersten Entwickelung, Bd. 1,2. Mainz:
Kirchheim 1906, 608; vgl. noch ISERLOH, Erwin: Luthers Stellung in der theologischen Tradition,

in: Wandlungen des Lutherbildes. Würzburg: Echter 1966, 15-47, hier 16.

3 Vgl. Heim, Karl: Zur Geschichte des Satzes von der doppelten Wahrheit, in: Traub,
Friedrich (Hg.): Studien zur systematischen Theologie. Tübingen: Mohr-Siebeck 1918, 1-16;

vgl. dann etwa HÄGGLUND, Bengt: Theologie und Philosophie bei Luther und in der occamis-
tischen Tradition. Luthers Stellung zur Theorie von der doppelten Wahrheit. Lund: Gleerup
1955, 94-98; Sparn, Walter: Doppelte Wahrheit? Erinnerungen zur theologischen Struktur des

Problems der Einheit des Denkens, in: MlLDENBERGER, Friedrich/TRACK, Joachim (Hgg.):
Zugang zur Theologie. Fundamentaltheologische Beiträge. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1979, 51-78, hier 58L; EßELING, Gerhard: Das rechte Unterscheiden. Luthers Anleitung zu
theologischer Urteilskraft, in: DERS. (Hg.): Theologie in den Gegensätzen des Lebens. Tübingen:

Mohr-Siebeck 1995, 420-459, hier 437.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 59

der doppelten Wahrheit skandalös sei. Das Thema wurde damit von einem
historisch-philosophischen zu einem moralischen, bei dem von vornherein
feststand, wer die Guten und wer die Bösen seien - noch an der Wende zu
unserem Jahrhundert gibt es Bemühungen, Luther vom „Vorwurf' der
doppelten Wahrheit zu befreien.4

Diese moralische, ideologisch-konfessionelle Überfrachtung der Problematik

ist innerhalb der protestantischen Tradition selbst schon sehr alt,
wenn auch mit zwei entscheidenden Differenzen, wie sich an einem Text
von Balthasar Meisner zeigen lässt. Der Lutheraner Meisner verfasste am
Beginn des 17. Jahrhunderts eine kontroverstheologische Schrift, die er
philosophic: sobria, eine „nüchterne Philosophie" nannte.5 Entsprechend ging
er in deren Vorwort auch auf das Verhältnis von Philosophie und Theologie

ein, wo er der Philosophie erst einmal einen klar definierten, aber durchaus

positiven Stellenwert zuwies:

Non est, non, inquam, est adeo infructuosa et incomta Philosophia, ut sacra-
rium Theologicum nulla ratione vel juvare, vel ornare valeat. Magna sunt
ornamenta arboris, folia: lta profecto Philosophia magnum est ornamentum
Ecclesiae, testimonio magni Patris, Basilii. Esse potest fj&uapa, licet non sit
ipsum theologicum èôecrpa. Quamvis imperare non debeat, famulari tarnen
bene potest.6

Meisner folgte damit dem klassisch scholastischen Verständnis der
Philosophie als ancilla theologiae, die der Theologie mit ihren Methoden und
Wahrheitsbedingungen zudienen konnte, doch begann er dann, die Grenzen

genauer zu ziehen:

Quod si autem dictatura ipsi committatur super fidei articulos, nihilque
verum existimetur, nisi quod humano captu capi potest, ibi tum salubre istud
Ecclesiae ornamentum, per accidens fit noxium, verae mcrxecoç impedimen-
tum, et Diaoblicum ànioTiaç tegumentum. Quia enim Christianae religionis
mysteria transcendunt rationem, ideo falsa censentur, si juxta Philosophicos
canonas dijudicentur.7

Weil die christlichen Glaubensartikel Mysterien seien, seien sie der
Begründung durch die Vernunft nicht nur entzogen, was etwa in einer tho-
mistischen Synthese für die Mysterien von Trinität, Inkarnation und
Sakramentenlehre auch galt, vielmehr müssten sie nach philosophischen
Richtlinien für falsch befunden werden und standen der theologischen

4 Vgl. STREIFF, Stefan: „Novis Unguis loqui". Martin Luthers Disputation über ]oh 1,14

„verbum caro factum est" aus dem Jahr 1539. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1993, 93-
114. Dazu BlANCHI, Luca: Pour une histoire de la « double vérité ». Paris: Vrin 2008, 26.

5 Meisner, Balthasar: Philosophia sobria, hoc est: pia consideratio quaestionum philoso-
phicarum, in controversiis theologicis quas Calviniani moverunt Orthodoxis, subinde occuren-
tium. Gießen: Nicolaus Hampel, 1611.

6 MEISNER: Philosophia sobria, qr.
7 MEISNER: Philosophia sobria, 4r-v.



6o Ueli Zahnd

Wahrheit damit entgegen. Meisner hatte allerdings nicht so sehr katholische

Theologen im Blick, als vielmehr die innerprotestantische Gegenfrak-
tion der Reformierten. Denn er fuhr fort:

Et hoc i11 Lid subdolum artificium est, quo Calvinianos decepit, Christumque
negare docuit Diabolus. Blandiuntur enim rationi suae, et freti humana sa-
pientia, quid de religionis capitibus statuendum sit, ex Philosophia definiunt,
cum contra, secundum Vincentii dictum: Religionem non quo volumus ducere,
sed quo illa nos ducit, sequi debeamus. Speciosum equidem est illud Zuinglii
pronunciatum: Deus credenda nobis non proponit incomprehensibilia. At nos
meminerimus, quod Evangelium Christi Sapientibus hujus mundi, adeoque
omni hominum rationi videatur stultitia. Si enim comprehendi posset, myste-

- 8
rium non esset.

Damit sind die beiden angekündigten Differenzen zur modernen
Wahrnehmung benannt: Erstens wird deutlich, dass die Problematik der Einheit
von philosophischer und theologischer Wahrheit nicht einfach nur
zwischen Altgläubigen und Protestanten eine Rolle spielte, sondern auch inner-
protestantisch als polemisches Abgrenzungsmerkmal zwischen den ver-
strittenen Konfessionen genutzt wurde. Das Zitat, das Meisner Zwingli in
den Mund legt, könnte passender nicht gewählt sein, denn Zwingli soll es

anlässlich des Marburger Religionsgesprächs geäußert haben, als im Streit
um die Abendmahlsfrage die Spaltung zwischen Lutheranern und
Reformierten endgültig besiegelt wurde.9 Viel entscheidender ist aber eine zweite

Differenz zur modernen Betrachtungsweise, denn es zeigt sich, dass die
Moral in der Wahrheits-Frage damals eine andere war: Der eigentliche
Skandal für den Lutheraner Meisner war nicht die Unterstellung, dass Luther

eine doppelte Wahrheit vertreten haben könnte, sondern umgekehrt
die Tatsache, dass er bei den Calvinisten ein einheitliches Wahrheitskonzept

vertreten sah. Anstößig war nicht die Lehre einer doppelten
Wahrheit, sondern jene der Einheit. Das wirft ein anderes Licht auf die
Rettungs-Versuche, die in den letzten 150 Jahren für Luther und seinen
Wahrheitsbegriff unternommen worden sind - denn es könnte ja sein, dass

Luther vom Skandal der doppelten Wahrheit gar nicht hätte befreit werden

wollen, weil er vielmehr eine solche Befreiung für skandalös gehalten
hätte.

Ein Weiteres zeichnet sich zudem bei Meisner ab: Die Lehre eines
uneinheitlichen Wahrheitsbegriffs, wie er sie zumindest implizit vertritt, ist
theologisch motiviert. Viel zu oft ist die Lehre von der doppelten Wahrheit
ganz im Sinne von Tempiers Vorrede als ein philosophisch motivierter
Versuch der Emanzipation der Vernunft verstanden worden, um dieser einen

8 MEISNER: Philosophia sobria, 4V.
9 Vgl. WA 30/111, ]20, sowie MBDS 4, 340.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 61

eigenen Spielraum zu verschaffen.1" Bei Meisner wird allerdings deutlich,
dass es auch einen genuin theologischen Zugang zu einer Verteidigung
eines disintegrativen Wahrheitsbegriffs gibt, um nämlich die Theologie vor
philosophischer Einmischung zu schützen.

Aus solch theologischer Perspektive liegt nun auf der Hand, dass die
Reformatoren Sympathien für eine Trennung von philosophischer und
theologischer Wahrheit hatten. Erstens gingen die Reformatoren von einem
verstärkt pessimistischen Menschenbild aus und verstanden die sündhafte
Verderbtheit des Menschen so weitgehend, dass auch seine Vernunft
beeinträchtigt sei und ihrem Gebrauch daher jegliche Legitimität fehlte."
Daher gehörte zweitens die höchste Autorität der biblischen Offenbarung,
die wegen ihres Status' immer schon wahr war - unabhängig davon, ob

nun plausibel schien oder nicht, was dort stand. Drittens war damit das
reformatorische Interesse an Gott kein allgemein beschreibendes mehr,
sondern ein soteriologisches: Die Frage, wer oder was Gott sei, trat hinter die
Frage zurück, wie der Einzelne sein Verhältnis zu diesem Gott wiederherstellen

konnte. In dieser Engführung auf die Rechtfertigung wurden spekulative

Fragen irrelevant, so dass in der Theologie der ganze Bereich der

Metaphysik entfiel, der bisher am ehesten mit klassisch philosophischen
Mitteln betrieben worden war. Doch tangierte dies viertens auch weitere
Bereiche der Theologie, weil es keinen Grund mehr gab, davon auszugehen,

dass etwa die Sakramentenlehre rationalen Ansprüchen genügen müsse:

Rationalität war kein Kriterium mehr, so dass der grundlegend
wissenschaftliche Anspruch der Theologie wegfiel, wie ihn die spätmittelalterliche

Scholastik erhoben und damit Diskussionen um die Einheit der Wahrheit

überhaupt erst ermöglicht hatte. Dennoch deuteten sich bei den
Reformatoren unterschiedliche Wahrheitskonzepte hinter dieser Neuausrichtung

der Theologie an, wie an Luther, Melanchthon und Zwingli dargestellt

sei.

2. Martin Luther

Bereits als junger Universitätsdozent setzte sich Luther mit dem Verhältnis

von Philosophie und Theologie auseinander. In der später sogenannten
Disputation wider die scholastische Philosophie von 1517 thematisierte
Luther zwar bloß einen ganz konkreten Abschnitt zur Gnadenlehre aus

10 So noch STREIFF: Novis Unguis loqui, 94-98; vgl. nun v.a. Frank, Günter: Die Vernunft
des Gottesgedankens. Religionsphilosophische Studien zur frühen Neuzeit. Stuttgart: from-
mann-holzboog 2003, 49.

11 Vgl. Büttgen, Philippe: Luther et la philosophie. Études d'histoire. Paris: Vrin 2011,
sowie MORONEY, Stephen K.: The Noetic Effects of Sin: an Exposition of Calvin's View and a

Constructive Theological Proposal. Duke: UP 1995.



02 Ueli Zahnd

dem Sentenzenkommentar Gabriel Biels,12 doch bewog ihn dies, auch das
Verhältnis zwischen Theologie und dem vorrangigen Moralphilosophen
Aristoteles auszuleuchten:

42 Error est, Aristotelis sententiam de foelicitate non repugnare doctrinae ca-
tholicae. Contra Morales.
43 Error est dicere: sine Aristotele non fit theologus. Contra dictum commune.
44 Immo theologus non fit nisi id fiat sine Aristotele.
45 'Theologus non logicus est monstrosus haereticus' est monstrosa et haere-
tica oratio. Contra dictum commune.13

Auch wenn hier der Begriff der Wahrheit nicht begegnet und vordergründig

vor allem von Aristoteles die Rede ist, liegt es doch in der Stoßrichtung
dieser Thesen, dass Theologie der Logik und der Philosophie nicht nur
nicht bedarf, sondern ihrer vielmehr entledigt werden müsse, um wahrhaft
Theologie sein zu können. In der systematischen Konsequenz werden
damit unterschiedliche Wahrheitsdimensionen in Kauf genommen, so dass

die Einheit der Wahrheit bereits in diesem frühen Text letztlich in Abrede
gestellt wird.

In prominenter Weise zieht Luther diese Konsequenz erst viel später,
und zwar erneut anlässlich einer Disputation, die sich im Januar 1539 um
die Frage drehte, ob die Aussage „Das Wort ward Fleisch" (Joh 1,14) in der
Philosophie wahr sei.'4 Es sind insbesondere diese 42 Thesen, die die
Diskussion um Luthers Verhältnis zur doppelten Wahrheit befeuert haben,
und tatsächlich führen sie direkt zum Kern der Problematik. Denn gleich
als Einstieg hält Luther fest:

1 Etsi tenendum est, quod dicitur: 'Omne verum vero consonat', tarnen idem
non est verum in diversis professionibus.
2 In theologia verum est, verbum esse carnem factum, in philosophia simpli-
citer impossibile et absurdum.
3 Nec minus, imo magis disparata est praedicatio: 'Deus est homo', quam si

dicas: 'Homo est asinus.'"5

Ausgehend von dem Zugeständnis, dass Wahres eigentlich mit sich
übereinstimme, verlässt Luther diese vereinheitlichende Linie umgehend und
plädiert für ein kontextualisiertes, an Disziplinen orientiertes Verständnis
von Wahrheit. Vorerst illustriert er dies mit theologischen Grundaussagen,

12 Vgl. DIETER, Theodor: Martin Luthers kritische Wahrnehmung der Scholastik in seiner
so genannten Disputatio contra scholasticam theologiam, in: FRANK, Günter/LEPPIN, Volker
(Hgg.): Die Reformation und ihr Mittelalter. Stuttgart: frommann-holzboog 2016, 153-188, hier
155-

'3 WA 1, 226.

'4 Vgl. STREIFF: Novis Unguis loqui, sowie WHITE, Graham: Luther as Nominalist. A Study
of the Logical Methods used in Martin Luther's Disputations in the Light of their Medieval
Background. Helsinki: Luther-Agricola-Seura 1994, 124-180.

!5 WA 39/II, 3.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 63

die logisch nicht Vereinbares zusammenbringen, philosophisch daher falsch
sind, und dennoch theologische Wahrheit beanspruchen. Doch noch bevor
er aufzuzeigen beginnt, warum diese Aussagen philosophisch unhaltbar seien,

zieht er sogleich die Konsequenzen und folgert in direkter Anspielung
auf Tempiers Vorrede zur Verurteilung von 1277:

4 Sorbona, mater errorum, pessime difinivit, idem esse verum in philosophia
et theologia.
5 Impieque damnavit eos, qui contrarium disputaverunt
6 Nam hac sententia abominabili docuit captivare articulos fidei sub iudicium
rationis humanae.
7 Hoc erat aliud nihil, quam coelum et terram includere in suo centro aut
grano milii.
8 Cum contra Paulus doceat, captivandum esse omnera intellectum (haud du-
bie et philosophiam) in obsequium Christi.'6

Dezidiert wendet sich Luther gegen die Pariser Verurteilung einer doppelten

Wahrheit und nimmt explizit Partei für jene, die er als mutmaßliche
Adressaten von 1277 versteht und die eben das Gegenteil, nämlich die Einheit

der Wahrheit, in Abrede gestellt haben sollen. Natürlich argumentiert
Luther hier als Theologe, der nicht die Philosophie befreien, sondern die
Glaubensartikel von menschlichen „Vernünfteleien" fernhalten will; denn
wie wenig mit der Philosophie anzufangen sei, führt er im Folgenden
eingehend aus, indem er eine ganze Reihe von Syllogismen insbesondere zu
trinitarischen Formeln durchspielt, was er folgendermaßen zusammenfasse

26 In his et similibus syllogismis est forma optima, sed nihil ad materiam.
27 Eundum ergo est ad aliam dialecticam et philosophiam in articulis fidei,
quae vocatur verbum Dei et fides.
28 Hic sistendum est, et disputationes philosophiae contrarium concludentes
pro ranarum coaxatione habendae.

29 Cogimur tarnen etiam in aliis artibus negare, quod idem sit verum in
omnibus.

30 Falsum est enim et error in genere ponderum, puncto et linea mathema-
tica appendi posse pondéra.'7

In den Glaubensartikeln ist eine andere Dialektik und Philosophie nötig
als das „Froschgequake" der herkömmlichen philosophischen Disputationen.

Doch interessanterweise betrifft dies für Luther längst nicht nur das
Verhältnis von Philosophie und Theologie. Vielmehr behauptet er und
zeigt im Folgenden an einer Reihe von Beispielen aus Geometrie, Mengenlehre

und angewandten Wissenschaften, dass auch in anderen Disziplinen
ein einheitlicher Wahrheitsbegriff nicht durchgezogen werden könne. Und

16 WA 39/II, 3.
17 WA 39/II, 4.



64 Ueli Zahnd

so entwickelt er als Beschluss seiner Thesenreihe die Idee eines disziplinar
bedingten Wahrheitsbegriffs:

38 Ita per singula artificia vel potius opera, si transeas, nunquam invenias,
idem esse verum in omnibus.
39 Quanto minus potest idem esse verum in philosophia et theologia, quarum
distinctio in infinitum maior est, quam artium et operum.
40 Rectius ergo fecerimus, si dialectica seu philosophia in sua sphaera relictis
discamus loqui novis Unguis in regno fidei extra omnem sphaeram.
41 Alioqui futurum est, ut vinum novum in utres veteres mittamus, et utrum-
que perdamus, ut Sorbona fecit.
42 Affectus fidei exercendus est in articulis fidei, non intellectus philosophiae.
Tum vere scietur, quid sit: Verbum caro factum est.'8

Es ist insbesondere These 40 mit ihrer Zuweisung der Philosophie zu einer
bestimmten Sphäre und der gleichzeitigen Behauptung, dass die Theologie
außerhalb jeder Sphäre stehe, die immer wieder ins Feld geführt worden
ist, um zu bestreiten, dass Luther die These einer doppelten Wahrheit
vertreten habe. Vielmehr handle es sich für Luther um inkommensurable
Gebiete, so dass sich deren Wahrheitsbedingungen gar nicht in Relation setzen

ließen, was notwendig wäre, um von einem einheitlichen oder doppelten

Wahrheitskonzept sprechen zu können.'9
Solche Bestreitungen zielen allerdings am Text vorbei. Denn Luther

geht viel weiter, als bloß eine Inkommensurabilität zwischen Theologie
und Philosophie zu behaupten. Neben der doch sehr expliziten Parteinahme

für diejenigen, die er für die Adressaten der Vorrede von 1277 hält,
behauptet er ja selbst innerhalb der unterschiedlichen philosophischen
Gebiete die Existenz von unterschiedlichen Wahrheiten. Er ist also alles
andere als ein Vertreter eines einheitlichen Wahrheitsbegriffs, und unter die
Vertreter einer doppelten Wahrheit kann er höchstens deswegen nicht
gezählt werden, weil er einen vielfachen Wahrheitsbegriff vertritt.2" Natürlich
ist seine Motivation weiterhin eine theologische, so dass deutlich bleibt,
wie sehr die theologische Wahrheit über einer philosophischen oder anderen

disziplinaren Wahrheiten stehe. Doch spricht solche Hierarchisierung
nicht gegen einen vielfachen Wahrheitsbegriff, denn selbst die fiktiven
Adressaten der Vorrede von 1277 hätten nicht bestritten, dass von den beiden

Wahrheiten, die da existieren mögen, die theologische die wahrere sei.

3. Philipp Melanchthon

Melanchthon, ein nicht nur scholastisch gebildeter Tübinger Alumnus,
sondern vor allem ein den humanistischen Bildungsidealen verpflichteter jun-

18 WA 39/II, 5.

19 Vgl. die oben in Anm. 3 und 4 zitierte Literatur.
20 So auch FRANK: Vernunft des Gottesgedankens, 51



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 65

ger Gräzist, veröffentlichte mit knapp 24 Jahren eine erste Ausgabe seiner
loci communes, ein theologisches Handbuch, mit dem er Studierenden die
Grundlagen der Theologie im neuen, reformierten Geist näherbringen wollte.

Darin propagierte auch er eine Theologie, die ohne Philosophie und vor
allem ohne aristotelische Scholastik auskam,21 weshalb es die loci communes

in dieser ersten Ausgabe auszeichnete, dass eine Vielzahl an klassischen

spätmittelalterlichen theologischen Themen wie Gotteslehre, Trini-
tätslehre, Christologie oder Schöpfungslehre als allzu metaphysisch orientierte

Spekulation bewusst nicht behandelt wurden.
Bald einmal wurde Melanchthon allerdings klar, dass höhere Bildungsziele

einer ausgereiften Propädeutik und einer klaren Methodik bedurften.
Nach einem knappen Jahrzehnt, das von den rhetorisch Ansätzen der
Humanisten geprägt war, begann er daher, ab 1530 wieder Vorlesungen über
Aristoteles zu halten und kommentierte schließlich fast das gesamte
aristotelische Werk - mit Ausnahme der Metaphysik,22 was allerdings nicht
überzubewerten ist, denn in der letzten Ausgabe seiner loci communes von
1559 wurden die zuerst ausgeschiedenen, Metaphysik verdächtigen
theologischen Lehrstücke ganz selbstverständlich wieder behandelt. In der
Praxis zeichnete sich daher bei Melanchthon eine etwas andere Antwort
auf das Verhältnis der Disziplinen und ihre Wahrheitsbedingungen ab als
bei Luther, doch scheint sich Melanchthon nie explizit zur Wahrheitsfrage
geäußert zu haben.23

Immerhin steht die Problematik im Hintergrund zweier Reden, die von
den beiden großen Philosophen Aristoteles und Piaton handeln und dabei
der Frage nicht ausweichen, was denn eigentlich der christliche Nutzen dieser

Denker sei. In seiner Rede über Aristoteles (gehalten 1544) fragte
Melanchthon sogar allgemeiner nach dem Nutzen von Physik und Ethik für
die Kirche, was er mit einer Gegenfrage konterte:

Sed dicet aliquis: Quid Physicis et Ethicis opus est Ecclesiae? Haec interroga-
tio vere est, ut olim dicebatur, ctkuBwv qiJctlç. Cum Ecclesiam Dei deceat et
optime moratam esse, et pulcherrime instructum literis ac artibus, quas ipsa
vere intelligit esse Dei dona, propter ingentis utilitates attributa generi hu-
mano, qualis stultitia est quaerere quid nobis opus sit doctrina de rerum
natura, de numeris, de mensuris, de coelestibus motibus [...]. Utilitates versan-
tur ob oculos. Esset enim confusio infinita humanae vitae, si certae anni me-
tae nescirentur, et temporum series ignota esset. Singulari consilio Deus
statim a mundi exordio earn annotari voluit, ut retro legere initia possimus,

21 Vgl. MSA 2.1, 4/CR 13, 8if.
22 Vgl. Frank: Vernunft des Gottesgedankens, 57.
23 Zu Melanchthons Wahrheitsverständnis vgl. grundlegend Breen, Quirinius: The Two-

Fold Truth Theory in Melanchthon, in: Review of Religion (1945), 115-136; sowie neben FRANK:

Vernunft des Gottesgedankens, 52-78, auch WELS, Volkhard: Manifestationen des Geistes.

Frömmigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Frühen Neuzeit. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2014, 70-75.



66 Ueli Zahnd

et testimonia ac propagationem religionum et artium considerare. Terrae

magnitudinem et regionum situs nescire, est suam domum ignorare.24

Der Nutzen paganer Wissenschaften war für Melanchthon augenfällig, denn
sie gehörten zu Gottes Gaben wie die gesamte Schöpfung, deren Studium
daher nicht zu vernachlässigen sei. Melanchthon beschloss die Rede gar
mit einem Aufruf zur „Philo-Sophie" - mit der Einschränkung, dass sie recht
betrieben werden müsse:

Amemus igitur Philosophiam, et sciantus earn magno ornamento atque usui
esse Ecclesiae, si dextre tractetur. Perhorrescerent animi piorum, si inter pia
sacra vidèrent aras sordibus ac ceno conspurcari. Non minus autem mali est,
doctrinam coelestem obruere barbarie, deleta linguarum, historiarum et
artium cognitione, quam aras inter ipsa sacra polluere. Colamus ergo literarum,
linguarum et honestarum artium studia, et hune laborem nostrum ad gloriam
Dei referamus, quod si faciemus, Deo curae erit ne desint praemia. Dixi.25

So sehr der Geltungsbereich der Philosophie damit eingeschränkt wurde,
bestätigte Melanchthon doch, dass es für ihn offensichtlich eine Möglichkeit

gab, Philosophie recht zu betreiben.
Was solch recht betriebene Philosophie sei und wie weit sie gehen dürfe,

hatte Melanchthon bereits einige Jahre früher in seiner Rede über Plato
erläutert (gehalten 1538). Für Kritiker der natürlichen Vernunft war Plato
insofern eine Herausforderung, als er als Philosoph bereits einige gut
christliche Lehren vertrat und damit belegte, dass es mit dem
philosophischen Denken nicht ganz so im Argen sein könne. Genau darauf berief
sich Melanchthon:

Proprium discenti finem hunc constituit, ut investigatio naturae ducat nos ad

agnitionem Dei, et ostendat humanis mentibus inditum esse lumen quoddam
divinitus, quo vita regatur, ut Deo obediat, et eorum animos, qui Deum ag-
noscentes, ei obtempèrent, postquam ex hac vita discesserint, in luce admi-
randa atque aeternae apud Deum victuros esse. Haec sunt Piatonis verba in

Epinomide. Haec, Adolescentes, an non gravissime dicuntur?

So sehr Melanchthon Piaton für diese Einsichten würdigte, lag es ihm doch
fern, nun eine platonische Theologie zu entwickeln. Denn umgehend führte

er aus:

Nec ego tarnen has sententias Evangelio misceri volo, sed teneant suum
locum; doctrina rationis est, quae cum recte philosophatur, cum vestigia divi-
nitatis in rebus quaerit, cum considérât humanae mentis naturam, pervenit
ad has metas, divinitus propositas. Nam Epicuri deliramenta proeul a via

24 CR 11, 656E
25 CR 11, 658.
2*> CR 11, 416.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 67

deerrant, et tollunt principia physica, et obruunt noticiam de Deo impressam
humanis mentibus.27

Wie schon in der Aristoteles-Rede erklärte Melanchthon auch hier, dass es

richtiges Philosophieren gebe, dass vernunftbasierte Lehre möglich sei,
sofern es sich um eine Philosophie handle, die die göttlich gesetzten Grenzen

zu akzeptieren imstande sei. Diese Zuweisung eines spezifischen Locus
für die Philosophie klang nun nicht grundsätzlich anders, als was Luther
mit seiner disziplinären Gültigkeit von Wahrheitsbedingungen lehrte;
doch war der Zugang bei Melanchthon ein grundverschiedener; Denn die

richtig betriebene Philosophie werde sich dieser Grenzen selbst bewusst,
und entsprechend käme ein wahrer Philosoph unter Anwendung
philosophischer Wahrheitsbedingungen nie in Konflikt mit theologischen
Wahrheiten. Epikurs Fehler am Ende des Zitats lag entsprechend nicht darin, zu
weitgehend, sondern abirrend philosophiert zu haben.

Im Sinne einer solch wahren Philosophie, die sich ihres Ortes bewusst
ist, kritisierte Melanchthon denn auch die platonisierenden Theologen und
erwähnte insbesondere die Sündenvergebung durch Gottes Heilshandeln
als Erkenntnis, zu der der menschliche Geist keinen eigenen Zugang habe:

Etsi autem has Piatonis cogitationes et ipse amo ac suspicio, tarnen error illo-
rum acerrime reprehendendus est, qui propterea confundunt Piatonicam Phi -

losophiam et Evangelium. Haec confusio generum doctrinae eruditis cavenda
et detestanda est, ac videndum, quis locus Philosophiae tribuendus sit. Dei
dona sunt omnes bonae artes, sed suum singulae locum teneant. Vera Philo-
sophia, hoc est, non deerrans a ratione et a demonstrationibus, est quaedam
noticia legis divinae, agnoscit esse Deum, et iudicat de moribus civilibus [...].
Neque tarnen ilia videt aut docet, quae propria sunt Evangelii, videlicet, re-
missionem peccatorum gratis donandam propter filium Dei. Haec noticia non
est orta ab humanis mentibus, imo procul extra conspectum rationis huma-

28
nae posita est.

Im Vergleich zu Luthers Ausschluss der Philosophie aus jeglicher Lehre
über die Glaubensartikel war das ein sehr kleiner Bereich, in dem für die
wahre Philosophie kein Platz blieb. Was bei Melanchthon auch keinen
Platz hatte, war dank der Einsicht der wahren Philosophie in ihre eigenen
Grenzen jegliche Form von doppelter Wahrheit.29

4. Huldrych Zwingli

In eine ähnliche Richtung tendierte auch Huldrych Zwingli, der ja laut
Meisner allzu sehr auf die Vernünftigkeit selbst von Glaubensartikeln
gepocht habe. Auch Zwingli stammte aus einem spezifischen spätmittelalter-

27 CR 11, 417.
28 CR 11, 424b
29 Gegen WELS: Manifestationen, 74; vgl. SPARN: Doppelte Wahrheit?, 59b



68 Ueli Zahncl

lichen Kontext: während Luther den Erfurter Nominalismus und Melanch-
thon den platonisierenden Humanismus im Hintergrund hatte, war Zwin-
gli vom spätmittelalterlichen Scotismus geprägt.30 Insbesondere betonte er
die Erhabenheit des Göttlichen fern von allem irdisch Menschlichen, weshalb

auch er einen grundlegenden Argwohn gegen menschliches Vernünfteln

in göttlichen Dingen teilte. In der Auslegung der 67 Thesen zur ersten
Zürcher Disputation, dem ausführlichsten reformatorischen Manifest von
Zwingli, brachte er dieses Erhabenheits-Denken auch mit Blick auf die
Wahrheitsfrage von Anbeginn an mit ein:

Wenn aber der geist der warheit kummen würt, so wirt er üch alle warheit
leren. Hörstu, das der geist alle warheit lert? So muoß ye sin, das menschenleer

nit war sye (so verr [sofern] sy der mentschen ist. Dann so sy gottes ist,
aber vom menschen ußgesprochen, sol sy dem menschen nit nachgenempt
werden); denn alle warheit kumpt vom geist gottes. Was anderß wo har
kumpt, ist die unwarheit; dann alle menschen sind lugenhafftig, got aber allein
ist warhafft.3'

So ähnlich dies wie Luthers Kritik am menschlichen Denken klingen mag,
zeichnete sich doch eine kleine Nuancierung ab: Denn die Wahrheit sei

nicht einfach bei Gott und außerhalb aller dem Menschen zugänglichen
Sphären, sondern sie komme vom Geist Gottes.

Es deutet sich bei Zwingli an, dass letztlich jegliche Wahrheit, die das

Attribut „wahr" verdiene, auf die göttliche Wahrheit zurückzuführen sei -
und es mithin nur eine einzige Wahrheit gebe. Dies hinderte Zwingli nicht
daran, weiter gegen Philosophie, menschliche Satzungen und die spätmit-
telalterliche Scholastik insbesondere zu wettern,32 und es war ihm so ernst
mit dieser Philosophiekritik, dass er sie nicht zuletzt auch gegen seinen
Mit-Reformator Martin Luther einsetzte. Als es im Verlauf der 1520er Jahre
in der Abendmahlsfrage zu einer Zuspitzung zwischen Luther und Zwingli
kam, erhob Zwingli den Vorwurf, Luther würde allzu philosophisch
argumentieren. Doch so sehr Zwingli damit deutlich machte, dass die Philosophie

zur vorliegenden Frage eigentlich gar nichts beizutragen habe, warf er
Luther doch nicht grundsätzlich vor, dass er überhaupt auf philosophische
Argumente zurückgreife, sondern dass er schlecht philosophiere und
deswegen zu falschen Schlüssen komme:

Wiewol nun nit not war, wyter mit Lutem der philosophy nach ze handien,
dann es nit allein kin11 ich, sunder ouch schlechtlich christenlich ist, sich daran

lassen. Das aber die schwachen, die sin wort höher rechnend weder gottes

wort, nit wänind, er rede hie gottes wort, so vermerckend also, fromme

3° Vgl. BOLLIGER, Daniel: Infiniti contemplatio. Grundzüge der Scotus- und Scotismusre-
zeption im Werk Huldrych Zwingiis. Leiden: Brill 2003.

31 Z 2 / CR 89, 23.
32 Vgl. etwa Z 2 / CR 89, 94b



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 69

fürsten unnd alle christen: Luter Übersicht hie ampliationem und restrictio-
nem das ist das zythengen und erlütren, und das macht inn irrig.33

Es sei Luthers schlechtes Philosophieren, wodurch er irrig werde - was
umgekehrt bedeutet, dass einer, der gut philosophiert, mit der theologischen
Wahrheit zumindest nicht in Konflikt geraten kann. Tatsächlich führte
Zwingli wenig später die Idee eines einheitlichen Wahrheitsbegriffs aus:

Gott ist das höchste guot, also, das nützid [nichts] guot ist, dann das er ist,
und das in im ist, ja es ist nützid one in im. So ist ouch alles, das guot ist,
zum allervolkomnestenn in jm. Er ist wyß, grecht, waar, starck etc., alles zum
höchsten. So er nun zum höchsten ouch waar ist, so ist nit möglich, daß er
iitzid [etwas] red oder verheyß, das nit also zum höchsten gwüß sye, ja so

gwüß, daß, wo er wort redt, die widereinander lutennd nach unserem dun-
cken, von stund an, so wir sy mit gloubenn, das ist gotzforcht und liebe der
warheyt, bsehend, empfindend, das er waar und grecht ist, und wir die war-
heyt nit recht angsehen hattend.34

Es gibt nur eine Wahrheit, und auch wenn menschliches Denken von sich
aus auf diese Wahrheit nicht kommen mag, wird ihm doch durch die
Offenbarung einsichtig, dass es als menschliches Denken vorher falsch
gelegen hat, und es begreift als menschliches Denken wo die wahre Wahrheit
liegt.

Mit Blick auf die Konsekrationsformel hieß das für Zwingli, dass auch
sie nach menschlichen Begriffen verstehbar sein müsse. Gott, der Ausfluss
der einen, einzigen Wahrheit konnte unmöglich eine unsinnige Formel
definiert haben, was in Zwingiis Augen allerdings nur dann ging, wenn das

est aus hoc est corpus meum metaphorisch verstanden wurde. Luther
hingegen blieb auf seine Weise konsequent, so sehr auch er rational für seine
Position zu argumentieren begann: Weil es sich beim Abendmahl um eine
Glaubensfrage handle, brauchte es für ihn kein menschliches Begreifen. In
der Bibel stand nun einmal est und nicht etwa significat, so dass er Zwingiis
Interpretation lieber ablehnte und die Einheit der Reformation aufs Spiel
setzte, als aus Vernunftgründen ein Bibelwort metaphorisch zu deuten.

5. Ergebnisse

Die drei Reformatoren aus drei unterschiedlichen Milieus hatten drei
unterschiedliche Sichtweisen auf die Wahrheitsproblematik. Auch wenn sie
alle drei vehement dafür einstanden, die Philosophie aus der Theologie
herauszuhalten und in Opposition zur traditionellen Scholastik gingen,
war ihr Verständnis der Wahrheitsmöglichkeiten der Vernunft doch
verschieden. Zwingli vertrat ein klares Einheitskonzept der Wahrheit: Auch

33 Z 6.2 / CR 93.2, 48F.

34 Z 6.2 / CR 93.2,108.



70 Ueli Zahnd

wenn er theologische Wahrheiten nicht für direkt zugänglich hielt, war er
doch überzeugt, dass die Wahrheit, wie sie von Gott ausströmte, letztlich
auch von der menschlichen Vernunft für die wahrste befunden würde, so
dass Offenbarungsgehalte vernünftig zu verstehen seien. Melanchthon
hingegen vertrat zwar auch ein Einheitskonzept, in dem die menschliche
Vernunft von sich aus sogar zu ziemlich hohen theologischen Wahrheitsgehalten

gelangen konnte. Doch musste sie sich, richtig betrieben, ihrer
Grenzen bewusst sein, so dass es Betätigungsfelder der Philosophie ebenso
wie der Philosophie nicht zugängliche theologische Bereiche gab, deren
Unzugänglichkeit allerdings der rechten Philosophie selbst einsichtig blieb.
Anders Martin Luther: Ein einheitliches Wahrheitskonzept wies er zurück,
und zwar nicht nur zwischen Philosophie und Theologie, sondern auch
innerhalb der philosophischen Disziplinen selbst. Damit vertrat er bewusst
die Lehre einer doppelten oder mehrfachen Wahrheit und stellte sich sogar

explizit auf die Seite der mutmaßlichen Adressaten von 1277.
Um Luther dennoch aus dem „Occamschen Fahrwasser" herauszuheben,

betont die moderne Forschung, Luthers Motivation für die
Zurückwiesung eines einheitlichen Wahrheitskonzepts sei eine grundsätzlich
neue gewesen, da er aus theologischen Gründen und nicht aus philosophischen

argumentiert habe.35 Was Luthers Motivation betrifft, ist das durchaus

richtig, doch ist fraglich, ob das so neu war. Denn auch die spätmittelalterliche

Auseinandersetzung mit der Wahrheitsfrage ist längst nicht nur
eine philosophische, und gerade im nominalistischen Umfeld begegnen
eine ganze Reihe von Denkern wie Johannes Buridan, Jean Gerson oder
dann auch John Mair, die für je nur innerdisziplinär geltende
Wahrheitsbedingungen eintreten. Luthers Ruf nach einer anderen Dialektik und
Philosophie in These 27 seiner Disputation über Joh 1,14 klingt wie eine Referenz

auf Johannes Buridans Ethik-Kommentar, in dessen Vorwort jener
verlangt, dass die praktische Philosophie einer anderen Logik folge als die
spekulative, was dann prominent von Jean Gerson aufgegriffen und in der
Rede De duplici logica auch auf die Theologie übertragen wurde.3<>

So wie Melanchthon humanistische und Zwingli scotistische Überlegungen

weiterführt, ist daher auch Luther als Fortsetzer einer spätmittelalterlichen

Linie zu verstehen, nämlich einer bestimmten Stoßrichtung der
via moderna - die aber weder heterodox noch moralisch verwerflich ist. Mit
den hier untersuchten drei Reformatoren finden sich vielmehr drei
etablierte intellektuelle Traditionen des ausgehenden Mittelalters - via moderna,

via antiqua und Humanismus - in die Reformation hineingetragen, und
es zeigt sich mit Blick auf die Wahrheitsfrage, dass diese einst katholi-

35 So bereits SPARN: Doppelte Wahrheit, 58k; vgl. FRANK: Vernunft des Gottesgedankens,
48k

36 Dazu Zahnd, Ueli: Wirksame Zeichen? Sakramentenlehre und Semiotik in der Scholastik

des ausgehenden Mittelalters. Tübingen: Mohr-Siebeck 2014, 19k und 42k Zu Luther vgl.
WHITE: Luther as Nominalist, 177-180.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 71

sehen Strömungen in der Reformation nicht nur fortgeführt werden,
sondern dass die unterschiedlichen Wahrheitskonzepte im Kern mit dafür
verantwortlich sind, dass sich die Bewegung in unterschiedliche Konfessionen

aufgespalten hat.

Zusammenfassung
An der Frage nach der Einheit der Wahrheit scheiden sich die Geister von
Luther, Melanchthon und Zwingli. Der Beitrag zeichnet deren Ansichten
nach und zeigt auf, dass ihr jeweiliges Wahrheitsverständnis nicht nur in
Kontinuität zu spätmittelalterlichen Positionen steht, sondern die Ausbildung

unterschiedlicher reformierter Konfessionen mit verursacht.

Abstract
The problem of the unity of truth divides Luther, Melanchthon and Zwingli.
The article retraces their views on it and shows that their respective
conceptions of truth not only continue late medieval positions, but are a cause
of the division of the reformed movement into different confessional camps.


	Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I. : Luther, Melanchthon und Zwingli

