Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 64 (2017)

Heft: 1

Artikel: Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I. : Luther,
Melanchthon und Zwingli

Autor: Zahnd, Ueli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-825792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-825792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UELI ZAHND

Protestantische Debatten um die Einheit der

Wabhrheit I.
Luther, Melanchthon und Zwingli

1. EINLEITUNG

Die moderne Geschichtsschreibung hat das Problem der Einheit der Wahr-
heit - gerade was protestantische Stellungnahmen betrifft - selten ohne
ideologische Voreingenommenheiten aufgegriffen. Vertreter einer doppel-
ten Wahrheit waren schon mit Blick auf das Spatmittelalter stets die skan-
dalosen ,Anderen”, von den Adressaten von 1277 tiber Ockham und das
Schreckgespenst der Nominalisten bis hin zu den norditalienischen Aver-
roisten und Pomponazzi, so dass die Lehre geradezu als Zeichen von Hete-
rodoxie, wenn nicht von Haresie verstanden wurde." Nur zu gut passte es
da aus katholischer Sichtweise, dass es auch bei Martin Luther Anzeichen
gab, er vertrete die Lehre einer doppelten Wahrheit, weshalb er ,vollig im
Occamschen Fahrwasser” stehe.2 Doch auch die protestantische Geschichts-
schreibung bestaitigte diese Sichtweise in einem entscheidenden Punkt:
Um namlich Luther von allem mutmafilich Skandalésen fernzuhalten, wur-
de viel Fleif§ darauf verwendet zu zeigen, dass er die verwerfliche These
der doppelten Wahrheit nicht eigentlich gelehrt habe; vielmehr beruhe die-
se auf Kategorien, die sich auf Luthers theologisches Projekt gar nicht an-
wenden lief3en.? Allein, in diesem Bestreben, Luther zu ent-schuldigen, kam
es zu einem gleichsam okumenischen Konsens, dass namlich die Lehre von

1'Vgl. MAYWALD, Max: Lehre von der zweifachen Wahrheit. Ein Versuch der Trennung von
Theologie und Philosophie im Mittelalter. Berlin: Henschel 1874; vgl. auch ROSENFELD, ].: Die
doppelte Wahrheit mit besonderer Riicksicht auf Leibniz und Hume. Bern: Scheitlin 1913, 29-
34.

2 DENIFLE, Heinrich: Luther und Luthertum in der ersten Entwickelung, Bd. 1,2. Mainz:
Kirchheim 1906, 608; vgl. noch ISERLOH, Erwin: Luthers Stellung in der theologischen Tradi-
tion, in: Wandlungen des Lutherbildes. Wiirzburg: Echter 1966, 15-47, hier 16.

3 Vgl. HEIM, Karl: Zur Geschichte des Satzes von der doppelten Wahrheit, in: TRAUB,
Friedrich (Hg.): Studien zur systematischen Theologie. Tlibingen: Mohr-Siebeck 1918, 1-16;
vgl. dann etwa HAGGLUND, Bengt: Theologie und Philosophie bei Luther und in der occamis-
tischen Tradition. Luthers Stellung zur Theorie von der doppelten Wahrheit. Lund: Gleerup
1955, 94-98; SPARN, Walter: Doppelte Wahrheit? Erinnerungen zur theologischen Struktur des
Problems der Einheit des Denkens, in: MILDENBERGER, Friedrich/TRACK, Joachim (Hgg.): Zu-
gang zur Theologie. Fundamentaltheologische Beitrdge. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1979, 51-78, hier 58f.; EBELING, Gerhard: Das rechte Unterscheiden. Luthers Anleitung zu
theologischer Urteilskraft, in: DERS. (Hg.): Theologie in den Gegensitzen des Lebens. Tiibin-
gen: Mohr-Siebeck 1995, 420-459, hier 437.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit | 59

der doppelten Wahrheit skandal6s sei. Das Thema wurde damit von einem
historisch-philosophischen zu einem moralischen, bei dem von vornherein
feststand, wer die Guten und wer die Bosen seien - noch an der Wende zu
unserem Jahrhundert gibt es Bemithungen, Luther vom ,Vorwurf* der dop-
pelten Wahrheit zu befreien.*

Diese moralische, ideologisch-konfessionelle Uberfrachtung der Proble-
matik ist innerhalb der protestantischen Tradition selbst schon sehr alt,
wenn auch mit zwei entscheidenden Differenzen, wie sich an einem Text
von Balthasar Meisner zeigen lasst. Der Lutheraner Meisner verfasste am
Beginn des 17. Jahrhunderts eine kontroverstheologische Schrift, die er phi-
losophia sobria, eine ,niichterne Philosophie“ nannte.” Entsprechend ging
er in deren Vorwort auch auf das Verhaltnis von Philosophie und Theolo-
gie ein, wo er der Philosophie erst einmal einen klar definierten, aber durch-
aus positiven Stellenwert zuwies:

Non est, non, inquam, est adeo infructuosa et incomta Philosophia, ut sacra-
rium Theologicum nulla ratione vel juvare, vel ornare valeat. Magna sunt
ornamenta arboris, folia: Ita profecto Philosophia magnum est ornamentum
Ecclesiae, testimonio magni Patris, Basilii. Esse potest fjdvopua, licet non sit
ipsum theologicum édeopa. Quamvis imperare non debeat, famulari tamen
bene potest.’

Meisner folgte damit dem klassisch scholastischen Verstandnis der Philo-
sophie als ancilla theologiae, die der Theologie mit ihren Methoden und
Wahrheitsbedingungen zudienen konnte, doch begann er dann, die Gren-
zen genauer zu ziehen:

Quod si autem dictatura ipsi committatur super fidei articulos, nihilque ve-
rum existimetur, nisi quod humano captu capi potest, ibi tum salubre istud
Ecclesiae ornamentum, per accidens fit noxium, verae miotews impedimen-
tum, et Diaoblicum amwotiag tegumentum. Quia enim Christianae religionis
mysteria transcendunt rationem, ideo falsa censentur, si juxta Philosophicos
canonas dijudicentur.’

Weil die christlichen Glaubensartikel Mysterien seien, seien sie der Be-
griindung durch die Vernunft nicht nur entzogen, was etwa in einer tho-
mistischen Synthese fiir die Mysterien von Trinitat, Inkarnation und Sa-
kramentenlehre auch galt, vielmehr missten sie nach philosophischen
Richtlinien fiir falsch befunden werden und standen der theologischen

4 Vgl. STREIFF, Stefan: ,Novis linguis logqui“. Martin Luthers Disputation iiber Joh 1,14
Lverbum caro factum est“ aus dem Jahr 1539. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1993, 93-
114. Dazu BIANCHI, Luca: Pour une histoire de la « double vérité ». Paris: Vrin 2008, 26.

5 MEISNER, Balthasar: Philosophia sobria, hoc est: pia consideratio quaestionum philoso-
phicarum, in controversiis theologicis quas Calviniani moverunt Orthodoxis, subinde occuren-
tium. Giefden: Nicolaus Hampel, 1611.

6 MEISNER: Philosophia sobria, 4r.

7 MEISNER: Philosophia sobria, 4r-v.



60 Ueli Zahnd

Wahrheit damit entgegen. Meisner hatte allerdings nicht so sehr katholi-
sche Theologen im Blick, als vielmehr die innerprotestantische Gegenfrak-
tion der Reformierten. Denn er fuhr fort:

Et hoc illud subdolum artificium est, quo Calvinianos decepit, Christumque
negare docuit Diabolus. Blandiuntur enim rationi suae, et freti humana sa-
pientia, quid de religionis capitibus statuendum sit, ex Philosophia definiunt,
cum contra, secundum Vincentii dictum: Religionem non quo volumus ducere,
sed quo illa nos ducit, sequi debeamus. Speciosum equidem est illud Zuinglii
pronunciatum: Deus credenda nobis non proponit incomprehensibilia. At nos
meminerimus, quod Evangelium Christi Sapientibus hujus mundi, adeoque
omni hominum rationi videatur stultitia. Si enim comprehendi posset, myste-

; 8
rium non esset.

Damit sind die beiden angekiindigten Differenzen zur modernen Wahr-
nehmung benannt: Erstens wird deutlich, dass die Problematik der Einheit
von philosophischer und theologischer Wahrheit nicht einfach nur zwi-
schen Altglaubigen und Protestanten eine Rolle spielte, sondern auch inner-
protestantisch als polemisches Abgrenzungsmerkmal zwischen den ver-
strittenen Konfessionen genutzt wurde. Das Zitat, das Meisner Zwingli in
den Mund legt, konnte passender nicht gewahlt sein, denn Zwingli soll es
anldsslich des Marburger Religionsgesprachs gedufert haben, als im Streit
um die Abendmahlsfrage die Spaltung zwischen Lutheranern und Refor-
mierten endgiiltig besiegelt wurde.” Viel entscheidender ist aber eine zwei-
te Differenz zur modernen Betrachtungsweise, denn es zeigt sich, dass die
Moral in der Wahrheits-Frage damals eine andere war: Der eigentliche
Skandal fiir den Lutheraner Meisner war nicht die Unterstellung, dass Lut-
her eine doppelte Wahrheit vertreten haben konnte, sondern umgekehrt
die Tatsache, dass er bei den Calvinisten ein einheitliches Wahrheits-
konzept vertreten sah. Anstoflig war nicht die Lehre einer doppelten
Wahrheit, sondern jene der Einheit. Das wirft ein anderes Licht auf die
Rettungs-Versuche, die in den letzten 150 Jahren fiir Luther und seinen
Wahrheitsbegriff unternommen worden sind - denn es konnte ja sein, dass
Luther vom Skandal der doppelten Wahrheit gar nicht hitte befreit wer-
den wollen, weil er vielmehr eine solche Befreiung fiir skandal6és gehalten
hatte.

Ein Weiteres zeichnet sich zudem bei Meisner ab: Die Lehre eines un-
einheitlichen Wahrheitsbegriffs, wie er sie zumindest implizit vertritt, ist
theologisch motiviert. Viel zu oft ist die Lehre von der doppelten Wahrheit
ganz im Sinne von Tempiers Vorrede als ein philosophisch motivierter Ver-
such der Emanzipation der Vernunft verstanden worden, um dieser einen

8 MEISNER: Philosophia sobria, 4v.
9 Vgl. WA 30/I1], 120, sowie MBDS 4, 340.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit [ 61

eigenen Spielraum zu verschaffen.”” Bei Meisner wird allerdings deutlich,
dass es auch einen genuin theologischen Zugang zu einer Verteidigung
eines disintegrativen Wahrheitsbegriffs gibt, um namlich die Theologie vor
philosophischer Einmischung zu schiitzen.

Aus solch theologischer Perspektive liegt nun auf der Hand, dass die Re-
formatoren Sympathien fiir eine Trennung von philosophischer und theo-
logischer Wahrheit hatten. Erstens gingen die Reformatoren von einem
verstarkt pessimistischen Menschenbild aus und verstanden die siindhafte
Verderbtheit des Menschen so weitgehend, dass auch seine Vernunft be-
eintrichtigt sei und ihrem Gebrauch daher jegliche Legitimitat fehlte."
Daher gehorte zweitens die hochste Autoritat der biblischen Offenbarung,
die wegen ihres Status’ immer schon wahr war - unabhéngig davon, ob
nun plausibel schien oder nicht, was dort stand. Drittens war damit das re-
formatorische Interesse an Gott kein allgemein beschreibendes mehr, son-
dern ein soteriologisches: Die Frage, wer oder was Gott sei, trat hinter die
Frage zurtick, wie der Einzelne sein Verhaltnis zu diesem Gott wiederher-
stellen konnte. In dieser Engfithrung auf die Rechtfertigung wurden speku-
lative Fragen irrelevant, so dass in der Theologie der ganze Bereich der
Metaphysik entfiel, der bisher am ehesten mit klassisch philosophischen
Mitteln betrieben worden war. Doch tangierte dies viertens auch weitere
Bereiche der Theologie, weil es keinen Grund mehr gab, davon auszuge-
hen, dass etwa die Sakramentenlehre rationalen Anspriichen geniigen miis-
se: Rationalitdt war kein Kriterium mehr, so dass der grundlegend wissen-
schaftliche Anspruch der Theologie wegfiel, wie ihn die spatmittelalterli-
che Scholastik erhoben und damit Diskussionen um die Einheit der Wahr-
heit tiberhaupt erst ermoglicht hatte. Dennoch deuteten sich bei den Re-
formatoren unterschiedliche Wahrheitskonzepte hinter dieser Neuausrich-
tung der Theologie an, wie an Luther, Melanchthon und Zwingli darge-
stellt sei.

2. MARTIN LUTHER

Bereits als junger Universitatsdozent setzte sich Luther mit dem Verhalt-
nis von Philosophie und Theologie auseinander. In der spater sogenannten
Disputation wider die scholastische Philosophie von 1517 thematisierte
Luther zwar blof§ einen ganz konkreten Abschnitt zur Gnadenlehre aus

10 So noch STREIFF: Novis linguis loqui, 94-98; vgl. nun v.a. FRANK, Giinter: Die Vernunft
des Gottesgedankens. Religionsphilosophische Studien zur frithen Neuzeit. Stuttgart: from-
mann-holzboog 2003, 49.

I Vgl. BUTTGEN, Philippe: Luther et la philosophie. Etudes d’histoire. Paris: Vrin 201,
sowie MORONEY, Stephen K.: The Noetic Effects of Sin: an Exposition of Calvin’s View and a
Constructive Theological Proposal. Duke: UP 1995.



62 Ueli Zahnd

dem Sentenzenkommentar Gabriel Biels,” doch bewog ihn dies, auch das
Verhaltnis zwischen Theologie und dem vorrangigen Moralphilosophen
Aristoteles auszuleuchten:

42 Error est, Aristotelis sententiam de foelicitate non repugnare doctrinae ca-
tholicae. Contra Morales.

43 Error est dicere: sine Aristotele non fit theologus. Contra dictum commune.
44 Immo theologus non fit nisi id fiat sine Aristotele.

45 “Theologus non logicus est monstrosus haereticus’ est monstrosa et haere-
tica oratio. Contra dictum commune.”

Auch wenn hier der Begriff der Wahrheit nicht begegnet und vordergrin-
dig vor allem von Aristoteles die Rede ist, liegt es doch in der Stof3richtung
dieser Thesen, dass Theologie der Logik und der Philosophie nicht nur
nicht bedarf, sondern ihrer vielmehr entledigt werden miisse, um wahrhaft
Theologie sein zu konnen. In der systematischen Konsequenz werden da-
mit unterschiedliche Wahrheitsdimensionen in Kauf genommen, so dass
die Einheit der Wahrheit bereits in diesem frithen Text letztlich in Abrede
gestellt wird.

In prominenter Weise zieht Luther diese Konsequenz erst viel spater,
und zwar erneut anldsslich einer Disputation, die sich im Januar 1539 um
die Frage drehte, ob die Aussage ,Das Wort ward Fleisch® (Joh 1,14) in der
Philosophie wahr sei.” Es sind insbesondere diese 42 Thesen, die die Dis-
kussion um Luthers Verhaltnis zur doppelten Wahrheit befeuert haben,
und tatsachlich fiihren sie direkt zum Kern der Problematik. Denn gleich
als Einstieg halt Luther fest:

1 Etsi tenendum est, quod dicitur: ‘Omne verum vero consonat’, tamen idem
non est verum in diversis professionibus.

2 In theologia verum est, verbum esse carnem factum, in philosophia simpli-
citer impossibile et absurdum.

3 Nec minus, imo magis disparata est praedicatio: ‘Deus est homo’, quam si
dicas: ‘Homo est asinus.””

Ausgehend von dem Zugestandnis, dass Wahres eigentlich mit sich tber-
einstimme, verldsst Luther diese vereinheitlichende Linie umgehend und
pladiert fiir ein kontextualisiertes, an Disziplinen orientiertes Verstandnis
von Wahrheit. Vorerst illustriert er dies mit theologischen Grundaussagen,

12 Vgl. DIETER, Theodor: Martin Luthers kritische Wahrnehmung der Scholastik in seiner
so genannten Disputatio contra scholasticam theologiam, in: FRANK, Glinter/LEPPIN, Volker
(Hgg.): Die Reformation und ihr Mittelalter. Stuttgart: frommann-holzboog 2016, 153-188, hier
155.

3 WA 1, 226.

14 Vgl. STREIFF: Novis linguis loqui, sowie WHITE, Graham: Luther as Nominalist. A Study
of the Logical Methods used in Martin Luther’s Disputations in the Light of their Medieval
Background. Helsinki: Luther-Agricola-Seura 1994, 124-180.

15 WA 39/11, 3.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 63

die logisch nicht Vereinbares zusammenbringen, philosophisch daher falsch
sind, und dennoch theologische Wahrheit beanspruchen. Doch noch bevor
er aufzuzeigen beginnt, warum diese Aussagen philosophisch unhaltbar sei-
en, zieht er sogleich die Konsequenzen und folgert in direkter Anspielung
auf Tempiers Vorrede zur Verurteilung von 1277:

4 Sorbona, mater errorum, pessime difinivit, idem esse verum in philosophia
et theologia.

5 Impieque damnavit eos, qui contrarium disputaverunt

6 Nam hac sententia abominabili docuit captivare articulos fidei sub iudicium
rationis humanae.

7 Hoc erat aliud nihil, quam coelum et terram includere in suo centro aut
grano milii.

8 Cum contra Paulus doceat, captivandum esse omnem intellectum (haud du-
bie et philosophiam) in obsequium Christi."

Dezidiert wendet sich Luther gegen die Pariser Verurteilung einer doppel-
ten Wahrheit und nimmt explizit Partei fir jene, die er als mutmaflliche
Adressaten von 1277 versteht und die eben das Gegenteil, namlich die Ein-
heit der Wahrheit, in Abrede gestellt haben sollen. Natiirlich argumentiert
Luther hier als Theologe, der nicht die Philosophie befreien, sondern die
Glaubensartikel von menschlichen ,Vernunfteleien“ fernhalten will; denn
wie wenig mit der Philosophie anzufangen sei, fiihrt er im Folgenden ein-
gehend aus, indem er eine ganze Reihe von Syllogismen insbesondere zu
trinitarischen Formeln durchspielt, was er folgendermafen zusammen-
fasst:

26 In his et similibus syllogismis est forma optima, sed nihil ad materiam.

27 Eundum ergo est ad aliam dialecticam et philosophiam in articulis fidei,
quae vocatur verbum Dei et fides.

28 Hic sistendum est, et disputationes philosophiae contrarium concludentes
pro ranarum coaxatione habendae.

29 Cogimur tamen etiam in aliis artibus negare, quod idem sit verum in om-
nibus.

30 Falsum est enim et error in genere ponderum, puncto et linea mathema-

tica appendi posse pondera.”’

[n den Glaubensartikeln ist eine andere Dialektik und Philosophie nétig
als das ,Froschgequake® der herkdmmlichen philosophischen Disputatio-
nen. Doch interessanterweise betrifft dies fiir Luther langst nicht nur das
Verhdltnis von Philosophie und Theologie. Vielmehr behauptet er und
zeigt im Folgenden an einer Reihe von Beispielen aus Geometrie, Mengen -
lehre und angewandten Wissenschaften, dass auch in anderen Disziplinen
ein einheitlicher Wahrheitsbegriff nicht durchgezogen werden kénne. Und

16 WA 39/11, 3.
17 WA 39/11, 4.



64 Ueli Zahnd

so entwickelt er als Beschluss seiner Thesenreihe die Idee eines disziplinar
bedingten Wahrheitsbegriffs:

38 Ita per singula artificia vel potius opera, si transeas, nunquam invenias,
idem esse verum in omnibus.

39 Quanto minus potest idem esse verum in philosophia et theologia, quarum
distinctio in infinitum maior est, quam artium et operum.

40 Rectius ergo fecerimus, si dialectica seu philosophia in sua sphaera relictis
discamus loqui novis linguis in regno fidei extra omnem sphaeram.

41 Alioqui futurum est, ut vinum novum in utres veteres mittamus, et utrum-
que perdamus, ut Sorbona fecit.

42 Affectus fidei exercendus est in articulis fidei, non intellectus philosophiae.

i ¥ : 18
Tum vere scietur, quid sit: Verbum caro factum est.

Es ist insbesondere These 40 mit ihrer Zuweisung der Philosophie zu einer
bestimmten Sphare und der gleichzeitigen Behauptung, dass die Theologie
auflerhalb jeder Sphare stehe, die immer wieder ins Feld gefithrt worden
ist, um zu bestreiten, dass Luther die These einer doppelten Wahrheit ver-
treten habe. Vielmehr handle es sich fiir Luther um inkommensurable Ge-
biete, so dass sich deren Wahrheitsbedingungen gar nicht in Relation set-
zen liefSen, was notwendig wdre, um von einem einheitlichen oder doppel-
ten Wahrheitskonzept sprechen zu konnen."

Solche Bestreitungen zielen allerdings am Text vorbei. Denn Luther
geht viel weiter, als blof eine Inkommensurabilitit zwischen Theologie
und Philosophie zu behaupten. Neben der doch sehr expliziten Parteinah-
me fiir diejenigen, die er fiir die Adressaten der Vorrede von 1277 hilt, be-
hauptet er ja selbst innerhalb der unterschiedlichen philosophischen Ge-
biete die Existenz von unterschiedlichen Wahrheiten. Er ist also alles an-
dere als ein Vertreter eines einheitlichen Wahrheitsbegriffs, und unter die
Vertreter einer doppelten Wahrheit kann er héchstens deswegen nicht ge-
zahlt werden, weil er einen vielfachen Wahrheitsbegriff vertritt.” Natiirlich
ist seine Motivation weiterhin eine theologische, so dass deutlich bleibt,
wie sehr die theologische Wahrheit tiber einer philosophischen oder ande-
ren disziplinairen Wahrheiten stehe. Doch spricht solche Hierarchisierung
nicht gegen einen vielfachen Wahrheitsbegriff, denn selbst die fiktiven
Adressaten der Vorrede von 1277 hatten nicht bestritten, dass von den bei-
den Wahrheiten, die da existieren mogen, die theologische die wahrere sei.

3. PHILIPP MELANCHTHON

Melanchthon, ein nicht nur scholastisch gebildeter Tiibinger Alumnus, son-
dern vor allem ein den humanistischen Bildungsidealen verpflichteter jun-

18 WA 39/11, 5.
19 Vgl. die oben in Anm. 3 und 4 zitierte Literatur.
20 So auch FRANK: Vernunft des Gottesgedankens, s1.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 65

ger Grazist, veroffentlichte mit knapp 24 Jahren eine erste Ausgabe seiner
loci communes, ein theologisches Handbuch, mit dem er Studierenden die
Grundlagen der Theologie im neuen, reformierten Geist naherbringen woll-
te. Darin propagierte auch er eine Theologie, die ohne Philosophie und vor
allem ohne aristotelische Scholastik auskam,” weshalb es die loci commu-
nes in dieser ersten Ausgabe auszeichnete, dass eine Vielzahl an klassi-
schen spatmittelalterlichen theologischen Themen wie Gotteslehre, Trini-
tatslehre, Christologie oder Schopfungslehre als allzu metaphysisch orien-
tierte Spekulation bewusst nicht behandelt wurden.

Bald einmal wurde Melanchthon allerdings klar, dass hohere Bildungs-
ziele einer ausgereiften Propadeutik und einer klaren Methodik bedurften.
Nach einem knappen Jahrzehnt, das von den rhetorisch Ansatzen der Hu-
manisten gepragt war, begann er daher, ab 1530 wieder Vorlesungen tiber
Aristoteles zu halten und kommentierte schliefllich fast das gesamte
aristotelische Werk - mit Ausnahme der Metaphysik,” was allerdings nicht
iberzubewerten ist, denn in der letzten Ausgabe seiner loci communes von
1559 wurden die zuerst ausgeschiedenen, Metaphysik verdachtigen
theologischen Lehrstiicke ganz selbstverstandlich wieder behandelt. In der
Praxis zeichnete sich daher bei Melanchthon eine etwas andere Antwort
auf das Verhaltnis der Disziplinen und ihre Wahrheitsbedingungen ab als
bei Luther, doch scheint sich Melanchthon nie explizit zur Wahrheitsfrage
geduflert zu haben.”

Immerhin steht die Problematik im Hintergrund zweier Reden, die von
den beiden groflen Philosophen Aristoteles und Platon handeln und dabei
der Frage nicht ausweichen, was denn eigentlich der christliche Nutzen die-
ser Denker sei. In seiner Rede iiber Aristoteles (gehalten 1544) fragte Me-
lanchthon sogar allgemeiner nach dem Nutzen von Physik und Ethik fiir
die Kirche, was er mit einer Gegenfrage konterte:

Sed dicet aliquis: Quid Physicis et Ethicis opus est Ecclesiae? Haec interroga-
tio vere est, ut olim dicebatur, oxvbwv onowc. Cum Ecclesiam Dei deceat et
optime moratam esse, et pulcherrime instructum literis ac artibus, quas ipsa
vere intelligit esse Dei dona, propter ingentis utilitates attributa generi hu-
mano, qualis stultitia est quaerere quid nobis opus sit doctrina de rerum na-
tura, de numeris, de mensuris, de coelestibus motibus [...]. Utilitates versan-
tur ob oculos. Esset enim confusio infinita humanae vitae, si certae anni me-
tae nescirentur, et temporum series ignota esset. Singulari consilio Deus
statim a mundi exordio eam annotari voluit, ut retro legere initia possimus,

21 Vgl. MSA 2.1, 4/CR 13, 81f.

22 Vgl. FRANK: Vernunft des Gottesgedankens, 57.

23 Zu Melanchthons Wahrheitsverstindnis vgl. grundlegend BREEN, Quirinius: The Two-
Fold Truth Theory in Melanchthon, in: Review of Religion (1945), 115-136; sowie neben FRANK:
Vernunft des Gottesgedankens, 52-78, auch WELS, Volkhard: Manifestationen des Geistes.
Frommigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Friihen Neuzeit. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2014, 70-75.



66 Ueli Zahnd

et testimonia ac propagationem religionum et artium considerare. Terrae
. . . . . . 2
magnitudinem et regionum situs nescire, est suam domum ignorare. 4

Der Nutzen paganer Wissenschaften war fiir Melanchthon augenfallig, denn
sie gehorten zu Gottes Gaben wie die gesamte Schopfung, deren Studium
daher nicht zu vernachlassigen sei. Melanchthon beschloss die Rede gar
mit einem Aufruf zur , Philo-Sophie® - mit der Einschrankung, dass sie recht
betrieben werden miisse:

Amemus igitur Philosophiam, et sciamus eam magno ornamento atque usui
esse Ecclesiae, si dextre tractetur. Perhorrescerent animi piorum, si inter pia
sacra viderent aras sordibus ac ceno conspurcari. Non minus autem mali est,
doctrinam coelestem obruere barbarie, deleta linguarum, historiarum et ar-
tium cognitione, quam aras inter ipsa sacra polluere. Colamus ergo literarum,
linguarum et honestarum artium studia, et hunc laborem nostrum ad gloriam

- . . . . . . « 2
Dei referamus, quod si faciemus, Deo curae erit ne desint praemia. Dixi. 2

So sehr der Geltungsbereich der Philosophie damit eingeschrankt wurde,
bestatigte Melanchthon doch, dass es fiir ihn offensichtlich eine Moglich-
keit gab, Philosophie recht zu betreiben.

Was solch recht betriebene Philosophie sei und wie weit sie gehen diir-
fe, hatte Melanchthon bereits einige Jahre frither in seiner Rede iiber Plato
erlautert (gehalten 1538). Fir Kritiker der natiirlichen Vernunft war Plato
insofern eine Herausforderung, als er als Philosoph bereits einige gut
christliche Lehren vertrat und damit belegte, dass es mit dem philoso-
phischen Denken nicht ganz so im Argen sein konne. Genau darauf berief
sich Melanchthon:

Proprium discenti finem hunc constituit, ut investigatio naturae ducat nos ad
agnitionem Deli, et ostendat humanis mentibus inditum esse lumen quoddam
divinitus, quo vita regatur, ut Deo obediat, et eorum animos, qui Deum ag-
noscentes, ei obtemperent, postquam ex hac vita discesserint, in luce admi-
randa atque aeternae apud Deum victuros esse. Haec sunt Platonis verba in
Epinomide. Haec, Adolescentes, an non gravissime dicuntur?®

So sehr Melanchthon Platon fiir diese Einsichten wiirdigte, lag es ihm doch
fern, nun eine platonische Theologie zu entwickeln. Denn umgehend fiihr-
te er aus:

Nec ego tamen has sententias Evangelio misceri volo, sed teneant suum
locum; doctrina rationis est, quae cum recte philosophatur, cum vestigia divi-
nitatis in rebus quaerit, cum considerat humanae mentis naturam, pervenit
ad has metas, divinitus propositas. Nam Epicuri deliramenta procul a via

24 CR 1, 656f.
25 CR n, 658.
26 CR 11, 416.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit | 67

deerrant, et tollunt principia physica, et obruunt noticiam de Deo impressam

: . 2
humanis mentibus.”’

Wie schon in der Aristoteles-Rede erklarte Melanchthon auch hier, dass es
richtiges Philosophieren gebe, dass vernunftbasierte Lehre moglich sei, so-
fern es sich um eine Philosophie handle, die die gottlich gesetzten Gren-
zen zu akzeptieren imstande sei. Diese Zuweisung eines spezifischen Locus
fir die Philosophie klang nun nicht grundsatzlich anders, als was Luther
mit seiner disziplindren Giiltigkeit von Wahrheitsbedingungen lehrte;
doch war der Zugang bei Melanchthon ein grundverschiedener: Denn die
richtig betriebene Philosophie werde sich dieser Grenzen selbst bewusst,
und entsprechend kiame ein wahrer Philosoph unter Anwendung philoso-
phischer Wahrheitsbedingungen nie in Konflikt mit theologischen Wahr-
heiten. Epikurs Fehler am Ende des Zitats lag entsprechend nicht darin, zu
weitgehend, sondern abirrend philosophiert zu haben.

Im Sinne einer solch wahren Philosophie, die sich ihres Ortes bewusst
ist, kritisierte Melanchthon denn auch die platonisierenden Theologen und
erwdhnte insbesondere die Stindenvergebung durch Gottes Heilshandeln
als Erkenntnis, zu der der menschliche Geist keinen eigenen Zugang habe:

Etsi autem has Platonis cogitationes et ipse amo ac suspicio, tamen error illo-
rum acerrime reprehendendus est, qui propterea confundunt Platonicam Phi-
losophiam et Evangelium. Haec confusio generum doctrinae eruditis cavenda
et detestanda est, ac videndum, quis locus Philosophiae tribuendus sit. Dei
dona sunt omnes bonae artes, sed suum singulae locum teneant. Vera Philo-
sophia, hoc est, non deerrans a ratione et a demonstrationibus, est quaedam
noticia legis divinae, agnoscit esse Deum, et iudicat de moribus civilibus [...].
Neque tamen illa videt aut docet, quae propria sunt Evangelii, videlicet, re-
missionem peccatorum gratis donandam propter filium Dei. Haec noticia non
est orta ab humanis mentibus, imo procul extra conspectum rationis huma-

. 28
nae posita est.

Im Vergleich zu Luthers Ausschluss der Philosophie aus jeglicher Lehre
tuber die Glaubensartikel war das ein sehr kleiner Bereich, in dem fur die
wahre Philosophie kein Platz blieb. Was bei Melanchthon auch keinen
Platz hatte, war dank der Einsicht der wahren Philosophie in ihre eigenen
Grenzen jegliche Form von doppelter Wahrheit.™

4. HULDRYCH ZWINGLI

In eine dhnliche Richtung tendierte auch Huldrych Zwingli, der ja laut
Meisner allzu sehr auf die Verniinftigkeit selbst von Glaubensartikeln ge-
pocht habe. Auch Zwingli stammte aus einem spezifischen spatmittelalter-

27 CR n, 417.
28 CR 11, 424f.
29 Gegen WELS: Manifestationen, 74; vgl. SPARN: Doppelte Wahrheit?, 59f.



68 Ueli Zahnd

lichen Kontext: wahrend Luther den Erfurter Nominalismus und Melanch-
thon den platonisierenden Humanismus im Hintergrund hatte, war Zwin-
gli vom spatmittelalterlichen Scotismus gepréagt.’” Insbesondere betonte er
die Erhabenheit des Gottlichen fern von allem irdisch Menschlichen, wes-
halb auch er einen grundlegenden Argwohn gegen menschliches Verniinf-
teln in gottlichen Dingen teilte. In der Auslegung der 67 Thesen zur ersten
Zircher Disputation, dem ausfihrlichsten reformatorischen Manifest von
Zwingli, brachte er dieses Erhabenheits-Denken auch mit Blick auf die
Wahrheitsfrage von Anbeginn an mit ein:

Wenn aber der geist der warheit kummen wiirt, so wirt er tich alle warheit
leren. Horstu, das der geist alle warheit lert? So muof ye sin, das menschen-
leer nit war sye (so verr [sofern] sy der mentschen ist. Dann so sy gottes ist,
aber vom menschen ufdgesprochen, sol sy dem menschen nit nachgenempt
werden); denn alle warheit kumpt vom geist gottes. Was anderfd wo har
kumpt, ist die unwarheit; dann alle menschen sind lugenhafftig, got aber allein
ist warhafft.”

So dhnlich dies wie Luthers Kritik am menschlichen Denken klingen mag,
zeichnete sich doch eine kleine Nuancierung ab: Denn die Wahrheit sei
nicht einfach bei Gott und auflerhalb aller dem Menschen zuganglichen
Sphéren, sondern sie komme vom Geist Gottes.

Es deutet sich bei Zwingli an, dass letztlich jegliche Wahrheit, die das
Attribut ,wahr” verdiene, auf die gottliche Wahrheit zuriickzufiihren sei -
und es mithin nur eine einzige Wahrheit gebe. Dies hinderte Zwingli nicht
daran, weiter gegen Philosophie, menschliche Satzungen und die spatmit-
telalterliche Scholastik insbesondere zu wettern,” und es war ihm so ernst
mit dieser Philosophiekritik, dass er sie nicht zuletzt auch gegen seinen
Mit-Reformator Martin Luther einsetzte. Als es im Verlauf der 1520er Jahre
in der Abendmabhlsfrage zu einer Zuspitzung zwischen Luther und Zwingli
kam, erhob Zwingli den Vorwurf, Luther wiirde allzu philosophisch argu-
mentieren. Doch so sehr Zwingli damit deutlich machte, dass die Philoso-
phie zur vorliegenden Frage eigentlich gar nichts beizutragen habe, warf er
Luther doch nicht grundsatzlich vor, dass er iiberhaupt auf philosophische
Argumente zuriickgreife, sondern dass er schlecht philosophiere und des-
wegen zu falschen Schliissen komme:

Wiewol nun nit not war, wyter mit Lutern der philosophy nach ze handlen,
dann es nit allein kintlich, sunder ouch schlechtlich christenlich ist, sich da-
ran lassen. Das aber die schwachen, die sin wort hoher rechnend weder got-
tes wort, nit wanind, er rede hie gottes wort, so vermerckend also, fromme

30 Vgl. BOLLIGER, Daniel: Infiniti contemplatio. Grundziige der Scotus- und Scotismusre-
zeption im Werk Huldrych Zwinglis. Leiden: Brill 2003.

31Z2/CR 8q, 23.

32 Vgl. etwa Z 2 / CR 89, 94f.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 69

firsten unnd alle christen: Luter tibersicht hie ampliationem und restrictio-
nem das ist das zythengen und erliitren, und das macht inn irrig.*

Es sei Luthers schlechtes Philosophieren, wodurch er irrig werde - was um-
gekehrt bedeutet, dass einer, der gut philosophiert, mit der theologischen
Wahrheit zumindest nicht in Konflikt geraten kann. Tatsdchlich fihrte
Zwingli wenig spdter die Idee eines einheitlichen Wahrheitsbegriffs aus:

Gott ist das hochste guot, also, das niitzid [nichts] guot ist, dann das er ist,
und das in im ist, ja es ist niitzid one in im. So ist ouch alles, das guot ist,
zum allervolkomnestenn in jm. Er ist wyf3, grecht, waar, starck etc., alles zum
hochsten. So er nun zum héchsten ouch waar ist, so ist nit moglich, daff er
ttzid [etwas] red oder verheyf3, das nit also zum hochsten gwiifd sye, ja so
gwifd, dafd, wo er wort redt, die widereinander lutennd nach unserem dun-
cken, von stund an, so wir sy mit gloubenn, das ist gotzforcht und liebe der
warheyt, bsehend, empfindend, das er waar und grecht ist, und wir die war-
heyt nit recht angsehen hattend.*

Es gibt nur eine Wahrheit, und auch wenn menschliches Denken von sich
aus auf diese Wahrheit nicht kommen mag, wird ihm doch durch die
Offenbarung einsichtig, dass es als menschliches Denken vorher falsch ge-
legen hat, und es begreift als menschliches Denken wo die wahre Wahrheit
liegt.

Mit Blick auf die Konsekrationsformel hiefd das fiir Zwingli, dass auch
sie nach menschlichen Begriffen verstehbar sein miisse. Gott, der Ausfluss
der einen, einzigen Wahrheit konnte unmoglich eine unsinnige Formel de-
finiert haben, was in Zwinglis Augen allerdings nur dann ging, wenn das
est aus hoc est corpus meum metaphorisch verstanden wurde. Luther hin-
gegen blieb auf seine Weise konsequent, so sehr auch er rational fiir seine
Position zu argumentieren begann: Weil es sich beim Abendmahl um eine
Glaubensfrage handle, brauchte es fiir ihn kein menschliches Begreifen. In
der Bibel stand nun einmal est und nicht etwa significat, so dass er Zwinglis
Interpretation lieber ablehnte und die Einheit der Reformation aufs Spiel
setzte, als aus Vernunftgriinden ein Bibelwort metaphorisch zu deuten.

5. ERGEBNISSE

Die drei Reformatoren aus drei unterschiedlichen Milieus hatten drei un-
terschiedliche Sichtweisen auf die Wahrheitsproblematik. Auch wenn sie
alle drei vehement dafiir einstanden, die Philosophie aus der Theologie
herauszuhalten und in Opposition zur traditionellen Scholastik gingen,
war ihr Verstandnis der Wahrheitsmdéglichkeiten der Vernunft doch ver-
schieden. Zwingli vertrat ein klares Einheitskonzept der Wahrheit: Auch

3372 6.2/ CR 93.2, 48f.
34726.2/CR9g3.2,108.



70 Ueli Zahnd

wenn er theologische Wahrheiten nicht fur direkt zuganglich hielt, war er
doch iiberzeugt, dass die Wahrheit, wie sie von Gott ausstromte, letztlich
auch von der menschlichen Vernunft fir die wahrste befunden wirde, so
dass Offenbarungsgehalte verniinftig zu verstehen seien. Melanchthon hin-
gegen vertrat zwar auch ein Einheitskonzept, in dem die menschliche Ver-
nunft von sich aus sogar zu ziemlich hohen theologischen Wahrheits-
gehalten gelangen konnte. Doch musste sie sich, richtig betrieben, ihrer
Grenzen bewusst sein, so dass es Betdtigungsfelder der Philosophie ebenso
wie der Philosophie nicht zugangliche theologische Bereiche gab, deren Un-
zuganglichkeit allerdings der rechten Philosophie selbst einsichtig blieb.
Anders Martin Luther: Ein einheitliches Wahrheitskonzept wies er zurick,
und zwar nicht nur zwischen Philosophie und Theologie, sondern auch
innerhalb der philosophischen Disziplinen selbst. Damit vertrat er bewusst
die Lehre einer doppelten oder mehrfachen Wahrheit und stellte sich so-
gar explizit auf die Seite der mutmaflichen Adressaten von 1277.

Um Luther dennoch aus dem ,Occamschen Fahrwasser” herauszuhe-
ben, betont die moderne Forschung, Luthers Motivation fir die Zurtick-
wiesung eines einheitlichen Wahrheitskonzepts sei eine grundsatzlich
neue gewesen, da er aus theologischen Griinden und nicht aus philosophi-
schen argumentiert habe.” Was Luthers Motivation betrifft, ist das durch-
aus richtig, doch ist fraglich, ob das so neu war. Denn auch die spatmittel-
alterliche Auseinandersetzung mit der Wahrheitsfrage ist langst nicht nur
eine philosophische, und gerade im nominalistischen Umfeld begegnen
eine ganze Reihe von Denkern wie Johannes Buridan, Jean Gerson oder
dann auch John Mair, die fiir je nur innerdisziplinar geltende Wahrheits-
bedingungen eintreten. Luthers Ruf nach einer anderen Dialektik und Phi-
losophie in These 27 seiner Disputation tber Joh 1,14 klingt wie eine Refe-
renz auf Johannes Buridans Ethik-Kommentar, in dessen Vorwort jener
verlangt, dass die praktische Philosophie einer anderen Logik folge als die
spekulative, was dann prominent von Jean Gerson aufgegriffen und in der
Rede De duplici logica auch auf die Theologie iibertragen wurde.*

So wie Melanchthon humanistische und Zwingli scotistische Uberle-
gungen weiterfiihrt, ist daher auch Luther als Fortsetzer einer spatmittel-
alterlichen Linie zu verstehen, namlich einer bestimmten Stof3richtung der
via moderna - die aber weder heterodox noch moralisch verwerflich ist. Mit
den hier untersuchten drei Reformatoren finden sich vielmehr drei etab-
lierte intellektuelle Traditionen des ausgehenden Mittelalters - via moder-
na, via antiqua und Humanismus - in die Reformation hineingetragen, und
es zeigt sich mit Blick auf die Wahrheitsfrage, dass diese einst katholi-

35 So bereits SPARN: Doppelte Wahrheit, 58f.; vgl. FRANK: Vernunft des Gottesgedankens,
48f.

36 Dazu ZAHND, Ueli: Wirksame Zeichen? Sakramentenlehre und Semiotik in der Scholas-
tik des ausgehenden Mittelalters. Tiibingen: Mohr-Siebeck 2014, 19f. und 42f. Zu Luther vgl.
WHITE: Luther as Nominalist, 177-180.



Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I 71

schen Stromungen in der Reformation nicht nur fortgefiihrt werden, son-
dern dass die unterschiedlichen Wahrheitskonzepte im Kern mit dafir
verantwortlich sind, dass sich die Bewegung in unterschiedliche Konfessio-
nen aufgespalten hat.

Zusammenfassung

An der Frage nach der Einheit der Wahrheit scheiden sich die Geister von
Luther, Melanchthon und Zwingli. Der Beitrag zeichnet deren Ansichten
nach und zeigt auf, dass ihr jeweiliges Wahrheitsverstdndnis nicht nur in
Kontinuitdt zu spdtmittelalterlichen Positionen steht, sondern die Ausbil-
dung unterschiedlicher reformierter Konfessionen mit verursacht.

Abstract

The problem of the unity of truth divides Luther, Melanchthon and Zwingli.
The article retraces their views on it and shows that their respective con-
ceptions of truth not only continue late medieval positions, but are a cause
of the division of the reformed movement into different confessional camps.



	Protestantische Debatten um die Einheit der Wahrheit I. : Luther, Melanchthon und Zwingli

