Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)
Heft: 2
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUES

REZENSIONSARTIKEL

CHRISTOF BETSCHART

Le noyau personnel dans la philosophie steinienne.
Au sujet de la thése de Bénédicte Bouillot!

Bénédicte Bouillot, aujourd’hui professeure de philosophie au Centre Sévres
de Paris et au Studium de philosophie du Chemin Neuf a Chartres, a soutenu
sa these de doctorat philosophique en novembre 2013 a I'Institut Catholique
de Paris, avec un jury de thése composé d’Emmanuel Falque (directeur),
Philippe Soual, Jean-Francois Lavigne, Michel Dupuis et Philibert Secretan.
Elle vient d’étre publiée dans la collection « De Visu » fondée et dirigée par
Emmanuel Falque. La thése reprend la structure de la premiére monographie
sur la philosophie steinienne proposée par Reuben Guilead De la phénomé-
nologie a la science de la Croix. Itinéraire d’Edith Stein en 1974. La similitude
entre le titre de Guilead et le sous-titre de Bouillot (De [’époché phénoméno-
logique a la nuit obscure) est d’autant plus frappante quand on sait qu’'Edith
Stein interprete la nuit obscure sanjuaniste dans le sens d'une science de la
Croix. Guilead proposait une lecture de I'ceuvre steinienne en trois parties
distinguant, voire séparant la phénoménologie, la philosophie chrétienne et la
mystique. Bouillot reprend une tripartition similaire (phénoménologie, philo-
sophie de I'étre et mystique), mais insiste plus que Guilead sur la continuité
dans 'ceuvre (10-13; cf. 28-33). En plus, suivant une tendance dans la récente
recherche steinienne, Bouillot n’étudie pas 'anthropologie steinienne au sens
large, mais se concentre sur ce qu’elle appelle le « noyau de 'ame ». Une note
terminologique s'impose. Alors qu’Edith Stein utilise trés souvent I'expression
« noyau de la personne » (Kern der Person), elle évoque seulement une fois,
dans Puissance et acte, le « noyau de I'dme » (Kern der Person, PA 173).
Comment justifier 'apparition dans le titre de ce syntagme isolé dans le cor-
pus steinien ? Etant donné qu’il n'y a pas de terminologie steinienne qui tra-
verse de bout en bout son ceuvre, cette expression a I'avantage de faire un trait
d’union entre I'ceuvre de jeunesse qui privilégie le « noyau » et I'ceuvre apres
son baptéme qui valorise progressivement '« ame » avec de trés nombreuses
nuances. Le noyau de I'ame permet a Bouillot de poser la question de l'indi-
vidualité et de la liberté de la personne humaine, telles que Stein les met en
valeur dans ses recherches.

Nous saluons d’abord le sérieux de I'approche génétique choisie par I'au-
teure qui permet de pénétrer le chemin parcouru par Stein et les approfon-

1 BOUILLOT, Bénédicte : Le noyau de I'ame selon Edith Stein. De I’époché phénoménologique a
la nuit obscure (= Coll. De Visu) Paris : Hermann 2015, 490 p., ISBN 978-2-7056-9076-2.



554 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dissements progressifs. En méme temps, cette approche permet d’élucider le
développement de la terminologie et la diversité des sources utilisées dont
Bouillot montre sa maitrise surtout (mais pas seulement) en ce qui concerne
le domaine phénoménologique y compris la phénoménologie francaise plus
récente. La premiere partie de I'ceuvre propose sous le titre « Noyau de I'dme
et phénoménologie » (35-189) une approche des ceuvres de jeunesse d’Edith
Stein (Le probléme de ['empathie, les contributions dans le Jahrbuch de Husserl
et Introduction a la philosophie). Le questionnement sur I'individualité de la
personne se pose dans le contexte de sa recherche phénoménologique qui
pousse Stein a ne pas vouloir exclure de sa quéte philosophique la possibilité
« d'une percée hors de la sphére immanente » (56) engageant une approche
que Bouillot appelle avec Gabriel Marcel une « hyperphénoménologie » (30)
en insistant sur le fait que le dépassement de la phénoménologie est possible
seulement a partir des résultats et des problémes irrésolus d'une recherche
phénoménologique. Du point de vue phénoménologique, I'individualité de la
personne se situe a trois niveaux : d’abord l'individualité « numérique » (75)
du moi pur, puis l'individualité qualitative du flux de vécus et finalement
I'individualité de la personne concréte. Ce troisiéme niveau permet de poser
une question importante : faut-il considérer I'individualité qualitative de la
personne concréete uniquement comme constituée transcendantalement par
un moi pur qui en tant que tel n’a aucune qualité ?

Le deuxiéme chapitre de la premiére partie sur la structure ontique de la
personne (79-150) donne une réponse négative. L’individualité de la per-
sonne concrete n'est pas simplement le résultat de la constitution transcen-
dantale des vécus, mais déterminée par un « noyau » qui n’est pas le produit,
mais au contraire la condition a priori qui se manifeste plus ou moins dans la
vie de la personne. Selon Bouillot, 'originalité de Stein consiste « en la mise
en evidence du lien particulier de chacune des composantes personnelles
[corps, psyché, ame] au noyau de ’dme » (79). Ce parcours d’analyse constitu-
tive de la structure ontique de la personne humaine permet non seulement
de suivre la recherche de la jeune phénoménologue avec les concepts clé de
ses ceuvres dans son intérét pour le corps-propre (Leib, 80-84), pour la moti-
vation comme loi de I'esprit (99-103), pour la dimension affective et en par-
ticulier le caractére (106-124). En effet, la volonté et I'affectivité humaine ré-
velent, plus que l'intelligence et les sens, la singularité de la personne hu-
maine que Stein découvre dans le noyau personnel. Selon Bouillot, 'analyse
des vécus affectifs est le motif principal de la différenciation entre psyché
(Psyche) et ame (Seele), étrangere a Husserl, qui se montre le plus claire-
ment dans les différentes couches du manuscrit Introduction a la philoso-
phie. L’ame en effet peut étre considérée comme « un véritable a priori de la
subjectivité » (143), méme si cette perspective est contraire a celle de Husserl
qui insiste sur la constitution immanente de l'individualité. On le voit,
Bouillot soutient ici 'ouverture de Stein vers une « conception substantia-
liste traditionnelle de la subjectivité, sans indiquer les éventuels prolonge-
ments que de tels résultats autoriseraient, voire exigeraient, en direction



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 555

d'une pensée plus vaste de I'étre, qui permette de clarifier le statut ontolo-
gique de 'dme et de son noyau. » (148 ; cf. 188)

Le troisieme chapitre de la premiere partie « Noyau de 'ame et liberté.
L’appel des valeurs » (151-184) met en évidence a la fois la « dimension
essentiellement créatrice » (166) du fiat dans 'acte volontaire et en méme
temps la prise de position de la volonté (Willensstellungnahme) motivée non
seulement par les circonstances, mais aussi par le noyau individuel. Selon
Stein, la manifestation du noyau dans la vie actuelle de la personne dépend
de la personne humaine en tant qu’elle est capable de se former elle-méme,
ce qui implique a la fois 'ouverture a 'autre et l'intériorisation (177). L’au-
teure résume en conclusion les acquis de la premieére partie, en particulier la
centralité de l'affectivité qui selon Stein, a la suite de Scheler, est révélatrice
(non constitutrice) d'une individualité qualitative comme a priori de la sub-
jectivité transcendantale. Stein est particuliérement attentive aux limites de
I'anthropologie phénoménologique au point que, méme sans considérer les
circonstances de sa vie, I'intérét pour la philosophie peut se justifier.

La deuxiéme partie de I'ceuvre sur « Noyau de I'dme et philosophie de
I'étre » (191-369) propose d’abord une introduction assez développée sur la dé-
couverte du monde de la scolastique et l'intuition steinienne « qu'une au-
thentique philosophie de I'étre ne peut étre ni exclusivement ontologie essen-
tialiste — Wesensphilosophie —, ni exclusivement philosophie de I'existence —
Existenzphilosophie » (207), comme cela se constate dans la « trilogie ontolo-
gique » (212), c’est-a-dire Puissance et acte, La structure de la personne
humaine, Etre fini et étre éternel. Le fil rouge de cette partie est la question
«en quoi les ressources de la métaphysique traditionnelle permettent a
Edith Stein d’approfondir son approche phénoménologique de 'individualité
et de la liberté humaines » (222-223). Le premier chapitre sur « La percée du
fini vers I'éternel » (225-285) part de la subjectivité comme « voie obligée vers
une connaissance valide de I'étre » (226), une voie qui, en dialogue critique
avec Heidegger, conduit de I'étre du je pur dans sa temporalité et dans sa
finitude a I'étre du je éternel et infini. Ce passage est possible notamment a
partir de la certitude naturelle d’étre maintenu dans son existence, ce qui
n’est pas seulement le sentiment de sécurité (Geborgenheit) religieuse (244-
247), mais « une disposition affective fondamentale du moi fini dans son
rapport a I'étre » (248). Ainsi, elle peut reprocher a Heidegger que sa pensée
est « dominée a priori par la these de la temporalité de I'étre, par le préjugé
selon lequel on ne peut sortir de I'expérience temporelle et de 'horizon du
monde » (251-252).

Le deuxiéme chapitre sur le « Statut ontologique du noyau de I'dme »
(287-335) aborde la question de l'individualité sous le double aspect de I'in-
dividualité de la forme vide (la subsistance abstraitement prise) et I'indivi-
dualité au sens qualitatif qui se différencie selon les régions ontologiques :
ainsi, « [I’homme, qui n’est ni ange ni béte, tient néanmoins des deux, en
tant qu'il participe du monde de 'esprit [298-313] et de celui de la matiére
[313-321]. La racine de son individualité doit donc refléter cette double appar-
tenance » (288). Le caractéere spirituel de 1'étre humain s’exprime dans son



556 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

« noyau » — concept que Stein utilise jusque dans Puissance et Acte, puis une
derniere fois dans 'anthropologie philosophique de Minster (322-323) - et
rend impossible la solution thomiste standardisée - a distinguer de Thomas
lui-méme - de la materia signata quantitate comme principe d’individuation.

Le troisiéme chapitre sur « Noyau personnel et liberté. Le paradigme
artistique » (337-359) pose la question de la liberté du Créateur par rapport a
celle créaturale responsive. Bouillot propose le paradigme artistique, parce
que l'ceuvre d’art révele et forme la personnalité de I'artiste. L’expression ar-
tistique montre le caractére responsif de la liberté humaine précédée par un
sens a réaliser, contribuant a la réalisation de 'humanité entiére (349-354)
par une vie authentique (354-359). Ainsi, comme Bouillot le souligne en con-
clusion de toute la deuxiéme partie, le noyau n’est pas « d’abord une essence
abstraite, mais ce que I'dme attentive pressent obscurément et mystérieuse-
ment d’original en elle-méme et dans les autres » (364). Vivre selon cette ori-
ginalité signifie de consentir « a étre quelque chose de déterminé et de sin-
gulier, qui prend sens dans le concert des étants » (368).

La troisiéme partie sur « Noyau de 'dme et expérience mystique » (371-
463) propose a titre d’hypothése de concevoir le vécu religieux comme para-
digmatique pour « 'expérience subjective dans sa vérité la plus radicale et la
plus nue » (374) ; il s’agit en d’autres termes de « reconstituer la portée phi-
losophique du phénomene mystique » (376) et cela a partir d’'une étude eidé-
tique dans le contexte d’autres recherches comme celle de Rudolf Otto et de
Gerda Walther. Dans la derniére ceuvre de Stein, Science de la Croix, Bouillot
souligne la continuité du travail philosophique et cherche a mettre en lu-
mieére « un rapprochement entre la nuit obscure et 'émoyn, qui offre elle
aussi a sa maniére une vision renouvelée du monde » (401).

Dans le premier chapitre sur « Vacuité du moi et de la liberté » (405-
426), Bouillot part avec Jean de la Croix de I'expérience du vide dans la nuit
obscure, pour ensuite suivre la réflexion de Stein dans son essai Liberté et
grdce, écrit probablement déja en 1921. L’attitude du démoniaque, qui con-
siste en I'« absolutisation du moi et de la liberté » (421), met en relief une don-
née anthropologique fondamentale que le théologien peut appeler « péché » et
dont Bouillot dit qu’il s’agit de « la vacuité fonciére du moi, non seulement
pur, mais également concret » (424). Le chemin de sortie, selon Stein, est de
se perdre pour se trouver. Cette heureuse perte se réalise déja dans I'émoyn)
phénoménologique pour s’accomplir dans la nuit obscure (425-426).

Le deuxiéme chapitre « Se perdre pour se trouver : la loi kénotique de
I'existence » (427-463) permet a Stein de montrer a la suite de la mystique
sanjuaniste que l'individualité de la personne humaine - a la fois au sens de
I'ipséité et au sens qualitatif (435) - est préservée et se révele dans 'union
mystique, parce que cette union est une union d’amour qui seul donne acces
a l'individualité qualitative. Mais I'amour - qui devient l'un des thémes clé
chez Stein notamment dans sa reprise d’Augustin — n’est pas seulement révé-
lateur, il enrichit aussi la personne jusque dans sa profondeur : « I'amour,
sans détruire I'individualité, 'enrichit néanmoins au-dela de toute essence



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 557

originaire (ou noyau, chez 'homme), par la pénétration de l'autre en soi,
selon une dynamique proprement créatrice. » (457)

L’épilogue (465-475) ressaisit le chemin parcouru dans la thése que le
mystique « apparait in fine comme le véritable modéle existentiel dans la phi-
losophli]e steinienne » (465). Sur l'arriére-fond de cette theése, Bouillot pré-
sente les résultats de son travail en trois points : premiérement au sujet du
concept de noyau, « c’est probablement en référence a l'idée augustinienne
d'une profondeur du moi, prolongée a travers 'image thérésienne du chateau
intérieur, que l'expression métaphorique de noyau de ['dme trouve, dans la
pensée steinienne, son sens le plus riche » (469). Le concept du noyau, que
Stein utilise dés sa thése de doctorat, montre toutes ses virtualités en étant
mis en lien avec le témoignage des mystiques. Deuxiémement, Bouillot re-
connait, au sujet du statut de I'émoyr|, 'inspiration fondamentalement phé-
noménologique de tout le parcours steinien dans la reprise continuelle du
« motif épochal », pour ainsi dire une « odyssée de la réduction » (473) dans
sa phénoménologie, mais aussi dans son « hyperphénoménologie » (472) et
dans la nuit obscure. Troisiemement, le questionnement husserlien sur I'énigme
de la transcendance se compléte chez « Stein avec I'étonnement devant
I'énigme du singulier » (474), et elle poursuit, « [l]’élucidation de cette énigme
conduit [...] progressivement du je suis phénoménologique, vers la transcen-
dance des essences, celle de I'dme, et ultimement a la transcendance du Je suis
divin, a la lumiére duquel s’éclaire ultimement le fondement et le sens du je
suis humain » (474). Avec cette réflexion sur 'analogie entre personne hu-
maine et divine - nouveau théme clé de la recherche steinienne - se conclut
le livre.

L’ouvrage de Bouillot vient d’étre présenté en suivant les différentes par-
ties et chapitres qui le composent. La présentation aura pu donner, je
I'espére, un apercu de la richesse et de la profondeur de cette thése de docto-
rat. Il me reste maintenant de proposer une évaluation critique du travail en
mettant d’abord en lumiere la grande richesse dans la documentation des
sources steiniennes — je retiens en particulier le dialogue articulé avec Husserl
et Scheler - combiné avec le souci et la capacité de connecter la recherche
steinienne avec des auteurs plus récents notamment en France : Emmanuel
Lévinas, Maurice Merleau-Ponty, Michel Henry ou Jean-Luc Marion. Le choix
de fréquenter les « grands » a sans doute contribué a la qualité du présent
travail, mais il ne reste qu'on aurait pu s’attendre a une liste plus exhaustive
des publications de la littérature secondaire steinienne sur le théme de
I'individualité, tres présent dans les recherches récentes (surtout en italien).

Le théme du noyau de I'ame est développé par Bouillot surtout en ce qui
concerne son individualité et son rapport avec la liberté humaine. Mais une
multiplicité d’autres questions connexes sont intégrées. Ainsi, Bouillot aborde
tout au long de son travail la question épistémologique d’une possible hyper-
phénoménologie et par conséquent la question de la transcendance (non
purement immanente) du monde extérieur, du monde intérieur et de Dieu.
D’autres themes comme le statut de l'affectivité dans la révélation et la con-
stitution de la personne, les débats scholastiques autour du principium



558 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

individuationis, la liberté humaine et son déploiement éthique et artistique, fi-
nalement |'expérience mystique dans la spiritualité carmélitaine sont sérieuse-
ment intégrés dans le travail. Cette richesse thématique est bienfaisante dans
le contexte francais qui est pauvre en publications académiques sur Edith
Stein. Parcourir toutes les grandes ceuvres steiniennes, y manifester 'origi-
nalité notamment par rapport a Husserl et la richesse de son questionne-
ment anthropologique centré autour du noyau de I’dme, de I'individualité et
de la liberté est un réel apport a la recherche.

Mais cette richesse se rachéte par I'impossibilité de suivre toutes les ten-
dances présentes dans ces thémes et peut-étre méme, en partie, dans le fil
rouge : qu’en est-il vraiment de ce noyau ? Pourquoi Stein distingue dans les
Beitrdge clairement le noyau et I'ame, alors qu’a partir de son anthropologie
philosophique de Miinster elle abandonne cette distinction (322) ? A ce
sujet, une étude génétique sur Puissance et acte et 'anthropologie philoso-
phique aurait pu donner des éclairages précieux au sujet de cette modifica-
tion terminologique révélatrice d'un élargissement de perspective qui - a
mon avis - est lié a 'accentuation de la dimension téléologique intrinseque
dans le devenir personnel. Stein ne voit plus seulement dans le noyau ce que
la personne peut devenir (comme c’était le cas dans la theése sur 'empathie),
mais aussi - ce serait a préciser et a articuler avec sa conception de la liberté
- ce qu’elle doit (soll) devenir (PA 139). Une autre question, pour rester avec
le concept clé de la thése, aurait mérité une majeure attention : il s’agit de la
thése de 'immutabilité du noyau (PE 177 [123]), mise en question déja en 1919
dans Individu et communauté avec la possibilité d'une transformation (Ver-
wandlung) par une force supérieure (‘jenseitige’ Macht, 1G 195) et plus claire-
ment par la suite comme un déploiement (Entfaltung) du noyau (PA 141)
avec un renvoi au chapitre dédié a I'dme humaine dans sa singularité (PA
255-263).

J'ajoute une réflexion au sujet de la troisiéme partie sur 'expérience mys-
tique. La thése principale est que les vécus religieux, ou bien l'expérience
mystique, n'ont pas seulement une pertinence « régionale », mais peuvent
étre considérés comme accomplissement de 'expérience originaire de se sen-
tir en sécurité dans son étre (374). Stein parle deés Causalité psychique et
Introduction a la philosophie de vécus religieux dont 'essence est - dans la
ligne de Reinach - le sentiment de sécurité (Geborgenheit) qui fait saisir
I'existence d’une force spirituelle (EPh 171) et contribue au renouveau de la
force vitale (PK 73). Plus tard, dans I'analyse de la fin du deuxiéme chapitre
d’Etre fini et étre éternel, Stein se fraie un chemin depuis la fragilité du je
humain vers la solidité de I'étre éternel. Elle sollicite - comme expérience ori-
ginaire humaine - le sentiment de sécurité en utilisant I'image d’'une mere
qui tient son enfant dans son bras fort (EES 60). Cependant, comme dans les
ceuvres antérieures, elle évite encore tout vocabulaire personnel en parlant
de l'étre éternel. En effet, le retournement s’opére surtout dans le sixiéme
chapitre d’Etre fini et étre éternel ol Stein introduit, dans la perspective de
sa philosophie chrétienne, 'auto-nomination de Dieu comme « je suis qui je



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 559

suis » (EES 293), ce qui entraine la transformation de I'analogia entis en ana-
logia personae.

C’est précisément a ce niveau que je ne vois pas comment identifier d'un
c6té une expérience originaire de |'étre éternel et de 'autre c6té une relation
interpersonnelle. Sur ce point, dans ses derniéres ceuvres, Stein considere
que l'expérience mystique est essentiellement caractérisée par sa dimension
interpersonnelle (la rencontre avec Dieu de personne a personne, WGE 46)
et un nouveau type (Art) de gratuité, deux aspects qui ne sont pas présents -
si ce n'est peut-étre en germe - dans l'expérience originaire. Ainsi, I'expé-
rience mystique serait paradigmatique d’abord et surtout, et cela dans la
ligne de la philosophie dialogique, pour les vécus interpersonnels.

Toujours dans la troisieme partie, plus précisément dans le premier cha-
pitre sur la vacuité du moi, je tiens a questionner I'affirmation que la vacuité
du moi concernerait « non seulement [le moi] pur, mais également concret »
(424). Est-ce que cette affirmation est compatible avec la thése méme du
noyau de I'ame ? Ne faut-il pas plutét admettre une consistance ontologique
du noyau inconciliable avec la vacuité du moi concret ? Ou faudrait-il alors
préciser qu'il s’agit de la vacuité du moi uniquement du point de vue existen-
tiel ? Si d’'un c6té la theése de la vacuité du moi concret me semble aller trop
loin par rapport au theme méme de la these, je dirais d'un autre coté que la
loi kénotique résumée dans le chapitre suivant avec la formule « se perdre
pour se trouver » (427) ne va pas suffisamment loin. En effet, le « pour » final
n’est pas utilisé par Stein et a mon avis avec raison, car cette finalité peut faire
penser a un égoisme poussé a son extréme, c'est-a-dire une instrumentali-
sation de la perte en vue d’'un gain personnel, a la maniére d’un étudiant qui
renonce a un plaisir aujourd’hui pour avoir une bonne situation demain. De
ce point de vue, la logique du don de soi chez Stein me semble viser une
gratuité interpersonnelle qui exclut la finalité de se trouver soi-méme, en tout
cas s’il s’agit de la finalité principale et directe (FG 30).

En outre, dans un travail si bien fait, la précision des références aux
termes et expressions allemandes aurait pu étre plus soignée. Il est dommage
également que les références a I'original allemand ne sont pas systématique-
ment offertes au lecteur. Méme si on peut y voir une requéte exagérée d’'un
recenseur germanophone, cela aurait souligné I'exigence d’'un contact con-
stant avec le texte original aussi dans les recherches steiniennes en France,
dont Bouillot est devenue protagoniste.

Je ne pourrais pas conclure cette recension sans réaffirmer - apres ces an-
notations plus critiques - I'excellente qualité de cet ouvrage et en particulier
de la premiére partie qui propose un nouveau standard dans la recherche. Il y
a de l'espoir dans la recherche steinienne en France et il reste a souhaiter
que Bénédicte Bouillot puisse continuer d’y contribuer d’'une maniére aussi
réussie.



RAUL HEIMANN

Transzendentale Transzendenz? Riickfragen an
Simon L. Frank anhand von D. Stammers Monographie Im Glauben Gott
begegnen. Zur philosophischen Theologie Simon L. Franks?

Simon L. Frank gehort gewiss zu den weniger bekannten Denkern der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts. Méglicherweise zu Unrecht. Denn fiir den Philo-
sophiehistoriker Senkowski ist er der ,grofdte russische Philosoph tiber-
haupt®. Umso erfreulicher ist, dass Frank nach der Werkausgabe Peter
Ehlens (Russische Religionsphilosophie im 20. Jahrhundert. Simon L. Frank:
Das Gottmenschliche des Menschen) durch die tiefsinnige und umfassende
Dissertation Stammers eine weitere Wirdigung erfahrt.

Wer war Simon Frank? Er wurde 1877 als Sohn jiidischer Eltern in Moskau
geboren, studierte ab 1894 in Moskau und spater in Berlin. 1911 wurde er
Dozent in St. Petersburg und veroffentlichte dort 1915 das Grundlagenwerk
Der Gegenstand des Wissens. Grundlagen und Grenzen der begrifflichen Er-
kenntnis, das ,wohl bedeutendste Buch der russischen philosophischen Lite-
ratur im 20. Jahrhundert“ (D. Tschizewskij). 1922 musste Frank als Nicht-
Marxist Moskau Richtung Berlin verlassen, 1938 floh er als Jude nach Frank-
reich und 1945 emigrierte er nach London.

Das bewegte Leben der Suche nach einer Heimstatt spiegelt sich auch in
seinem Denken wider. Angetrieben von der Frage nach dem letzten Grund
des Seins verarbeitete Frank neuplatonische (Augustinus, Cusanus), trans-
zendental-philosophische (Kant, Fichte), phdanomenologische (Husserl,
Scheler) und personalistische Ansdtze (Buber, Rosenzweig). Diese Ansaitze
verband er zu einer Ontologie, Anthropologie und Theologie, die in einer
Lehre vom ,Gottmenschtum®, der ,Zweieinheit von Gott und Mensch”
gipfeln. Die Vielzahl an Ansdtzen weckt die Frage nach der Einheit von
Franks Denken. Anders als z.B. Anne Rorig bejaht Stammer diese Frage und
versteht Franks Denken als einen ,einheitlichen Prozess der Entfaltung eines
Grundgedankens® (18). Stammers Arbeit lasst sich als ein umfassender Ver-
such verstehen, moglichst voraussetzungsfrei diesen Grundgedanken Franks
systematisch zu entfalten, zu begriinden und der heutigen Wissenschaft, ins-
besondere der philosophischen Theologie, zuganglich zu machen.

Der Ausgangspunkt ist die ,philosophische Frage nach dem tiefsten
Grund der Wirklichkeit“ (14). Dieser Grund ist fiir Frank der ,Kulminations-
punkt von Erkennen und Sein“ (14), den zu erfassen ein ,transzendentaler
Uberschritt® der Rationalitit zum ,transrationale[n] Erleben der Immanenz
des Transzendenten“ (15) unternommen werden muss. Von diesem neuen
Erfahrungs- und Seinsbegriff her sucht Frank einen Zugang zum Menschen
und zu Gott. Dieser grundlegenden Struktur folgt der Aufbau von Stammers
Arbeit: der erste Teil entfaltet die Ontologie (Kap. I-1II). Der zweite Teil
vertieft diese Uberlegungen mittels anthropologischer Uberlegungen (Kap.

1 STAMMER, Dennis: Im Glauben Gott begegnen. Zur philosophischen Theologie Simon L.
Franks. Freiburg: Verlag Karl Alber 2016, 352 S., ISBN ¢78-3-495-48791-4.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 561

IV) und der letzte Teil betrachtet deren theologische Implikationen (Kap. V).
In jedem Kapitel stellt Stammer die Gedanken Franks ausfiihrlich dar, ordnet
sie systematisch ein und stellt kritische Riickfragen aus der wissenschaft-
lichen Perspektive. Die Antworten auf diese Kritiken zeigen nicht nur die
philosophische Relevanz des Frank’schen Denkens, sondern auch die Um-
sichtigkeit und Reflektiertheit seiner Deutung. Kritisch angemerkt sei hier
allenfalls, dass dem rekonstruierten Denken ein konkretes Ausgangsproblem
fehlt, durch das die leitende Frage nach dem Grund der Wirklichkeit moti-
viert werden kann. In der Folge erscheinen viele Begriffe und Uberlegungen
abstrakt, was die Arbeit mehr fiir Wissenschaftler als fiir Laien zugdnglich
macht.

Begibt man sich jedoch unter Stammers souverdner Leitung in das onto-
logische Denken Franks, wird schnell deutlich, dass Frank Ontologie nicht
als eine abgeschlossene Theorie, sondern als das Verfolgen der Frage ,Was
ist?“ versteht. Frank entwickelt den Seinsbegriff stufenweise ausgehend von
den Alltagsintuitionen tiber die Wirklichkeit mittels einer transzendentalen
Fragebewegung, die nach dem auf jeder Seinsstufe vorausgesetzten Seinsbe-
griff fragt. Ohne den Nachvollzug dieser Denkbewegung bleibt das begriffli-
che Ergebnis ,eine leere Abstraktion“ (21). Aus diesem Grund stellt Stammer
nicht einfach die Begriffe und Theoreme dar, sondern entfaltet dessen innere
Dynamik und er6ffnet somit einen Zugang zu den tieferen Begriindungszu-
sammenhdngen von Franks philosophischem System.

Auf der ersten Stufe der ontologischen Reflexion erfasst Frank die em-
pirische Wirklichkeit, die nicht nur physisch-materielle, sondern auch psy-
chisch-seelische Phanomene umfasst, kurz ,iberhaupt alles, was in irgend-
einer Form ,gegeben’ ist“ (23), d.h. im Bereich der Erfahrungsdaten. Dieser
Anfang erscheint zundchst plausibel, jedoch ldsst sich hier schon eine erste
Riickfrage formulieren. Frank scheint den ethisch-moralischen Phanomenen,
wie etwa gerechten Handlungen, keine besondere Beachtung innerhalb sei-
ner Ontologie zu schenken. Ausgangspunkt der transzendentalen Denkbe-
wegung ist die empirische Wirklichkeit in ihrer ganzen Ambiguitat. Kann
deren gesuchter Ermoglichungsgrund mehr sein als ein ambivalentes Sein?
Diese Frage ldsst sich nur am weiteren Gedankengang beantworten.

Auf der zweiten Stufe der Denkbewegung verdeutlicht die Reflexion der
empirischen Wirklichkeit, dass abstrakte Entititen wie Raum und Zeit ,als
formale Bedingungen der Méglichkeit der Erfahrungsdaten (26) stets mitge-
dacht, aber nicht empirisch gegeben sind. Beide Arten der Wirklichkeit zu-
sammen bilden die objektive, dem Menschen vorgegebene Wirklichkeit. In-
sofern Frank hier formale Bedingungen zur Wirklichkeit zahlt, folgt er
einem ,metaphysischen Platonismus und erklart die ,transzendentale Logik"
zur ,Logik des Seins selber (27). Ob hier Kants Kritik am Schluss von der
Denknotwendigkeit auf die Wirklichkeit (KrV, 529) berechtigt ware, bleibt
an dieser Stelle offen.

Auf der dritten Reflexionsstufe entdeckt das transzendentale Bewusstsein
»die jeden gegenstandlichen Bewusstseinsakt bedingende Voraussetzung
einer ,untrennbaren, unmittelbaren Einheit'“ (35), das sog. Selbstsein. Die



562 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

weitere Reflexion auf die Bedingungen dieses Selbstseins entdeckt dessen
Bezogenheit auf anderes. ,Nur durch diese Bezogenheit auf ein mir gegen-
iber anderes Sein bin ich ferner uberhaupt in der Lage, das sich mir als
,meine Realitit’ offenbarende Sein als ,eigenes‘ zu begreifen“ (41). Dieses
»~Andere” sind einerseits als Teil der objektiven Realitdat die anderen Men-
schen und die Kultur, durch die ein Mensch erst das ist, was er ist. Anderer-
seits ist es der absolute Seinsgrund, als letzte, notwendige Mdglichkeitsbe-
dingung des eigenen Seins tiberhaupt (43).

Dieses Absolute reflektiert Frank auf der vierten Stufe, jedoch nicht
direkt, sondern in seiner Beziehung zum Relativen, aus der Perspektive des
Relativen. Das absolute Sein kann weder Teil des relativen Seienden sein,
noch kann es ganzlich von ihm getrennt sein. Es umfasst vielmehr beides,
die Vielheit des relativen Seienden und die Einheit absoluten Seins. Dieses
,Sein als Einheit von Einheit und Vielheit“ (80) ist transzendental erschlos-
sen, aber nicht mehr begrifflich-rational fassbar. Frank bezeichnet dieses
ontologische Konzept als ,Antinomischen Monodualismus“ (80-86). Es mar-
kiert den Punkt, an dem die Rationalitat iiberschritten werden muss, da jede
rational-begriffliche Fassung auf Entgegensetzungen beruht, die das absolute
Sein stets transzendiert. ,Die Einsicht der docta ignoratia ist also das ratio-
nal begriindete Wissen um die Funktionsweise und Begrenztheit der Ratio-
nalitat“ (75). Diese Einsicht Franks erscheint gewagt, ist es doch nach ihm
die Rationalitdt selbst, die dieses Absolute erschliefdt und somit zugleich in
sich und aufder sich setzt. Allerdings weist Stammer zu Recht darauf hin,
dass die Rationalitdt nur durch den Bezug auf ein Etwas, das nicht sie selbst
ist, denkbar ist. Das Transzendente als transzendentale Bedingung der im-
manenten Rationalitit - ein erstaunliches und bedenkenswertes Ergebnis
der Frank’schen Ontologie!

Diese abstrakten ontologischen Uberlegungen holt Stammer im folgen-
den, anthropologischen Kapitel phidnomenologisch ein. Dazu durchlduft er
die zur Ontologie analogen Stufen anhand der Frage, was das menschliche
Sein und dessen Grund ist. Zuerst erkennt der sich reflektierende Mensch
seinen Korper sowie seine Seele als seine Seinsarten (entspricht Stufe 1 und
2), sodann die beiden zugrunde liegende Einheit des Selbstseins (entspricht
Stufe 3). Das geistige Selbstsein griindet wiederum in der Teilnahme am ab-
soluten Sein: ,Das Innerste unseres seelischen Lebens, also das uns am meis-
ten Immanente, verwirklicht sich und besteht bloff in einem immanenten
Transzendieren iiber das rein immanent Seelische” (150). Diese Einheit der
Immanenz und Transzendenz im menschlichen Sein ist laut Frank ein ,Para-
doxon, das man nicht beseitigen oder tiberwinden kann und darf (150).
Unter dieser Voraussetzung leuchtet es ein, dass das transzendente, absolute
Sein nicht mehr erkennbar, sondern ,,nur noch® erlebbar ist (entspricht Stufe
4). Der Gehalt des Erlebten ist neben der absoluten Einheit des letzten
Seinsgrundes auch dessen Personalitit (167-173). Beide Eigenschaften Gottes,
denn von ihm ist nun explizit die Rede, erschlieffen sich in der nachtragli-
chen Reflexion aus der transzendentalen Forderung an das Absolute, Seins-
und Sinngrund der Person zu sein. Das Erleben Gottes muss nach Frank



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 563

dessen Reflexion notwendig vorausgehen (249). Die individuelle Erfahrung
enthdlt durch die transzendentale Reflexion zugleich eine allgemeine Di-
mension. ,Mein Gott begegnet mir nicht nur als mein subjektiver Letzt-
grund, sondern auch als der mich absolut transzendierende Erstgrund allen
Seins“ (248). Mit anderen Worten: die Begriindung meines individuellen
Seins ldsst sich nur als allgemeiner Gott denken.

An dieser Stelle ldsst sich provokativ nachfragen, ob ein so gedachter
Gott mehr sein kann als ein Instrument der individuellen Selbstbestatigung?
Denn die prinzipielle Begriindetheit meines Ichs, d.h. sein Transzendenzbe-
zug, ist von Beginn an vorausgesetzt. Wo die Begriindetheit tatsdachlich ge-
geben ist, dort kann die transzendentale Reflexion zu einem wirklichen
Urgrund fithren. Wo sie jedoch nicht gegeben ist, wo ein ,grundloses, ver-
meintlich seiendes, eigenmachtiges Ich“ (299) sich ,sogar gegen seinen ei-
genen Seinsgrund“ wendet (302), dort kann die transzendentale Reflexion
nur zur Erméglichungsbedingung dieses Nichtseins fithren, zur absoluten
Grundlosigkeit. Ob also das Erleben des eigenen Letztgrundes ein Erleben
von Gott oder von einer ,Pseudo-Gottheit® (301) ist, hangt entscheidend von
der Wirklichkeit des sich reflektierenden Menschen ab. Dieses Problem
scheint Frank nicht zu erwdagen und konnte es wohl auch nicht, ohne seinen
transzendental-philosophischen Ansatz aufzugeben. Wahrscheinlich deshalb
schlieft er die radikale Moglichkeit der Wendung eines Menschen gegen
jede Form von Transzendenz aus, indem er betont, dass ,das Faktum des ei-
genen Seins bzw. In-Beziehung-Stehens unhintergehbar ist“ (252).

Durch Frank von dem Abgrund der Transzendenzlosigkeit befreit, kann
sich der Mensch als das immanente Ebenbild Gottes verstehen. Denn inso-
fern der Mensch sich in seinem Sein Gott verdankt, ist ,Gott als transzen-
dente Instanz das immanente Wesen des Menschen“ (264). Gott und der
Mensch als seine Schopfung bilden eine Zweieinheit, d.h. die Einheit aus
Einheit und Unterschiedenheit. Dieser Begriff der Gottmenschlichkeit ist der
»philosophisch-theologische Gipfelpunkt dieses Denkens“ (269). Insofern
Gott nicht alles, sondern in allem ist, bezeichnet Frank seine theologische
Position als ,Panentheismus“. Das Ziel der Schopfung, die Einheit der
Schopfung mit Gott, die ,Vergottlichung der Welt“ (293) ist somit bereits
verwirklicht, ,da der Prozess [der Vergottlichung, RH] ansonsten der Be-
dingung der Moglichkeit seines schopferischen Werdens entbehrte (293).

Fir den nachvollziehenden Leser erscheint diese ,Gottmenschlichkeit®
und ,Gottweltlichkeit” als die letzte Folge des Anfangs der transzendentalen
Reflexion beim Faktischen. Denn wenn Welt und Mensch von Beginn an als
begriindet vorausgesetzt werden, haben sie notwendig einen Grund, der
zugleich als immanent und transzendent gedacht werden muss. Dadurch
sind beide auch notwendig gottlich. Sobald diese metaphysische Einsicht
jedoch mit der Lebenswirklichkeit konfrontiert wird, stellt sich genauso not-
wendig die Theodizee-Frage. Entweder Welt und Mensch gelten als prin-
zipiell immer gut, woher kommt dann das Bése? Oder Welt und Mensch sind
faktisch ambivalent, Moglichkeit fiir Gut und Bose, was aber ist dann Gott?



564 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Frank 16st das Problem des Bosen auf bemerkenswerte Weise. Er schliefdt
das Bose konsequent aus dem Sein aus, da ,das Sein als Schopfung Gottes
unbedingt gut ist“ (296). Das Bose ist demnach ,nicht ,seiender Teil* der Rea-
litdt“ (296), es ist ,eine schlechthin grundlose Realitat“ (296) und es ist ,das
vollkommen Unverstandliche® (297). Wenn iiberhaupt, ist das Bése nur als
Gegensatz zum Sein, als ,Pseudo-Gottheit (301). Der transzendentale Ur-
sprung des Bosen besteht nach Frank in der ,Entartung der autonomen Per-
son im Menschen [..] zu einem grundlosen, vermeintlich seienden, eigen-
machtigen Ich® (299). Also besteht ,die Bedingung der Moglichkeit des
Bosen in der Gottmenschlichkeit selbst, insofern der Mensch von Gott als
bedingte Unbedingtheit derart autonom ,sein gelassen‘ wird, dass es ihm
moglich ist, sich sogar gegen seinen eigenen Seinsgrund zu wenden® (302).

Diese Reflexionen tiber das Bose erstaunen in mindestens zwei Hinsich-
ten. Erstens scheint das Bose mit seiner Transzendenz, Grundlosigkeit und
Unerkennbarkeit zentrale Eigenschaften des absoluten Seinsgrundes zu
teilen, so dass sich fragen lasst, worin fiir Frank eigentlich der wesentliche
Unterschied zwischen Gott und dem Bosen besteht. Zweitens scheint der
Ursprung des Bosen in dem Menschen selbst zu liegen, wenn er sich gegen
Gott wendet. Die fundamentale Unterscheidung zwischen dem gottzuge-
wandten und dem gottabgewandten Menschen spielt fiir Frank am Anfang
seiner transzendentalen Denkbewegung keine erkennbare Rolle. Angesichts
der Prasenz des Bosen zeigt sich die Brisanz der bereits aufgeworfenen Fra-
gen: Welcher Mensch wird auf seinen Grund zuriickgefithrt? Darf der Trans-
zendenzbezug des Menschen einfach vorausgesetzt werden? Oder muss er
vielmehr erst in einer fundamentalen Umkehr der je eigenen Existenz herge-
stellt werden, wie es Sokrates und Jesus prominent forderten?

Diese Nachfragen konnen und sollen hier nicht beantwortet werden.
Vielmehr konnen sie als eine Einladung gelten fiir eine weitergehende Aus-
einandersetzung mit dem ungewohnlich breiten und tiefsinnigen Denken
des russischen Philosophen. Wer dazu eine umfassende systematische Auf-
arbeitung von Franks philosophischer Theologie sucht, kommt an Stammers
Buch kaum vorbei.



JEAN-CLAUDE WOLF
Eine Revision des Judas-Bildes

Das Thema des Bosen widersteht vereinfachenden kausalen Erklarungen; es
ist so verschlungen und komplex, dass Erzahlungen und Symbole unentbehr-
lich bleiben. Bilder, Mythen, Legenden sind hdufig bevorzugte Mittel der Dar-
stellung, etwa die typologischen Erzdahlungen von Luzifers Sturz, von Adams
und Evas Siindenfall, von Kains Brudermord an Abel oder von Judas Verrat
an Jesus. Mit der Typologie schleicht sich auch ein vereinfachendes morali-
sierendes Schema ein: Der Gedanke an eine héhere Aufgabe oder gar eine
Rettung dieser Gestalten wird undenkbar. Das Schema verhindert die Sicht-
weise einer prophetischen Dialektik, die das Licht in der Dunkelheit, das
Gottliche in der Verfolgung, die Bekehrung im Untergang zu sehen lehrt.
Monokausale Erklarungen versagen, denn das Bose ist nicht nur die Wirkung
eines bosen Urwesens, der Materie, der Endlichkeit, Sturz in die Zeit, des
bosen Begehrens, nicht nur innerer Faktoren (Angst, Laster), nicht nur dufe -
rer Faktoren (Knappheiten aller Art, Privateigentum, Ungleichheiten in der
Verteilung von Macht, Prestige, Reichtum) - doch alle diese Faktoren mdogen
mitwirken, einwirken - immer bleibt im Hintergrund die Annahme einer
Freiheit, ja und nein zu sagen und entsprechend zu handeln, eine stoische
Annahme einer inneren Kraft und Energie, der inneren ,Akropolis“, die sich
im Christentum, etwa bei Pelagius (Epistula ad demetriadem), Erasmus, Boh-
me (Von der Gnadenwahl) hell und deutlich findet. Diese Freiheit findet sich
auch in der Unheilslinie der sog. bosen Stachelkinder (wie sie Jakob Bohme
nannte). Es bleibt die Utopie des Guten (der Ordnungen der Engel), die
Hoffnung auf eine bessere Zukunft. Nur Gott ist gerecht - weil Gott unpar-
teiisch ist, frei von ,Krinkungen“ und Angsten, ein Gott der Liebe, nicht der
Vergeltung. Die Vergeltung wird einmal abgeschlossen sein, nach dem Jiings-
ten Gericht. Danach wird das Hoéllenfeuer im Licht der Ewigkeit erléschen.
Dann wird Gott kein richtender und strafender Gott mehr sein, besser: er wird
uns nicht mehr als drohender, zorniger und strafender Gott begegnen. Diese
religionsphilosophische und eschatologische Sichtweise darf nicht mit einer
politischen Utopie oder Religion verwechselt werden. Der politische Utopis-
mus setzt auf die Macht der Organisation und Arrangements von Frieden
und Gerechtigkeit, ohne Riicksicht auf Freiheit des Einzelnen oder von Min-
derheiten, durch gewaltsame Elimination der ,Bosen®. Er setzt auf moglichst
direkte, effiziente und rasche Umsetzung durch planmafiiges Handeln,
durch Gewalt, Endschlacht, Endsieg - alles in militarischen Kategorien. Der
politische Utopismus glaubt an die Gottheit des Kollektivs Menschheit, die
sowohl als Subjekt als auch als Ziel der Verbesserung und Erneuerung gilt.
Hier liegt des Pudels Kern, der ,Atheismus”: Gott wird substituiert durch die
Menschheit, er wird restlos ,humanisiert”, und damit droht auch das ,Myste-
rium des Menschen® getilgt zu werden. Die religionsphilosophische Utopis-
muskritik der russischen Religionsphilosophen Nikolai Berdiajew, Sergius
Bulgakov und Simon L. Frank aktualisiert die Unterscheidung zwischen dem
Reich des Céasars und dem Reich des Heiligen Geistes. Es darf kein politi-



566 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

sches Regime des Reiches Gottes geben. Der Staat soll sich nicht in die
Religion einmischen, und die Religion soll nicht politisch instrumentalisiert
werden. Insbesondere die organisierte Religion muss in ihre Schranken ver-
wiesen werden. Was damals auf die Politik des Atheismus im Kommunismus
geminzt war, liefle sich heute auf die gegenseitige Funktionalisierung von
Religion und Politik unter Putin weiter verfolgen. Weder darf Putin die
russische Orthodoxie instrumentalisieren, noch darf sich diese Putin anbie-
dern. Beides wird unter Putin krass missachtet, obwohl Putin gern ein Buch
von Berdiajew verschenkt - allerdings das falsche, das Berdiajew aus dem
unmittelbaren Schock der Oktoberrevolution heraus verfasste (De l'inégalité)
und spater selbstkritisch beurteilte. Vielleicht hat Putin dieses Buch nicht zu
Ende gelesen, denn in ,Quatorziéme Lettre: Du royaume de Dieu” stehen die
begriindeten Vorbehalte gegen die Verwechslung von irdischem Chiliasmus
und geistiger Eschatologie. Mit Hilfe dieser Unterscheidung werden nicht nur
Zeloten wie Judas, sondern auch Theokraten wie der Grofdinquisitor suspekt.
Gegen Putin und im Sinne der Pussy Riots, die ebenfalls Berdiajew zur Lek-
tire empfehlen, sollte man zusdtzlich Berdiajews Buch Das Reich des Geistes
und das Reich des Caesar und moglichst viele Biicher der russischen Reli-
gionsphilosophen zirkulieren lassen! Diese Autoren sprechen deutlich gegen
den Wahnsinn von Patriotismus, Imperialismus und Riistungsindustrie, zu-
gunsten des Geistes und des Gewissens der Person. Wichtiger noch: das Mo-
dell der Konigswiirde aller Menschen durch das zu erneuernde Bild Gottes
(diese faszinierende Kombination von geistigem Aristokratismus und po-
litischem Egalitarismus) muss vermittelt werden mit Nietzsches Hymne auf
den schopferischen Menschen und mit dem Institut der gleichen Menschen-
rechte. Religion bildet eine Sphare sui generis, die nicht auf Moral, Kunst
oder Politik reduzierbar ist; sie umfasst die beiden polaren Rollen der Pries-
ter (als Verwalter der Sakramente und Dogmen) und der Propheten - letzte-
re sollen die Ereignisse der Geschichte kritisch begleiten, nicht durch Orga-
nisation von Macht und Gewalt, nicht als ,bewaffnete Propheten®, sondern
durch Deutung und Reflexion, als mahnende Stimme des Gewissens, zu-
gleich einsam und sozial, hoch verehrt von den einen, gesteinigt von den an-
deren. Die Propheten gehen nicht den Weg der machtvollen Hohepriester
oder des Groflinquisitors, der Theokratien oder offiziellen Staatsdoktrinen.
Philosophen, Priester und Propheten (Mdnner und Frauen!) sollen weder
Terroristen noch Konige werden. Das dltere Modell der konsultativen Mit-
sprache und Beratung passt zur offentlichen, aber ,inoffiziellen” Rolle, von
der hier die Rede ist. Mehr noch: die prophetische Dialektik dient dazu, die
verkappte Religion in der Gottesfinsternis, in der Verfolgung oder Banali-
sierung von Religion aufzudecken. Propheten sind da, um jeden Einzelnen
im Volk zu wecken und vor Entscheidungen zu stellen (wie es Martin Buber
sagte), nicht als ,Fithrer”, die fir ihre Ambitionen und Ideologien unbeding-
ten Gehorsam fordern. Das alles darf man nicht behandeln, ohne das tragi-
sche Dilemma von Weisheit und Macht zu erwahnen. Diese Tragodie ist so-
wohl traurig, als auch reinigend. Die Ohnmacht der Weisen ist das geringere
Ubel im Vergleich zur Allmacht von Experten, Technokraten oder Ideolo-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 567

gien. Uberlegungen dieser Art fithren auch zu Judas: in dieser Gestalt kristal-
lisiert sich das Umschlagen einer Untat in eine Heilstat. Was mafen sich die
mediokren Kommentatoren (Kommenta-Toren!) an, wenn sie tiber Judas wie
tiber eine Ubelriechende Nebenfigur hinweggehen, die sich angeblich aus
Neid und Bosheit und um des schndden Geldes willen zum Liebesverrat hin-
reifen lief3! Wichtiger als Geld war es Judas, in der Nahe Jesu zu sein. Judas
handelt schlecht und bose - es kann nicht darum gehen, das zu beschonigen
und ihn in eine Lichtfigur zu verwandeln. Aber er sinnt und tut, was er tut,
in der Zerrissenheit der Liebe - er ist ein tragisch scheiternder Apostel, von
Jesus selber ausgewadhlt, der doch die Herzen der Menschen kennt und seine
Apostel bis zum Ende geliebt hat - Jesus hat Judas niemals verflucht, wich-
tiger noch: er hat ihm das Apostolat nicht entzogen, nicht ,kirchlich® oder
yjuristisch an ihm gehandelt. Jesus hat ihm in Liebe und Traurigkeit voraus-
gesagt, dass ER, Judas, ihn verraten werde. Aber wenn er dies vor seinen
Aposteln sagte, so hat er nicht seinen Namen erwdhnt, oder dann nur so,
dass die anderen Apostel die ,schmutzige® Aufgabe des Judas missverstanden.
Man stelle sich vor, Jesus hédtte vor allen anderen gesagt: ,Judas, Du wirst mich
an meine Hascher ausliefern.” Was hatte das bei den elf anderen bewirkt? Das
gnostische Judas-Evangelium, das uns einen mehrmals lachenden Jesus pra-
sentiert, erzahlt von einer Angstvision des Judas, ,wie die elf Jiinger mich
steinigten und verfolgten“. Hatten ihn seine Kollegen sogleich gelyncht? Er-
weist sich in der von der Kirche verkannten und verbannten mythopoeti-
schen gnostischen Weisheit des in jiingster Zeit rekonstruierten Judas-Evan-
geliums der lachende Jesus nicht noch einmal als derjenige, der seinen
Apostel nicht verrat, ihn nicht an die anderen ausliefert, nicht zur Keule der
Verdammung und Ausstoflung des erwahlten Apostels greift? Jesus allein
kann einer solchen Versuchung widerstehen. Nur in der historia sacra ist Je-
sus unfehlbar vorauswissend, als ewiger Christus ist er allen Zeitablaufen
voraus. In ,Realitat“ hat er vielleicht nur einen unbestimmten Verdacht aus-
gesprochen, oder es handelt sich nur um eine nachtraglich unterschobene
Erfiilllungsstelle. Doch es lohnt sich, die Erzahlung auch als historia sacra zu
lesen und die psychologischen Tiefen und Abgriinde einer heiligen Legende
auszuloten. Es gibt Sachverhalte, Geheimnisse des Herzens, die einer blof}
historisch-kritischen Lektiire entgehen. In diesem Sinne, und vor allem im
Sinne der bereits genannten prophetischen Dialektik, hat Sergius Bulgakovs
in den Jahren 1931 und 1941 sein Judas-Biichlein verfasst, das erst 1967 ver-
offentlicht wurde und seit 2015 in einer franzdsischen Neuiibersetzung vor-
liegt.! Judas ist Apostel und Apostat, und in dieser Doppelrolle sieht Bulga-
kov auch das russische Volk und seine kommunistischen Eliten. Judas wird
zur Symbolfigur fiir die Tragik des Menschen, der aus eifernder Liebe und
mit Gewalt zu erzwingen versucht, was die gottliche Vorsehung ohnehin, aber

1 Pére Serge BOULGAKOV: Judas Iscarioth. L’Apétre félon. Préface de Nikita Struve. Traduit
du russe par Michel Niqueux. Genéve : Editions des Syrtes 2015, 140 S., ISBN 978-2-940523-

19-1.



568 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

,Zu seiner Zeit“ vorgesehen hat, d.h. zum revolutiondren Putschisten und
Bolschewisten. Warum hat Jesus, der Ergriinder der Seele, der vor der
Berufung seiner Apostel gebetet hat, um mit dem Willen Gottes, im Willen
Gottes (und damit ,unfehlbar, was das Heil betrifft) den ,Stadter” (wie
Kain) und ,Dieb“ Judas auserwahlt? Hatte Judas (wie die elf anderen) auch
Vorziige und Schwdchen, die ihn zur Aufnahme ins Kollegium der zwdlf be-
sonders befdhigten? Warum wurde ausgerechnet ihm die Kasse anvertraut?
Und warum findet sich die Verunglimpfung von Judas als Teufel nur im Jo-
hannes-Evangelium? War er von Anfang an ,bose“, oder wurde er erst bose,
als er zum Verrater wurde? Was bedeuten seine Reue und sein Suizid? Ange-
sichts dieser und anderer Fragen wird Judas zu einer der besonders uner-
griindlichen Personen unter den dramatis personae der Passions- und Heils-
geschichte. Das Nachdenken tber Judas kann nach dem Zeugnis Bulgakovs
in der vorosterlichen Zeit den Schlaf rauben. Es gibt nicht nur eine Erzdh-
lung, sondern ein Drama, mit Tod und Auferstehung ihrer ,Helden®. Judas
ist auch ein ,Glaubensheld”, aber ein verschrobener, weit ab von der landli-
chen Unschuld der Handwerker und Fischer, die im Azur des Galildischen
Sees und Himmels aufwuchsen. Judas ist wie Kain ein ,Stadter und muss
mehr Boses auf sich nehmen als die harmlosen S6hne von Fischern und
Ackerbauern. Die ,verdorbenen® Stadter haben keine ,Verdienste um ihr
Heil“, sie hangen mehr noch als die naiven Landeier allein am diinnen Faden
der Gnade Gottes, wenn sie iiberhaupt zu retten sind ... Nur die ewige Liebe
konnte sie retten. Sie zu ,Teufeln zu erklaren, die ewig in der Holle schmo-
ren werden, steht uns nicht zu. (Was fiir eine Anmafdung, wenn der tiirki-
sche Ministerprasident Erdogan die Terroristen dazu verdammt, ewig in der
Holle zu schmoren!) Es liee sich vieles sagen zur Polaritdt von Judas Ischa-
riot und Johannes, dem Lieblingsjiinger Jesu. Bulgakov gibt reichlich Nah-
rung zum Nach- und Weiterdenken. Auch Petrus, sofern er sich anmafit,
Jesus aufzuhalten und ihm in aller Freundschaft rat, sich zu schonen und
nicht in Gefahr zu begeben (vgl. Mt 16,22f.), wird von Jesus als Satan be-
zeichnet. Er wird eben so wenig wie Judas ,verteufelt. Vielmehr weist Jesus
die Versuchung zuriick, nicht den Weg bis zum Ende und in ,Selbstlosigkeit®
zu gehen. Die Versuchung Satans, der zornig ist, weil er weif3, dass er wenig
Zeit hat (vgl. Offb 12,12), besteht darin, die Heilsgeschichte eigenmdchtig zu
iiberstiirzen - oder auch zu verzogern. Es hat etwas zu tun mit unheilvoller
Zeitkontrolle - selbst der Suizid des Judas besteht in einem Akt der fragwiir-
digen Beschleunigung des Endes. Die Petrus-Satan-Stelle bei Matthdus ist
keine ,erbauliche” Sequenz, sie passt nicht in die ,liturgische Stimmung”
und verlangt eine gewisse Gedankenakrobatik, die man einer fromm hypno-
tisierten Gemeinde vielleicht nicht zumuten kann. Sie zeigt nicht den sanf-
ten Jesus, sondern den scharfen, der zum ,Schwert® greift, jedenfalls zum
Schwert der Unterscheidung zwischen dem, was uns passt, und dem, was
Gottes Wille und timing ist. Dieser Jesus kampft gegen die Komplizitdt mit
Satan. Gott allein kann das schwierigste Problem, die fiir alle heilsame Begeg-
nung des Zeitlichen und Ewigen, unterstiitzen und durchfithren. Wir sind nur
fehlbare Mitarbeiter! So betrachtet sollte man die Petrus-Satan-Stelle und die



Rezensionsartikel — Besprechungen - comptes rendus 569

Judas-Satan-Stelle parallel lesen - nicht als Verteufelungen, sondern als Zu-
rickweisung einer typisch menschlichen Versuchung. Das Studium der
Starken und Schwachen der Apostel fiihrt zu einem moglichen Entwurf einer
Kulturgeschichte, in der sich das weite Spektrum dessen findet, was man die
,Natur des Menschen“ nennt, die eine sehr plastische Natur sein muss. Der
Mensch ist Mikrokosmus, Spiegel des Makrokosmos. Darin beschlossen liegt
ein gespanntes Verhdltnis zurzeit, die zugleich meine Lebenszeit und die
Zeit aller ist. Von Menschen betriebene Zeitverzogerung und Zeitbeschleuni-
gung sind Faktoren der Verfehlung der Gelassenheit, Versuche, das Heil fiir
mich zu ergattern, ohne es in das Heil aller einzubeziehen. Vorsehung be-
deutet nicht Determinismus, Prdadestination als Festlegung, sondern gottli-
che Zeitweisheit: alles hat seine Zeit, wir sind nicht nur in der irdischen Zeit
gefangen, sondern haben sie auch als heilende und heilige Zeit vor uns.
Nicht wir sind es, die unsere Geschichte fertig erzdahlen. Die ,rechte” Zeit,
die nur Gott kennt, ware die Zeit, in der alle gerettet werden kénnten. Die
religionsphilosophische Studie Bulgakovs fiihrt zur prophetischen Mahnung;:
Wird sich Gott nicht wenigstens der Ausrichtung auf eine bessere Zukunft er-
barmen, die sich im Kommunismus findet, wenn auch blof8 in weltlicher Ge-
stalt? Lief3e sich der Verrat der kommunistischen Eliten an Gott und Chris-
tus (ihre ,Christomachie“) nicht unter dem Aspekt von Judas sehen, der
nachtraglich seine Tat bereut? Oder sogar unter dem Aspekt des Saulus, der
als Verfolger zum Paulus bekehrt wird von einem Licht und der Stimme
Christi (Apg 9,3-6), die Stimme, die ihm voraussagte, es werde ihm schwer
fallen, weiterhin ,gegen den Stachel zu l6cken® (Apg 26,14)? Es spricht die
Stimme dessen zu ihm, dem er selbst als Verfolger noch verbunden war,
wenn auch auf verkehrte Weise, wie ein betrunkener Ehemann, der Frau und
Kinder schligt. Bulgakov gehért zu den Stimmen, die in der Ara der bolsche-
wistischen Gottesfinsternis Judas neu erfahren und portratieren, nicht um
ihn moralisch oder ideologisch zu heroisieren, aber auch nicht, um in den
Chor der Emporten einzustimmen, welche die Versuchung des Judas von sich
weisen, nach dem Schema: ,Wir sind die Geretteten; die Verlorenen sind die
anderen.” Vielmehr werden Sinn und Verstand gescharft fiir das Drama der
Erlosung, in dem Judas, der Apostel, der Christus nahe bleibt, eine ebenso
unverzichtbare wie ratselhafte Rolle spielt.






REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

MENDELSSOHN, Moses: Pentateuchkommentare in deutscher Ubersetzung. Hg.
v. Daniel Krochmalnik, tibers. v. Rainer Wenzel (= Gesammelte Schriften.
Jubildumsausgabe. Band 9,3: Schriften zum Judentum III, 3). Stuttgart-Bad
Cannstadt: Frommann-Holzboog 2009, 437 S., ISBN 978-3-7728-1579-9.

MENDELSSOHN, Moses: Einleitungen, Anmerkungen und Register zu den Penta-
teuchkommentaren in deutscher Ubersetzung. Hg. v. Daniel Krochmalnik,
bearb. v. Rainer Wenzel und mit einem Beitrag von Werner Weinberg (= Ge-
sammelte Schriften. Jubildumsausgabe. Band 9,4: Schriften zum Judentum
I11, 4). Stuttgart-Bad Cannstadt: Frommann-Holzboog 2016, 576 S., ISBN ¢78-

3-7728-2495-1.

Als Hilfe zum Lernen der Torah tibertrug Mendelssohn fiir seinen Sohn die
Finf Biicher Mose in ein zeitgemafdes und korrektes Deutsch. Seine Inten-
tion war sowohl eine Alternative zu den ,schlechten® jiddischen Wort fir
Wort Ubersetzungen zu schaffen als auch zu verhindern, dass sein Sohn auf
die christlich deutschen Ubersetzungen zuriickgriff. Salomon Dubno, der
Hauslehrer des jungen Mendelssohn fir hebraische Grammatik, war von der
Ubersetzung so angetan, dass er sie publiziert wissen wollte. Mendelssohn
stimmte dem Vorhaben unter der Bedingung zu, dass Salomon Dubno einen
hebriischen Kommentar zur Ubersetzung verfasse. Dieser sollte einerseits die
Ubersetzung grammatikalisch untermauern und andererseits Lehrer durch
weiterfiihrende Erlauterungen und Erklarungen im Unterricht unterstiitzen.
Salomon Dubno begann den Kommentar zu Genesis und Mendelssohn er-
ganzte zuerst nur, ibernahm dann den Kommentar zu Exodus selbst. Am
Ende wurde Naftali Herz Wessely fiir Levitikus gewonnen, Naftali Herz Hom-
berg beauftragt am Kommentar zu Deuteronomium mitzuarbeiten und
Aaron Jaroslaw half anonym bei Numeri mit - wobei Mendelssohn alle Texte
selbst erganzte, korrigierte und zum Teil mit Zusatzen versah. Was schnell
als Mendelssohns Pentateuchkommentar unter dem hebraischen Namen Biur
bekannt wurde ist eigentlich ein Gemeinschaftswerk dieser jiidischen Auf-
klarer. Dem klassischen Layout rabbinischer Bibeln entsprechend wurde der
Biur am unteren dufleren Seitenrand abgedruckt. Daneben wurde Salomo
Dubnos und Schalom b. Isaak aus Meseritz’ masoretisch-grammatikalischer
Kommentar Tikkun soferim innen gesetzt. Am oberen Rand befanden sich
der hebriische Bibeltext innen und aulen Mendelssohns deutsche Ubersetz-
ung desselben, genannt Targum ashkenazi. Mendelssohn verfasste noch eine
Einleitung unter dem Namen Or la-netiva, die das Vorhaben erklaren und
rechtfertigen sollte. Diese so angeordneten vier Texte mitsamt der Einlei-
tung erschienen bis 1783 unter dem Titel Netivot ha-schalom (Pfade des Frie-
dens). Wie bei vielen Werken der jidischen Aufklarung erzeugte auch dieses
eine heftige Kontroverse - teils wegen der Ubersetzung an sich, teils wegen



572 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

mangelnder rabbinischer Approbation, teils wegen der angeblich aufklareri-
schen Tendenzen.!

Im Rahmen der gesammelten Schriften Mendelssohns in der Jubildumsaus-
gabe sind 2009 in Band 9,3 dank des Herausgebers Daniel Krochmalnik und
des Ubersetzers Rainer Wenzel die Pentateuchkommentare in deutscher
Ubersetzung erschienen und damit einem breiteren Publikum zuginglich.
Dieses wird tberrascht feststellen, wie augenscheinlich traditionell und
wenig revolutiondr oder aufkldrerisch der Biur daherkommt. Die zitierten
Autoren sind fast ohne Ausnahme klassische jiidische Exegeten - selbst Kab-
balisten wie Josef Gikatilla oder sogar der Sohar werden gelegentlich ange-
fihrt. Die genannten Schriften jidischer Aufklirer bewegen sich tiberwie-
gend im Bereich hebrdischer Grammatik und spielen eine sekundare Rolle.
Nichtjiidische Autoren kommen namentlich nie zu Wort - héchstens wer mit
ihnen vertraut ist, erkennt sie als Ideengeber im Hintergrund, wie z.B. bei der
Deutung der Schopfungsgeschichte im Lichte des Leibniz’schen Optimismus.
Neben einigen weiteren langeren, insgesamt aber eher sparlich gesaten Ex-
kursen wie z.B. zur biblischen Poetik, den Zehn Geboten, der Nachstenliebe,
der biblischen Vogelkunde u.a.2 besteht der Biur aus einem Mosaik an Para-
phrasen traditioneller Kommentare, grammatikalischer Erlauterungen und Er-
orterungen zur Akzentuierung des hebrdischen Textes. Besonders letztere,
die vornehmlich als Fachgebiet von Salomon Dubno Aufnahme in den Kom-
mentar fanden, wurden weder vor noch nach dem Biur bei exegetischen Fra-
gen wirklich miteinbezogen. Eine Neuentdeckung dieses Ansatzes ausgehend
vom Biur konnte sehr ertragreich sein und neue Ergebnisse liefern.
Insgesamt wird der Biur der Intention seiner Autoren, sich hauptsachlich
auf die Deutung des richtigen Literalsinns, des Peschats, zu konzentrieren
und allegorische Deutungen aufden vor zu lassen, gerecht. Nichtsdestotrotz
ist der Biur tiberwiegend ein Kind der rabbinischen Literatur, das sich auch
an die dort herrschenden Konventionen halt. Dies macht den Biur - wie die
gesamte rabbinische Literatur - sehr voraussetzungsreich und fir eine ein-
fache Lektiire nur schwer zuginglich. Rainer Wenzel muss man seine Uber-
setzungsleistung hoch anrechnen - denn wihrend es bei vielen Ubersetzun-
gen reicht, eine Sprache zu beherrschen, erfordert die Ubersetzung des Biur
eine tiefgehende Kenntnis der verschiedenen Spielarten des Hebraischen -
und zwar vom Hebraisch der Bibel, tiber dasjenige der mittelalterlichen Kom-
mentatoren bis zum Hebrdisch der jidischen Aufklarer selbst. Ist das bibli-
sche Hebraisch zwar fast vollstandig in Vokabular und Grammatik erschlos-
sen, gilt dies keineswegs fiir die tibrigen - weder fiir das mittelalterliche He-
braisch noch dasjenige der Aufklarer. Dariiber hinaus hat der Biur in groféen
Teilen grammatikalische und etymologische Untersuchungen zum Thema,

! Zur Geschichte des Pentateuchkommentars vgl. ALTMANN, Alexander: Moses Mendels-
sohn. A Biographical Study. Alabama: Alabama University Press 1973, 368-383.

2 Vgl. zum Leibniz'schen Optimismus (JubA 9,4 26-28), zur biblischen Poetik (ebenda
162-185), zu den Zehn Geboten (ebenda 208-228), zur Nachstenliebe (ebenda 346-351) und
zur biblischen Vogelkunde (ebenda 327-333).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 573

bei denen ohne tieferes inhaltliches Verstindnis des Textes eine Ubersetz-
ung nahezu unmoglich ist. Zum Glick zeichnet sich Rainer Wenzel durch
dieses Verstiandnis aus und tbersetzt dankenswerterweise so klar und so
verstandlich, als es der Text hergibt. Er macht hiermit zum ersten Mal einen
bedeutenden Teil des Werkes Mendelssohns zugdnglich, der vorher nur von
einem in der Judaistik, ihren Sprachen, Thematiken und Literatur versierten
Leser mit viel Miithe erschlossen werden konnte. Einziger Wehmutstropfen
ist, dass es nur bei einer Auswahl geblieben und leider keine deutsche Ge-
samtiibersetzung des Biur geworden ist. Dennoch sollen die wissenschaft-
lichen Probleme, die mit einer jeden Auswahl verbunden sind, weder die
Leistung noch die Freude iiber einen hoffentlich erweiterten Wirkungskreis
des Biurs schmilern. Vor allem da Rainer Wenzels Ubersetzung jeden Leser
unweigerlich frither oder spater zuriick zum hebrdischen Originaltext und
Mendelssohns Pentateuchiibersetzung fiithren wird.3 Als Kommentar ist der
Biur kein Text, der fiir sich alleine steht, sondern nur im Zusammenspiel mit
Mendelssohns Ubersetzung und dem Text der hebriaischen Bibel verstind-
lich und zugdanglich wird. Erweitert man dies noch um die Dimension der
zitierten rabbinischen Literatur, so offenbart der Biur eine Hermeneutik und
Diskurstheorie, die ihren postmodernen Aquivalenten in nichts nachsteht.4

Einen wichtigen Schritt fir die weitere wissenschaftliche Erschlieffung des
Biur haben Daniel Krochmalnik und Rainer Wenzel in diesem Jahr mit dem
Band 9,4 Einleitungen, Anmerkungen und Register zu den Pentateuchkom-
mentaren in deutscher Ubersetzung der Jubildumsausgabe gemacht. So bietet
Rainer Wenzel hier eine Einleitung, die einen sehr guten Uberblick iiber die
Quellen des Biur sowie die fiir das Verstandnis erforderlichen Grundannah-
men darstellt. Seine Einleitung abschliefdend charakterisiert Rainer Wenzel
den Biur als die Verwirklichung der Religiositit Mendelssohns im Verstehen
der Schrift. Hiervon ausgehend nimmt er das Gesamtwerk Mendelssohns in
den Blick und bestimmt die Morgenstunden als die Verwirklichung im Den-
ken, die Ubersetzung der Psalmen im Empfinden und Singen, Jerusalem als
Darlegung, wie sich religiose Gesinnungen im Austiiben der Gebote dufiern.
Diese Werkbestimmung aus der Perspektive des Biur kann und sollte als wis-
senschaftliche Aufforderung verstanden und aufgegriffen werden, Mendels-
sohn und sein Werk mehr als Einheit zu begreifen und zu deuten. Denn lei-
der wird Mendelssohn immer noch zu fragmentarisch nach den einzelnen
Disziplinen rezipiert. Ein Opfer dieser Rezeptionsweise sind ohne Zweifel
Mendelssohns Pentateuchiibersetzung und -kommentar.

Im Anschluss an die Einleitung findet sich der Beitrag von Werner Wein-
berg, der iiberzeugend und akribisch Antwort auf die drangende Frage gibt,

3 Beide Texte sind 1990 als Reproduktion der Originalausgaben von 1780-1783 in den
Bdnden 15-18 der Jubilaumsausgabe erschienen.

4 Als bemerkenswertes Beispiel soll hier nur Mendelssohns textliche Intervention beziig-
lich der Deutung des Gebots der Nachstenliebe durch Wessely genannt werden (vgl. JubA
9,3, 349). Als wirkliches gemeinsames Werk spiegelt der Biur auch die Meinungspluralitat
seiner Autoren an vielen Stellen wider.



574 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wieviel Mendelssohn wo im Biur steckt. Neben der fiir die Forschung rele-
vanten Frage der Autorschaft, liefert Weinbergs Darstellung zur Mitarbeit
der einzelnen Autoren vor allem einen Blick hinter die Kulissen des Wissen -
schafts- und Literaturbetriebs der jiidischen Aufklarung.

Den grofdten Raum und auch den Hauptteil des Bands machen die von
Rainer Wenzel verfassten Anmerkungen und Erliuterung zur Ubersetzung
des Biur aus. Hierbei wird am dufleren Rand jeweils die Seite mitsamt der
Spaltenzahl der Ubersetzung in Band 9,3 zur Orientierung angegeben. Da
die Seitenanzahl nur bei der ersten Anmerkung auf einer Seite angegeben
und nachfolgend nur die Spaltenzahlen vermerkt werden, kann es bei lange-
ren Erlauterungen zu Orientierungsproblemen kommen - vor allem da am
oberen Seitenrand die Kapitel der Bibel als Ordnungssystem fungieren und
nicht die Seitenzahlen der Ubersetzung. Die eigentlichen Anmerkungen wer-
den mit einem Wort oder einer Wortfolge im Kursiv als Bezug eingeleitet
und liefern in der Mehrheit genau das, was sie leisten sollen. In wenigen
Worten werden eine Stelle erlautert, Verweise geliefert oder Quellen ge-
nannt. Die Qualitat ist durchgiangig sehr gut, vor allem die Verweise inner-
halb des Werkes Mendelssohns ermoglichen es, schnell den Blick von einer
einzelnen Stelle auf das Ganze zu wenden. Daneben verdienen es einige lan-
gere Anmerkungen, die als Exkurse auch alleine lesenswert sind und einen
eigenen Beitrag zur Erforschung Mendelssohns darstellen, besonders erwdhnt
zu werden. Hierunter fallen Rainer Wenzels Erlauterung zum Siindenfall im
Diskurs der Aufklarung, zum Begriff Epikureer bei Mendelssohn, zur Bedeu-
tung der biblischen Geografie und Vogelkunde zu Mendelssohns Zeit und
zum biblischen Gebot der Zurechtweisung.5 Durch diese Anmerkungen wird
klar, wie sehr Mendelssohn und sein Biur Teil des zeitgendssischen Diskur-
ses sind und es ihm an vielen Stellen um eine jidische Wiederaneignung
biblischer Themen und Gedanken geht. Besonders erwahnenswert und her-
ausragend ist die 19 Seiten lange Erorterung zur hebraischen Poesie. Sie
stellt dar, wie sehr Mendelssohn von Fragen hebrdischer Poesie bewegt war,
ob es eine urspriingliche hebrdische Poetik und Metrik gibt oder ob es legi-
tim sei, das arabische Versmafd zu verwenden. Rainer Wenzel erortert diese
Frage mit vielen Verweisen auf Jehuda Halevi, Herder, Abravanel und Aristo-
teles, womit es ihm vortrefflich gelingt dem Leser die Breite und Tiefe dieser
Fragen fiir Mendelssohn und sein Denken zu vermitteln.¢

Im Anschluss an die Anmerkungen enthdlt der Band noch einen Anhang
zur Akzentuierung, ein Glossar, Korrigenda zu Band 9,3, - die nur eineinhalb
Seiten lang und das grofite Kompliment an die Ubersetzung sind - eine Bib-
liographie und ein Register zu den beiden vorgestellten Binden. Der Anhang
zur Akzentuierung richtet sich vor allem an den interessierten Leser und
stellt auf wenigen Seiten die Akzente und ihre Funktion dar. Abschliefdend
verweist Rainer Wenzel auf weiterfiihrende Literatur zu diesem Thema. Die

5 Vgl. JubA 9,4 96-109 (Siindenfall); ebenda 140-149 (Epikureer); ebenda 240-245 (Geo-
grafie); ebenda 415-417 (Vogelkunde); ebenda 432-443 (Zurechtweisung);

6 JubA 9,4 254-273.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 575

anschliefdende allgemeine Bibliografie ist mit der Schwierigkeit konfrontiert,
dass die Literatur, die sich auf den Biur allein konzentriert, recht tiberschau-
bar ist - wahrend es an Schriften zur jidischen Aufklarung allgemein nicht
mangelt und in diesem Rahmen oft auch der Biur behandelt wird. Daher sind
die Herausgeber auch hier wieder vor das Problem der Auswahl gestellt -
warum wird Shmuel Feiner Haskala - jiidische Aufklarung: Geschichte einer
kulturellen Revolution7 aufgenommen und nicht Christoph Schulte Die
judische Aufkldrung,® obwohl beide Biicher allgemein ausgerichtet sind und
Christoph Schulte als einer der wenigen Autoren auf Deutsch eine weite
Rezeption geniefdt?

Das Glossar erklart in alphabetischer Folge in wenigen Zeilen wirkliche
Grundbegriffe des Judentums, wie Torah, Mishnah, Tefillin u.a. Da der Biur
so voraussetzungsreich und so tief in der Welt des rabbinischen Denkens
verankert ist, wird man bei den meisten Lesern die im Glossar erlauterten
Begriffe als bekannt annehmen kdénnen. Dennoch muss das Glossar als ein
weiteres Element der sehr lobens- und wiinschenswerten Tendenz gesehen
werden, die Schwelle zu senken und den Zugang zu erleichtern. Im Register
sind die Personen der beiden Bande 9,3 und 9,4 erfasst, wobei die Seitenzah-
len des ersteren der Kenntlichkeit halber kursiv gesetzt sind. In der Praxis ist
es leider manchmal schwierig zu erkennen, ob eine Zahl im Kursiv steht oder
nicht. Ebenso tragen die kurzen Erlauterungen neben dem Namen nicht zur
Ubersichtlichkeit bei. Was das Register allerdings auf einen Blick ausge-
zeichnet zeigt, ist, wie traditionell Mendelssohn zitiert.

Abschliefend kénnen die Ubersetzungsleistung Rainer Wenzels, die Her-
ausgeberschaft Daniel Krochmalniks und der Beitrag Werner Weinsteins
nicht hoch genug bewertet werden. So wird mit beiden Banden 9,3 und 9,4
ein Teil des Werkes Mendelssohns zugdnglich, das im hebraischen Original
zu selten aus dem Regal genommen wird. Umso mehr bleibt zu hoffen und
zu wiinschen, dass der Biur jetzt in seiner deutschen Ubersetzung und mit
Anmerkungen, Verweisen sowie Erlauterungen versehen wieder verstarkt Be-
achtung findet, gelesen, diskutiert und verortet wird — dass er wieder seinen
Platz in den akademischen Unterricht findet, wo gute Ubersetzungen hiufig
immer noch Mangelware sind, und selbst eine Auswahl sehr hilfreich und
niitzlich ist.

JULIAN HOLTER

7 FEINER, Shmuel: Haskala - jiidische Aufkldrung: Geschichte einer kulturellen Revolution.
Hildesheim: Olms 2007.

8 SCHULTE, Christoph: Die Jiidische Aufklirung: Philosophie Religion Geschichte. Miin-
chen: C.H.Beck 2002.



576 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

HoLzHEY, Helmut/MUDROCH, Vilem (Hgg.): Die Philosophie des 18. Jahrhun-
derts. Bd. 5: Heiliges Rémisches Reich deutscher Nation - Schweiz - Nord-
und Osteuropa (= Grundriss der Geschichte der Philosophie). Basel: Schwabe
Verlag 2014, 1677 S., ISBN 978-3-7965-2631-2.

Non é un’impresa facile recensire in poche righe un’opera cosi imponente
come il quinto volume (in due tomi) della serie “La filosofia nel XVIII se-
colo”, pubblicato nel 2014 per la collana Grundriss der Geschichte der Philo-
sophie - il cosiddetto Ueberweg, dal nome dello storico fondatore.

Cio non semplicemente per il cospicuo numero di pagine (ca. 1650), o per
I'estensione geografica che i due curatori, Helmut Holzhey e Vilem Mudroch
— autori anche di alcuni capitoli -, hanno voluto considerare, ponendosi in
continuita con il quarto volume della serie dedicato alla filosofia nel XVII
secolo [2001]: dalla Germania alla Svizzera, dalla Scandinavia (con Danimar-
ca, Norvegia e Svezia) alla Polonia e all'Ungheria, includendo (come novita
di questo volume) un capitolo sulla filosofia nella Russia zarista. Quello che
infatti pit colpisce, ad uno sguardo d’insieme, ¢ la varieta di approcci che
I'opera presenta, segnando alcune novita rispetto al passato. Non c’e infatti
solo la storia della filosofia - articolata attraverso la diversita degli orienta-
menti confessionali e anticonfessionali — e la storia della scienza, entrambe
supportate, secondo la tradizione dello Ueberweg, dalla storia delle univer-
sita e delle istituzioni (accademie, scuole, biblioteche, centri non universi-
tari) e da imponenti sezioni bibliografiche. Una significativa novita di questo
volume si scorge gia nel primo capitolo, in cui i curatori hanno voluto pre-
sentare una storia del testo e dei generi filosofici, a cui si aggiungono una
serie di paragrafi dedicati alla divulgazione scientifica e alla storia della lin-
gua filosofica nel XVIII secolo, in particolare nel confronto tra latino e tede-
sco filosofico. Si tratta di una pluralita di approcci derivati dalle pili recenti
metodologie di ricerca (soprattutto quelle relative alle lingue filosofiche),
con cui i due curatori hanno voluto ricostruire la poliedricita filosofica es-
pressa dal secolo in questione, ricorrendo all'apporto di 63 contributori (21
in piu rispetto al numero sul Seicento, curato sempre da Helmut Holzhey
assieme a Wilhelm Schmidt-Biggemann, con la collaborazione di Vilem Mu-
droch).

Dal punto di vista storiografico e della periodizzazione - almeno per cio
che concerne l'area tedesca - il volume raccoglie I'eredita del numero sul se-
colo precedente (n. 4/1), che intitolava il capitolo n. 10 “Christian Thomasius
und der Beginn der deutschen Aufkldrung”. Il secondo capitolo del volume
sul Settecento é infatti dedicato al Thomasianismus. Si compone pertanto,
storiograficamente, una partizione della Aufkldrung filosofica non piu basata
sulla visione ormai “classica” delle due eta, quella di Wolff e quella di
Lessing, confinate entro i limiti temporali del Settecento. Il volume fissa sta-
bilmente, nella periodizzazione, I'ambito di una Frithaufkldrung, incentrata
sulla figura di Christian Thomasius e proseguita poi da un movimento di
seguaci ed estimatori di quest’ultimo che si avvia gia nel Seicento.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 577

All'interno delleta di Thomasius” sarebbe infatti rinvenibile un primo
tentativo di superamento della stagione della Schulmetaphysik, giunta dopo
Clauberg in una fase di stanca e di scarsa originalita. Gia Christian Wolff ri-
teneva che nell’opera di Clauberg avesse luogo un primo tentativo di emen-
datio - seppur non riuscita — del “canone” dell’ontologia, attraverso ad esem-
pio I'innesto, da parte di quest’ultimo, del cartesianismo. Se tuttavia quella
di Clauberg era una emendazione “interna” alla Schulmetaphysik, quella di
Thomasius era invece - per cosi dire - un’emendazione della filosofia “dalla”
Schulmetaphysik, vista anche una certa avversione di quest’'ultimo non solo
nei confronti del modello scolastico dell’'ontologia, ma pit in generale nei
confronti della metafisica.

Con Christian Wolff la Aufkldrung sarebbe giunta a una fase di “sedimen-
tazione”, espressa filosoficamente dal modello del “sistema”, attraverso cui
Wolff e il wolffismo avevano provato a integrare, entro il milieu della Schul-
metaphysik, le istanze che provenivano da Leibniz e Thomasius. Interessante
e che il volume dedichi cospicui paragrafi (cap. 4, §§ 13-14) alle specificita
geografiche dell'llluminismo tedesco, parlando di una Géttinger Aufkldrung
(con autori come J.G.H. Feder e G.C. Lichtenberg) e di una Berliner Aufkli-
rung, fortemente orientata da Federico II di Prussia e autori come J.G. Sul-
zer. Spicca poi l'approfondimento sulla Jidische Aufkldrung, la cosiddetta
Askala, che innerva l'opera di autori come M. Mendelssohn, L. Bendavid, S.
Ascher.

Tra i capitoli quarto e quinto il volume esprime tutta la polarizzazione a
cui il Settecento tedesco ha dato luogo, da un punto di vista filosofico,
rispetto all’elemento religioso: da un lato affermando la possibile integra-
zione di istanze religiose (protestanti, ma anche cattoliche) all'interno del
quadro della teologia razionale e, pilt in generale, del sistema wolffiano (con
autori come S.J. Baumgarten e S. von Storchenau), dall’altro mostrando -
una volta giunti all’eta di Lessing - un orientamento radicale in direzione
della Religionskritik che sfocia in alcuni casi nel deismo. A raccogliere gli
esiti di questa prima polarizzazione sara la nuova e piu strutturata polarizza-
zione che il secolo esprimera tra I'affermazione del Pietismo e il cosiddetto
Pantheismusstreit. Seguendo l'oscillazione tra queste alternative, tra Aufkla-
rung e Gegenaufkldrung, il volume disegna, quasi plasticamente davanti al
lettore, quel nuovo “spazio” culturale e ideale a cui il Settecento filosofico te-
desco approda, prefigurando per cosi dire un ambito non solo post-cristiano,
ma per certi versi post-religioso entro cui la riflessione filosofica avrebbe do-
vuto collocarsi. Si possono interpretare bene, a questo riguardo, alcune paro-
le di Carl Schmitt quando, ormai anziano nel 1982, diceva durante un’inter-
vista: “Se dovessi scrivere un libro oggi lo intitolerei Die dritte Religion. La
terza religione e la cultura tedesca scaturita dalla Riforma (Goethe, Schiller,
Hegel)”9. Giunta all’eta di Lessing, ’Aufkldrung tedesca sembrava ormai defi-

9 SCHMITT, Carl: Un giurista davanti a se stesso. Saggi e interviste. (Intervista di F. Lan-
chester del 9 novembre 1982), a cura di G. Agamben. Vicenza: Neri Pozza Editore 2005, 151~
183, in part. 152-153.



578 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nitivamente in grado di mettersi alle spalle anche la “seconda religione”
legata alla Riforma, per approdare entro uno spazio filosofico nuovo, in
alcuni casi neutrale o indifferente rispetto all’opzione cristiana. In un simile
contesto e Spinoza, com’e noto, a fungere da polo attrattivo e catalizzatore
di molte interpretazioni e dottrine, mentre riemerge marcatamente un ele-
mento tragico (si veda in part. § 16) a dominare lo sfondo di quell’Amalgam
tra filosofia e poesia che, a seguito di Lessing, dominera la Romantik con -
appunto - Goethe e Schiller (cap. 13, §§ 54-59).

Nel tentativo di disegnare e ridisegnare nuovi spazi e ambiti per la ri-
flessione, un’operazione in cui il Settecento sicuramente riusci ¢ quella di
consolidare, da un punto di vista epistemologico, 'autonomia degli ambiti e
dei confini disciplinari di molte scienze e saperi. Il XVII secolo aveva il meri-
to della Rivoluzione scientifica, oltre a quello di aver sviluppato un massiccio
dibattito epistemologico. Tuttavia esso si era mosso spesso entro ambiti an-
cora epistemologicamente ibridi. I capitoli 7-9 sono appunto dedicati a
mostrare lo sviluppo della riflessione sulle discipline maturata durante il se-
colo: dal diritto naturale (in area protestante e cattolica) allo sviluppo delle
Kameralwissenschaften, passando poi per le scienze umane (fisiologia, antro-
pologia e pedagogia), per giungere infine alle scienze naturali (fisica, mate-
matica e chimica).

Alcune di queste discipline, come la filosofia del diritto e I'antropologia,
avrebbero dovuto attendere, tuttavia, ancora il decisivo apporto di Kant (su
questo tema cfr. in part. 8§ 43.11.2.b e 43.11.4). Il secondo tomo dell’opera si
apre appunto con il declino del wolffismo e con l'irrompere di Kant e del
kantisimo, su cui le energie dei due curatori si concentrano particolarmente,
fornendo anche un notevole status quaestionis in merito alla ricerca attuale
e alla letteratura secondaria.

Per altre discipline (come il diritto naturale e 'economia) sarebbe stata la
Rivoluzione francese, e il nuovo ordine ad essa conseguito (cap. 12), a segna-
re uno spartiacque analogo a quello costituito dal criticismo di Kant rispetto,
ad esempio, alla metafisica della scuola.

A partire dal capitolo 16 il volume si inoltra nelle Aufkldrungen degli altri
paesi del contesto nord ed est europeo. Solo alcuni esempi: in Svizzera il
confronto che avvenne nelle citta e nelle aree riformate fu spesso alla ricerca
di un “helvetischer Kompromiss” (§ 64, ppi450-1455) tra razionalismo
illuminista e elementi teologico-religiosi, in cui gioco un ruolo chiave il
dibattito sulla tolleranza. Nelle aree cattoliche, come Luzern, il “compro-
messo” sembro invece piu difficile perché il dibattito si carico di elementi
anti-clericali (§ 65.3, p. 1474). Sono poi dettagliatamente analizzati i contri-
buti che provennero all'llluminismo svizzero dall'intenso e diffuso dibattito
sul repubblicanesimo, oltre all'apporto che diedero le oltre 120 societa costi-
tuitesi nelle citta elvetiche nel corso del secolo. Non vi e un paragrafo dedi-
cato a Rousseau in Svizzera perché gli autori hanno preferito non duplicare
quanto gia esposto nel volume della serie Ueberweg sulla filosofia del XVIII
secolo in Francia.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 579

Particolarmente interessante & la ricognizione offerta sulla filosofia in
Russia (cap. 20), dove la fondazione di nuove istituzioni, come I’Accademia
delle Scienze di San Pietroburgo (1724), faceva da contraltare alle accademie
pitt antiche, come '’Accademia di Kiev Mohyla o altri collegi gesuiti in
Ucraina, dove l'insegnamento era orientato su di un curriculum piu tra-
dizionale (dialettica, logica, fisica, metafisica, etica), e sul metodo
“scolastico” delle disputazioni. Ad autori come G.S. Skoworoda, in cui forte
era l'interesse verso il neoplatonismo (anche quello umanistico-rinascimen-
tale di Cusano e Bruno), e verso metafisiche d'impronta mistica, se ne alter-
navano altri, come M.W. Lomonossow e G.N. Teplow, che invece spingevano
per una riforma dei piani di studio in Russia e per l'introduzione della
deutsche Aufkldrung, in particolare del wolffismo. E all'interno di questo
contesto che fiorirono gli inviti a San Pietroburgo prima per Christian Wolff
poi per Johann Gottlieb Fichte: inviti che furono entrambi disattesi. Iniziava
tuttavia in quegli anni la grande fascinazione della Russia per la filosofia
tedesca.

Attraverso una straordinaria mappatura culturale e filosofica, lo Ueber-
weg conduce appunto a comprendere i motivi genetici di quella originaria
fascinazione. Anche se, poco pit di un secolo dopo, quella fascinazione
avrebbe condotto ad esiti ed eventi tragici per la storia russa. Ma questo é il
rischio tutto umano della filosofia.

MARCO LAMANNA

TARNOWSKI, Karol (dir.) : Phénoménologie polonaise et christianisme. Paris :
Cerf 2015, 560 p., ISBN 978-2-204-10420-3.

La phénoménologie polonaise, citée parfois comme 'école de Cracovie, a
I'opposé de sa cousine, I'école de Lvov-Varsovie, reste méconnue a I'étranger.
Jusqu’a présent, il n’existe pas une monographie transversale consacrée a ce
sujet ni en anglais ni en francais. De plus, malgré quelques essais sans
succes, méme le milieu académique polonais n’a pas élaboré un tel projet, ce
qui semble une négligence impardonnable. Dans ce contexte, 'ouvrage sous
la direction du prof. Karol Tarnowski, qui est la traduction d’un livre paru en
polonais en 2014 (inexplicablement, I'éditeur francais ne lI'a pas signalé),
peut servir d’essai pour remplir ce trou, en prenant en compte les chances et
défauts du manque d’'une ceuvre plus générale de référence.

Avant de commenter la structure et l'idée directrice du livre, quelques
mots d’introduction a la phénoménologie polonaise comme telle paraissent
utiles. L'originalité de sa forme et de son développement fut déterminée par
les conditions historiques particuliéres. Premiérement, il faut remarquer qu'’il
s’agit d'une incarnation tres originelle de la phénoménologie. Le fondateur
de I'école de Cracovie, Roman Ingarden fut disciple d’Edmund Husserl (a
Gottingen et puis a Fribourg-en-Brisgau) et interlocuteur critique de celui-ci,
ainsi que de personnages comme Martin Heidegger et Edith Stein. Cest ainsi
que l'idée phénoménologique commenca a inspirer la philosophie polonaise
deés les années vingt, méme si on ne peut parler d'un milieu de disciples



580 Rezensionen — Besprechungen - comptes rendus

d'Ingarden qu’aprés la guerre. Deuxiémement, la philosophie d’Ingarden se
déployait dans le contexte et en dialogue avec I'école de Lvov-Varsovie, ce
qui décida, au moins dans la premiere période, de la méthodologie rigou-
reuse et de la sensibilité aux exigences de la logique et des sciences exactes.
Troisiemement, a cause de la guerre et ensuite de la répression du régime
communiste qui ne tolérait qu’une seule philosophie, le marxisme-léninisme,
Ingarden et ses disciples devaient continuer leurs recherches isolées de I'étran-
ger et, a part des breves périodes du dégel, hors du milieu universitaire.

Ingarden lui-méme n’a pas touché aux questions de la philosophie de la
religion ou de Dieu, a moins que, selon la tradition classique, on considére la
définition de I'ontologie comme une théologie. C'est le point de départ d'un
des essais de Tarnowski, publiés dans le livre (345-373). Cependant, méme si
on admet que le systéme ontologique ingardenien n’est pas anti- ou méme a-
théiste, parce qu’il laissa I'espace pour un étre absolu, il ne traita pas des
questions théologiques de maniére explicite. Ses recherches embrasserent la
thématique ontologique (surtout l'analyse de l'existence, dans son ceuvre
principale), épistémologique, axiologique et, notamment, esthétique. La ma-
jorité de ses disciples continuait cet axe de recherche et n’abordait pas de
questions sur la philosophie de la religion. Ainsi Danuta Gierulanka et An-
drzej Pottawski développaient la théorie de la connaissance, Adam Wegrzec-
ki 'axiologie, Maria Golaszewska I'esthétique, Andrzej Stepien et Wiadystaw
Strézewski 'ontologie et I'esthétique. Seul Jozef Tischner, peut-étre le philo-
sophe polonais le plus remarquable de la seconde partie du 20° siécle, décédé
prématurément, fit du christianisme le point central de son anthropologie
du drame.

La problématique religieuse apparait dans ce qu'on peut appeler la deu-
xieme vague de la phénoménologie en Pologne. Il ne s’agit pas nécessaire-
ment d'une génération suivante, car certains de ces philosophes sont du
méme age que Wegrzecki ou Tischner. Plutot, ce sont les penseurs qui,
n’étant pas les disciples directs d'Ingarden, ont recu la phénoménologie du
second Heidegger et des auteurs fran¢ais (surtout Sartre, Levinas, Marcel et
Ricoeur) et s’en inspirent dans leurs propres recherches philosophiques. Le
rythme du développement de ses mouvements fut déterminé par les décou-
vertes successives des auteurs et des ceuvres peu accessibles pour des raisons
politiques.

Le livre recensé est composé de deux parties. La premiere est une antho-
logie de textes des phénoménologues polonais. La seconde propose des essais
contemporains sur les auteurs présentés dans la partie précédente. La pre-
miére partie est aussi divisée en deux sections : la phénoménologie générale
et la phénoménologie de la religion. Dans la premiere, on peut lire les textes
de deux auteurs : Roman Ingarden et Karol Wojtyta. La clé de leur sélection
semble étre celle d’'indiquer les sujets qui n’étant pas religieux en eux-
mémes, peuvent étre traités comme l'acces a une telle réflexion. C’est pour-
quoi on évoque l'essai d'Ingarden « L’homme et le temps » qui traite de la
constitution transgressive de 'homme et les fragments de son De ['ccuvre
littéraire qui peut étre considéré comme la base pour la recherche sur la



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 581

possibilité du « sacré » dans I'art par Strozewski, publiée dans la section sui-
vante. On peut s’étonner de I'absence des écrits ontologiques d'Ingarden.
Cependant, leurs lecteurs confirmeraient qu'’il serait difficile d’extraire des
fragments du volume limité, en rendant justice a l'auteur. En revanche,
I'essai de Tarnowski dans la seconde partie du livre, consacrée au sujet de
I'existence de Dieu dans « La controverse sur 'existence du monde » est une
solution plus convenable. Quant a Wojtyta on peut se demander de la perti-
nence de sa présence dans le livre consacré a la phénoménologie. Fut-il phé-
noménologue ? On peut indiquer sa dissertation d’habilitation consacrée aux
perspectives d’'une lecture chrétienne de I'éthique de Scheler ; cependant il
semble que cette classification dépende d’abord de la compréhension de la
phénoménologie, elle-méme. Si on la comprend de maniére plus vaste, plu-
tot comme une approche continentale a la philosophie et pour cela on inclut
des mouvements plus ou moins indépendants, comme le personnalisme, il
n'y a pas de raison de refuser a Wojtyla une place parmi les phénoménolo-
gues. Le livre présente deux textes trés représentatifs pour le programme an-
thropologique du futur pape.

Le probléeme de toute anthologie est le critére du choix de textes. A
certains points de vue, elles seront toujours arbitraires et on doit prendre en
compte le droit de chacun a ses propres préférences. Certainement, il y a
quelques modeles classiques pour structurer une anthologie. On peut, par
exemple, suivre le chemin des confrontations. Dans le cas de la phénoméno-
logie polonaise de la religion, il serait intéressant d’étudier son dialogue avec
la philosophie et théologie classique, surtout celle de la tradition thomiste,
trés présente en Pologne a I'époque, notamment grace a I’école de Lublin. Le
texte de Stanistaw Grygiel, « L’homme et Dieu dans la métaphysique » s’in-
scrit dans ce débat, en confrontant Sartre et Thomas d’Aquin. Sur ce point, il
vaudrait la peine de publier le manifeste de Tischner, « Le déclin du christia-
nisme thomiste » qui provoqua un débat important. Cependant, la piste de
confrontations n’est pas l'idée des rédacteurs de 'anthologie.

Une autre méthodologie, bien connue des lecteurs francophones, est celle
de la collection « Textes clés » chez Vrin ou les textes des philosophes clas-
siques pour un sujet sont choisis de maniére a établir un compendium thé-
matique du domaine donné. Telle n’est pas non plus l'intention des auteurs
du livre recensé. En revanche, ils ont choisi les textes selon le critére de ses
auteurs, les phénoménologues les plus importants. Cela veut dire qu'’ils pro-
posent les textes les plus représentatifs des auteurs, mais sans prétendre pro-
poser une présentation compléte de la phénoménologie de la religion comme
discipline. Cela pose la question de savoir s’il existe une phénoménologie po-
lonaise, comprise comme une école cohérente de la pensée, avec ses propres
méthodes et une doctrine originale, ou s'il s’agirait plus d'une ou des phéno-
ménologie(s) des Polonais. Les auteurs de I'anthologie laissent la réponse
aux lecteurs et les invitent a parcourir le monde des phénoménologues
polonais et observer les sujets abordés et leurs inspirations. En plus des
auteurs mentionnés déja, Tischner, Strozewski et Grygiel, les rédacteurs de
I'anthologie présentent la phénoménologie de 'acte de foi de Tarnowski (en



582 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dialogue avec Anselme de Cantorbéry, Levinas et Ricceur), un texte, treés
riche de références, sur la dialectique de la raison religieuse par Tadeusz
Gadacz (le grand lecteur et promoteur de la philosophie juive du dialogue en
Pologne), un texte de Jan A. Kloczowski o.p. sur la dialectique entre les
dimensions : éthique et mystique dans les religions prophétiques (une partie
importante de son projet d'une théorie phénoménologique des religions) et,
finalement, un texte de Krzysztof Mech, un représentant d’'une nouvelle gé-
nération, sur la possibilité de la philosophie de Dieu face a sa transcendance.

La seconde partie du livre présente des essais sur les auteurs évoqués dans
la partie précédente. Dans quelques cas (Wojtyla, Tischner, Tarnowski), les
auteurs ont méme fourni des dialogues qui mettent en valeur 'actualité des
débats proposés par les classiques. Un lecteur étranger profiterait peut-étre
davantage d'une exposition plus synthétique et académique comme une in-
troduction. Néanmoins, l'approche critique a aussi ses mérites incontes-
tables.

Comme ce qui a été dit a début, la réception de I'ouvrage recensé est dé-
terminée par les chances et les défauts d’étre la premiére monographie en
francais sur le sujet. Le manque d'un point de référence générale sur la phé-
noménologie polonaise et l'inaccessibilité des traductions frangaises de
textes des sources exigent plus d’explicitation de la part des rédacteurs de
I'anthologie. Mais c’est pour l'instant la porte unique pour entrer dans l'uni-
vers de la phénoménologie polonaise. Méme si la thématique est, par prin-
cipe, limitée, I'ceuvre permet d’avoir une vision générale de cette philoso-
phie. Elle est présentée avec compétence et de maniere suggestive. Elle est
une invitation attractive a explorer cette phénoménologie et a étre suivie
d’autres publications sur les autres domaines de recherche des phénoméno-
logues polonais.

DOMINIK JARCZEWSKI

JosuA, Hanna Nouri: Ibrahim, der Gottesfreund. Idee und Problem einer Abra-
hamischen Okumene (= Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 69).
Tibingen: Mohr Siebeck 2016, 694 S., ISBN 978-3-16-150145-6.

Es ist naheliegend im Rahmen dieser Rezension den Autoren kurz vorzu-
stellen. Hanna N. Josua, wuchs im Libanon auf, studierte an der American
University of Beirut Geschichte des Islam und in Leuven Theologie. 2005
reichte er die vorliegende Monographie als Dissertation ein. Josua ist Grinder
und Geschaftsfithrer der Evangelischen Ausldndermission und Pfarrer der
Arabischen Evangelischen Gemeinde Stuttgart. Josua hat den Bilirgerkrieg im
Libanon erlebt und betrachtet das Verhdltnis zwischen Juden, Christen und
Muslimen aus personlicher Betroffenheit (Prolog). Seine Muttersprache ist
Arabisch. Er ist deshalb in der Lage, fiir seine Arbeit auf die arabischen
Quellen zuriickzugreifen.

Die Monographie ist im Wesentlichen eine Erforschung der Gestalt Ibra-
hims im Islam. Josua liefert zunichst eine Ubersicht iiber die Idee einer
Abrahamischen Okumene (13-88). Es ist ein Gang durch die Geschichte, in



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 583

der man den pragenden Gestalten, die eine wie auch immer definierte ,Abra-
hamische Okumene® vertreten und deren Kritikern begegnet. Josua wiirdigt
die Motive ,Abrahamische Spiritualitat®, ,Abrahams Friedenspotential®. Er kon-
statiert eine gewisse Erniichterung, die sich auch in einem Ruf nach einer
Denkpause zeigt. Zuviel sind seiner Ansicht nach der offenen Fragen: Das
Dialogverstandnis ist nicht geklart. Auf Abraham wird ethisch-paranetisch
aus christlicher Sicht rekurriert. Die Klarung zwischen den Abrahambildern
der drei monotheistischen Religionen bleibt dahinter zurick. Ubersehen wird,
dass im Islam der abrahamische Gedanke zur Abgrenzung von anderen Be-
kenntnissen dient. Josua fragt, ob das, was hierzulande gemeinhin als islami-
sche Position gilt, tatsachlich durch die islamischen Quellen legitimiert ist
(87). Der Hauptteil seiner Untersuchung geht der Frage nach, ,inwieweit die
Abrahamrezeption in Koran und islamischer Tradition von der westlich-eu-
ropiisch gepriagten Konzeption der geschilderten ,Abrahamischen Okumene*
wahrgenommen und beriicksichtigt werden® (87).

In einem weiteren Kapitel legt Josua seine Methodologie dar. Dazu gehort
die Erschliessung der islamischen Quellen zu Ibrahim: Koran, Hadithen, isla-
mische Geschichtsschreibung, populdare Prophetengeschichten, Korankom-
mentare. Seine Begriindung: Die islamische Tradition dient den Muslimen
als Brille, wenn sie den Koran lesen. Nach Josua hat jede Religion das Recht,
zuerst in ihrer Eigenperspektive wahrgenommen zu werden. Der Schwer-
punkt der Untersuchung liegt auf der klassischen sunnitischen Exegese. Die
Auswahl der Kommentare orientiert sich an deren Autoritat, Popularitat und
Verbreitung. Das Inhaltsverzeichnis verzeichnet 29 iiberwiegend arabische
Kommentare, die Josua durchgiangig heranzieht.

Hermeneutisch orientiert sich Josua an der rezipientenorientierten Inter-
dependez (ab 107). Er will die islamische Wahrnehmung der Berichte tiber
das Leben Muhammads und seiner Verkiindigung ernstnehmen, denn sie sei
es, die den Glauben der Muslime pragt. Deshalb geht Josua von den Voraus-
setzungen der islamischen Theologie aus. Dazu gehdren die Chronologie der
Suren, die ,Griinde der Herabsendung', die Abrogation. Dabei beurteilt Josua
neuere Ansatze der Koranhermeneutik (Nasr Hamid Abu Zaid, die Schule
von Ankara) als wichtige Stimmen. Die rezipientenorientieren Interdepen-
denz geht von der Beobachtung aus, dass die Koranexegese ,das Gefiihl fir
den lebendigen situativen Anredekontext bewahrt® (129). Deshalb sind die
Rezipienten der Verkiindigung zu definieren und entsprechend jeder Text in
seiner Zielrichtung auf das jeweilige Publikum zu sehen (131). Interdepen-
denz weist auf die Wechselwirkung zwischen den Akteuren Muhammad und
seinen Adressaten, den Muslimen, Polytheisten, Juden und Christen (Schau-
bild 2). Die verschiedenen Schaubilder in der Monographie sind hervorra-
gend und fithren zu einem guten Uberblick. Neben den Adressaten bertick-
sichtigt die Methode Josuas selbstverstandlich den historischen Kontext und
den Diskurs mit fritheren Schriften. Schaubild 3 (146-149) bietet eine Chro-
nologie der Ibrahim-Texte im Koran in Zusammenhang mit der Vita von Mu-
hammad. Josua will keine wesensfremde, westliche Ansdtze verwenden, son-
dern Vorhandenes aufgreifen. Dabei wird der Koran als verschriftete Verkiin-



584 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

digung, als lebendiger Diskurs wahrgenommen. Er zeigt eine Parallelitat der
Biographie der beiden Propheten auf. Wie Josua in seiner Untersuchung nach-
weist, kommen die biblischen Abrahammotive selektiv nicht nach der ihnen
innewohnenden biografischen Notwendigkeit, sondern nach der jeweiligen
Situation von Muhammad zur Sprache. Ibrahim wird nach dem Bild Muham-
mads geformt und steht in der Mitte der islamischen Verkiindigung.

Teil 11l der Monographie beginnt mit einer Darstellung der Ibrahim-Vita
nach den islamischen Quellen. Auch hier ein niitzliches Schaubild (190-194).
Dem Koran ist nicht an einer liickenlosen Prophetenbiographie gelegen. Zeit
und Ortsangaben fehlen. Ibrahim wird als Vorldaufer und Bruder Muhammads
geschildert. Er wird im Islam mit Ehrentitel tiberschiittet. Josua zeigt die
Parallelitat zwischen den Propheten, die sogar bis in korperliche Ahnlichkei-
ten gehen soll. Beide gelten als Quellen und Adressaten gottlichen Segens.
Damit wird Muhammad in die Segenslinie Ibrahims hineingenommen. Das
Prophetenverstandnis des Islam wird entfaltet und deren Funktion als exem-
pla — nicht historia dargestellt. Hier zeigt Josua, wie die Prophetenerzdahlun-
gen, auch wo sie biblische Gestalten aufgreifen, allein der islamischen Umma
und der Abgrenzung von Judentum und Christentum dienen.

Es folgen die drei Hauptteile, die unter dem Thema stehen: Muhammad
und die Ibrahimerzahlungen in der Begegnung mit den Polytheisten (ab 227),
mit den Juden (ab 385) und den Christen (ab 473).

Diese Kapitel sind ein sorgfaltiger Gang durch die Religion des Islam, die
Entwicklung Muhammads von den Anfingen in Mekka, der Zeit in Medina
bis zur Pilgerfahrt und der Wiederherstellung der Ka’aba durch Muhammad.
Man nimmt als Leser dankbar zur Kenntnis, wie griindlich der Autor auch
die kulturelle und religiose Situation auf der arabischen Halbinsel kennt und
darstellt. Die progressive Ausfaltung des Islams und seines Verhdltnisses zu
den Polytheisten, den Juden und Christen wird sorgfaltig nachgezeichnet.
Wiederum hilfreich sind besonders fiir den Nicht-Islamwissenschaftler die
zahlreichen Schaubilder, etwa tiber koranischen Nennungen der Sohne Ibra-
hims (276). Josua zeigt, wie Isma’il erst in der frithmedinischen Zeit exklusiv
an der Seite Ibrahims erscheint, in der Sure 2, dem Griindungstext der Ka’ba.
Ausfithrlich wird die Bindungsgeschichte (Adeqa, par. Gen 22) erldutert. Uber-
zeugend zeigt Josua, wie diese Geschichte als Atiologie islamischen Selbst-
verstandnisses fungiert. Dies betrifft sowohl die Inanspruchnahme Jerusa-
lems durch den Islam wie auch das Wesen des Islam als Hingabe. Beides
wird im Opferfest rezipiert und dargestellt. Im Fall des Judentums wird deut-
lich, dass Ibrahim zur Gestalt wird, die dem Judentum nicht nur weggenom-
men wird, sondern auch zum Anklager gegeniiber den Juden wird, weil sie
Muhammad nicht héren und den Islam als die wahre Religion nicht an-
nehmen wollen. Ibrahim ist definitiv eingebunden, ja er ist konstitutiv fir
den Islam. Fazit von Josua: ,[...] ein Zuriickgehen hinter bzw. von den isla-
mischen Ibrahim ist unméglich® (471). Das Kapitel 7: ,Die Islamisierung
Ibrahims - Ibrahimisierung des Islam®, fasst das Ergebnis der Studie
zusammen und kommt zum Fazit: ,Somit substituiert der Islam - im Namen
Ibrahims! - die Heilswege Gottes in Judentum und Christentum. [...] Die



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 585

Glaubensrichtung Ibrahims ist hier also nicht das einigende Band, die ge-
meinsame Basis aller Religionen nach Abraham, sondern als Resultat aller
theologischen Auseinandersetzungen ein universeller Glaube, der allein in
der von Muhammad propagierten Form Giiltigkeit besitzt (595). Aus diesem
Fazit ergeben sich Anfragen an die Abrahams-Okumene, die gemiss Josua
nur aufrechterhalten werden kann, wenn man sich wider besseres Wissen
oder aus Unwissenheit tiber die Fakten hinwegsetzt.

Fiir Josua bedeutet das gleichwohl nicht die Aufgabe des Dialogs und
aller nur moglichen Anstrengungen fiir ein friedliches Zusammenleben der
Religionen. Er sieht sich als Christ in diese Aufgabe gestellt im Namen von
Jesus, dem Christus. Hier zeigt sich, dass eine ,hohe Christologie®, die beim
Praexistenten einsetzt und Inkarnation, Kreuz und Auferstehung bekennt,
dialogfahig macht. Die Begegnung im Dialog und im Alltag geschieht nicht
mit interpretatorischer Vereinnahmung des Anderen, sondern in der ,Auto-
ritat der Bitte des Gekreuzigten“ (E. Jiingel), in Dienst, Verantwortung und
bezeugender Hingabe (628).

Das deckt sich mit dem Ansatz von Johan Bouman, den ich in meiner
Studie gewiirdigt habe (BUCHEGGER Jurg H.: Das Wort vom Kreuz in der christ-
lich-muslimischen Begegnung. Freiburg 2013).

Die vorliegende Monographie beinhaltet ein chronologisches Verzeichnis
und eine Synopse der Ibrahimtexte, eine ausfiihrlichen Bibliographie von Quel-
len und Sekundarliteratur, ein Stellenregister, Namens- und Sachregister.

Es ist zu hoffen, dass diese griindliche Monographie einfliesst in die uni-
versitdare Forschung und in die Praxis der interreligiosen Begegnung, auf dass
diese nicht auf Gefithlen und personlichen Eindriicken beruht, sondern auf
einer Einsicht in die Fakten.

JURG H. BUCHEGGER






	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

