
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 63 (2016)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendues

R EZENSIONSA R TIKEL

Christof Betschart

Le noyau personnel dans la philosophie steinienne.
Au sujet de la thèse de Bénédicte Bouillot1

Bénédicte Bouillot, aujourd'hui professeure de philosophie au Centre Sèvres
de Paris et au Studium de philosophie du Chemin Neuf à Chartres, a soutenu
sa thèse de doctorat philosophique en novembre 2013 à l'Institut Catholique
de Paris, avec un jury de thèse composé d'Emmanuel Falque (directeur),
Philippe Soual, Jean-François Lavigne, Michel Dupuis et Philibert Secretan.
Elle vient d'être publiée dans la collection « De Visu » fondée et dirigée par
Emmanuel Falque. La thèse reprend la structure de la première monographie
sur la philosophie steinienne proposée par Reuben Guilead De la phénoménologie

à la science de la Croix. Itinéraire d'Edith Stein en 1974. La similitude
entre le titre de Guilead et le sous-titre de Bouillot (De l'épochè phénoménologique

à la nuit obscure) est d'autant plus frappante quand on sait qu'Edith
Stein interprète la nuit obscure sanjuaniste dans le sens d'une science de la
Croix. Guilead proposait une lecture de l'œuvre steinienne en trois parties
distinguant, voire séparant la phénoménologie, la philosophie chrétienne et la

mystique. Bouillot reprend une tripartition similaire (phénoménologie,
philosophie de l'être et mystique), mais insiste plus que Guilead sur la continuité
dans l'œuvre (10-13; cf- 2^_33)- En plus, suivant une tendance dans la récente
recherche steinienne, Bouillot n'étudie pas l'anthropologie steinienne au sens
large, mais se concentre sur ce qu'elle appelle le « noyau de l'âme ». Une note
terminologique s'impose. Alors qu'Edith Stein utilise très souvent l'expression
« noyau de la personne » (Kern der Person), elle évoque seulement une fois,
dans Puissance et acte, le « noyau de l'âme » (Kern der Person, PA 173).
Comment justifier l'apparition dans le titre de ce syntagme isolé dans le corpus

steinien Etant donné qu'il n'y a pas de terminologie steinienne qui
traverse de bout en bout son œuvre, cette expression a l'avantage de faire un trait
d'union entre l'œuvre de jeunesse qui privilégie le « noyau » et l'œuvre après
son baptême qui valorise progressivement 1'« âme » avec de très nombreuses
nuances. Le noyau de l'âme permet à Bouillot de poser la question de
l'individualité et de la liberté de la personne humaine, telles que Stein les met en
valeur dans ses recherches.

Nous saluons d'abord le sérieux de l'approche génétique choisie par l'au-
teure qui permet de pénétrer le chemin parcouru par Stein et les approfon-

1 BOUILLOT, Bénédicte : Le noyau de l'âme selon Edith Stein. De l'épochè phénoménologique à

la nuit obscure Coll. De Visu) Paris : Hermann 2015, 490 p., ISBN 978-2-7056-9076-2.



554 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dissements progressifs. En même temps, cette approche permet d'élucider le
développement de la terminologie et la diversité des sources utilisées dont
Bouillot montre sa maîtrise surtout (mais pas seulement) en ce qui concerne
le domaine phénoménologique y compris la phénoménologie française plus
récente. La première partie de l'œuvre propose sous le titre « Noyau de l'âme
et phénoménologie » (35-^9) une approche des œuvres de jeunesse d'Edith
Stein (Le problème de l'empathie, les contributions dans le Jahrbuch de Husserl
et Introduction à la philosophie). Le questionnement sur l'individualité de la

personne se pose dans le contexte de sa recherche phénoménologique qui
pousse Stein à ne pas vouloir exclure de sa quête philosophique la possibilité
« d'une percée hors de la sphère immanente » (56) engageant une approche
que Bouillot appelle avec Gabriel Marcel une « hyperphénoménologie » (30)
en insistant sur le fait que le dépassement de la phénoménologie est possible
seulement à partir des résultats et des problèmes irrésolus d'une recherche
phénoménologique. Du point de vue phénoménologique, l'individualité de la

personne se situe à trois niveaux : d'abord l'individualité « numérique » (75)
du moi pur, puis l'individualité qualitative du flux de vécus et finalement
l'individualité de la personne concrète. Ce troisième niveau permet de poser
une question importante : faut-il considérer l'individualité qualitative de la

personne concrète uniquement comme constituée transcendantalement par
un moi pur qui en tant que tel n'a aucune qualité

Le deuxième chapitre de la première partie sur la structure ontique de la

personne (79-150) donne une réponse négative. L'individualité de la
personne concrète n'est pas simplement le résultat de la constitution transcen-
dantale des vécus, mais déterminée par un « noyau » qui n'est pas le produit,
mais au contraire la condition a priori qui se manifeste plus ou moins dans la
vie de la personne. Selon Bouillot, l'originalité de Stein consiste « en la mise
en évidence du lien particulier de chacune des composantes personnelles
[corps, psyché, âme] au noyau de l'âme » (79). Ce parcours d'analyse constitutive

de la structure ontique de la personne humaine permet non seulement
de suivre la recherche de la jeune phénoménologue avec les concepts clé de

ses œuvres dans son intérêt pour le corps-propre (Leib, 80-84), pour la
motivation comme loi de l'esprit (99-103), pour la dimension affective et en
particulier le caractère (106-124). En effet, la volonté et l'affectivité humaine
révèlent, plus que l'intelligence et les sens, la singularité de la personne
humaine que Stein découvre dans le noyau personnel. Selon Bouillot, l'analyse
des vécus affectifs est le motif principal de la différenciation entre psyché
(Psyche) et âme (Seele), étrangère à Husserl, qui se montre le plus clairement

dans les différentes couches du manuscrit Introduction à la philosophie.

L'âme en effet peut être considérée comme « un véritable a priori de la

subjectivité » (143), même si cette perspective est contraire à celle de Husserl
qui insiste sur la constitution immanente de l'individualité. On le voit,
Bouillot soutient ici l'ouverture de Stein vers une « conception substantia-
liste traditionnelle de la subjectivité, sans indiquer les éventuels prolongements

que de tels résultats autoriseraient, voire exigeraient, en direction



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 555

d'une pensée plus vaste de l'être, qui permette de clarifier le statut ontologique

de l'âme et de son noyau. » (148 ; cf. 188)
Le troisième chapitre de la première partie « Noyau de l'âme et liberté.

L'appel des valeurs » (151-184) met en évidence à la fois la « dimension
essentiellement créatrice » (166) du fiat dans l'acte volontaire et en même
temps la prise de position de la volonté Willensstellungnahme) motivée non
seulement par les circonstances, mais aussi par le noyau individuel. Selon
Stein, la manifestation du noyau dans la vie actuelle de la personne dépend
de la personne humaine en tant qu'elle est capable de se former elle-même,
ce qui implique à la fois l'ouverture à l'autre et l'intériorisation (177). L'au-
teure résume en conclusion les acquis de la première partie, en particulier la

centralité de l'affectivité qui selon Stein, à la suite de Scheler, est révélatrice
(non constitutrice) d'une individualité qualitative comme a priori de la
subjectivité transcendantale. Stein est particulièrement attentive aux limites de

l'anthropologie phénoménologique au point que, même sans considérer les

circonstances de sa vie, l'intérêt pour la philosophie peut se justifier.
La deuxième partie de l'œuvre sur « Noyau de l'âme et philosophie de

l'être » (191-369) propose d'abord une introduction assez développée sur la
découverte du monde de la scolastique et l'intuition steinienne « qu'une
authentique philosophie de l'être ne peut être ni exclusivement ontologie essen-
tialiste - Wesensphilosophie -, ni exclusivement philosophie de l'existence -
Existenzphilosophie » (207), comme cela se constate dans la « trilogie ontologique

» (212), c'est-à-dire Puissance et acte, La structure de la personne
humaine, Être fini et être éternel. Le fil rouge de cette partie est la question
« en quoi les ressources de la métaphysique traditionnelle permettent à

Edith Stein d'approfondir son approche phénoménologique de l'individualité
et de la liberté humaines » (222-223). Le premier chapitre sur « La percée du
fini vers l'éternel » (225-285) part de la subjectivité comme « voie obligée vers
une connaissance valide de l'être » (226), une voie qui, en dialogue critique
avec Heidegger, conduit de l'être du je pur dans sa temporalité et dans sa
fmitude à l'être du je éternel et infini. Ce passage est possible notamment à

partir de la certitude naturelle d'être maintenu dans son existence, ce qui
n'est pas seulement le sentiment de sécurité (Geborgenheit) religieuse (244-
247), mais « une disposition affective fondamentale du moi fini dans son
rapport à l'être » (248). Ainsi, elle peut reprocher à Heidegger que sa pensée
est « dominée a priori par la thèse de la temporalité de l'être, par le préjugé
selon lequel on ne peut sortir de l'expérience temporelle et de l'horizon du
monde » (251-252).

Le deuxième chapitre sur le « Statut ontologique du noyau de l'âme »

(287-335) aborde la question de l'individualité sous le double aspect de
l'individualité de la forme vide (la subsistance abstraitement prise) et l'individualité

au sens qualitatif qui se différencie selon les régions ontologiques :

ainsi, « [lj'homme, qui n'est ni ange ni bête, tient néanmoins des deux, en
tant qu'il participe du monde de l'esprit [298-313] et de celui de la matière
[313-321]. La racine de son individualité doit donc refléter cette double
appartenance » (288). Le caractère spirituel de l'être humain s'exprime dans son



556 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

« noyau » - concept que Stein utilise jusque dans Puissance et Acte, puis une
dernière fois dans l'anthropologie philosophique de Münster (322-323) - et
rend impossible la solution thomiste standardisée - à distinguer de Thomas
lui-même - de la materia signata quantitate comme principe d'individuation.

Le troisième chapitre sur « Noyau personnel et liberté. Le paradigme
artistique » (337-359) pose la question de la liberté du Créateur par rapport à

celle créaturale responsive. Bouillot propose le paradigme artistique, parce
que l'œuvre d'art révèle et forme la personnalité de l'artiste. L'expression
artistique montre le caractère responsif de la liberté humaine précédée par un
sens à réaliser, contribuant à la réalisation de l'humanité entière (349-354)
par une vie authentique (354-359). Ainsi, comme Bouillot le souligne en
conclusion de toute la deuxième partie, le noyau n'est pas « d'abord une essence
abstraite, mais ce que l'âme attentive pressent obscurément et mystérieusement

d'original en elle-même et dans les autres » (364). Vivre selon cette
originalité signifie de consentir « à être quelque chose de déterminé et de
singulier, qui prend sens dans le concert des étants » (368).

La troisième partie sur « Noyau de l'âme et expérience mystique » (371-
463) propose à titre d'hypothèse de concevoir le vécu religieux comme para-
digmatique pour « l'expérience subjective dans sa vérité la plus radicale et la

plus nue » (374) ; il s'agit en d'autres termes de « reconstituer la portée
philosophique du phénomène mystique » (376) et cela à partir d'une étude eidé-
tique dans le contexte d'autres recherches comme celle de Rudolf Otto et de
Gerda Walther. Dans la dernière œuvre de Stein, Science de la Croix, Bouillot
souligne la continuité du travail philosophique et cherche à mettre en
lumière « un rapprochement entre la nuit obscure et rè7toxq, qui offre elle
aussi à sa manière une vision renouvelée du monde » (401).

Dans le premier chapitre sur « Vacuité du moi et de la liberté » (405-
426), Bouillot part avec jean de la Croix de l'expérience du vide dans la nuit
obscure, pour ensuite suivre la réflexion de Stein dans son essai Liberté et
grâce, écrit probablement déjà en 1921. L'attitude du démoniaque, qui consiste

en 1'« absolutisation du moi et de la liberté » (421), met en relief une donnée

anthropologique fondamentale que le théologien peut appeler « péché » et
dont Bouillot dit qu'il s'agit de « la vacuité foncière du moi, non seulement
pur, mais également concret » (424). Le chemin de sortie, selon Stein, est de
se perdre pour se trouver. Cette heureuse perte se réalise déjà dans rércoxq
phénoménologique pour s'accomplir dans la nuit obscure (425-426).

Le deuxième chapitre « Se perdre pour se trouver : la loi kénotique de
l'existence » (427-463) permet à Stein de montrer à la suite de la mystique
sanjuaniste que l'individualité de la personne humaine - à la fois au sens de

l'ipséité et au sens qualitatif (435) - est préservée et se révèle dans l'union
mystique, parce que cette union est une union d'amour qui seul donne accès
à l'individualité qualitative. Mais l'amour - qui devient l'un des thèmes clé
chez Stein notamment dans sa reprise d'Augustin - n'est pas seulement
révélateur, il enrichit aussi la personne jusque dans sa profondeur : « l'amour,
sans détruire l'individualité, l'enrichit néanmoins au-delà de toute essence



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 557

originaire (ou noyau, chez l'homme), par la pénétration de l'autre en soi,
selon une dynamique proprement créatrice. » (457)

L'épilogue (465-475) ressaisit le chemin parcouru dans la thèse que le

mystique « apparaît in fine comme le véritable modèle existentiel dans la
philosophie steinienne » (465). Sur l'arrière-fond de cette thèse, Bouillot
présente les résultats de son travail en trois points : premièrement au sujet du

concept de noyau, « c'est probablement en référence à l'idée augustinienne
d'une profondeur du moi, prolongée à travers l'image thérésienne du château
intérieur, que l'expression métaphorique de noyau de l'âme trouve, dans la

pensée steinienne, son sens le plus riche » (469). Le concept du noyau, que
Stein utilise dès sa thèse de doctorat, montre toutes ses virtualités en étant
mis en lien avec le témoignage des mystiques. Deuxièmement, Bouillot
reconnaît, au sujet du statut de l'£7toxf|, l'inspiration fondamentalement
phénoménologique de tout le parcours steinien dans la reprise continuelle du
« motif épochal », pour ainsi dire une « odyssée de la réduction » (473) dans
sa phénoménologie, mais aussi dans son « hyperphénoménologie » (472) et
dans la nuit obscure. Troisièmement, le questionnement husserlien sur l'énigme
de la transcendance se complète chez « Stein avec l'étonnement devant
l'énigme du singulier » (474), et elle poursuit, « [lj'élucidation de cette énigme
conduit [...] progressivement du je suis phénoménologique, vers la transcendance

des essences, celle de l'âme, et ultimement à la transcendance du Je suis
divin, à la lumière duquel s'éclaire ultimement le fondement et le sens du je
suis humain » (474). Avec cette réflexion sur l'analogie entre personne
humaine et divine - nouveau thème clé de la recherche steinienne - se conclut
le livre.

L'ouvrage de Bouillot vient d'être présenté en suivant les différentes parties

et chapitres qui le composent. La présentation aura pu donner, je
l'espère, un aperçu de la richesse et de la profondeur de cette thèse de doctorat.

Il me reste maintenant de proposer une évaluation critique du travail en
mettant d'abord en lumière la grande richesse dans la documentation des

sources steiniennes - je retiens en particulier le dialogue articulé avec Husserl
et Scheler - combiné avec le souci et la capacité de connecter la recherche
steinienne avec des auteurs plus récents notamment en France : Emmanuel
Lévinas, Maurice Merleau-Ponty, Michel Henry ou Jean-Luc Marion. Le choix
de fréquenter les « grands » a sans doute contribué à la qualité du présent
travail, mais il ne reste qu'on aurait pu s'attendre à une liste plus exhaustive
des publications de la littérature secondaire steinienne sur le thème de

l'individualité, très présent dans les recherches récentes (surtout en italien).
Le thème du noyau de l'âme est développé par Bouillot surtout en ce qui

concerne son individualité et son rapport avec la liberté humaine. Mais une
multiplicité d'autres questions connexes sont intégrées. Ainsi, Bouillot aborde
tout au long de son travail la question épistémologique d'une possible hyper-
phénoménologie et par conséquent la question de la transcendance (non
purement immanente) du monde extérieur, du monde intérieur et de Dieu.
D'autres thèmes comme le statut de l'affectivité dans la révélation et la
constitution de la personne, les débats scholastiques autour du principium



558 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

individuationis, la liberté humaine et son déploiement éthique et artistique,
finalement l'expérience mystique dans la spiritualité carmélitaine sont sérieusement

intégrés dans le travail. Cette richesse thématique est bienfaisante dans
le contexte français qui est pauvre en publications académiques sur Edith
Stein. Parcourir toutes les grandes œuvres steiniennes, y manifester l'originalité

notamment par rapport à Husserl et la richesse de son questionnement

anthropologique centré autour du noyau de l'âme, de l'individualité et
de la liberté est un réel apport à la recherche.

Mais cette richesse se rachète par l'impossibilité de suivre toutes les
tendances présentes dans ces thèmes et peut-être même, en partie, dans le fil
rouge : qu'en est-il vraiment de ce noyau Pourquoi Stein distingue dans les

Beiträge clairement le noyau et l'âme, alors qu'à partir de son anthropologie
philosophique de Münster elle abandonne cette distinction (322) A ce
sujet, une étude génétique sur Puissance et acte et l'anthropologie philosophique

aurait pu donner des éclairages précieux au sujet de cette modification

terminologique révélatrice d'un élargissement de perspective qui - à

mon avis - est lié à l'accentuation de la dimension téléologique intrinsèque
dans le devenir personnel. Stein ne voit plus seulement dans le noyau ce que
la personne peut devenir (comme c'était le cas dans la thèse sur l'empathie),
mais aussi - ce serait à préciser et à articuler avec sa conception de la liberté
- ce qu'elle doit (soll) devenir (PA 139). Une autre question, pour rester avec
le concept clé de la thèse, aurait mérité une majeure attention : il s'agit de la
thèse de l'immutabilité du noyau (PE 177 [123]), mise en question déjà en 1919
dans Individu et communauté avec la possibilité d'une transformation
(Verwandlung) par une force supérieure ('jenseitige' Macht, IG 195) et plus clairement

par la suite comme un déploiement (Entfaltung) du noyau (PA 141)

avec un renvoi au chapitre dédié à l'âme humaine dans sa singularité (PA
255-263).

J'ajoute une réflexion au sujet de la troisième partie sur l'expérience
mystique. La thèse principale est que les vécus religieux, ou bien l'expérience
mystique, n'ont pas seulement une pertinence « régionale », mais peuvent
être considérés comme accomplissement de l'expérience originaire de se sentir

en sécurité dans son être (374). Stein parle dès Causalité psychique et
Introduction à la philosophie de vécus religieux dont l'essence est - dans la
ligne de Reinach - le sentiment de sécurité (Geborgenheit) qui fait saisir
l'existence d'une force spirituelle (EPh 171) et contribue au renouveau de la
force vitale (PK 73). Plus tard, dans l'analyse de la fin du deuxième chapitre
d'Être fini et être éternel, Stein se fraie un chemin depuis la fragilité du je
humain vers la solidité de l'être éternel. Elle sollicite - comme expérience
originaire humaine - le sentiment de sécurité en utilisant l'image d'une mère
qui tient son enfant dans son bras fort (EES 60). Cependant, comme dans les

œuvres antérieures, elle évite encore tout vocabulaire personnel en parlant
de l'être éternel. En effet, le retournement s'opère surtout dans le sixième
chapitre d'Être fini et être éternel où Stein introduit, dans la perspective de

sa philosophie chrétienne, l'auto-nomination de Dieu comme « je suis qui je



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 559

suis » (EES 293), ce qui entraîne la transformation de Yanalogia entis en ana-
logia personae.

C'est précisément à ce niveau que je ne vois pas comment identifier d'un
côté une expérience originaire de l'être éternel et de l'autre côté une relation
interpersonnelle. Sur ce point, dans ses dernières œuvres, Stein considère
que l'expérience mystique est essentiellement caractérisée par sa dimension
interpersonnelle (la rencontre avec Dieu de personne à personne, WGE 46)
et un nouveau type (Art) de gratuité, deux aspects qui ne sont pas présents -
si ce n'est peut-être en germe - dans l'expérience originaire. Ainsi, l'expérience

mystique serait paradigmatique d'abord et surtout, et cela dans la

ligne de la philosophie dialogique, pour les vécus interpersonnels.
Toujours dans la troisième partie, plus précisément dans le premier

chapitre sur la vacuité du moi, je tiens à questionner l'affirmation que la vacuité
du moi concernerait « non seulement [le moi] pur, mais également concret »

(424). Est-ce que cette affirmation est compatible avec la thèse même du

noyau de l'âme Ne faut-il pas plutôt admettre une consistance ontologique
du noyau inconciliable avec la vacuité du moi concret Où faudrait-il alors
préciser qu'il s'agit de la vacuité du moi uniquement du point de vue existentiel

Si d'un côté la thèse de la vacuité du moi concret me semble aller trop
loin par rapport au thème même de la thèse, je dirais d'un autre côté que la
loi kénotique résumée dans le chapitre suivant avec la formule « se perdre
pour se trouver » (427) ne va pas suffisamment loin. En effet, le « pour » final
n'est pas utilisé par Stein et à mon avis avec raison, car cette finalité peut faire

penser à un égoïsme poussé à son extrême, c'est-à-dire une instrumentali-
sation de la perte en vue d'un gain personnel, à la manière d'un étudiant qui
renonce à un plaisir aujourd'hui pour avoir une bonne situation demain. De
ce point de vue, la logique du don de soi chez Stein me semble viser une
gratuité interpersonnelle qui exclut la finalité de se trouver soi-même, en tout
cas s'il s'agit de la finalité principale et directe (FG 30).

En outre, dans un travail si bien fait, la précision des références aux
termes et expressions allemandes aurait pu être plus soignée. Il est dommage
également que les références à l'original allemand ne sont pas systématiquement

offertes au lecteur. Même si on peut y voir une requête exagérée d'un
recenseur germanophone, cela aurait souligné l'exigence d'un contact
constant avec le texte original aussi dans les recherches steiniennes en France,
dont Bouillot est devenue protagoniste.

Je ne pourrais pas conclure cette recension sans réaffirmer - après ces
annotations plus critiques - l'excellente qualité de cet ouvrage et en particulier
de la première partie qui propose un nouveau standard dans la recherche. Il y
a de l'espoir dans la recherche steinienne en France et il reste à souhaiter
que Bénédicte Bouillot puisse continuer d'y contribuer d'une manière aussi
réussie.



Raul Heimann

Transzendentale Transzendenz? Rückfragen an
Simon L. Frank anhand von D. Stammers Monographie Im Glauben Gott

begegnen. Zur philosophischen Theologie Simon L. Franks1

Simon L. Frank gehört gewiss zu den weniger bekannten Denkern der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts. Möglicherweise zu Unrecht. Denn für den
Philosophiehistoriker Senkowski ist er der „größte russische Philosoph
überhaupt". Umso erfreulicher ist, dass Frank nach der Werkausgabe Peter
Ehlens (Russische Religionsphilosophie im 20. Jahrhundert. Simon L. Frank:
Das Gottmenschliche des Menschen) durch die tiefsinnige und umfassende
Dissertation Stammers eine weitere Würdigung erfährt.

Wer war Simon Frank? Er wurde 1877 als Sohn jüdischer Eltern in Moskau
geboren, studierte ab 1894 in Moskau und später in Berlin. 1911 wurde er
Dozent in St. Petersburg und veröffentlichte dort 1915 das Grundlagenwerk
Der Gegenstand des Wissens. Grundlagen und Grenzen der begrifflichen
Erkenntnis, das „wohl bedeutendste Buch der russischen philosophischen
Literatur im 20. Jahrhundert" (D. Tschizewskij). 1922 musste Frank als
NichtMarxist Moskau Richtung Berlin verlassen, 1938 floh er als Jude nach Frankreich

und 1945 emigrierte er nach London.
Das bewegte Leben der Suche nach einer Heimstatt spiegelt sich auch in

seinem Denken wider. Angetrieben von der Frage nach dem letzten Grund
des Seins verarbeitete Frank neuplatonische (Augustinus, Cusanus),
transzendental-philosophische (Kant, Fichte), phänomenologische (Husserl,
Scheler) und personalistische Ansätze (Buber, Rosenzweig). Diese Ansätze
verband er zu einer Ontologie, Anthropologie und Theologie, die in einer
Lehre vom „Gottmenschtum", der „Zweieinheit von Gott und Mensch"
gipfeln. Die Vielzahl an Ansätzen weckt die Frage nach der Einheit von
Franks Denken. Anders als z.B. Anne Rörig bejaht Stammer diese Frage und
versteht Franks Denken als einen „einheitlichen Prozess der Entfaltung eines
Grundgedankens" (18). Stammers Arbeit lässt sich als ein umfassender
Versuch verstehen, möglichst voraussetzungsfrei diesen Grundgedanken Franks
systematisch zu entfalten, zu begründen und der heutigen Wissenschaft,
insbesondere der philosophischen Theologie, zugänglich zu machen.

Der Ausgangspunkt ist die „philosophische Frage nach dem tiefsten
Grund der Wirklichkeit" (14). Dieser Grund ist für Frank der „Kulminationspunkt

von Erkennen und Sein" (14), den zu erfassen ein „transzendentaler
Überschritt" der Rationalität zum ,,transrationale[n] Erleben der Immanenz
des Transzendenten" (15) unternommen werden muss. Von diesem neuen
Erfahrungs- und Seinsbegriff her sucht Frank einen Zugang zum Menschen
und zu Gott. Dieser grundlegenden Struktur folgt der Aufbau von Stammers
Arbeit: der erste Teil entfaltet die Ontologie (Kap. I—III). Der zweite Teil
vertieft diese Überlegungen mittels anthropologischer Überlegungen (Kap.

1 STAMMER, Dennis: Im Glauben Gott begegnen. Zur philosophischen Theologie Simon L.

Franks. Freiburg: Verlag Karl Alber 2016, 352 S., ISBN 978-3-495-48791-4.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 561

IV) und der letzte Teil betrachtet deren theologische Implikationen (Kap. V).
In jedem Kapitel stellt Stammer die Gedanken Franks ausführlich dar, ordnet
sie systematisch ein und stellt kritische Rückfragen aus der wissenschaftlichen

Perspektive. Die Antworten auf diese Kritiken zeigen nicht nur die
philosophische Relevanz des Frank'schen Denkens, sondern auch die
Umsichtigkeit und Reflektiertheit seiner Deutung. Kritisch angemerkt sei hier
allenfalls, dass dem rekonstruierten Denken ein konkretes Ausgangsproblem
fehlt, durch das die leitende Frage nach dem Grund der Wirklichkeit motiviert

werden kann. In der Folge erscheinen viele Begriffe und Überlegungen
abstrakt, was die Arbeit mehr für Wissenschaftler als für Laien zugänglich
macht.

Begibt man sich jedoch unter Stammers souveräner Leitung in das onto-
logische Denken Franks, wird schnell deutlich, dass Frank Ontologie nicht
als eine abgeschlossene Theorie, sondern als das Verfolgen der Frage „Was
ist?" versteht. Frank entwickelt den Seinsbegriff stufenweise ausgehend von
den Alltagsintuitionen über die Wirklichkeit mittels einer transzendentalen
Fragebewegung, die nach dem auf jeder Seinsstufe vorausgesetzten Seinsbegriff

fragt. Ohne den Nachvollzug dieser Denkbewegung bleibt das begriffliche

Ergebnis „eine leere Abstraktion" (21). Aus diesem Grund stellt Stammer
nicht einfach die Begriffe und Theoreme dar, sondern entfaltet dessen innere
Dynamik und eröffnet somit einen Zugang zu den tieferen Begründungszusammenhängen

von Franks philosophischem System.
Auf der ersten Stufe der ontologischen Reflexion erfasst Frank die

empirische Wirklichkeit, die nicht nur physisch-materielle, sondern auch
psychisch-seelische Phänomene umfasst, kurz „überhaupt alles, was in irgendeiner

Form .gegeben' ist" (23), d.h. im Bereich der Erfahrungsdaten. Dieser
Anfang erscheint zunächst plausibel, jedoch lässt sich hier schon eine erste
Rückfrage formulieren. Frank scheint den ethisch-moralischen Phänomenen,
wie etwa gerechten Handlungen, keine besondere Beachtung innerhalb seiner

Ontologie zu schenken. Ausgangspunkt der transzendentalen Denkbewegung

ist die empirische Wirklichkeit in ihrer ganzen Ambiguität. Kann
deren gesuchter Ermöglichungsgrund mehr sein als ein ambivalentes Sein?
Diese Frage lässt sich nur am weiteren Gedankengang beantworten.

Auf der zweiten Stufe der Denkbewegung verdeutlicht die Reflexion der
empirischen Wirklichkeit, dass abstrakte Entitäten wie Raum und Zeit „als
formale Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrungsdaten" (26) stets mitgedacht,

aber nicht empirisch gegeben sind. Beide Arten der Wirklichkeit
zusammen bilden die objektive, dem Menschen vorgegebene Wirklichkeit.
Insofern Frank hier formale Bedingungen zur Wirklichkeit zählt, folgt er
einem „metaphysischen Piatonismus und erklärt die .transzendentale Logik'
zur .Logik des Seins selber'" (27). Ob hier Kants Kritik am Schluss von der
Denknotwendigkeit auf die Wirklichkeit (KrV, 529) berechtigt wäre, bleibt
an dieser Stelle offen.

Auf der dritten Reflexionsstufe entdeckt das transzendentale Bewusstsein
„die jeden gegenständlichen Bewusstseinsakt bedingende Voraussetzung
einer .untrennbaren, unmittelbaren Einheit'" (35), das sog. Selbstsein. Die



562 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

weitere Reflexion auf die Bedingungen dieses Selbstseins entdeckt dessen

Bezogenheit auf anderes. „Nur durch diese Bezogenheit auf ein mir gegenüber

anderes Sein bin ich ferner überhaupt in der Lage, das sich mir als
,meine Realität' offenbarende Sein als .eigenes' zu begreifen" (41). Dieses
„Andere" sind einerseits als Teil der objektiven Realität die anderen
Menschen und die Kultur, durch die ein Mensch erst das ist, was er ist. Andererseits

ist es der absolute Seinsgrund, als letzte, notwendige Möglichkeitsbedingung

des eigenen Seins überhaupt (43).
Dieses Absolute reflektiert Frank auf der vierten Stufe, jedoch nicht

direkt, sondern in seiner Beziehung zum Relativen, aus der Perspektive des
Relativen. Das absolute Sein kann weder Teil des relativen Seienden sein,
noch kann es gänzlich von ihm getrennt sein. Es umfasst vielmehr beides,
die Vielheit des relativen Seienden und die Einheit absoluten Seins. Dieses
„Sein als Einheit von Einheit und Vielheit" (80) ist transzendental erschlossen,

aber nicht mehr begrifflich-rational fassbar. Frank bezeichnet dieses
ontologische Konzept als „Antinomischen Monodualismus" (80-86). Es
markiert den Punkt, an dem die Rationalität überschritten werden muss, da jede
rational-begriffliche Fassung auf Entgegensetzungen beruht, die das absolute
Sein stets transzendiert. „Die Einsicht der docta ignoratia ist also das rational

begründete Wissen um die Funktionsweise und Begrenztheit der
Rationalität" (75). Diese Einsicht Franks erscheint gewagt, ist es doch nach ihm
die Rationalität selbst, die dieses Absolute erschließt und somit zugleich in
sich und außer sich setzt. Allerdings weist Stammer zu Recht darauf hin,
dass die Rationalität nur durch den Bezug auf ein Etwas, das nicht sie selbst
ist, denkbar ist. Das Transzendente als transzendentale Bedingung der
immanenten Rationalität - ein erstaunliches und bedenkenswertes Ergebnis
der Frank'schen Ontologie!

Diese abstrakten ontologischen Überlegungen holt Stammer im folgenden,

anthropologischen Kapitel phänomenologisch ein. Dazu durchläuft er
die zur Ontologie analogen Stufen anhand der Frage, was das menschliche
Sein und dessen Grund ist. Zuerst erkennt der sich reflektierende Mensch
seinen Körper sowie seine Seele als seine Seinsarten (entspricht Stufe 1 und
2), sodann die beiden zugrunde liegende Einheit des Selbstseins (entspricht
Stufe 3). Das geistige Selbstsein gründet wiederum in der Teilnahme am
absoluten Sein: „Das Innerste unseres seelischen Lebens, also das uns am meisten

Immanente, verwirklicht sich und besteht bloß in einem immanenten
Transzendieren über das rein immanent Seelische" (150). Diese Einheit der
Immanenz und Transzendenz im menschlichen Sein ist laut Frank ein
„Paradoxon, das man nicht beseitigen oder überwinden kann und darf' (150).
Unter dieser Voraussetzung leuchtet es ein, dass das transzendente, absolute
Sein nicht mehr erkennbar, sondern „nur noch" erlebbar ist (entspricht Stufe
4). Der Gehalt des Erlebten ist neben der absoluten Einheit des letzten
Seinsgrundes auch dessen Personalität (167-173). Beide Eigenschaften Gottes,
denn von ihm ist nun explizit die Rede, erschließen sich in der nachträglichen

Reflexion aus der transzendentalen Forderung an das Absolute, Seinsund

Sinngrund der Person zu sein. Das Erleben Gottes muss nach Frank



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 563

dessen Reflexion notwendig vorausgehen (249). Die individuelle Erfahrung
enthält durch die transzendentale Reflexion zugleich eine allgemeine
Dimension. „Mein Gott begegnet mir nicht nur als mein subjektiver
Letztgrund, sondern auch als der mich absolut transzendierende Erstgrund allen
Seins" (248). Mit anderen Worten: die Begründung meines individuellen
Seins lässt sich nur als allgemeiner Gott denken.

An dieser Stelle lässt sich provokativ nachfragen, ob ein so gedachter
Gott mehr sein kann als ein Instrument der individuellen Selbstbestätigung?
Denn die prinzipielle Begründetheit meines Ichs, d.h. sein Transzendenzbezug,

ist von Beginn an vorausgesetzt. Wo die Begründetheit tatsächlich
gegeben ist, dort kann die transzendentale Reflexion zu einem wirklichen
Urgrund führen. Wo sie jedoch nicht gegeben ist, wo ein „grundloses,
vermeintlich seiendes, eigenmächtiges Ich" (299) sich „sogar gegen seinen
eigenen Seinsgrund" wendet (302), dort kann die transzendentale Reflexion
nur zur Ermöglichungsbedingung dieses Nichtseins führen, zur absoluten
Grundlosigkeit. Ob also das Erleben des eigenen Letztgrundes ein Erleben
von Gott oder von einer „Pseudo-Gottheit" (301) ist, hängt entscheidend von
der Wirklichkeit des sich reflektierenden Menschen ab. Dieses Problem
scheint Frank nicht zu erwägen und könnte es wohl auch nicht, ohne seinen
transzendental-philosophischen Ansatz aufzugeben. Wahrscheinlich deshalb
schließt er die radikale Möglichkeit der Wendung eines Menschen gegen
jede Form von Transzendenz aus, indem er betont, dass „das Faktum des

eigenen Seins bzw. In-Beziehung-Stehens unhintergehbar ist" (252).
Durch Frank von dem Abgrund der Transzendenzlosigkeit befreit, kann

sich der Mensch als das immanente Ebenbild Gottes verstehen. Denn insofern

der Mensch sich in seinem Sein Gott verdankt, ist „Gott als transzendente

Instanz das immanente Wesen des Menschen" (264). Gott und der
Mensch als seine Schöpfung bilden eine Zweieinheit, d.h. die Einheit aus
Einheit und Unterschiedenheit. Dieser Begriff der Gottmenschlichkeit ist der
„philosophisch-theologische Gipfelpunkt dieses Denkens" (269). Insofern
Gott nicht alles, sondern in allem ist, bezeichnet Frank seine theologische
Position als „Panentheismus". Das Ziel der Schöpfung, die Einheit der
Schöpfung mit Gott, die „Vergöttlichung der Welt" (293) ist somit bereits
verwirklicht, „da der Prozess [der Vergöttlichung, RH] ansonsten der
Bedingung der Möglichkeit seines schöpferischen Werdens entbehrte" (293).

Für den nachvollziehenden Leser erscheint diese „Gottmenschlichkeit"
und „Gottweltlichkeit" als die letzte Folge des Anfangs der transzendentalen
Reflexion beim Faktischen. Denn wenn Welt und Mensch von Beginn an als

begründet vorausgesetzt werden, haben sie notwendig einen Grund, der
zugleich als immanent und transzendent gedacht werden muss. Dadurch
sind beide auch notwendig göttlich. Sobald diese metaphysische Einsicht
jedoch mit der Lebenswirklichkeit konfrontiert wird, stellt sich genauso
notwendig die Theodizee-Frage. Entweder Welt und Mensch gelten als
prinzipiell immer gut, woher kommt dann das Böse? Oder Welt und Mensch sind
faktisch ambivalent, Möglichkeit für Gut und Böse, was aber ist dann Gott?



564 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Frank löst das Problem des Bösen auf bemerkenswerte Weise. Er schließt
das Böse konsequent aus dem Sein aus, da „das Sein als Schöpfung Gottes
unbedingt gut ist" (296). Das Böse ist demnach „nicht ,seiender Teil' der
Realität" (296), es ist „eine schlechthin grundlose Realität" (296) und es ist „das
vollkommen Unverständliche" (297). Wenn überhaupt, ist das Böse nur als

Gegensatz zum Sein, als „Pseudo-Gottheit" (301). Der transzendentale
Ursprung des Bösen besteht nach Frank in der „Entartung der autonomen Person

im Menschen [...] zu einem grundlosen, vermeintlich seienden,
eigenmächtigen Ich" (299). Also besteht „die Bedingung der Möglichkeit des
Bösen in der Gottmenschlichkeit selbst, insofern der Mensch von Gott als

bedingte Unbedingtheit derart autonom ,sein gelassen' wird, dass es ihm
möglich ist, sich sogar gegen seinen eigenen Seinsgrund zu wenden" (302).

Diese Reflexionen über das Böse erstaunen in mindestens zwei Hinsichten.

Erstens scheint das Böse mit seiner Transzendenz, Grundlosigkeit und
Unerkennbarkeit zentrale Eigenschaften des absoluten Seinsgrundes zu
teilen, so dass sich fragen lässt, worin für Frank eigentlich der wesentliche
Unterschied zwischen Gott und dem Bösen besteht. Zweitens scheint der
Ursprung des Bösen in dem Menschen selbst zu liegen, wenn er sich gegen
Gott wendet. Die fundamentale Unterscheidung zwischen dem gottzugewandten

und dem gottabgewandten Menschen spielt für Frank am Anfang
seiner transzendentalen Denkbewegung keine erkennbare Rolle. Angesichts
der Präsenz des Bösen zeigt sich die Brisanz der bereits aufgeworfenen
Fragen: Welcher Mensch wird auf seinen Grund zurückgeführt? Darf der
Transzendenzbezug des Menschen einfach vorausgesetzt werden? Oder muss er
vielmehr erst in einer fundamentalen Umkehr der je eigenen Existenz hergestellt

werden, wie es Sokrates und Jesus prominent forderten?
Diese Nachfragen können und sollen hier nicht beantwortet werden.

Vielmehr können sie als eine Einladung gelten für eine weitergehende
Auseinandersetzung mit dem ungewöhnlich breiten und tiefsinnigen Denken
des russischen Philosophen. Wer dazu eine umfassende systematische
Aufarbeitung von Franks philosophischer Theologie sucht, kommt an Stammers
Buch kaum vorbei.



Jean-Claude Wolf

Eine Revision des Judas-Bildes

Das Thema des Bösen widersteht vereinfachenden kausalen Erklärungen; es

ist so verschlungen und komplex, dass Erzählungen und Symbole unentbehrlich

bleiben. Bilder, Mythen, Legenden sind häufig bevorzugte Mittel der
Darstellung, etwa die typologischen Erzählungen von Luzifers Sturz, von Adams
und Evas Sündenfall, von Kains Brudermord an Abel oder von Judas Verrat
an Jesus. Mit der Typologie schleicht sich auch ein vereinfachendes
moralisierendes Schema ein: Der Gedanke an eine höhere Aufgabe oder gar eine
Rettung dieser Gestalten wird undenkbar. Das Schema verhindert die Sichtweise

einer prophetischen Dialektik, die das Licht in der Dunkelheit, das
Göttliche in der Verfolgung, die Bekehrung im Untergang zu sehen lehrt.
Monokausale Erklärungen versagen, denn das Böse ist nicht nur die Wirkung
eines bösen Urwesens, der Materie, der Endlichkeit, Sturz in die Zeit, des
bösen Begehrens, nicht nur innerer Faktoren (Angst, Laster), nicht nur äußerer

Faktoren (Knappheiten aller Art, Privateigentum, Ungleichheiten in der
Verteilung von Macht, Prestige, Reichtum) - doch alle diese Faktoren mögen
mitwirken, einwirken - immer bleibt im Hintergrund die Annahme einer
Freiheit, ja und nein zu sagen und entsprechend zu handeln, eine stoische
Annahme einer inneren Kraft und Energie, der inneren „Akropolis", die sich
im Christentum, etwa bei Pelagius (Epistula ad demetriadem), Erasmus, Böhme

(Von der Gnadenwahl) hell und deutlich findet. Diese Freiheit findet sich
auch in der Unheilslinie der sog. bösen Stachelkinder (wie sie Jakob Böhme
nannte). Es bleibt die Utopie des Guten (der Ordnungen der Engel), die
Hoffnung auf eine bessere Zukunft. Nur Gott ist gerecht - weil Gott unparteiisch

ist, frei von „Kränkungen" und Ängsten, ein Gott der Liebe, nicht der
Vergeltung. Die Vergeltung wird einmal abgeschlossen sein, nach dem Jüngsten

Gericht. Danach wird das Höllenfeuer im Licht der Ewigkeit erlöschen.
Dann wird Gott kein richtender und strafender Gott mehr sein, besser: er wird
uns nicht mehr als drohender, zorniger und strafender Gott begegnen. Diese
religionsphilosophische und eschatologische Sichtweise darf nicht mit einer
politischen Utopie oder Religion verwechselt werden. Der politische Utopis-
mus setzt auf die Macht der Organisation und Arrangements von Frieden
und Gerechtigkeit, ohne Rücksicht auf Freiheit des Einzelnen oder von
Minderheiten, durch gewaltsame Elimination der „Bösen". Er setzt auf möglichst
direkte, effiziente und rasche Umsetzung durch planmäßiges Handeln,
durch Gewalt, Endschlacht, Endsieg - alles in militärischen Kategorien. Der
politische Utopismus glaubt an die Gottheit des Kollektivs Menschheit, die
sowohl als Subjekt als auch als Ziel der Verbesserung und Erneuerung gilt.
Hier liegt des Pudels Kern, der „Atheismus": Gott wird substituiert durch die
Menschheit, er wird restlos „humanisiert", und damit droht auch das „Mysterium

des Menschen" getilgt zu werden. Die religionsphilosophische Utopis-
muskritik der russischen Religionsphilosophen Nikolai Berdiajew, Sergius
Bulgakov und Simon L. Frank aktualisiert die Unterscheidung zwischen dem
Reich des Cäsars und dem Reich des Heiligen Geistes. Es darf kein politi-



566 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

sches Regime des Reiches Gottes geben. Der Staat soll sich nicht in die
Religion einmischen, und die Religion soll nicht politisch instrumentalisiert
werden. Insbesondere die organisierte Religion muss in ihre Schranken
verwiesen werden. Was damals auf die Politik des Atheismus im Kommunismus
gemünzt war, ließe sich heute auf die gegenseitige Funktionalisierung von
Religion und Politik unter Putin weiter verfolgen. Weder darf Putin die
russische Orthodoxie instrumentalisieren, noch darf sich diese Putin anbiedern.

Beides wird unter Putin krass missachtet, obwohl Putin gern ein Buch

von Berdiajew verschenkt - allerdings das falsche, das Berdiajew aus dem
unmittelbaren Schock der Oktoberrevolution heraus verfasste (De l'inégalité)
und später selbstkritisch beurteilte. Vielleicht hat Putin dieses Buch nicht zu
Ende gelesen, denn in „Quatorzième Lettre: Du royaume de Dieu" stehen die

begründeten Vorbehalte gegen die Verwechslung von irdischem Chiliasmus
und geistiger Eschatologie. Mit Hilfe dieser Unterscheidung werden nicht nur
Zeloten wie Judas, sondern auch Theokraten wie der Großinquisitor suspekt.
Gegen Putin und im Sinne der Pussy Riots, die ebenfalls Berdiajew zur Lektüre

empfehlen, sollte man zusätzlich Berdiajews Buch Das Reich des Geistes
und das Reich des Caesar und möglichst viele Bücher der russischen
Religionsphilosophen zirkulieren lassen! Diese Autoren sprechen deutlich gegen
den Wahnsinn von Patriotismus, Imperialismus und Rüstungsindustrie,
zugunsten des Geistes und des Gewissens der Person. Wichtiger noch: das Modell

der Königswürde aller Menschen durch das zu erneuernde Bild Gottes
(diese faszinierende Kombination von geistigem Aristokratismus und
politischem Egalitarismus) muss vermittelt werden mit Nietzsches Hymne auf
den schöpferischen Menschen und mit dem Institut der gleichen Menschenrechte.

Religion bildet eine Sphäre sui generis, die nicht auf Moral, Kunst
oder Politik reduzierbar ist; sie umfasst die beiden polaren Rollen der Priester

(als Verwalter der Sakramente und Dogmen) und der Propheten - letztere

sollen die Ereignisse der Geschichte kritisch begleiten, nicht durch
Organisation von Macht und Gewalt, nicht als „bewaffnete Propheten", sondern
durch Deutung und Reflexion, als mahnende Stimme des Gewissens,
zugleich einsam und sozial, hoch verehrt von den einen, gesteinigt von den
anderen. Die Propheten gehen nicht den Weg der machtvollen Hohepriester
oder des Großinquisitors, der Theokratien oder offiziellen Staatsdoktrinen.
Philosophen, Priester und Propheten (Männer und Frauen!) sollen weder
Terroristen noch Könige werden. Das ältere Modell der konsultativen
Mitsprache und Beratung passt zur öffentlichen, aber „inoffiziellen" Rolle, von
der hier die Rede ist. Mehr noch: die prophetische Dialektik dient dazu, die
verkappte Religion in der Gottesfinsternis, in der Verfolgung oder
Banalisierung von Religion aufzudecken. Propheten sind da, um jeden Einzelnen
im Volk zu wecken und vor Entscheidungen zu stellen (wie es Martin Buber
sagte), nicht als „Führer", die für ihre Ambitionen und Ideologien unbedingten

Gehorsam fordern. Das alles darf man nicht behandeln, ohne das tragische

Dilemma von Weisheit und Macht zu erwähnen. Diese Tragödie ist
sowohl traurig, als auch reinigend. Die Ohnmacht der Weisen ist das geringere
Übel im Vergleich zur Allmacht von Experten, Technokraten oder Ideolo-



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 567

gien. Überlegungen dieser Art führen auch zu Judas: in dieser Gestalt kristallisiert

sich das Umschlagen einer Untat in eine Heilstat. Was maßen sich die
mediokren Kommentatoren (Kommenta-Toren!) an, wenn sie über Judas wie
über eine übelriechende Nebenfigur hinweggehen, die sich angeblich aus
Neid und Bosheit und um des schnöden Geldes willen zum Liebesverrat
hinreißen ließ! Wichtiger als Geld war es Judas, in der Nähe Jesu zu sein. Judas
handelt schlecht und böse - es kann nicht darum gehen, das zu beschönigen
und ihn in eine Lichtfigur zu verwandeln. Aber er sinnt und tut, was er tut,
in der Zerrissenheit der Liebe - er ist ein tragisch scheiternder Apostel, von
Jesus selber ausgewählt, der doch die Herzen der Menschen kennt und seine
Apostel bis zum Ende geliebt hat - Jesus hat Judas niemals verflucht, wichtiger

noch: er hat ihm das Apostolat nicht entzogen, nicht „kirchlich" oder
„juristisch" an ihm gehandelt. Jesus hat ihm in Liebe und Traurigkeit vorausgesagt,

dass ER, Judas, ihn verraten werde. Aber wenn er dies vor seinen
Aposteln sagte, so hat er nicht seinen Namen erwähnt, oder dann nur so,
dass die anderen Apostel die „schmutzige" Aufgabe des Judas missverstanden.
Man stelle sich vor, Jesus hätte vor allen anderen gesagt: „Judas, Du wirst mich
an meine Häscher ausliefern." Was hätte das bei den elf anderen bewirkt? Das

gnostische Judas-Evangelium, das uns einen mehrmals lachenden Jesus
präsentiert, erzählt von einer Angstvision des Judas, „wie die elf Jünger mich
steinigten und verfolgten". Hätten ihn seine Kollegen sogleich gelyncht?
Erweist sich in der von der Kirche verkannten und verbannten mythopoeti-
schen gnostischen Weisheit des in jüngster Zeit rekonstruierten Judas-Evangeliums

der lachende Jesus nicht noch einmal als derjenige, der seinen
Apostel nicht verrät, ihn nicht an die anderen ausliefert, nicht zur Keule der
Verdammung und Ausstoßung des erwählten Apostels greift? Jesus allein
kann einer solchen Versuchung widerstehen. Nur in der historia sacra ist
Jesus unfehlbar vorauswissend, als ewiger Christus ist er allen Zeitabläufen
voraus. In „Realität" hat er vielleicht nur einen unbestimmten Verdacht
ausgesprochen, oder es handelt sich nur um eine nachträglich unterschobene
Erfüllungsstelle. Doch es lohnt sich, die Erzählung auch als historia sacra zu
lesen und die psychologischen Tiefen und Abgründe einer heiligen Legende
auszuloten. Es gibt Sachverhalte, Geheimnisse des Herzens, die einer bloß
historisch-kritischen Lektüre entgehen. In diesem Sinne, und vor allem im
Sinne der bereits genannten prophetischen Dialektik, hat Sergius Bulgakovs
in den Jahren 1931 und 1941 sein Judas-Büchlein verfasst, das erst 1967
veröffentlicht wurde und seit 2015 in einer französischen Neuübersetzung
vorliegt.1 Judas ist Apostel und Apostat, und in dieser Doppelrolle sieht Bulgakov

auch das russische Volk und seine kommunistischen Eliten. Judas wird
zur Symbolfigur für die Tragik des Menschen, der aus eifernder Liebe und
mit Gewalt zu erzwingen versucht, was die göttliche Vorsehung ohnehin, aber

1 Pére Serge BOULGAKOV: Judas Iscarioth. L'Apôtre félon. Préface de Nikita Struve. Traduit
du russe par Michel Niqueux. Genève : Éditions des Syrtes 2015, 140 S., ISBN 978-2-940523-
19-1.



568 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

„zu seiner Zeit" vorgesehen hat, d.h. zum revolutionären Putschisten und
Bolschewisten. Warum hat Jesus, der Ergründer der Seele, der vor der
Berufung seiner Apostel gebetet hat, um mit dem Willen Gottes, im Willen
Gottes (und damit „unfehlbar", was das Heil betrifft) den „Städter" (wie
Kain) und „Dieb" Judas auserwählt? Hatte Judas (wie die elf anderen) auch
Vorzüge und Schwächen, die ihn zur Aufnahme ins Kollegium der zwölf
besonders befähigten? Warum wurde ausgerechnet ihm die Kasse anvertraut?
Und warum findet sich die Verunglimpfung von Judas als Teufel nur im
Johannes-Evangelium? War er von Anfang an „böse", oder wurde er erst böse,
als er zum Verräter wurde? Was bedeuten seine Reue und sein Suizid? Angesichts

dieser und anderer Fragen wird Judas zu einer der besonders
unergründlichen Personen unter den dramatis personae der Passions- und
Heilsgeschichte. Das Nachdenken über Judas kann nach dem Zeugnis Bulgakovs
in der vorösterlichen Zeit den Schlaf rauben. Es gibt nicht nur eine Erzählung,

sondern ein Drama, mit Tod und Auferstehung ihrer „Helden". Judas
ist auch ein „Glaubensheld", aber ein verschrobener, weit ab von der ländlichen

Unschuld der Handwerker und Fischer, die im Azur des Galiläischen
Sees und Himmels aufwuchsen. Judas ist wie Kain ein „Städter" und muss
mehr Böses auf sich nehmen als die harmlosen Söhne von Fischern und
Ackerbauern. Die „verdorbenen" Städter haben keine „Verdienste um ihr
Heil", sie hängen mehr noch als die naiven Landeier allein am dünnen Faden
der Gnade Gottes, wenn sie überhaupt zu retten sind Nur die ewige Liebe
könnte sie retten. Sie zu „Teufeln" zu erklären, die ewig in der Hölle schmoren

werden, steht uns nicht zu. (Was für eine Anmaßung, wenn der türkische

Ministerpräsident Erdogan die Terroristen dazu verdammt, ewig in der
Hölle zu schmoren!) Es ließe sich vieles sagen zur Polarität von Judas Ischa-
riot und Johannes, dem Lieblingsjünger Jesu. Bulgakov gibt reichlich Nahrung

zum Nach- und Weiterdenken. Auch Petrus, sofern er sich anmaßt,
Jesus aufzuhalten und ihm in aller Freundschaft rät, sich zu schonen und
nicht in Gefahr zu begeben (vgl. Mt i6,22f.), wird von Jesus als Satan
bezeichnet. Er wird eben so wenig wie Judas „verteufelt". Vielmehr weist Jesus
die Versuchung zurück, nicht den Weg bis zum Ende und in „Selbstlosigkeit"
zu gehen. Die Versuchung Satans, der zornig ist, weil er weiß, dass er wenig
Zeit hat (vgl. Offb 12,12), besteht darin, die Heilsgeschichte eigenmächtig zu
überstürzen - oder auch zu verzögern. Es hat etwas zu tun mit unheilvoller
Zeitkontrolle - selbst der Suizid des Judas besteht in einem Akt der fragwürdigen

Beschleunigung des Endes. Die Petrus-Satan-Stelle bei Matthäus ist
keine „erbauliche" Sequenz, sie passt nicht in die „liturgische Stimmung"
und verlangt eine gewisse Gedankenakrobatik, die man einer fromm
hypnotisierten Gemeinde vielleicht nicht zumuten kann. Sie zeigt nicht den sanften

Jesus, sondern den scharfen, der zum „Schwert" greift, jedenfalls zum
Schwert der Unterscheidung zwischen dem, was uns passt, und dem, was
Gottes Wille und timing ist. Dieser Jesus kämpft gegen die Komplizität mit
Satan. Gott allein kann das schwierigste Problem, die für alle heilsame Begegnung

des Zeitlichen und Ewigen, unterstützen und durchführen. Wir sind nur
fehlbare Mitarbeiter! So betrachtet sollte man die Petrus-Satan-Stelle und die



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 569

Judas-Satan-Stelle parallel lesen - nicht als Verteufelungen, sondern als

Zurückweisung einer typisch menschlichen Versuchung. Das Studium der
Stärken und Schwächen der Apostel führt zu einem möglichen Entwurf einer
Kulturgeschichte, in der sich das weite Spektrum dessen findet, was man die
„Natur des Menschen" nennt, die eine sehr plastische Natur sein muss. Der
Mensch ist Mikrokosmus, Spiegel des Makrokosmos. Darin beschlossen liegt
ein gespanntes Verhältnis zurzeit, die zugleich meine Lebenszeit und die
Zeit aller ist. Von Menschen betriebene Zeitverzögerung und Zeitbeschleunigung

sind Faktoren der Verfehlung der Gelassenheit, Versuche, das Heil für
mich zu ergattern, ohne es in das Heil aller einzubeziehen. Vorsehung
bedeutet nicht Determinismus, Prädestination als Festlegung, sondern göttliche

Zeitweisheit: alles hat seine Zeit, wir sind nicht nur in der irdischen Zeit
gefangen, sondern haben sie auch als heilende und heilige Zeit vor uns.
Nicht wir sind es, die unsere Geschichte fertig erzählen. Die „rechte" Zeit,
die nur Gott kennt, wäre die Zeit, in der alle gerettet werden könnten. Die
religionsphilosophische Studie Bulgakovs führt zur prophetischen Mahnung:
Wird sich Gott nicht wenigstens der Ausrichtung auf eine bessere Zukunft
erbarmen, die sich im Kommunismus findet, wenn auch bloß in weltlicher
Gestalt? Ließe sich der Verrat der kommunistischen Eliten an Gott und Christus

(ihre „Christomachie") nicht unter dem Aspekt von Judas sehen, der
nachträglich seine Tat bereut? Oder sogar unter dem Aspekt des Saulus, der
als Verfolger zum Paulus bekehrt wird von einem Licht und der Stimme
Christi (Apg 9,3-6), die Stimme, die ihm voraussagte, es werde ihm schwer
fallen, weiterhin „gegen den Stachel zu locken" (Apg 26,14)? Es spricht die
Stimme dessen zu ihm, dem er selbst als Verfolger noch verbunden war,
wenn auch auf verkehrte Weise, wie ein betrunkener Ehemann, der Frau und
Kinder schlägt. Bulgakov gehört zu den Stimmen, die in der Ära der
bolschewistischen Gottesfinsternis Judas neu erfahren und porträtieren, nicht um
ihn moralisch oder ideologisch zu heroisieren, aber auch nicht, um in den
Chor der Empörten einzustimmen, welche die Versuchung des Judas von sich
weisen, nach dem Schema: „Wir sind die Geretteten; die Verlorenen sind die
anderen." Vielmehr werden Sinn und Verstand geschärft für das Drama der
Erlösung, in dem Judas, der Apostel, der Christus nahe bleibt, eine ebenso
unverzichtbare wie rätselhafte Rolle spielt.





Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

MENDELSSOHN, Moses: Pentateuchkommentare in deutscher Übersetzung. Hg.
v. Daniel Krochmalnik, übers, v. Rainer Wenzel Gesammelte Schriften.
Jubiläumsausgabe. Band 9,3: Schriften zum Judentum III, 3). Stuttgart-Bad
Cannstadt: Frommann-Holzboog 2009, 437 S., ISBN 978-3-7728-1579-9.

MENDELSSOHN, Moses: Einleitungen, Anmerkungen und Register zu den Penta-
teuchkommentaren in deutscher Übersetzung. Hg. v. Daniel Krochmalnik,
bearb. v. Rainer Wenzel und mit einem Beitrag von Werner Weinberg
Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe. Band 9,4: Schriften zum Judentum
III, 4). Stuttgart-Bad Cannstadt: Frommann-Holzboog 2016, 576 S., ISBN 978-
3-7728-2495-1.

Als Hilfe zum Lernen der Torah übertrug Mendelssohn für seinen Sohn die
Fünf Bücher Mose in ein zeitgemäßes und korrektes Deutsch. Seine Intention

war sowohl eine Alternative zu den „schlechten" jiddischen Wort für
Wort Übersetzungen zu schaffen als auch zu verhindern, dass sein Sohn auf
die christlich deutschen Übersetzungen zurückgriff. Salomon Dubno, der
Hauslehrer des jungen Mendelssohn für hebräische Grammatik, war von der
Übersetzung so angetan, dass er sie publiziert wissen wollte. Mendelssohn
stimmte dem Vorhaben unter der Bedingung zu, dass Salomon Dubno einen
hebräischen Kommentar zur Übersetzung verfasse. Dieser sollte einerseits die
Übersetzung grammatikalisch untermauern und andererseits Lehrer durch
weiterführende Erläuterungen und Erklärungen im Unterricht unterstützen.
Salomon Dubno begann den Kommentar zu Genesis und Mendelssohn
ergänzte zuerst nur, übernahm dann den Kommentar zu Exodus selbst. Am
Ende wurde Naftali Herz Wessely für Levitikus gewonnen, Naftali Herz Homberg

beauftragt am Kommentar zu Deuteronomium mitzuarbeiten und
Aaron Jaroslaw half anonym bei Numeri mit - wobei Mendelssohn alle Texte
selbst ergänzte, korrigierte und zum Teil mit Zusätzen versah. Was schnell
als Mendelssohns Pentateuchkommentar unter dem hebräischen Namen Biur
bekannt wurde ist eigentlich ein Gemeinschaftswerk dieser jüdischen
Aufklärer. Dem klassischen Layout rabbinischer Bibeln entsprechend wurde der
Biur am unteren äußeren Seitenrand abgedruckt. Daneben wurde Salomo
Dubnos und Schalom b. Isaak aus Meseritz' masoretisch-grammatikalischer
Kommentar Tikkun soferim innen gesetzt. Am oberen Rand befanden sich
der hebräische Bibeltext innen und außen Mendelssohns deutsche Übersetzung

desselben, genannt Targum ashkenazi. Mendelssohn verfasste noch eine
Einleitung unter dem Namen Or la-netiva, die das Vorhaben erklären und
rechtfertigen sollte. Diese so angeordneten vier Texte mitsamt der Einleitung

erschienen bis 1783 unter dem Titel Netivot ha-schalom (Pfade des
Friedens). Wie bei vielen Werken der jüdischen Aufklärung erzeugte auch dieses
eine heftige Kontroverse - teils wegen der Übersetzung an sich, teils wegen



572 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

mangelnder rabbinischer Approbation, teils wegen der angeblich aufklärerischen

Tendenzen.1

Im Rahmen der gesammelten Schriften Mendelssohns in der Jubiläumsausgabe

sind 2009 in Band 9,3 dank des Herausgebers Daniel Krochmalnik und
des Übersetzers Rainer Wenzel die Pentateuchkommentare in deutscher
Übersetzung erschienen und damit einem breiteren Publikum zugänglich.
Dieses wird überrascht feststellen, wie augenscheinlich traditionell und
wenig revolutionär oder aufklärerisch der Biur daherkommt. Die zitierten
Autoren sind fast ohne Ausnahme klassische jüdische Exegeten - selbst Kab-
balisten wie Josef Gikatilla oder sogar der Sohar werden gelegentlich angeführt.

Die genannten Schriften jüdischer Aufklärer bewegen sich überwiegend

im Bereich hebräischer Grammatik und spielen eine sekundäre Rolle.
Nichtjüdische Autoren kommen namentlich nie zu Wort - höchstens wer mit
ihnen vertraut ist, erkennt sie als Ideengeber im Hintergrund, wie z.B. bei der
Deutung der Schöpfungsgeschichte im Lichte des Leibniz'schen Optimismus.
Neben einigen weiteren längeren, insgesamt aber eher spärlich gesäten
Exkursen wie z.B. zur biblischen Poetik, den Zehn Geboten, der Nächstenliebe,
der biblischen Vogelkunde u.a.2 besteht der Biur aus einem Mosaik an
Paraphrasen traditioneller Kommentare, grammatikalischer Erläuterungen und
Erörterungen zur Akzentuierung des hebräischen Textes. Besonders letztere,
die vornehmlich als Fachgebiet von Salomon Dubno Aufnahme in den
Kommentar fanden, wurden weder vor noch nach dem Biur bei exegetischen Fragen

wirklich miteinbezogen. Eine Neuentdeckung dieses Ansatzes ausgehend
vom Biur könnte sehr ertragreich sein und neue Ergebnisse liefern.

Insgesamt wird der Biur der Intention seiner Autoren, sich hauptsächlich
auf die Deutung des richtigen Literalsinns, des Peschats, zu konzentrieren
und allegorische Deutungen außen vor zu lassen, gerecht. Nichtsdestotrotz
ist der Biur überwiegend ein Kind der rabbinischen Literatur, das sich auch
an die dort herrschenden Konventionen hält. Dies macht den Biur - wie die
gesamte rabbinische Literatur - sehr voraussetzungsreich und für eine
einfache Lektüre nur schwer zugänglich. Rainer Wenzel muss man seine
Übersetzungsleistung hoch anrechnen - denn während es bei vielen Übersetzungen

reicht, eine Sprache zu beherrschen, erfordert die Übersetzung des Biur
eine tiefgehende Kenntnis der verschiedenen Spielarten des Hebräischen -
und zwar vom Hebräisch der Bibel, über dasjenige der mittelalterlichen
Kommentatoren bis zum Hebräisch der jüdischen Aufklärer selbst. Ist das biblische

Hebräisch zwar fast vollständig in Vokabular und Grammatik erschlossen,

gilt dies keineswegs für die übrigen - weder für das mittelalterliche
Hebräisch noch dasjenige der Aufklärer. Darüber hinaus hat der Biur in großen
Teilen grammatikalische und etymologische Untersuchungen zum Thema,

1 Zur Geschichte des Pentateuchkommentars vgl. ALTMANN, Alexander: Moses Mendelssohn.

A Biographical Study. Alabama: Alabama University Press 1973, 368-383.
2 Vgl. zum Leibniz'schen Optimismus (JubA 9,4 26-28), zur biblischen Poetik (ebenda

162-185), zu den Zehn Geboten (ebenda 208-228), zur Nächstenliebe (ebenda 346-351) und
zur biblischen Vogelkunde (ebenda 327-333).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 573

bei denen ohne tieferes inhaltliches Verständnis des Textes eine Übersetzung

nahezu unmöglich ist. Zum Glück zeichnet sich Rainer Wenzel durch
dieses Verständnis aus und übersetzt dankenswerterweise so klar und so

verständlich, als es der Text hergibt. Er macht hiermit zum ersten Mal einen
bedeutenden Teil des Werkes Mendelssohns zugänglich, der vorher nur von
einem in der Judaistik, ihren Sprachen, Thematiken und Literatur versierten
Leser mit viel Mühe erschlossen werden konnte. Einziger Wehmutstropfen
ist, dass es nur bei einer Auswahl geblieben und leider keine deutsche
Gesamtübersetzung des Biur geworden ist. Dennoch sollen die wissenschaftlichen

Probleme, die mit einer jeden Auswahl verbunden sind, weder die
Leistung noch die Freude über einen hoffentlich erweiterten Wirkungskreis
des Biurs schmälern. Vor allem da Rainer Wenzels Übersetzung jeden Leser

unweigerlich früher oder später zurück zum hebräischen Originaltext und
Mendelssohns Pentateuchübersetzung führen wird.3 Als Kommentar ist der
Biur kein Text, der für sich alleine steht, sondern nur im Zusammenspiel mit
Mendelssohns Übersetzung und dem Text der hebräischen Bibel verständlich

und zugänglich wird. Erweitert man dies noch um die Dimension der
zitierten rabbinischen Literatur, so offenbart der Biur eine Hermeneutik und
Diskurstheorie, die ihren postmodernen Äquivalenten in nichts nachsteht.4

Einen wichtigen Schritt für die weitere wissenschaftliche Erschließung des
Biur haben Daniel Krochmalnik und Rainer Wenzel in diesem Jahr mit dem
Band 9,4 Einleitungen, Anmerkungen und Register zu den Pentateuchkom-
mentaren in deutscher Ubersetzung der Jubiläumsausgabe gemacht. So bietet
Rainer Wenzel hier eine Einleitung, die einen sehr guten Überblick über die
Quellen des Biur sowie die für das Verständnis erforderlichen Grundannahmen

darstellt. Seine Einleitung abschließend charakterisiert Rainer Wenzel
den Biur als die Verwirklichung der Religiosität Mendelssohns im Verstehen
der Schrift. Hiervon ausgehend nimmt er das Gesamtwerk Mendelssohns in
den Blick und bestimmt die Morgenstunden als die Verwirklichung im Denken,

die Übersetzung der Psalmen im Empfinden und Singen, Jerusalem als

Darlegung, wie sich religiöse Gesinnungen im Ausüben der Gebote äußern.
Diese Werkbestimmung aus der Perspektive des Biur kann und sollte als
wissenschaftliche Aufforderung verstanden und aufgegriffen werden, Mendelssohn

und sein Werk mehr als Einheit zu begreifen und zu deuten. Denn leider

wird Mendelssohn immer noch zu fragmentarisch nach den einzelnen
Disziplinen rezipiert. Ein Opfer dieser Rezeptionsweise sind ohne Zweifel
Mendelssohns Pentateuchübersetzung und -kommentar.

Im Anschluss an die Einleitung findet sich der Beitrag von Werner Weinberg,

der überzeugend und akribisch Antwort auf die drängende Frage gibt,

3 Beide Texte sind 1990 als Reproduktion der Originalausgaben von 1780-1783 in den
Bänden 15-18 der Jubiläumsausgabe erschienen.

4 Als bemerkenswertes Beispiel soll hier nur Mendelssohns textliche Intervention bezüglich

der Deutung des Gebots der Nächstenliebe durch Wessely genannt werden (vgl. JubA
9,3, 349). Als wirkliches gemeinsames Werk spiegelt der Biur auch die Meinungspluralität
seiner Autoren an vielen Stellen wider.



574 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wieviel Mendelssohn wo im Biur steckt. Neben der für die Forschung
relevanten Frage der Autorschaft, liefert Weinbergs Darstellung zur Mitarbeit
der einzelnen Autoren vor allem einen Blick hinter die Kulissen des Wissen-
schafts- und Literaturbetriebs der jüdischen Aufklärung.

Den größten Raum und auch den Hauptteil des Bands machen die von
Rainer Wenzel verfassten Anmerkungen und Erläuterung zur Übersetzung
des Biur aus. Hierbei wird am äußeren Rand jeweils die Seite mitsamt der
Spaltenzahl der Übersetzung in Band 9,3 zur Orientierung angegeben. Da
die Seitenanzahl nur bei der ersten Anmerkung auf einer Seite angegeben
und nachfolgend nur die Spaltenzahlen vermerkt werden, kann es bei längeren

Erläuterungen zu Orientierungsproblemen kommen - vor allem da am
oberen Seitenrand die Kapitel der Bibel als Ordnungssystem fungieren und
nicht die Seitenzahlen der Übersetzung. Die eigentlichen Anmerkungen werden

mit einem Wort oder einer Wortfolge im Kursiv als Bezug eingeleitet
und liefern in der Mehrheit genau das, was sie leisten sollen. In wenigen
Worten werden eine Stelle erläutert, Verweise geliefert oder Quellen
genannt. Die Qualität ist durchgängig sehr gut, vor allem die Verweise innerhalb

des Werkes Mendelssohns ermöglichen es, schnell den Blick von einer
einzelnen Stelle auf das Ganze zu wenden. Daneben verdienen es einige
längere Anmerkungen, die als Exkurse auch alleine lesenswert sind und einen
eigenen Beitrag zur Erforschung Mendelssohns darstellen, besonders erwähnt
zu werden. Hierunter fallen Rainer Wenzels Erläuterung zum Sündenfall im
Diskurs der Aufklärung, zum Begriff Epikureer bei Mendelssohn, zur Bedeutung

der biblischen Geografie und Vogelkunde zu Mendelssohns Zeit und
zum biblischen Gebot der Zurechtweisung.5 Durch diese Anmerkungen wird
klar, wie sehr Mendelssohn und sein Biur Teil des zeitgenössischen Diskurses

sind und es ihm an vielen Stellen um eine jüdische Wiederaneignung
biblischer Themen und Gedanken geht. Besonders erwähnenswert und
herausragend ist die 19 Seiten lange Erörterung zur hebräischen Poesie. Sie

stellt dar, wie sehr Mendelssohn von Fragen hebräischer Poesie bewegt war,
ob es eine ursprüngliche hebräische Poetik und Metrik gibt oder ob es legitim

sei, das arabische Versmaß zu verwenden. Rainer Wenzel erörtert diese

Frage mit vielen Verweisen auf Jehuda Halevi, Herder, Abravanel und Aristoteles,

womit es ihm vortrefflich gelingt dem Leser die Breite und Tiefe dieser
Fragen für Mendelssohn und sein Denken zu vermitteln.6

Im Anschluss an die Anmerkungen enthält der Band noch einen Anhang
zur Akzentuierung, ein Glossar, Korrigenda zu Band 9,3, - die nur eineinhalb
Seiten lang und das größte Kompliment an die Übersetzung sind - eine
Bibliographie und ein Register zu den beiden vorgestellten Bänden. Der Anhang
zur Akzentuierung richtet sich vor allem an den interessierten Leser und
stellt auf wenigen Seiten die Akzente und ihre Funktion dar. Abschließend
verweist Rainer Wenzel auf weiterführende Literatur zu diesem Thema. Die

5 Vgl. JubA 9,4 96-109 (Sündenfall); ebenda 140-149 (Epikureer); ebenda 240-245
(Geografie); ebenda 415-417 (Vogelkunde); ebenda 432-443 (Zurechtweisung);

6 JubA 9,4 254-273.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 575

anschließende allgemeine Bibliografie ist mit der Schwierigkeit konfrontiert,
dass die Literatur, die sich auf den Biur allein konzentriert, recht überschaubar

ist - während es an Schriften zur jüdischen Aufklärung allgemein nicht
mangelt und in diesem Rahmen oft auch der Biur behandelt wird. Daher sind
die Herausgeber auch hier wieder vor das Problem der Auswahl gestellt -
warum wird Shmuel Feiner Haskala - jüdische Aufklärung : Geschichte einer
kulturellen Revolutiom aufgenommen und nicht Christoph Schulte Die
jüdische Aufklärung,8 obwohl beide Bücher allgemein ausgerichtet sind und
Christoph Schulte als einer der wenigen Autoren auf Deutsch eine weite
Rezeption genießt?

Das Glossar erklärt in alphabetischer Folge in wenigen Zeilen wirkliche
Grundbegriffe des Judentums, wie Torah, Mishnah, Tefillin u.a. Da der Biur
so voraussetzungsreich und so tief in der Welt des rabbinischen Denkens
verankert ist, wird man bei den meisten Lesern die im Glossar erläuterten
Begriffe als bekannt annehmen können. Dennoch muss das Glossar als ein
weiteres Element der sehr lobens- und wünschenswerten Tendenz gesehen
werden, die Schwelle zu senken und den Zugang zu erleichtern. Im Register
sind die Personen der beiden Bände 9,3 und 9,4 erfasst, wobei die Seitenzahlen

des ersteren der Kenntlichkeit halber kursiv gesetzt sind. In der Praxis ist
es leider manchmal schwierig zu erkennen, ob eine Zahl im Kursiv steht oder
nicht. Ebenso tragen die kurzen Erläuterungen neben dem Namen nicht zur
Übersichtlichkeit bei. Was das Register allerdings auf einen Blick
ausgezeichnet zeigt, ist, wie traditionell Mendelssohn zitiert.

Abschließend können die Übersetzungsleistung Rainer Wenzels, die
Herausgeberschaft Daniel Krochmalniks und der Beitrag Werner Weinsteins
nicht hoch genug bewertet werden. So wird mit beiden Bänden 9,3 und 9,4
ein Teil des Werkes Mendelssohns zugänglich, das im hebräischen Original
zu selten aus dem Regal genommen wird. Umso mehr bleibt zu hoffen und
zu wünschen, dass der Biur jetzt in seiner deutschen Übersetzung und mit
Anmerkungen, Verweisen sowie Erläuterungen versehen wieder verstärkt
Beachtung findet, gelesen, diskutiert und verortet wird - dass er wieder seinen
Platz in den akademischen Unterricht findet, wo gute Übersetzungen häufig
immer noch Mangelware sind, und selbst eine Auswahl sehr hilfreich und
nützlich ist.

Julian Holter

7 FEINER, Shmuel: Haskala - jüdische Aufklärung: Geschichte einer kulturellen Revolution.
Hildesheim: Olms 2007.

8 SCHULTE, Christoph: Die Jüdische Aufidärung: Philosophie Religion Geschichte.
München: C.H.Beck 2002.



576 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

HOLZHEY, Helmut/MUDROCH, Vilem (Hgg.): Die Philosophie des 18. Jahrhunderts.

Bd. 5: Heiliges Römisches Reich deutscher Nation - Schweiz - Nord-
und Osteuropa Grundriss der Geschichte der Philosophie). Basel: Schwabe

Verlag 2014, 1677 S., ISBN 978-3-7965-2631-2.

Non è un'impresa facile recensire in poche righe un'opera cosi imponente
come il quinto volume (in due tomi) délia serie "La filosofia nel XVIII se-
colo", pubblicato nel 2014 per la collana Grundriss der Geschichte der
Philosophie - il cosiddetto Ueberweg, dal nome dello storico fondatore.

Ciô non semplicemente per il cospicuo numéro di pagine (ca. 1650), o per
l'estensione geografica che i due curatori, Helmut Holzhey e Vilem Mudroch
- autori anche di alcuni capitoli -, hanno voluto considerare, ponendosi in
continuità con il quarto volume délia serie dedicato alla filosofia nel XVII
secolo [2001]: dalla Germania alla Svizzera, dalla Scandinavia (con Danimar-
ca, Norvegia e Svezia) alla Polonia e all'Ungheria, includendo (corne novità
di questo volume) un capitolo sulla filosofia nella Russia zarista. Quello che
infatti più colpisce, ad uno sguardo d'insieme, è la varietà di approcci che

l'opéra présenta, segnando alcune novità rispetto al passato. Non c'è infatti
solo la storia délia filosofia - articolata attraverso la diversité degli orienta-
menti confessionali e anticonfessionali - e la storia délia scienza, entrambe
supportate, secondo la tradizione dello Ueberweg, dalla storia delle université

e delle istituzioni (accademie, scuole, biblioteche, centri non universitär!)

e da imponenti sezioni bibliografiche. Una significativa novità di questo
volume si scorge già nel primo capitolo, in cui i curatori hanno voluto pre-
sentare una storia del testo e dei generi filosofici, a cui si aggiungono una
serie di paragrafi dedicati alla divulgazione scientifica e alla storia délia
lingua fïlosofica nel XVIII secolo, in particolare nel confronto tra latino e tede-
sco filosofïco. Si tratta di una pluralité di approcci derivati dalle più recenti
metodologie di ricerca (soprattutto quelle relative aile lingue filosofiche),
con cui i due curatori hanno voluto ricostruire la poliedricità filosofica es-
pressa dal secolo in questione, ricorrendo all'apporto di 63 contributori (21

in più rispetto al numéro sul Seicento, curato sempre da Helmut Holzhey
assieme a Wilhelm Schmidt-Biggemann, con la collaborazione di Vilem
Mudroch).

Dal punto di vista storiografico e délia periodizzazione - almeno per ciô
che concerne l'area tedesca - il volume raccoglie hérédité del numéro sul
secolo precedente (n. 4/1), che intitolava il capitolo n. 10 "Christian Thomasius
und der Beginn der deutschen Aufklärung ". II secondo capitolo del volume
sul Settecento è infatti dedicato al Thomasianismus. Si compone pertanto,
storiograficamente, una partizione della Aufklärung filosofica non più basata
sulla visione ormai "classica" delle due été, quella di Wolff e quella di
Lessing, confinate entro i limiti temporali del Settecento. II volume fissa sta-
bilmente, nella periodizzazione, l'ambito di una Frühaufldärung, incentrata
sulla figura di Christian Thomasius e proseguita poi da un movimento di
seguaci ed estimatori di quest'ultimo che si awia già nel Seicento.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 577

All'interno dell'"età di Thomasius" sarebbe infatti rinvenibile un primo
tentativo di superamento della stagione della Schulmetaphysik, giunta dopo
Clauberg in una fase di stanca e di scarsa originalité. Già Christian Wolff ri-
teneva che nell'opera di Clauberg avesse luogo un primo tentativo di emen-
datio - seppur non riuscita - del "canone" dell'ontologia, attraverso ad esem-
pio l'innesto, da parte di quest'ultimo, del cartesianismo. Se tuttavia quella
di Clauberg era una emendazione "interna" alla Schulmetaphysik, quella di
Thomasius era invece - per cosi dire - un'emendazione della filosofia "dalla"
Schulmetaphysik, vista anche una certa awersione di quest'ultimo non solo
nei confronti del modello scolastico dell'ontologia, ma più in generale nei
confronti della metafisica.

Con Christian Wolff la Aufklärung sarebbe giunta a una fase di "sedimen-
tazione", espressa filosoficamente dal modello del "sistema", attraverso cui
Wolff e il wolffismo avevano provato a integrare, entro il milieu della
Schulmetaphysik, le istanze che provenivano da Leibniz e Thomasius. Interessante
è che il volume dedichi cospicui paragrafi (cap. 4, §§ 13-14) alle spécificité
geografiche dell'Uluminismo tedesco, parlando di una Göttinger Aufklärung
(con autori come j.G.H. Feder e G.C. Lichtenberg) e di una Berliner Aufklärung,

fortemente orientata da Federico II di Prussia e autori come j.G. Sulzer.

Spicca poi l'approfondimento sulla Jüdische Aufidärung, la cosiddetta
Askala, che innerva Lopera di autori come M. Mendelssohn, L. Bendavid, S.

Ascher.
Tra i capitoli quarto e quinto il volume esprime tutta la polarizzazione a

cui il Settecento tedesco ha dato luogo, da un punto di vista filosofico,
rispetto all'elemento religioso: da un lato affermando la possibile integra-
zione di istanze religiose (protestanti, ma anche cattoliche) all'interno del
quadro della teologia razionale e, più in generale, del sistema wolffiano (con
autori come S.J. Baumgarten e S. von Storchenau), dall'altro mostrando -
una volta giunti all'eté di Lessing - un orientamento radicale in direzione
della Religionskritik che sfocia in alcuni casi nei deismo. A raccogliere gli
esiti di questa prima polarizzazione saré la nuova e più strutturata polarizzazione

che il secolo esprimeré tra l'affermazione del Pietismo e il cosiddetto
Pantheismusstreit. Seguendo l'oscillazione tra queste alternative, tra Aufklä-
rung e Gegenaußdärung, il volume disegna, quasi plasticamente davanti al
lettore, quel nuovo "spazio" culturale e ideale a cui il Settecento filosofico
tedesco approda, prefigurando per cosi dire un ambito non solo post-cristiano,
ma per certi versi post-religioso entro cui la riflessione filosofica avrebbe do-
vuto collocarsi. Si possono interpretare bene, a questo riguardo, alcune parole

di Carl Schmitt quando, ormai anziano nei 1982, diceva durante un'inter-
vista: "Se dovessi scrivere un libro oggi lo intitolerei Die dritte Religion. La

terza religione è la cultura tedesca scaturita dalla Riforma (Goethe, Schiller,
Hegel)"9. Giunta all'eté di Lessing, YAufklärung tedesca sembrava ormai defi-

9 SCHMITT, Carl: Un giurista davanti a se stesso. Saggi e interviste. (Intervista di F. Lan-
chester del 9 novembre 1982), a cura di G. Agamben. Vicenza: Neri Pozza Editore 2005, 151-
183, in part. 152-153.



57^ Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nitivamente in grado di mettersi alle spalle anche la "seconda religione"
legata alla Riforma, per approdare entro uno spazio filosofico nuovo, in
alcuni casi neutrale o indifferente rispetto all'opzione cristiana. In un simile
contesto è Spinoza, com'è noto, a fungere da polo attrattivo e catalizzatore
di moite interpretazioni e dottrine, mentre riemerge marcatamente un ele-
mento tragico (si veda in part. § 16) a dominare lo sfondo di quell'Ama/gam
tra filosofia e poesia che, a seguito di Lessing, dominera la Romantik con -
appunto - Goethe e Schiller (cap. 13, §§ 54-59).

Nel tentativo di disegnare e ridisegnare nuovi spazi e ambiti per la ri-
flessione, un'operazione in cui il Settecento sicuramente riusci è quella di
consolidare, da un punto di vista epistemologico, l'autonomia degli ambiti e

dei confini disciplinari di moite scienze e saperi. Il XVII secolo aveva il meri-
to della Rivoluzione scientifica, oltre a quello di aver sviluppato un massiccio
dibattito epistemologico. Tuttavia esso si era mosso spesso entro ambiti an-
cora epistemologicamente ibridi. 1 capitoli 7-9 sono appunto dedicati a

mostrare lo sviluppo della riflessione sulle discipline maturata durante il
secolo: dal diritto naturale (in area protestante e cattolica) alio sviluppo delle
Kameralwissenschaften, passando poi per le scienze umane (fisiologia, antro-
pologia e pedagogia), per giungere infine alle scienze naturali (fisica, mate-
matica e chimica).

Alcune di queste discipline, come la filosofia del diritto e l'antropologia,
avrebbero dovuto attendere, tuttavia, ancora il decisivo apporto di Kant (su

questo tema cfr. in part. §§ 43.II.2.b e 43.II.4). Il secondo tomo dell'opera si

apre appunto con il declino del wolffismo e con l'irrompere di Kant e del
kantisimo, su cui le energie dei due curatori si concentrano particolarmente,
fornendo anche un notevole status quaestionis in merito alla ricerca attuale
e alla letteratura secondaria.

Per altre discipline (corne il diritto naturale e l'economia) sarebbe stata la
Rivoluzione francese, e il nuovo ordine ad essa conseguito (cap. 12), a segna-
re uno spartiacque analogo a quello costituito dal criticismo di Kant rispetto,
ad esempio, alla metafisica della scuola.

A partire dal capitolo 16 il volume si inoltra nelle Außdärungen degli altri
paesi del contesto nord ed est europeo. Solo alcuni esempi: in Svizzera il
confronto che avvenne nelle città e nelle aree riformate fu spesso alla ricerca
di un "helvetischer Kompromiss" (§ 64, PP1450-1455) tra razionalismo
illuminista e elementi teologico-religiosi, in cui gioco un ruolo chiave il
dibattito sulla tolleranza. Nelle aree cattoliche, corne Luzern, il "compro-
messo" sembrô invece più difficile perché il dibattito si caricô di elementi
anti-clericali (§ 65.3, p. 1474). Sono poi dettagliatamente analizzati i contri-
buti che provennero all'Illuminismo svizzero dall'intenso e diffuso dibattito
sul repubblicanesimo, oltre all'apporto che diedero le oltre 120 società costi-
tuitesi nelle città elvetiche nel corso del secolo. Non vi è un paragrafo dedi-
cato a Rousseau in Svizzera perché gli autori hanno preferito non duplicare
quanto già esposto nel volume della serie Ueberweg sulla filosofia del XVIII
secolo in Francia.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 579

Particolarmente interessante è la ricognizione offerta sulla filosofia in
Russia (cap. 20), dove la fondazione di nuove istituzioni, come l'Accademia
delle Scienze di San Pietroburgo (1724), faceva da contraltare alle accademie
più antiche, come l'Accademia di Kiev Mohyla o altri collegi gesuiti in
Ucraina, dove 1'insegnamento era orientato su di un curriculum più tra-
dizionale (dialettica, logica, fisica, metafisica, etica), e sul metodo
"scolastico" delle disputazioni. Ad autori come G.S. Skoworoda, in cui forte
era 1'interesse verso il neoplatonismo (anche quello umanistico-rinascimen-
tale di Cusano e Bruno), e verso metafisiche d'impronta mistica, se ne alter-
navano altri, come M.W. Lomonossow e G.N. Teplow, che invece spingevano
per una riforma dei piani di studio in Russia e per l'introduzione della
deutsche Aufklärung, in particolare del wolffismo. È all'interno di questo
contesto che fiorirono gli inviti a San Pietroburgo prima per Christian Wolff
poi per Johann Gottlieb Fichte: inviti che furono entrambi disattesi. Iniziava
tuttavia in quegli anni la grande fascinazione della Russia per la filosofia
tedesca.

Attraverso una straordinaria mappatura culturale e filosofica, lo Ueber-
weg conduce appunto a comprendere i motivi genetici di quella originaria
fascinazione. Anche se, poco più di un secolo dopo, quella fascinazione
avrebbe condotto ad esiti ed eventi tragici per la storia russa. Ma questo è il
rischio tutto umano della fdosofia.

Marco Lamanna

Tarnowski, Karol (dir.) : Phénoménologie polonaise et christianisme. Paris :

Cerf 2015, 560 p., ISBN 978-2-204-10420-3.

La phénoménologie polonaise, citée parfois comme l'école de Cracovie, à

l'opposé de sa cousine, l'école de Lvov-Varsovie, reste méconnue à l'étranger.
Jusqu'à présent, il n'existe pas une monographie transversale consacrée à ce

sujet ni en anglais ni en français. De plus, malgré quelques essais sans
succès, même le milieu académique polonais n'a pas élaboré un tel projet, ce

qui semble une négligence impardonnable. Dans ce contexte, l'ouvrage sous
la direction du prof. Karol Tarnowski, qui est la traduction d'un livre paru en
polonais en 2014 (inexplicablement, l'éditeur français ne l'a pas signalé),
peut servir d'essai pour remplir ce trou, en prenant en compte les chances et
défauts du manque d'une œuvre plus générale de référence.

Avant de commenter la structure et l'idée directrice du livre, quelques
mots d'introduction à la phénoménologie polonaise comme telle paraissent
utiles. L'originalité de sa forme et de son développement fut déterminée par
les conditions historiques particulières. Premièrement, il faut remarquer qu'il
s'agit d'une incarnation très originelle de la phénoménologie. Le fondateur
de l'école de Cracovie, Roman Ingarden fut disciple d'Edmund Husserl (à

Göttingen et puis à Fribourg-en-Brisgau) et interlocuteur critique de celui-ci,
ainsi que de personnages comme Martin Heidegger et Edith Stein. C'est ainsi
que l'idée phénoménologique commença à inspirer la philosophie polonaise
dès les années vingt, même si on ne peut parler d'un milieu de disciples



5^0 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

d'Ingarden qu'après la guerre. Deuxièmement, la philosophie d'Ingarden se

déployait dans le contexte et en dialogue avec l'école de Lvov-Varsovie, ce

qui décida, au moins dans la première période, de la méthodologie rigoureuse

et de la sensibilité aux exigences de la logique et des sciences exactes.
Troisièmement, à cause de la guerre et ensuite de la répression du régime
communiste qui ne tolérait qu'une seule philosophie, le marxisme-léninisme,
Ingarden et ses disciples devaient continuer leurs recherches isolées de l'étranger

et, à part des brèves périodes du dégel, hors du milieu universitaire.
Ingarden lui-même n'a pas touché aux questions de la philosophie de la

religion ou de Dieu, à moins que, selon la tradition classique, on considère la
définition de l'ontologie comme une théologie. C'est le point de départ d'un
des essais de Tarnowski, publiés dans le livre (345-373). Cependant, même si

on admet que le système ontologique ingardenien n'est pas anti- ou même a-
théiste, parce qu'il laissa l'espace pour un être absolu, il ne traita pas des

questions théologiques de manière explicite. Ses recherches embrassèrent la

thématique ontologique (surtout l'analyse de l'existence, dans son œuvre
principale), épistémologique, axiologique et, notamment, esthétique. La

majorité de ses disciples continuait cet axe de recherche et n'abordait pas de

questions sur la philosophie de la religion. Ainsi Danuta Gierulanka et An-
drzej Pöltawski développaient la théorie de la connaissance, Adam Wçgrzec-
ki l'axiologie, Maria Golaszewska l'esthétique, Andrzej Stçpien et Wladyslaw
Strôzewski l'ontologie et l'esthétique. Seul Jôzef Tischner, peut-être le philosophe

polonais le plus remarquable de la seconde partie du 20e siècle, décédé

prématurément, fit du christianisme le point central de son anthropologie
du drame.

La problématique religieuse apparaît dans ce qu'on peut appeler la
deuxième vague de la phénoménologie en Pologne. Il ne s'agit pas nécessairement

d'une génération suivante, car certains de ces philosophes sont du
même âge que Wçgrzecki ou Tischner. Plutôt, ce sont les penseurs qui,
n'étant pas les disciples directs d'Ingarden, ont reçu la phénoménologie du
second Heidegger et des auteurs français (surtout Sartre, Levinas, Marcel et
Ricœur) et s'en inspirent dans leurs propres recherches philosophiques. Le

rythme du développement de ses mouvements fut déterminé par les découvertes

successives des auteurs et des œuvres peu accessibles pour des raisons
politiques.

Le livre recensé est composé de deux parties. La première est une anthologie

de textes des phénoménologues polonais. La seconde propose des essais

contemporains sur les auteurs présentés dans la partie précédente. La
première partie est aussi divisée en deux sections : la phénoménologie générale
et la phénoménologie de la religion. Dans la première, on peut lire les textes
de deux auteurs : Roman Ingarden et Karol Wojtyla. La clé de leur sélection
semble être celle d'indiquer les sujets qui n'étant pas religieux en eux-
mêmes, peuvent être traités comme l'accès à une telle réflexion. C'est pourquoi

on évoque l'essai d'Ingarden « L'homme et le temps » qui traite de la
constitution transgressive de l'homme et les fragments de son De l'œuvre
littéraire qui peut être considéré comme la base pour la recherche sur la



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 581

possibilité du « sacré » dans l'art par Strôzewski, publiée dans la section
suivante. On peut s'étonner de l'absence des écrits ontologiques d'Ingarden.
Cependant, leurs lecteurs confirmeraient qu'il serait difficile d'extraire des

fragments du volume limité, en rendant justice à l'auteur. En revanche,
l'essai de Tarnowski dans la seconde partie du livre, consacrée au sujet de
l'existence de Dieu dans « La controverse sur l'existence du monde » est une
solution plus convenable. Quant à Wojtyla on peut se demander de la
pertinence de sa présence dans le livre consacré à la phénoménologie. Fut-il phé-
noménologue On peut indiquer sa dissertation d'habilitation consacrée aux
perspectives d'une lecture chrétienne de l'éthique de Scheler ; cependant il
semble que cette classification dépende d'abord de la compréhension de la
phénoménologie, elle-même. Si on la comprend de manière plus vaste, plutôt

comme une approche continentale à la philosophie et pour cela on inclut
des mouvements plus ou moins indépendants, comme le personnalisme, il
n'y a pas de raison de refuser à Wojtyla une place parmi les phénoménolo-
gues. Le livre présente deux textes très représentatifs pour le programme
anthropologique du futur pape.

Le problème de toute anthologie est le critère du choix de textes. À
certains points de vue, elles seront toujours arbitraires et on doit prendre en
compte le droit de chacun à ses propres préférences. Certainement, il y a

quelques modèles classiques pour structurer une anthologie. On peut, par
exemple, suivre le chemin des confrontations. Dans le cas de la phénoménologie

polonaise de la religion, il serait intéressant d'étudier son dialogue avec
la philosophie et théologie classique, surtout celle de la tradition thomiste,
très présente en Pologne à l'époque, notamment grâce à l'école de Lublin. Le
texte de Stanislaw Grygiel, « L'homme et Dieu dans la métaphysique »

s'inscrit dans ce débat, en confrontant Sartre et Thomas d'Aquin. Sur ce point, il
vaudrait la peine de publier le manifeste de Tischner, « Le déclin du christianisme

thomiste » qui provoqua un débat important. Cependant, la piste de
confrontations n'est pas l'idée des rédacteurs de l'anthologie.

Une autre méthodologie, bien connue des lecteurs francophones, est celle
de la collection « Textes clés » chez Vrin où les textes des philosophes
classiques pour un sujet sont choisis de manière à établir un compendium
thématique du domaine donné. Telle n'est pas non plus l'intention des auteurs
du livre recensé. En revanche, ils ont choisi les textes selon le critère de ses

auteurs, les phénoménologues les plus importants. Cela veut dire qu'ils
proposent les textes les plus représentatifs des auteurs, mais sans prétendre
proposer une présentation complète de la phénoménologie de la religion comme
discipline. Cela pose la question de savoir s'il existe une phénoménologie
polonaise, comprise comme une école cohérente de la pensée, avec ses propres
méthodes et une doctrine originale, ou s'il s'agirait plus d'une ou des
phénoménologie^) des Polonais. Les auteurs de l'anthologie laissent la réponse
aux lecteurs et les invitent à parcourir le monde des phénoménologues
polonais et observer les sujets abordés et leurs inspirations. En plus des

auteurs mentionnés déjà, Tischner, Strôzewski et Grygiel, les rédacteurs de

l'anthologie présentent la phénoménologie de l'acte de foi de Tarnowski (en



582 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dialogue avec Anselme de Cantorbéry, Levinas et Ricœur), un texte, très
riche de références, sur la dialectique de la raison religieuse par Tadeusz
Gadacz (le grand lecteur et promoteur de la philosophie juive du dialogue en
Pologne), un texte de Jan A. Kloczowski o.p. sur la dialectique entre les
dimensions : éthique et mystique dans les religions prophétiques (une partie
importante de son projet d'une théorie phénoménologique des religions) et,
finalement, un texte de Krzysztof Mech, un représentant d'une nouvelle
génération, sur la possibilité de la philosophie de Dieu face à sa transcendance.

La seconde partie du livre présente des essais sur les auteurs évoqués dans
la partie précédente. Dans quelques cas (Wojtyla, Tischner, Tarnowski), les

auteurs ont même fourni des dialogues qui mettent en valeur l'actualité des
débats proposés par les classiques. Un lecteur étranger profiterait peut-être
davantage d'une exposition plus synthétique et académique comme une
introduction. Néanmoins, l'approche critique a aussi ses mérites incontestables.

Comme ce qui a été dit à début, la réception de l'ouvrage recensé est
déterminée par les chances et les défauts d'être la première monographie en
français sur le sujet. Le manque d'un point de référence générale sur la
phénoménologie polonaise et l'inaccessibilité des traductions françaises de

textes des sources exigent plus d'explicitation de la part des rédacteurs de

l'anthologie. Mais c'est pour l'instant la porte unique pour entrer dans l'univers

de la phénoménologie polonaise. Même si la thématique est, par principe,

limitée, l'œuvre permet d'avoir une vision générale de cette philosophie.

Elle est présentée avec compétence et de manière suggestive. Elle est
une invitation attractive à explorer cette phénoménologie et à être suivie
d'autres publications sur les autres domaines de recherche des phénoméno-
logues polonais.

Dominik Jarczewski

JOSUA, Hanna Nouri: Ibrahim, der Gottesfreund. Idee und Problem einer
Abrahamischen Ökumene Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 69).
Tübingen: Mohr Siebeck 2016, 694 S., ISBN 978-3-16-150145-6.

Es ist naheliegend im Rahmen dieser Rezension den Autoren kurz
vorzustellen. Hanna N. Josua, wuchs im Libanon auf, studierte an der American
University of Beirut Geschichte des Islam und in Leuven Theologie. 2005
reichte er die vorliegende Monographie als Dissertation ein. Josua ist Gründer
und Geschäftsführer der Evangelischen Ausländermission und Pfarrer der
Arabischen Evangelischen Gemeinde Stuttgart. Josua hat den Bürgerkrieg im
Libanon erlebt und betrachtet das Verhältnis zwischen Juden, Christen und
Muslimen aus persönlicher Betroffenheit (Prolog). Seine Muttersprache ist
Arabisch. Er ist deshalb in der Lage, für seine Arbeit auf die arabischen
Quellen zurückzugreifen.

Die Monographie ist im Wesentlichen eine Erforschung der Gestalt Ibrahims

im Islam. Josua liefert zunächst eine Übersicht über die Idee einer
Abrahamischen Ökumene (13-88). Es ist ein Gang durch die Geschichte, in



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 583

der man den prägenden Gestalten, die eine wie auch immer definierte
„Abrahamische Ökumene" vertreten und deren Kritikern begegnet. Josua würdigt
die Motive „Abrahamische Spiritualität", „Abrahams Friedenspotential". Er
konstatiert eine gewisse Ernüchterung, die sich auch in einem Ruf nach einer
Denkpause zeigt. Zuviel sind seiner Ansicht nach der offenen Fragen: Das

Dialogverständnis ist nicht geklärt. Auf Abraham wird ethisch-paränetisch
aus christlicher Sicht rekurriert. Die Klärung zwischen den Abrahambildern
der drei monotheistischen Religionen bleibt dahinter zurück. Ubersehen wird,
dass im Islam der abrahamische Gedanke zur Abgrenzung von anderen
Bekenntnissen dient. Josua fragt, ob das, was hierzulande gemeinhin als islamische

Position gilt, tatsächlich durch die islamischen Quellen legitimiert ist
(87). Der Hauptteil seiner Untersuchung geht der Frage nach, „inwieweit die
Abrahamrezeption in Koran und islamischer Tradition von der westlich-europäisch

geprägten Konzeption der geschilderten .Abrahamischen Ökumene'
wahrgenommen und berücksichtigt werden" (87).

In einem weiteren Kapitel legt Josua seine Methodologie dar. Dazu gehört
die Erschliessung der islamischen Quellen zu Ibrahim: Koran, Hadithen,
islamische Geschichtsschreibung, populäre Prophetengeschichten, Korankommentare.

Seine Begründung: Die islamische Tradition dient den Muslimen
als Brille, wenn sie den Koran lesen. Nach Josua hat jede Religion das Recht,
zuerst in ihrer Eigenperspektive wahrgenommen zu werden. Der Schwerpunkt

der Untersuchung liegt auf der klassischen sunnitischen Exegese. Die
Auswahl der Kommentare orientiert sich an deren Autorität, Popularität und
Verbreitung. Das Inhaltsverzeichnis verzeichnet 29 überwiegend arabische
Kommentare, die Josua durchgängig heranzieht.

Hermeneutisch orientiert sich Josua an der rezipientenorientierten Inter-
dependez (ab 107). Er will die islamische Wahrnehmung der Berichte über
das Leben Muhammads und seiner Verkündigung ernstnehmen, denn sie sei

es, die den Glauben der Muslime prägt. Deshalb geht Josua von den
Voraussetzungen der islamischen Theologie aus. Dazu gehören die Chronologie der
Suren, die .Gründe der Herabsendung', die Abrogation. Dabei beurteilt Josua
neuere Ansätze der Koranhermeneutik (Nasr Hamid Abu Zaid, die Schule

von Ankara) als wichtige Stimmen. Die rezipientenorientieren Interdepen-
denz geht von der Beobachtung aus, dass die Koranexegese „das Gefühl für
den lebendigen situativen Anredekontext bewahrt" (129). Deshalb sind die
Rezipienten der Verkündigung zu definieren und entsprechend jeder Text in
seiner Zielrichtung auf das jeweilige Publikum zu sehen (131). Interdepen-
denz weist auf die Wechselwirkung zwischen den Akteuren Muhammad und
seinen Adressaten, den Muslimen, Polytheisten, Juden und Christen (Schaubild

2). Die verschiedenen Schaubilder in der Monographie sind hervorragend

und führen zu einem guten Überblick. Neben den Adressaten berücksichtigt

die Methode Josuas selbstverständlich den historischen Kontext und
den Diskurs mit früheren Schriften. Schaubild 3 (146-149) bietet eine
Chronologie der Ibrahim-Texte im Koran in Zusammenhang mit der Vita von
Muhammad. Josua will keine wesensfremde, westliche Ansätze verwenden,
sondern Vorhandenes aufgreifen. Dabei wird der Koran als verschriftete Verlcün-



5^4 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

digung, als lebendiger Diskurs wahrgenommen. Er zeigt eine Parallelität der
Biographie der beiden Propheten auf. Wie Josua in seiner Untersuchung
nachweist, kommen die biblischen Abrahammotive selektiv nicht nach der ihnen
innewohnenden biografischen Notwendigkeit, sondern nach der jeweiligen
Situation von Muhammad zur Sprache. Ibrahim wird nach dem Bild Muhammads

geformt und steht in der Mitte der islamischen Verkündigung.
Teil III der Monographie beginnt mit einer Darstellung der Ibrahim-Vita

nach den islamischen Quellen. Auch hier ein nützliches Schaubild (190-194).
Dem Koran ist nicht an einer lückenlosen Prophetenbiographie gelegen. Zeit
und Ortsangaben fehlen. Ibrahim wird als Vorläufer und Bruder Muhammads
geschildert. Er wird im Islam mit Ehrentitel überschüttet. Josua zeigt die
Parallelität zwischen den Propheten, die sogar bis in körperliche Ähnlichkeiten

gehen soll. Beide gelten als Quellen und Adressaten göttlichen Segens.
Damit wird Muhammad in die Segenslinie Ibrahims hineingenommen. Das

Prophetenverständnis des Islam wird entfaltet und deren Funktion als exem-
pla - nicht historia dargestellt. Hier zeigt Josua, wie die Prophetenerzählungen,

auch wo sie biblische Gestalten aufgreifen, allein der islamischen Umma
und der Abgrenzung von Judentum und Christentum dienen.

Es folgen die drei Hauptteile, die unter dem Thema stehen: Muhammad
und die Ibrahimerzählungen in der Begegnung mit den Polytheisten (ab 227),
mit den Juden (ab 385) und den Christen (ab 473).

Diese Kapitel sind ein sorgfältiger Gang durch die Religion des Islam, die
Entwicklung Muhammads von den Anfängen in Mekka, der Zeit in Medina
bis zur Pilgerfahrt und der Wiederherstellung der Ka'aba durch Muhammad.
Man nimmt als Leser dankbar zur Kenntnis, wie gründlich der Autor auch
die kulturelle und religiöse Situation auf der arabischen Halbinsel kennt und
darstellt. Die progressive Ausfaltung des Islams und seines Verhältnisses zu
den Polytheisten, den Juden und Christen wird sorgfältig nachgezeichnet.
Wiederum hilfreich sind besonders für den Nicht-Islamwissenschaftler die
zahlreichen Schaubilder, etwa über koranischen Nennungen der Söhne Ibrahims

(276). Josua zeigt, wie Isma'il erst in der frühmedinischen Zeit exklusiv
an der Seite Ibrahims erscheint, in der Sure 2, dem Gründungstext der Ka'ba.
Ausführlich wird die Bindungsgeschichte (Adeqa, par. Gen 22) erläutert.
Überzeugend zeigt Josua, wie diese Geschichte als Ätiologie islamischen
Selbstverständnisses fungiert. Dies betrifft sowohl die Inanspruchnahme Jerusalems

durch den Islam wie auch das Wesen des Islam als Hingabe. Beides
wird im Opferfest rezipiert und dargestellt. Im Fall des Judentums wird deutlich,

dass Ibrahim zur Gestalt wird, die dem Judentum nicht nur weggenommen

wird, sondern auch zum Ankläger gegenüber den Juden wird, weil sie
Muhammad nicht hören und den Islam als die wahre Religion nicht
annehmen wollen. Ibrahim ist definitiv eingebunden, ja er ist konstitutiv für
den Islam. Fazit von Josua: „[...] ein Zurückgehen hinter bzw. von den
islamischen Ibrahim ist unmöglich" (471). Das Kapitel 7: „Die Islamisierung
Ibrahims - Ibrahimisierung des Islam", fasst das Ergebnis der Studie
zusammen und kommt zum Fazit: „Somit substituiert der Islam - im Namen
Ibrahims! - die Heilswege Gottes in Judentum und Christentum. [...] Die



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 585

Glaubensrichtung Ibrahims ist hier also nicht das einigende Band, die
gemeinsame Basis aller Religionen nach Abraham, sondern als Resultat aller
theologischen Auseinandersetzungen ein universeller Glaube, der allein in
der von Muhammad propagierten Form Gültigkeit besitzt" (595). Aus diesem
Fazit ergeben sich Anfragen an die Abrahams-Okumene, die gemäss Josua
nur aufrechterhalten werden kann, wenn man sich wider besseres Wissen
oder aus Unwissenheit über die Fakten hinwegsetzt.

Für Josua bedeutet das gleichwohl nicht die Aufgabe des Dialogs und
aller nur möglichen Anstrengungen für ein friedliches Zusammenleben der
Religionen. Er sieht sich als Christ in diese Aufgabe gestellt im Namen von
Jesus, dem Christus. Hier zeigt sich, dass eine „hohe Christologie", die beim
Präexistenten einsetzt und Inkarnation, Kreuz und Auferstehung bekennt,
dialogfahig macht. Die Begegnung im Dialog und im Alltag geschieht nicht
mit interpretatorischer Vereinnahmung des Anderen, sondern in der „Autorität

der Bitte des Gekreuzigten" (E. Jüngel), in Dienst, Verantwortung und
bezeugender Hingabe (628).

Das deckt sich mit dem Ansatz von Johan Bouman, den ich in meiner
Studie gewürdigt habe (BUCHEGGER Jürg H.: Das Wort vom Kreuz in der
christlich-muslimischen Begegnung. Freiburg 2013).

Die vorliegende Monographie beinhaltet ein chronologisches Verzeichnis
und eine Synopse der Ibrahimtexte, eine ausführlichen Bibliographie von Quellen

und Sekundärliteratur, ein Stellenregister, Namens- und Sachregister.
Es ist zu hoffen, dass diese gründliche Monographie einfliesst in die

universitäre Forschung und in die Praxis der interreligiösen Begegnung, auf dass
diese nicht auf Gefühlen und persönlichen Eindrücken beruht, sondern auf
einer Einsicht in die Fakten.

JÜRG H. BUCHEGGER




	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

